
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 106 (2010)

Heft: 2

Artikel: Das Matriarchat : eine vermeintlich uralte Geschichte

Autor: Fehlmann, Meret

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-131279

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-131279
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


265

SchweizerischesArchiv fürVolkskunde 106 2010), 265–288

Das Matriarchat:

Eine vermeintlich uralte Geschichte

Meret Fehlmann

Abstract
Das Matriarchat verstanden als eine einst gegebene Gesellschaftsform mit Vormacht des weib­lichen

Geschlechts im sozialen, religiösen und familiären Bereich kann auf eine rund160-jährige
Geschichte zurückblicken. Heute ist diese Vorstellung vor allem im spirituellen Feminismus
verbreitet, der mit dem Bezug auf die einstige Glorie des Matriarchats, den Frauen und der
Menschheit insgesamt ein besseres Gesellschaftsmodell anbieten will. Auch wenn diese Evo­zierung

des Matriarchats eventuell als Tröstung zu fungieren vermag, enthält dieser Bezug
problematische Züge.

Einleitung

Das Matriarchat lebt gegenwärtig vor allem in esoterischen und/oder dem
spirituellen Feminismus nahe stehenden Kreisen. Diesen gilt das Matriarchat
als eine in früheren Zeiten weltweit verbreitete, gewaltfreie und klassenlose
Gesellschaft unter der Leitung der Frauen. Im religiösen Bereich entspreche
dem Matriarchat ein Kult der Grossen Göttin, die als Herrin über den immerwäh­renden

Kreislauf von Leben und Tod fungiere. Diese Gesellschaftsordnung soll
in historischen Zeiten durch das Patriarchat abgelöst worden sein, das in dieser

Lesart für alle Missstände in Geschichte und Gegenwart verantwortlich sei.

Bezüge auf das Matriarchat können einem in den unterschiedlichsten Kontex­ten

begegnen. So stiess ich am 12.Juli 2010 in der Rezension des Buches Sex

at Dawn von Christopher Ryan und Cacilda Jethá im «Tages-Anzeiger» auf
Überlegungen, die ein Goldenes Zeitalter des Matriarchats mit freien Frauen
und sein Ende durch das Patriarchat evozieren. Die Umstellung auf eine patriar­chale

Gesellschaftsordnung hatte dieser Vorstellung gemäss Folgen für sämt­-

liche Lebensbereiche, insbesondere die Frauen waren von den Veränderungen
betroffen:

«DieKatastrophe […] hatte als tief greifender Wandelauch Folgen für unsere Sexualität.Gerade
für jene der Frauen. Während nämlich diese zuvor den gleichen Zugang zu den Ressourcen
hatten wie die Männer, schliefen, mit wem sie wollten, und alle Kinder einer Gruppe gemein­-
sam aufgezogen wurden, war nun plötzlich entscheidend, dass ein Mann sicher sein konnte,
dass seine Kinder auch tatsächlich seine Kinder sind. Mit einem Mal gab es Besitz zu verer-ben,

und dieser sollte nur an den eigenen Nachwuchs gehen. Es galt fortan also, die Frau zu
kontrollieren: Der weibliche Körper, die weibliche Lust mussten im Zaum gehalten und über­wacht

werden. Man könnte auch sagen: Da fing sie an, die Unterdrückung der weiblichen Sexua­lität,

die später in Keuschheitsgürteln und Hexenverbrennungen gipfelte und bis heute spürbar
ist, wenn Ehe­brecherinnen gesteinigt oder jährlich drei Millionen Mädchen genital verstümmelt
werden.»1



Meret Fehlmann SAVk 106 2010)

Dieser kurze Ausschnitt verdeutlicht, dass innerhalbdesMatriarchatsdiskurses
von einer Dichotomie von männlich und weiblich bestimmter Welt und Gesell­schaft

266

ausgegangen wird. Es geht um den Kampf zwischen Matriarchat und
Patriarchat, der besonders oft im Bereich der Sexualität ausgetragen wird.

Der Ausschnitt der Rezension zeigt auch, dass in diesen Kreisen immer
wieder auf die gleichen Überlegungen und Bücher zurückgegriffen wird. Die Tra­dierung

erfolgt in der Regel über Bücher. Der Verweis, dass das Patriarchat
die Unterdrückung der Frau durch Hexenverbrennungen und Genitalverstümme­lungen

vortreibt und festschreibt, findet sich sehr prominent im Buch Gyn/
Ecology2 1979) von Mary Daly, einer bekannten und umstrittenen Philosophin
und Exponentin der radikalen Frauenbewegung. Sie war der Überzeugung, dass
das Patriarchat beständig an den Frauen ein von ihr als «Sado-Maso-Ritual»
bezeichnetes Exempel statuiere, das sich als Hexenverbrennung, chinesisches
Füsseeinbinden oder Genitalverstümmelung manifestiere, um so die unter­geordnete

Stellung der Frau zu gewährleisten und jegliche Solidarisierung des
weiblichen Geschlechts zu unterbinden.3

Ausgehend von dieser kurzen Beleuchtung des Matriarchats in seiner gegen­wärtig

gängigsten Erscheinungsform, soll die Vision des Matriarchats in den
folgenden Seiten im Zentrum stehen. Es werden die wichtigsten Punkte der
ak­tuellen Matriarchatsvorstellung präsentiert. Die typischen Merkmale der Vor­stellung

vom Matriarchat sollen anhand von verschiedenen Werken, die der Vision
des Matriarchats anhängen, herausgearbeitet werden. Es sollen aber auch die pro­blematischen

Bereiche, die dieser Vorstellung anhaften, behandelt werden. Diese
beziehen sich vor allem auf den oft vorgebrachten Vorwurf, eine eurozentristische
Sichtweise zu verbreiten, und die innerhalb des spirituellen Feminismus gepfleg­ten,

letztlich konventionellenKonzepte zu Weiblichkeit und Männlichkeit, die sich
gerade auch in der Ausgestaltung der Grossen Göttin, die im Zentrum des reli­giösen

Lebens im Matriarchat stand, ausdrückt.

Zum Konzept Matriarchat
Als Ausgangspunkt der ganzen Matriarchatsdebatte gilt vielfach «Das Mutter­recht.

Eine Untersuchung über die Gynaikokratie der alten Welt nach ihrer reli-giösen

und rechtlichen Natur» des Basler Juristen Johann Jakob Bachofen 1815–

1887) von 1861. Allgemein lag ab den 1860er-Jahren eine Begeisterung für
Matriarchales in der Luft. Als Folge der Ablösung der biblischen Chronologie, die
ein Alter der Erde und der Menschheit von etwa 6000 Jahren annahm, kam zu
demZeitpunktdie Idee einermatriarchalenoder frauenzentrierten Vergangenheit
der Menschheit auf. Als Gegenentwurf zum biblischen Schöpfungsbericht sah

der kulturelle Evolutionismus4 eine unilineare, stufenweise Entwicklung der
gesamten Menschheit und ihrer Sozialorganisation vor, die über die Stufen all­gemeine

Promiskuität, Polygamie und Einehe verlief. Die anfänglich starke Stel­lung

der Frau in Familie, Clan und Religion verdanke sie dem Umstand, dass



Das Matriarchat: Eine vermeintlich uralte Geschichte SAVk106 2010)

damals der Beitrag des Mannes zur Zeugung noch nicht erkannt wurde. Im aus­gehenden

19.Jahrhundert wurde allgemein angenommen, dass sich sogenannt
«primitive» Kulte um Fruchtbarkeit drehten, was die imaginierte) Vorstellung
eines einstigen Kultes einer Göttin der Fruchtbarkeit als Herrin über Leben und
Tod förderte.5 Das Thema der einstigen Vormacht des weiblichen Geschlechts im
religiösen, sozialen und kulturellen Bereich wurde von verschiedenen Disziplinen
aufgegriffen und weitergesponnen. Die Matriarchatsvorstellung speiste sich im
ausgehenden 19. und frühen 20.Jahrhundert aus verschiedenen Wissenschafts­disziplinen,

darunter Religionswissenschaft, Archäologie und Volkskunde. Sie

erhielt immer auch Impulse von sozialen Bewegungen. Beide Einflüsse haben
sich gegenseitig befruchtet. Heute lebt die Vision des Matriarchats vor allem
innerhalb der sozialen Bewegungen, zu denen der spirituelle Feminismus zählt.

Galten den ersten Theoretikern des Matriarchats einzig die Verwandtschafts­regelung

über die Mutter – die sogenannte Matrilinearität – als Beweis für eine
einstige Vormacht der Frauen, so zeigt sich die Matriarchatsvorstellung heute
reichhaltiger. Das zeigt, dass sich der Bezug auf das Matriarchat und seine Inhalte
während der letzten 160 Jahre konstant weiterentwickelt hat, so dass man mit Vor­teil

vom Matriarchat als wandelbarem Konstrukt ausgeht. Die Wandelbarkeit des

Matriarchats, dem man unterschiedliche Bedeutungen einschreiben kann, weist
eine gewisse Nähe zu dem von Eric Hobsbawm als «inventing of tradition» genann­ten

Vorgang auf. Damit ist das nachträgliche Konstruieren von Traditionen, die
über eine postulierte Kontinuität zur Vergangenheit verfügen, gemeint. Ebenfalls
lässt sich das von Guy P. Marchal als Gebrauchsgeschichte benannte Prinzip auf
die Matriarchatsvorstellung übertragen. Damit ist ein Umgang mit Geschichte
gemeint, der diese wie einen Gebrauchsgegenstand instrumentalisiert, um ihn mit
neuen Bedeutungen aufzuladen. Die vermittelten Inhalte müssen weder richtig
noch historisch nachweisbar sein, sondern einem allgemeinen Bedürfnis entspre­chen.

6 Beide Mechanismen lassen sich mit Gewinn auf den Matriarchatsdiskurs

267

übertragen.

Popularisierung durch Wissenschaft und Belletristik
Das weit verbreitete Werk der Archäologin Marija Gimbutas 1921–1994) illus­triert

die Wechselwirkung zwischen wissenschaftlichen und populären Kreisen.
Gimbutas nimmt eine besondere Stellung innerhalb des Matriarchatsdiskurses
ein, da sie sich in ihrer Funktion als Universitätsprofessorin in einer Position der
Autorität befand. So konnte sie der seit den 1960er-Jahren innerhalb der Archäo­logie

und weiteren akademischen Fächern kritisch hinterfragten und verabschie­deten

Vorstellung des Kultes einer Grossen Göttin und/oder eines Matriarchats
in der europäischen Vorzeit Glaubhaftigkeit verleihen.7 Eine Glaubhaftigkeit,
die die Anhängerinnen und Anhänger in esoterischen und/oder feministischen
Kreisen nicht vermitteln konnten, aber als notwendig erachteten, um ihren
Visionen der Gesellschaft der Grossen Göttin mehr Gewicht zu verleihen.



Meret Fehlmann SAVk 106 2010)

Marija Gimbutas’ letzte Bücher «Die Sprache der Göttin»8 1995) und «Die
Zivi­li­sation der Göttin» 9 1996) erzählen eine visionäre Geschichte der friedlichen,
frauen­zentrierten Kultur «Alteuropas» und ihres Endes durch Invasionswellen
kriegerischer und patriarchaler Nomaden aus dem eurasischen und pontischen
Raum:

«Als die beiden Weltsichten mit ihren unterschiedlichen sozialen und wirtschaftlichen Struk­turen

268

aufeinanderprallten, führte das zu einem dramatischen Wandel imAlten Europa. Die Ver­änderungen

drückten sich im Übergang von der matrilinearen zur vaterrechtlichen Gesell­schaftsordnung

aus, von deraufWissen basierendenTheakratie zu einem militanten Patriarchat,
von einer auf Gleichberechtigung der Geschlechterberuhenden Gesellschaftzur hierarchischen
Männerherrschaft und von einer erdverwurzelten Göttinnenreligion zum indoeuropäischen,auf
den Himmel ausgerichteten Götterpantheon.»10

Auch hier begegnet die klare Dichotomie der matriarchalen, von Frauen
geprägten, friedlichen und nachhaltigen Kultur Europas und einer patriarchalkriegerisch

geprägten Invasionskultur. Die patriarchale Gesellschaft bezeichnet
Marija Gimbutas mit dem Namen «Kurganvölker» Die Bezeichnung entstammt
dem Russischen, wo Kurgan Hügel bedeutet. Laut Gimbutas sind die im eurasi­schen

Raum häufig anzutreffenden Hügelgräberbestattungen für diese Ethnien
charakteristisch.

Die beiden Bücher richten sich von Inhalt und Gestaltung her an ein Laien­publikum.

Sie zeigen nicht eine bestimmte Ausgrabung oder bestimmte Kultur,
sondern präsentieren den «alteuropäischen» Raum, der nach der Autorin den
gesamteuropäischen Raum vom Nahen Osten bis nach West- und Nordeuropa
umfasst. Daneben weist die Aufmachung dieser grossen Folianten – mit wenigen
Fotografien und vielen Illustrationen – darauf hin, dass die Druckkosten nied-rig

gehalten werden sollten. Die Illustrationen deuten zusätzlich auf den nicht-wissenschaftlichen

Charakter der Publikationen hin, indem die Gegenstände
ohne Angabe der Grösse abgebildet sind.11

Für die Breitenwirkung der Vision von Marija Gimbutas spricht, dass die Titel
in mehreren Bibliotheken der Stadt Zürich sowohl in englischer, französischer
und deutscher Sprache vorhanden sind.12 Als ein weiterer Popularisierungsschub
kann die Umsetzung ihrer Vorstellungen in einer prähistorischen Romantrilogie
– als «Earthsong-Trilogy» bekannt – durch die Autorin undLiteraturwissenschaft­lerin

Mary Mackey (*1945) in den 1990er-Jahren gelten. Besonders der ersten
Roman «Im Jahr der Pferde»13 1997) kann als Fiktionalisierung des Spätwerks
Marija Gimbutas gelten. In der Danksagung weist Mackey auf ihre Verpflichtung
gegenüber Gimbutas hin:

«Einen Roman über das alte Europa zu schreiben, dazu entschloss ich mich, nachdem ich die bei­den

BücherderArchäologinMarija Gimbutas «DieSpracheder Göttin»und «DieZivilisationder
Göttin» gelesen hatte. Diese bahnbrechenden Werke drehen die Zeit zurück und lassen die ganze
Welt eines Volkes lebendig werden, das Göttinnen verehrte, eine Welt, deren Zivilisation fast
vollständig ignoriert wurde oder falsch interpretiert wurde. Als ich mit meinen Recherchen begann,
war Frau Gimbutas so freundlich, mich zu empfangen und meinevielen Fragen zubeantworten.»14



Das Matriarchat: Eine vermeintlich uralte Geschichte SAVk106 2010)

Die Geschichte der Invasion des friedlichen, matriarchalen Europas durch eine
patriarchale Kultur betrifft und erklärt ihrer Meinung nach Fragen, die sie umge­trieben

haben. Das Wissen um die matriarchale Vergangenheit vermittelt ihr vor
allem die tröstende Botschaft, dass einst ein friedliches Zusammenleben möglich
war: «I found it encouraging to imagine that there actually might have been a time
when women were respected, children were treasured, men and women got along,

the earth was honored, and warfare was virtually unknown.»15

Diese Evozierung der alteuropäischen Kultur als einer Zeit der Sehnsucht und
Nostalgie zeigt deutlich,dassmitdem Matiarchatsdiskurs eineKritikder Moderne
verbunden ist. Das Matriarchat gilt als wegweisendes Modell für die Zukunft.

Man kann diese Romane dem in den 1980er-Jahren neu entstandenen Genre
der prehistoric romance zuteilen. Viele neuere prähistorische Romane sind von
Autorinnen geschrieben worden und richten sich explizit an eine weibliche Leser­schaft.

Starke weibliche Charaktere stehen im Zentrum der Handlung, oftmals
sind sie in einen Kampf mit einer patriarchalen Bedrohung verwickelt.16 Darüber
hinaus enthält dieses Genre eine zentrale Liebesgeschichte und oftmals auch recht
deutliche Schilderungen der Sexualität.17

Besonders der erste Band «Im Jahr der Pferde» folgt dem Muster einer prehistoric

romance. Ein junges Paar – Marrah und Stavan – unternimmt eine gefahr­volle

Reise durch Europa, um die Einwohner der Schwarzmeerküste vor der
drohenden Gefahr durch die Invasion der kriegslüsternen,patriarchalen Nomaden
aus dem russischen Grasmeer zu warnen. Auf der Reise verlieben sich die beiden
und finden zusammen, trotz der grossen kulturellen und sozialen Barrieren, die
die beiden trennen, denn Marrah entstammt der positiv gezeichneten matriar­chalen

Kultur der Grossen Göttin, und Stavan gehört zu den gefürchteten patriar­chalen

Eroberern. Stavan strandete auf einer Tour zur Erkundung der Reichtümer
des Westens in Marrahs bretonischem Dorf und wurde von den nichts ahnenden,
Fremden gegenüber freundlich gesinnten Dorfbewohnern gesund gepflegt.

Aus ihrer Verbindung wird schliesslich, nach vielen Abenteuern und längerer
Gefangenschaft bei den kriegerischen Nomaden eine neue Gesellschaft mit egali­tären

269

Rollenzuteilungen entspringen.

Grundzüge des spirituellen Feminismus
Gegenwärtig lebt die Vorstellung des Matriarchats vor allem innerhalb des

spirituellen Feminismus.Er entstandaus der zweitenFrauenbewegung der 1960er-und

1970er-Jahre. Er fokussiert auf die Stärkung und Zelebrierung der von ihm
als typisch weiblich verstandenen Eigenschaften wie Emotionalität und Intuition.
Diese kommen seinerAuffassung nach in dergegenwärtigenGesellschaft zu wenig

zur Geltung oder werden gar unterdrückt.18 Innerhalb des spirituellen Feminismus
ist der Kult der Grossen Göttin weit verbreitet. Sie wird in verschiedenen Gestal­ten

und Manifestationen verehrt. Besonderen Anklang findet die Vorstellung
einer dreifachen Göttin, die die drei biologischen Lebensphasen der Frau umfasst.



Meret Fehlmann SAVk 106 2010)

Ihr Auftreten in drei Altersklassen soll die Schönheit und Würde des Frauenkör­pers

270

in jedemStadiumunterstreichen. Diese Ideefindetsich auch in Mary Mackeys
«Im Jahr der Pferde» Als die Reisenden zum Höhlenheiligtum von Nar kommen,
werden sie von drei Priesterinnen begrüsst. Einer der Reisenden erkennt die tie­fere

Bedeutung der drei im Alter unterschiedlichen Priesterinnen: «‹Mit anderen
Worten›, fiel Rhom ein, ‹eure Namen bedeuten Kindheit, Reife und Alter.› ‹Rich­tig›,

Zahar nickte. ‹Die Heilige Dreifaltigkeit, die drei Aspekte der Sie-die-allesist:

Junges Mädchen, Matrone, Alte Hexe.›»19

Die Begegnung mit den drei Priesterinnen und die Besichtung des von ihnen
gehüteten Sanktuariums, einer mit paläolithischen Malereien geschmückten
Höhle irgendwo im nicht genauer spezifizierten Pyrenäenraum, verweisen darauf,
dass der spirituelle Feminismus von einer religiösen Kontinuität des Glaubens
an eine Grosse Göttin über Jahrtausende sowie grosse kulturelle und soziale Ver­änderungen

– wie den Wechsel von nomadisierender, jagender Lebensweise im
Paläolithikum zu ackerbautreibender Sesshaftigkeit im Neolithikum – hinweg
ausgeht.

Diese Konzeption der Göttin in drei Aspekten macht deutlich, dass der spiri­tuelle

Feminismus die Frauen stark über ihren Körper wahrnimmt. Frauen rücken
in die Nähe der Natur, da sie wie diese für ihre biologischen Fähigkeiten des
Lebensspendens und Nährens verehrt werden. Durch ihre Gebärfähigkeit wird
die Frau als der Göttin verwandt betrachtet, von der angenommen wird, dass sie
das ganze Universum aus sich heraus geboren habe und durch den Akt der Geburt
Zugangzu allem geniesse. Innerhalb des spirituellen Feminismus ist der Glaube an
Reinkarnation weit verbreitet. Viele Anhängerinnen des spirituellen Feminismus
halten sich für halb- oder ganz göttinnengleich, da sie sich mit jedem Leben ver­vollkommnen

und sich so dem Wesen der Göttin annähern.20 Sie unterstellen eine
Verbindung des weiblichen Körpers mit der Natur. Besonders die Menstruation
wird im spirituellen Feminismus positiv besetzt, durch sie ist die Frau mit der
Zyklizität, welche die Natur im Wechsel der Jahreszeiten durchläuft, vertraut und
lebt im Einklang mit der Natur und ihren Rhythmen.21

Der spirituelle Feminismus versucht, Frauen ein attraktiveres Selbstbild
und Selbstrespekt zu vermitteln. Er streicht die Ähnlichkeit der Frau mit der
Göttin hervor und bemüht sich, die Solidarisierung unter den Frauen zu fördern.
Eine Möglichkeit dazu sieht der spirituelle Feminismus in der Homosexualität, da
diese den Frauen Möglichkeiten biete, sich aus den Zwängen der patriarchalen
Gesellschaft zu befreien. Als Erbe des radikalen Feminismus der 1970er-Jahre gilt
dem spirituellen Feminismus teilweise Heterosexualität als Quelle der institutio­nalisierten

Unterdrückung der Frau.22

Es muss festgehalten werden, dass die innerhalb des spirituellen Feminismus
propagierten Konzepte zu Weiblich- und Männlichkeit konventioneller Art sind
und sich der traditionellen bürgerlichen Geschlechtscharaktere bedienen. Es

findet lediglich eine Umkehrung der Wertung statt. Was früher als männliche
Stärken galt, hat sich in Schwächen und Ursachen der ausgemachten Probleme



Das Matriarchat: Eine vermeintlich uralte Geschichte SAVk106 2010)

verwandelt. Alles Weibliche, das einst mit Schwäche und Irrationalität in Verbin­dung

gebracht wurde, erfährt eine positive Aufwertung, mit der gar Heilserwartungen

verbunden sind, denn der spirituelle Feminismus begreift die Frauen als

271

von Natur aus gut.
In der Argumentation des spirituellen Feminismus wird die Opposition zwi­schen

Matriarchat und Patriarchat stark betont. Die Unterschiede der beiden
Gesellschaftsformen betreffen sämtliche Lebensbereiche. Das Matriarchat gilt
nicht als Umkehrung des Patriarchats, sondern stelle eine egalitäre Gesellschafts­ordnung

im Einklang mit der Natur dar, die ohne Unterdrückung und einseitig
verteilte Reichtümer ausgekommen sei.23

In Teilen der zweiten Frauenbewegung wurde die frühneuzeitliche Hexenver­folgung

als Versuch des Patriarchats gedeutet, die letzte Bastion der Unabhängig­keit

der Frauen, die sie via geburtstechnisches Wissen über ihren Körper und ihre
Fruchtbarkeit hatten, zu vernichten. Die in den 1970er- und 1980er-Jahren stärker
erfolgte Verbindung des Matriarchats- mit dem Hexendiskurs zeigt, wie sich das

Matriarchat mit neuen Bedeutungen anreichern und für zusätzliche Gebrauchs­weisen

gewinnen lässt. In zahlreichen Schriften, die vom Gedankengut des spiri­tuellen

Feminismus beeinflusst sind, finden sich Hinweise, dass die Frauen der
Vorzeit ein grosses Wissen über Heilpflanzen und ihre Wirkung hatten. Dieses
Wissen nutzten sie, um Schwangerschaften zu verhindern oder abzutreiben.24

Mary Mackey baut entsprechende Überzeugungen, die das empfängnisverhütende
Kräuterwissen der Frauen der früheren matriarchalen Kulturen betreffen, ein:
«Marrah hatte ihm oft gesagt, dass sie warten wollte, bis sie wenigstens sechzehn
wäre, um Mutter zu werden, und trotz der Kräuter, die sie getrunken hatte, um
eine Empfängnis zu verhüten, gab es keinen sicheren Weg als den einen, den sie

gewählt hatte.»25 Das Beispiel zeigt, dass es in der matriarchalen Kultur die Frauen
sind, die das Tempo von Sexualität und Beziehung bestimmen und dank
empfängnisverhindernden Kräutertränken und verschiedenen Sexualpraktiken, die
auf einen Koitus verzichten, frei über ihre Fruchtbarkeit bestimmen können. Eine
Freiheit, die ihnen gemäss dieser Überzeugung vom Patriarchat geraubt wurde.

Sexualität
Der spirituelle Feminismus huldigt der weiblichen Lust und Sexualität als

Ausdruck der kreativen Potenz der Göttin. Dem Sprechen über die weibliche
Sexualität kommt eine besondere Bedeutung zu. Sich über die weibliche Lust
und Sexualität auszutauschen, wird jedoch problematisch, wenn die Frau einen
männlichen Partner hat, da dann seine Lust und Sexualität mitthematisiert wird.
Männliche Sexualität ist innerhalb des spirituellen Feminismus untrennbar mit
dem Problem des Sexismus und der Gewalt verbunden.26

Solche zwiespältigen Botschaften über Sexualität und Körperlichkeit findet
man in von entsprechendem Gedankengut beeinflussten Romanen immer wieder.
Nachdem die beiden zusammengefunden haben, erklärt sich Stavan Marrah:



Meret Fehlmann SAVk 106 2010)

«‹Früher war icheinNomade›, sagtederdannundkitzelte ihreAugenliedermitseiner Zunge, bis
sie ihn lachend wegschob, ‹aber du hast einenWilden aus mir gemacht. Du hast michmit deinem
Körper bekehrt, Marrah aus Xori.› Es war nur ein Scherz, aber es steckte eine Menge Wahrheit
darin: Er war tatsächlich von ihr bekehrt worden, nicht nur durch ihren Körper – obwohl es
ein wundervoller Körper war, so glatt und fest wie eine Taubenbrust, so rund und süss, dass
ein Mann beim blossen Anblick schon vor Wonne vergehen konnte –, sondern auch durch die
Dinge, die er von ihr lernte, nachdem sie jetzt Liebende waren.»27

Dieses Zitat zeigt, dass die Körperlichkeit der Frau wichtig ist. Ihr Körper
leistet seinen Beitrag, ihn vom Wechsel von der Lebensweise der Nomaden zu
derjenigen der matriarchalen ‹Wilden› zu bewegen. Die Autorin ergeht sich im
Lob der körperlichen Vorzüge ihrer Protagonistin in einer recht knappen Schilde­rung,

272

die einen männlichen Blickwinkel hervortreten lässt, indem die Jugendlich­keit,

Schönheit und ergo Begehrenswertigkeit ihres Körpers hervorgehoben wird.
Selbstwenn der spirituelle Feminismus nicht müde wird zu betonen,dass der weib­liche

Körper in all seinen Erscheinungsformen als Abbild der Göttin fungiert,
wird in der Regel doch der begehrenswerte Körper der jungen Frau ins Zentrum
gestellt, so dass sich der männliche Blick auf die Frau durchsetzt. Das erstaunt
im vorliegenden Fall umso mehr als die Autorin zu Beginn des Romans, wenn
einem die Protagonistin Marrah das erste Mal begegnet, betont, dass sie «niemals
gezwungen gewesen [war], sich auch nur an einem einzigen Massstab der Perfek­tion

zu messen.»28 Weil ihr Volk Frauen sämtlicher Altersklassen und jeglicher
Gestalt als Verkörperung der Göttin bewunderte. Nach der Autorin war es das
Freisein von fremden Massstäben an das Aussehen, das es den Frauen dieses

matriarchalen Volkes ermöglichte, frei, selbstsicher und selbst bestimmt zu sein.

Für Stavan ist der ungezwungene Umgang mit Sexualität ein Grund sich für
die Lebensweise der Göttinnenkultur zu entscheiden: «Sicher, er musste zugeben,
dass ihm die Idee von Liebe als religiöser Pflicht durchaus gefiel […].»29 Auf den
Gedanken, dass es die Sinnenfreuden sind, die für den Erfolg der matriarchalen
Lebensweise den Ausschlag geben, trifft man in der Matriarchatsliteratur immer
wieder. Besonders deutlich ausformuliert findet sich diese Überlegung im Buch
«Das Mutterrecht» 30 1955) des Paters Wilhelm Schmidt 1868–1954):

«Dass dieseKultursichso leichtund verhältnismässig schnell verbreitete, hatteseine Ursache zu
einem Teil in den großen Vorteilen der Sicherung und Mehrung der pflanzlichen Nahrung und
ihrer besseren Zubereitung durch das Kochen Erfindung der Töpferei), zu einem anderen Teil
in der Bereitung besserer Kleidung durch die Weberei, die hier einsetzte, wohl auch durch die
Rausch­getränke, die sie bereitete.»31

Schmidt erwähnt zwar nicht die frei gelebte Sexualität, aber er stellt fest, dass
es die Sinnengelüste sind, die durch bessere Kochkünste, weichere Kleidung und
nicht zuletzt durch die in andere Gefilde entführenden Rauschgetränke befriedigt
werden, die dem von ihm als «mutterrechtliche Pflanzbaukultur»32 bezeichneten

Matriarchat seine Überzeugungskraft leihen, tritt deutlich hervor. Wilhelm
Schmidt war ein Anhänger der Kulturkreislehre. Diese kam um 1900 in der deut­



Das Matriarchat: Eine vermeintlich uralte Geschichte SAVk106 2010)

schen Ethnologie als eine Gegentheorie zum kulturellen Evolutionismus auf und
ging von verschiedenen Zentren der Kulturentwicklung aus. Sie begreift kulturelle
Veränderungen meist als Resultat von Migrationen oder Invasionen.33

Wie zum jeweiligen Zeitpunkt aktuelle Themen in den Matriarchatsdiskurs
integriert wurden und werden, zeigt ein weiteres Beispiel aus Mary Mackeys
«Im Jahr der Pferde» Nachdem sich Marrah und Stavan ihrer gegenseitigen wach­senden

Anziehung und Zuneigung versichert haben, kommt es zum ersten Kuss

der beiden, womit aber bereits neue Probleme auftauchen, die im unterschied­lichen

Geschlechterrollenverständnis ihrer beiden Herkunftskulturen fussen: «Es
war nicht der Kuss selbst, der sie derart schockiert; die Unterhaltung mit Zastra
hatte sie auf die Möglichkeit vorbereitet, dass Stavan sie vielleicht küssen wollte.
Aber er hatte nicht gefragt! Man fragte immer um Erlaubnis, bevor man anfing,
mit jemandem die Lust zu teilen.»34

Sie erklärt ihm, dass in ihrer Kultur bereits der Austausch von Zärtlichkeiten
die Einwilligung beider Parteien braucht und dass dies nicht zwingend zu Sexuali­tät

mit Koitus führe, dass es nicht wie bei den patriarchalen Nomaden um die

273

Befriedigung der männlichen Sexualität gehe:

«Sie ergriff seine Handundhieltsie einen Augenblick, dann begannsie, sanft auf ihneinzureden,
ihm die einfachen Dinge zu erklären, die er hätte wissen müssen: dass man immer um Erlaubnis
fragte, sich niemals einem anderen Menschen aufzwang, dass man seiner Lust langsam, ganz
langsam folgte, bis sie stark genugwar, um beide Partner in Verzückungzu stürzen.»35

Diese Instruktion reflektiert die Debatte um date rape, die etwa zeitgleich –

in den frühen 1990er-Jahren – in den USA aktuell war. Zahlen aus Colleges beleg­ten

für die späten 1980er-Jahre, dass 10 bis 25 Prozent aller Studentinnen während
ihres Studiums Opfer sexueller Übergriffe wurden. 36 Am Antioch College, Ohio,
wurde 1991/92 nach zwei Fällen von date rapes auf Anregung von Studentinnen
ein Regelwerk über den sexuellen Umgang der Studierenden erarbeitet. Nach die­sen

Regeln haben beide Parteien der jeweiligen Intimität mündlich zuzustimmen.
Diese Einwilligung ist für jeden weiteren Schritt der sexuellen Interaktion
einzuholen und abzugeben. Grundüberlegung war, dass Sexualität etwas sei,
was zwischen den jeweiligen Parteien von Moment zu Moment oder Intimität zu
Intimität auszuhandeln sei und die Einholung der Erlaubnis die Eigenverantwort­lichkeit

von Frauen und Männern fördere und zudem vor unliebsamen Über­raschungen

entlasten kann. Das Regelwerk erlangte 1993 USA-weite und kurz
darauf internationale Aufmerksamkeit. Die Einschätzungen über seine Bedeu­tungen

gingen weit auseinander: Vom Einsetzen einer Verhandlungsmoral in
Sachen Sexualität, die beide Beteiligten in die Verantwortung nahm, zu Ansätzen,
die darin eine Einmischung des Staates bzw. des Colleges in zutiefst private Berei­che

sahen oder ein Aufschwung neo-viktorianischer, puritanischer Ansätze, die
jede frei und ungezwungen ausgelebte Lust im Keim erstickten. Das Regelwerk –
teilweise leichtmodifiziert – wurde von anderen Colleges und Universitäten in den

USA übernommen und gilt noch heute. 37



Meret Fehlmann SAVk 106 2010)

Die Debatte rund um aufgezwungene Sexualkontakte innerhalb der Colleges
und Universitäten hat Mary Mackey sicherlich wahrgenommen, denn sie war
seit den 1970er-Jahren immer wieder an Universitäten tätig und unterrichtete
Englisch und Creative Writing. In ihrer kurzen Autobiographie schreibt sie, dass

siesichselbst als Feministinversteht und in der zweiten Frauenbewegung engagiert
war. So kann man schliessen, dass ihr das Thema bekannt war und auch nahe ging.
Sie führt weiter aus, dass sie spätestens 1991 mit den Arbeiten an der «Earthsong-
Trilogy» begann, so dass von der Übernahme dieser Debatte in den ersten Band
ausgegangen werden kann. 38

Die zweite Frauenbewegung entdeckte sexuelle Gewalt gegen Frauen und
Kinder als wichtiges Thema. Die weibliche Sexualität galt durch die herrschenden
patriarchalen Normen als unterdrückt. Allgemein wurde die Unterdrückung der
Sexualität als Ursache für krankhaftes und asoziales Verhaltenausgemacht. Inner­halb

274

des spirituellen Feminismus gilt die weibliche Sexualität als heilig, weil sie
dem Wesen der Göttin entstammt. In einer solchen Sichtweise betreffen unge­wollte

Sexualkontakte nicht allein die Frau,sondernwerden in übertragener Weise
an der Göttin begangen, da das Heilige der Frau davon betroffen ist. Sexuelle
Übergriffe perpetuieren in diesem Verständnis die patriarchalen Übergriffe auf
die Göttin, den Kosmos und die einzelne Frau.

Megalithen und der Kult der Grossen Göttin
Der Kult einer Grossen Göttin liess sich für die neolithischen Kulturen

des Nahen Ostens und des Mittelmeerraumes leicht propagieren dank Funden
von weiblichen Idolen, die sich als Bilder der Göttin interpretiert liessen, die man
in einer Kontinuitätslinie mit den paläolithischen Venusfiguren sah. Schwieriger
gestaltete sich die entsprechende Deutung für den nordwestlichen Teil Europas,
der kaum Funde aufwies, die sich als Bilder der Göttin instrumentalisieren liessen.

Als charakteristisch für das Neolithikum im nordwestlichen Europa gelten die so
genannten Megalithbauten. Als Verbindung zwischen dem nord- und südosteuro­päischen

Neolithikum wurde ab den 1940er-Jahren Malta hochstilisiert, denn es

weist megalithische Bauwerke und weibliche Statuetten auf, die als Göttinnen
interpretiert wurden. 39 In «The Gate of Horn» 1948) deutete Gertrude Rachel
Levy 1884–1966) die megalithischen Tempel als Verdeutlichungen des Körpers
der Göttin: «Such stone-cut chambers might themselves be regarded as holy –

the cavern-form of the Mother Goddess.»40

Damit begründete sie die Interpretation der Megalith-Anlagen Maltas
als Zent­ren der Göttinnenreligion. Megalithen wurden teilweise schon länger
mit mutterrechtlichen Gesellschaften in Verbindung gebracht. Die Deutung
als bildhafte Verkörperung der Göttin wurde bald auf alle Megalithen über-tragen.

Diese Vorstellung entfaltete ihre grösste Wirkung ausserhalb akademi­scher

Kreise. Spätestens in den 1990er-Jahren hatte sich dort die Deutung
der maltesischen Tempel­anlagen als Körper der Göttin und in der Folge



Das Matriarchat: Eine vermeintlich uralte Geschichte SAVk106 2010)

sämtlicher megalithischerAnlagen Europasverfestigt. Soschreibt Christa Mulack,
eine dem Feld des spirituellen Feminismus zuzuordnende Autorin, Theologin
und Erziehungswissenschaftlerin, in «Die Wurzeln weiblicher Macht» 1996),
dass Dolmen und andere Megalithen als sinnbildhafte Verkörperung des Kör-pers

der Göttin zu gelten haben: «Frühe Tempelbauten – insbesondere auf
Malta –, aber auch Grabanlagen, lassen einen weiblichen Körper als Grundriss
erkennen, bei dem die Vulva den Ein- und Ausgang markiert. Dabei handelt
es sich um architektonische Umset­zungen innerer Vorstellungen, dass nämlich
Tempel und Gräber als weib­licher Innenraum gedacht waren und somit das

religiöse Ritual als Rückkehr an den Ort des eigenen Ursprungs verstanden
wurde.»41

Innerhalb des spirituellen Feminismus wird von einer religiösen Homo­geni-tät

im gesamteuropäischen Raum ausgegangen – charakterisiert durch den

Kult einer Grossen Göttin der Fruchtbarkeit, die zugleich den ewigen Zyklus von
Leben und Vergehen symbolisierte. Marija Gimbutas vermittelt diese Über­zeugung

275

in «DieZivilisation der Göttin»: «Hauptthema im Göttinnensymbo­lismus

des AltenEuropas ist das Mysterium des Zyklus vonGeburt, Tod und Er­neuerung

des Lebens […].»42 So deutet Gimbutas in schon bekannter Manier die für das
Neo­lithikum des westlichen und nördlichen Europas charakteristischen Megalith­bauten

als heilige Grabstätten, dem Körper der Göttin nachempfunden:

«Die Grabformen des Alten Europa gründen sich auf die Symbole der Erneuerung und Wie­dergeburt

– das Ei und die lebenspendenden Organe der Göttin Schamdreick, Vulva, Uterus,
Bauch). Sie begegnen uns in der Architektur der westeuropäischen Megalithgräbern und Lang­hügel,

die von dreieckiger oder trapezartiger Form sind.»43

Diese Argumentationsweise zeigt die für den spirituellen Feminismus typische
Vorstellung einer eng mit Natur und Fruchtbarkeit verbundenen Weiblichkeit, was

in der Überzeugung gipfelt, Frauen seien durch ihre Gebärfähigkeit göttinnen­gleich.

Aus dieser Haltung heraus erstaunt es nicht, dass den Geschlechtsorganen
der Göttin, die bestimmend sind für ihre Fruchtbarkeit, eine eminente Bedeutung
zugeschrieben wird. Die Bestattung der Toten im Dolmen verstand Gimbutas als

erholsamen Schlaf vergleichbar der Gestationszeit des Embryos im Uterus der
Mutter: «Die Eingänge zu den Megalithgräbern sind meist schmal und erinnern
an eine Vulva. […] In Megalithgräbern krochen die Menschen in den Schoss der
Mutter Erde und gaben sich ihr hin: Gestärkt durch ihre Kräfte, wurden sie wie­dergeboren.

»44

In gleichem Sinn und ähnlichen Worten wird zu Beginn von «Im Jahr der
Pferde» eine Versammlung der friedlichen, matriarchalen bretonischen Dörfer,
um ihre Toten in einem Tumulus zur letzten Ruhe zu betten, geschildert. Die
älteste Frau der Gemeinschaft und zugleich ihr Oberhaupt leitet das Ritual:
«‹Schlaft, wie ihr als Kinder geschlafen habt, im Schoss einer Mutter, die euch
liebt.›»45 Das Bild des Schlafes im Megalith als Sinnbild für die Rückkehr in den

Mutterschoss der Göttin wird perpetuiert. Auch die Schilderung des Aussehens



Meret Fehlmann SAVk 106 2010)

des Tumulus reflektiert Mary Mackeys Verständnis der Göttin als Herrin über
den Kreislauf von Werden und Vergehen:

«Die Wände der Alus waren mit heiligen Schnitzereien verziert, die im Fackelschein zu tanzen
schienen: mitDreiecken,Schlangen, Fruchtbarkeitssymbolen, um die Trauernden daran zu erin­nern,

276

dass mitten im Tod immer Leben existierte; mit dem Symbol eines Hirtenstabs, denn sie
behütete ihre Schar wie eine Hirtin; und immer mit Bildern der Göttin selbst, manchmal mit
entblössten Brüsten und einer Halskette dargestellt und manchmalauf ihre alles sehenden Augen
reduziert.»46

Die Schilderung des mit Bildern und Symbolen der Göttin geschmückten
Interieurs eines Dolmens evoziert verschiedene Bilder. Es schimmert die christ­liche

Vorstellung vom guten Hirten durch, wenn die Göttin ihre «Schar wie
eine Hirtin» behütet. 47 Auch die Darstellung der Göttin als «alles sehende Augen»

verweist auf einen christlichen Kontext. In der christlichen Ikonographie vor
allem des Barock-Zeitalters ist die Darstellung Gottes durch das «alles sehende
Auge» in einem Dreieck, das für die Trinität steht, verbreitet.48 Das Symbolsystem
der Göttin bedient sich christlicher Symbole und Zeichen, sie werden nicht einmal
in einen anderen Kontext gesetzt. Das zeigt, dass es sich bei der imaginierten
Religion der Grossen Göttin um ein wenig originelles Konstrukt handelt, das
bestehende Systeme übernimmt. Ein oppositioneller Zug, der sich ausmachen
lässt, besteht darin, dass die weiblichen Werte positiv gewertet und weibliche
Wesen sakral sind. 49

Zugleich ist die Darstellung der Göttin als Auge ein Hinweis auf das ebenfalls
an ein Publikum über den Fachkreis der Archäologie hinaus gerichtete Buch «The
Eye Goddess» 1959) des englischen Archäologen O. G. S. Crawford 1886–1957),
das die Göttin in ihrer Gestalt alsAuge oder Vogel zelebriert. DasBuchverfestigte
innerhalb der Matriarchatsforschung das Bild der Vögel als Symboltiere der
Göttin, wohl auch weil neolithische Tonfiguren mit ihren runden Augen und
ihrer spitzen Nase, die als Schnabel gedeutet werden kann, eine gewisse Vogel­ähnlichkeit

aufweisen.50

Das Bild des Dolmens als Ort des Schlafes, des Todes und des Übergangs
wird in unterschiedlichen Kontexten verwendet. So schreibt der Psychologe Erich
Neumann 1905–1960) in «Die Grosse Mutter» 1955): «Das weibliche Prinzip des
Dolmens und des Tores ist immer mit der Wiedergeburt durch den weiblichen
Schoss verbunden.»51 Bei Neumann mischt sich die Dolmen-Imagination mit
den negativen Aspekten des Archetyps der Grossen Mutter als Verschlingerin
ihrer Kinder, der Todesbringerin, indem er sie als «Sarg, de[n] fleischfressende[n]
Sarkophag» 52 bezeichnet. Die Göttin in ihrer Rolle als Todesbringerin ist eben­-

falls ein immer wieder bemühtes, aber auch mit Angst behaftetes Bild. 53

In einen weiteren dunklen Bereich – aber anderer Art – führt uns die Vorstel­lung

des Dolmens als Ausdruck einer matriarchalen Gesellschaft. Herman Wirth
1885–1981), ein niederländischer Matriarchatsforscherund überzeugter National­sozialist,

kam bereits in den 1930er-Jahren inseinem Aufsatz «Was heisst deutsch?»



Das Matriarchat: Eine vermeintlich uralte Geschichte SAVk106 2010)

zum Schluss, dass die Dolmen Ausdruck einer mutterrechtlichen Gesellschaft
seien:

«Der Tod […] ist die Wandlung, die Erneuerung, die Umkehr. Daher kommt es, dass in dem
alt-‹deutschen› Glauben der grossen Steingräberzeit des Grabhaus, das Mutterhaus der Erde
das Sinnbild der wintersonnenwendlichen Stelle des menschlichen Lebens, des ‹Jahres› seines
Lebens ist, wo sich das ‹Stirb und Werde› erfüllt, vollzieht. Es ist die Wiedergeburtsstätte; an

ihr wurde die hohe Messe des Jahres, die Julfeier, das Fest der Toten und Lebenden begangen,
die Ehe der weissen Frau, der Priesterin der Allmutter Erde eingesegnet und um die Wiederver­körperung

277

der Abgeschiedenheit gebetet.»54

Er nahm an, die Megalith-Kultur habe sich ausgehend vom Norden Europas
bis in den Mittelmeerraum und den Nahen Osten verbreitet. Wirth bemühte sich,

die in der Wissenschaft durch das 19. Jahrhundert hindurch verbreitete Gleichung
«ex oriente lux» durch eine Ansicht des Ursprungs aller Kultur im Norden zu
ersetzen. Aus diesem Grund war er ein Anhänger der verschrobenen Vorstellung,
Atlantis sei einst am Nordpol beheimatet gewesen, und Reste dieses Wissens

werden noch von den Germanen gehütet.55

Vereinzelt findet sich innerhalb des Matriarchatsdiskurses der Verweis auf
Atlantis bzw. die Annahme, dass die matriarchale Kultur mit Atlantis in Verbin­dung

steht. Eine Gleichsetzung von Atlantis mit dem Norden lässt sich erstmals im
letzten Drittel des 17. Jahrhunderts nachweisen in «Atland eller Manheim» von
Olof Rudbeck 1630–1702), der Schweden als Atlantis lokalisierte. Eine weitere
Vertiefung fand eine solche Lokalisierung durch «Les lettres sur l’Atlantide» von
Jean Bailly 1736–1793), der Atlantis bei Spitzbergen in Norwegen gefunden zu
haben meinte. Eine erste Verbindung von rassistischen Inhalten und Atlantis fin­det

sich in Helena Petrovna Blavatskys 1831–1891) «The Secret Doctrine» 1888)

mit derLehreder verschiedenen Wurzelrassenund derhohenStellungder Atlanto-
Arier.56 Weitere Vorbilder Wirths für die atlantidische Urkultur in der Arktis
finden sich in den Schriften des Arztes Ludwig Wilser 1850–1923) und des Gym­nasiallehrers

Karl Penka 1847–1912), die wiederum vom indischen Schriftsteller
Bal Ganghadar Tilak 1856–1920) beeinflusst waren. 57

Ein Werk des ausgehenden 19.Jahrhunderts, das die Themen Atlantis und
Matriarchat verknüpft, ist die «Ura-Linda-Chronik» Dabei handelt es sich um
ein wichtiges Dokument der rechtsextremen und esoterischen Mythenbildung.58

Entstanden ist diese literarische Fälschung in den Niederlanden. In vermeintli­chem

Altfriesisch berichtet sie von der Atlantisnachfolgekultur der Friesen, die
von ihrer Organisation her als matriarchal gelten kann durch die Volksmütter, die
das Wissen und die Gesetze wahrten, und die Burgmaiden, die das
germanischatlantidische Wissen und die germanisch-atlantidische Kultur der ganzen Welt
vermittelten. Durch Angriffe eines östlichen Volkes fand diese Kultur ihr Ende.59

Das inder «Ura-Linda-Chronik» behandelte Themader Gestaltung der Gesell­schaft

durch Frauen war durch die Arbeiten des kulturellen Evolutionismus gegen

Ende des 19.Jahrhunderts recht bekannt, der seine Argumentation über die ver­



Meret Fehlmann SAVk 106 2010)

schiedenen Stadien der menschlichen Gesellschaft und Familie darauf aufbaute,
dass die frühe Menschheit den Beitrag des Mannes zur Fortpflanzung nicht
erkannte, weshalb die Frauen anfangs prägend waren in Familie und Gesellschaft.
Die verbreitete Tacitus-Rezeption innerhalb des deutschsprachigen Bildungsbür­gertums

278

führte dazu, dass die den Germanen nachgesagteVerehrung ihrer Frauen
fester Bestandteil des in diesen Kreisen verbreiteten Allgemeinwissens war.60

In den 1920er-Jahren entdeckte Herman Wirth die «Ura-Linda-Chronik» für sich.

Er veröffentliche 1933 eine deutsche Übersetzung.
Reminiszenzen an die Thematik der «Ura-Linda-Chronik» finden sich an

unterschiedlichen Orten. Die Bibliothekarin Elizabeth Gould Davis 1910–1974)

verfasste «The First Sex»61 1971). Dieser Titel gilt oftmals als Ausgangspunkt
des spirituellen Feminismus, obwohl spirituelle Belange darin eigentlich fehlen.
Es ist ein Stück moderner Mythologie, indem es die Primordialität der Frau
und den erhabenen Zustand der ersten Matriarchate feiert. Sie berichtet, wie
ein seefahrendes ‹Volk› von rot- und blondhaarigen Frauen, die sich ohne Hilfe
der Männer durch Parthenogenese fortpflanzten, nach dem Untergang des hier
am Südpol beheimateten Atlantis der ganzen Welt seine überlegene Kultur und
Göttinnenreligion vermittelte.62

Eurozentrismus und erste Schrift
Dem Matriarchatsdiskurs sind gewisse eurozentristische und antisemitische

Züge eigen. Für den deutschsprachigen Raum kommt oftmals ein unkritisches
und unhinterfragtes Bedienen bei Literatur aus den 1920er- bis 1940er-Jahre aus

dem völkischen und nationalsozialistischen Milieu hinzu. So werden die Schriften
und Überlegungen Herman Wirths gerne rezipiert. Vereinfacht wirddiesdadurch,
dass er auch nach dem Zweiten Weltkrieg publizistisch tätig war und mit seiner
Vision einer matriarchalen, naturverbundenen und nordischen Kultur Europas an
die Öffentlichkeit trat.

Dem Vorwurf des Eurozentrismus war auch Marija Gimbutas ausgesetzt, da
sie ein Bild einer nachhaltigen und friedlichen Ursprungskultur Europas entwarf.
Schaut man sich ihre Lebensgeschichte an, zeigt sich eine Übereinstimmung mit
ihrer Vision des Untergangs «Alteuropas» Das friedliche «Alteuropa» wurde von
kriegerischen, aus den russischen Steppenstammenden Kurganvölkern überrannt.
Sie selber war mehrmals in ihrem Leben auf der Flucht vor den Russen. Dass
das Böse in Form von Krieg und Patriarchat oder in modernerer Zeit als Kom­munismus

aus dem russischen Raum kommt, passt in den Zeithorizont der durch
den Kalten Krieg geprägten 1980er-Jahre.63

Marija Gimbutas wurde 1921 in Vilnius, Litauen, geboren. In den 1940er-
Jahren nach dem Einmarsch der Russen floh sie mit ihrer jungen Familie nach

Wien, wo sie ihr Studium der Archäologie und Volkskunde weiterführte. Sie

hörte wahrscheinlich in Wien bei Oswald Menghin 1888–1973), einem national­sozialistischen

Archäologen, Vorlesungen. Menghin vermittelte die aus der deut­



Das Matriarchat: Eine vermeintlich uralte Geschichte SAVk106 2010)

schen Ethnologie stammende Kulturkreislehre in die Archäologie. Die Kultur­kreislehre

sah hauptsächlich Invasionen und Konflikte als Möglichkeiten des

Kulturkontaktes und -wandels.64 Gimbutas’ Projektionen der Vergangenheit mit
friedliebenden, matriarchalen Ethnien im europäischen Raum, die von kriege­rischen

Nomaden überfallen werden, passen in das durch die Kulturkreislehre vor­gegebene

Schema, wie Kulturkontakte und -veränderungen vonstatten gehen.
Bei Kriegsende flohsie mit ihrer Familie erneutvor den Russennach Tübingen.

1949 übersiedelte sie mit ihrer Familie in die USA und war als Spezialistin
für europäische Urgeschichte an der Harvard University tätig bis sie 1964 einen
Ruf an die University of California in Los Angeles erhielt.65 Marija Gimbutas
starb 1994 und ist in Vilnius bestattet.66

Ein weiterer Bereich, der den Vorwurf des Eurozentrismus betrifft, ist der
wiederholt vorgekommene Versuch der matriarchalen Ursprungskultur Europas
eine Schrift anzudichten. Das Pochen auf eine frühe Schriftlichkeit hängt mit der
Überzeugung zusammen, dass das matriarchale Wissen im Verborgenen überlebt
habe und darauf warte, entschlüsselt zu werden, um die Menschheit auf den

richtigen Weg der matriarchalen Weisheit zurückzuführen. Die Vorstellung der
Schriftlichkeit dieser Kulturen ist eng verbunden mit der von der mythologischen
Schule des 19.Jahrhunderts beeinflussten Überzeugung vom Überleben heidni­scher

Glaubensreste in den mündlichen Überlieferungen, die es zu retten und zu

279

entschlüsseln gelte.
Die Tendenz, diesen Kulturen einen Status als Schriftkultur zu attestieren,

findet sich explizit in Gimbutas’ «Die Zivilisation der Göttin»: «Die Tatsache,

dass die Kulturen des Alten Europa eine Schriftsprache kannten, entspricht ihrer
Entwicklungsstufe.»67 Als Schrift gelten ihr die Symbole und Kritzeleien auf
Fundgegenständen. Gehäuft treten diese bei Funden der sogenannten Vinca-Kul­tur

in Südosteuropa zwischen der Mitte des 6. und der Mitte des 4. Jahr­tausends

v. Chr. auf. Diese «Schrift» hatte ihrer Auffassung nach einen edleren Charakter
als die ihr später nachfolgenden Alphabete, da sie auf das Numinose, nicht das

Merkantile ausgerichtet war:

«Wir finden die Schrift des Alten Europa, von der zwischen 5300 und 4300 allgemein Gebrauch
gemacht wurde, in Inschriften auf sakralen Gegenständen: auf Idolen, Thronen und Tempel­modellen,

auf Opferbehältern, Altären, Opferkelchen, auf heiligen Miniaturmodellen von Bro­ten,

Anhängern, Tafeln und Spinnwirteln. Sie dienten der Kommunikation zwischen Menschen
und Gottheiten und hatten nicht das geringste mit Schriften wie der mesopotamischen oder dem
mykenischenLinear b zu tun, indenen vor allem Textemithandels- oder verwaltungsrechtlichem
Inhalt abgefasst wurden.»68

Mary Mackeys «Im Jahr der Pferde» zelebriert ebenfalls die Schriftlichkeit der
alteuropäischen Kultur. Auf der Reise ans Schwarze Meer gelangt Marrah nach
Sardinien,wo ihr eine alte Priesterin eine Lederrolle voller Symbole zeigt. Marrah
ist auf ihrem Weg zur Priesterin noch nicht weit genug fortgeschritten, um deren
wahre Bedeutung zu erfassen:



Meret Fehlmann SAVk 106 2010)

«‹Diese hier sprechen›, sagte die alte Frau und zeigte auf die Zeichen. Marrah betrachtete sie
genauer, während sie herauszufinden versuchte, was ‹sprechen› wohl bedeuten sollte, wenn doch
offensichtlich war, dass die Symbole stumm waren. Einige, wie das Dreieck, waren vertraute
Symbole für die Göttin Erde, aberderRest hätte auch die Kritzeleien eines gelangweilten Kindes
sein können. ‹Danke, dass du mir dies gezeigt hast, Grossmutter›, sagte Marrah höflich und
machte Anstalten, zum Boot zurückzukehren. Die alte Priesterin hielt sie am Arm zurück,
lächelte ein zahnloses Lächeln, glättete das StückLeder mitder Spitze eines Fingers und begann
ein Heiler-Lied zu singen, dasMarrah noch nie zuvor gehört hatte. […] Erst viele Monate später,
als sie in das innere Heiligtum des Eulentempels in Shara geführt wurde und dreissig zusammen­gerollte

280

Streifen ausLeder sah, jeder einzelne inseinem eigenen hölzernen Nest, begriff sie, dass

die alte Priesterin etwas gezeigt hatte, was sich ‹Handschrift› nannte. Die Priesterin hatte kein
Gedenklied gesungen, wie Marrah vermutet hatte, sondern sie hatte von einer ledernen Schrift­rolle

abgelesen.»69

Interessant ist, dass die lesekundige Priesterin kein Wort für Lesen oder
Schreiben kennt, sondern den Akt des Lesens mit «Zeichen sprechen lassen»

übersetzt. Wie die Protagonistin des Romans zum Zeitpunkt der ersten Begeg­nung

mit einer Schriftrolle noch nicht reif und weise genug ist, deren wahre Bedeu­tung

zu erfassen, so argumentieren Verfechterinnen und Verfechter des Matriar­chats,

waren die patriarchal überformten Menschen lange nicht in der Lage, den
Kulturgraddieser matriarchalen Gesellschaft anzuerkennen, geschweige denn den
Inhalt ihrer Aufzeichnungen zu erschliessen. Mittlerweile ist die Entzifferung der
ersten Schrift Europasgelungen, wie ein Zeitungsartikel in derNZZ vom Juli 2005
unter dem Titel «Der erste Satz in menschlicher Sprache: Bärgöttin und Vogel­göttin

sind wirklich die Bärgöttin» verkündete. Der Artikel betont, dass nicht
das Zweistromland mit der ältesten Schrift aufwarten kann, sondern Europa:
«Die ältesten überlieferten Sprach- und Schriftdokumente der Menschheit
stammen aus Südosteuropa – der Balkan war eine Wiege der Zivilisation, noch
vor Mesopotamien.»70 Die Entzifferung vermeldete Toby Griffen, ein emeritierte
Linguistik­professor. Der Zeitungsartikel zeigt, dass sich seine Auslegung des
ersten Satzes in menschlicher Sprache stark auf die Überlegungen von Marija
Gimbutas stützt. Er benennt diese erste europäische Schriftkultur in Anlehnung
an ihre Nomenklatur als «Alteuropa» und die Schrift ist auf das Numinose ausge­richtet,

indem der Satz lehrt, dass alle Göttinnen in Wirklichkeit eine Göttin seien.

Die Vorstellung der Existenz einer viel älteren, auf Sakrales ausgerichteten ers­ten

Schriftder Menschen lässt sich aber mindestens bis in die 1930er-Jahre zurück­verfolgen.

Im Werk von Herman Wirthbegegnet man bereits dieser Überzeugung.
Er ging davon aus, dass die Atlantier eine erste Schrift entwickelt hatten, auf der
auch die «Ura-Linda-Chronik» basierte. Er prüfte die Chronik mittels der von
ihm entwickelten Methode der Paläo-Epigraphik auf ihre Echtheit. Diese basierte
auf Wirths intuitivem Sich-Einfühlen in die Gedankenwelt der Vorzeit. Da
seine Methode auf keinen rational nachvollziehbaren Schlüssen aufbaute, erhob
er damit das empathische Deuten von Zeichen und Symbolen zur Wissenschaft.
Er verstand sich als Vermittler und Übersetzer des alten Wissens. Seine Methode
benutzte er auch in späteren Büchern, um die Symbole der Vorzeit zu entschlüs­seln.

71 Er war überzeugt, dass einst eine vorgeschichtliche heilige Schrift existiert



Das Matriarchat: Eine vermeintlich uralte Geschichte SAVk106 2010)

habe, die auf Symbolen aufbaute und die einzig mittels seiner Methode entschlüs­selt

werden könne. Frucht seiner Erkenntnisse waren Schriften wie «Aufgang der
Menschheit» 1928) oder «Die heilige Urschrift der Menschheit» 1936). In diesen

Büchern postulierte er, dass die erste Kultur von Norden – Atlantis – ausging und
bereits eine Schrift kannte.72

Seiner Meinung nach zeichnete sich diese erste Schrift gegenüber den nachfol­genden

Schriftendurch ihren sakralen,nicht auf merkantilistische Ziele ausgerich­teten

Charakter aus. Er meint: «Dass die ältesten, uns erhaltenen Schriftdenk­mäler

keine willkürlichen menschlichen Äusserungen, keine ruhmrednerische
orientalische Königsgeschichte, keinen Kaufkontrakt, keine persönliche Zufällig­keit

darstellen, sondern rein kultischer Art sind […].»73

Die Idee der Existenz einer ersten Schrift oder Art der symbolischen Auf­zeichnung

von der Altsteinzeit bis in die Zeit der überlieferten schriftlichen
Aufzeichnungen findet sich auch in den 1970er-Jahren im Werk der autodidakti­schen

Ur­geschichtsforscherin Marie E. P. König 1899–1988). Sie deutete die in
paläo­lithischen Höhlen oftmals zu sehenden Striche und linearen Gravierungen
als Beginn der Schriftlichkeit:

«Diese Ritzungen können die graphische Dokumentation eines Begriffes darstellen, aber noch
waren diese Anfänge zu ungenau, die Hand noch ungeübt, der Gedanke nicht klar genug, um
von uns ohne Vorbehalt aufgenommen und verstanden zu werden. Aber es war ein Anfang, der
Mensch begann ‹zu schreiben›.»74

Die Postulierung erster Schreibversuche im europäischen Paläolithikum zeigt,
dass König die gängige Gleichsetzung des Kulturbeginns mit der Existenz einer
Schrift verinnerlicht hat. Indem sie die Schrift und damit die Kultur in Europa
lange vor den orientalischen Hochkulturen von Mesopotamien und Sumer ein­setzen

281

liess, zeigt auch sie eine eurozentrische Haltung.75

Wirth, König und Gimbutas teilten eine starke Ablehnung und Abwertung der
orientalischen Hochkulturen. Inwiefern die beiden Autorinnen mit Schriften von
Herman Wirth in Berührung gekommen sind, lässt sich nicht nachweisen. Marie
König ist in Deutschland aufgewachsen. Marija Gimbutas studierte zwischen 1944

und 1949 in Österreich und Deutschland Archäologie. In den Bibliographien ihrer
Bücher «Die Sprache der Göttin» und «Die Zivilisation der Göttin» tauchen keine
Titel von Wirth auf. Wirth ist als populärer Autor zu betrachten, dessen Werk in
der Nachkriegszeit Neuauflagen erlebte. Diesekönnten Marie König sowie Marija
Gimbutas zu einer Weiterinterpretation seiner Vorstellungen inspiriert haben. Ein
Einfluss von Königs’ Vorstellungen auf Gimbutas ist als gegeben zu betrachten,
denn verschiedene ihrer Titel tauchen in Gimbutas’ Bibliographien auf.

Eine Beeinflussung durch die Schriften von Wirth scheint nicht von der Hand
zu weisen zu sein, denn er blieb seinen Ideen auch nach dem Zweiten Weltkrieg
treu. In Werken wie «Allmutter» 1974) und «Europäische Urreligion und Extern­steine

» 1980) stand er weiter zu seiner Vorstellung einer matriarchalen, naturver­bundenen,

vom Norden ausgehenden Kultur der europäischen Vorzeit. So blieb



Meret Fehlmann SAVk 106 2010)

Wirth derMeinung, dass eine vorgeschichtliche Sinnbildschrift in Europa Bestand
hatte: «Völlig irrigerweise hat man das vorgeschichtliche Zeitalter daher auch das
schriftlose Zeitalter genannt. Das vorgeschichtliche Zeitalter, die Urgemeinschaft,

282

hat wohl eine Schrift besessen, eine Sinnbildschrift, eine Wortzeichen-,
Begriffszeichenschrift.»76

Als typischen Ausdruck dieser Sinnbildschrift sah Wirth die bemalten
Kieselsteine der französischen Fundstätte Mas d’Azil. Die Bedeutung der Kiesel
sieht Wirth in der Verbindung zum Kult der Grossen Mutter: «Die Kiesel […]
lassen vermuten, dass sie in der Kulthöhle Mas d’Azil, der Ur- und Allmutter als
Bitte dargebracht wurden und zwar von der Hand der Seherin-Priesterin für die
Bittenden.»77

Bereits einige Jahre früher hatte Marie König diese bemalten Kiesel als Zei­chen

einer ersten Schriftlichkeit interpretiert. Für König manifestiert sich in den
bemalten Kieseln ein Weltbild, das lange über den Kulturwechsel vom Paläolithi­kum

zum Neolithikum Bestand hatte:

«Sowohl der Kreis als auch das Linienkreuz waren Ausdruck der Weltordnung und konnten sich
in diesem Sinne zum «Ringkreuz» verbinden. Dieses Ideogramm zeichnete der mittelsteinzeit­liche

Mensch ebenfalls auf die Kiesel, die in der Höhle Mas d’Azil gefunden wurden. Dieses
Symbol blieb geistiges Eigentum der Menschheit, es ist an allen Enden der Welt zu finden und
überdauerte alle Zeiten.»78

Herman Wirth und seine Schriften wurden in den 1960er- und 1970er-Jahren
von Alternativkulturen jeglicher Couleur rezipiert. Sein Betonen der matriarcha­len,

arktisch-atlantidischen Herkunft der europäischen Kultur und sein Bedauern
über das männliche Zeitalter regten eine Rezeption an. Ausserdem wehrten
sich zu dem Zeitpunkt Vertreterinnen und Vertreter indigener Völker gegen
eine Vereinnahmung ihres kulturellen und spirituellen Erbes durch die weisse

Mittelschicht.79 Diese Umstände erhellen, wie Schriften, die eine nachhaltige und
menschen-, gar frauenfreundliche Ursprungskultur Europas postulierten einem
Bedürfnis entgegenkamen.

Schlusswort
Seit nun bald 160 Jahren lebt die Vorstellung vom Matriarchat in unterschiedli­chen

Kontexten und erfreut sich einer konstanten Weiterentwicklung. Ihren Aus­gang

nahm die ganze Debatte als Folge der Ablösung der biblischen Chronologie
in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts. Die Erkenntnis des hohen Alters der
Menschheit verlangte nach einer Auffüllung des sich dadurch öffnenden Zeitrah­mens,

was durch die imaginierte Herrschaft der Frau in der längst vergangenen
Vorzeit eingelöst wurde. Heute hat die Vorstellung ihre Heimstatt innerhalb des
spirituellen Feminismus gefunden, der von der einstigen Existenz eines Matriar­chats

als friedlicher und egalitärer Gesellschaftsform ausgeht, die im religiösen
Bereich an den Kult einer Göttin gekuppelt war, die für den Kreislauf von Leben,



Das Matriarchat: Eine vermeintlich uralte Geschichte SAVk106 2010)

Sterben und erneuter Geburt stand. Im Laufe der zweiten Hälfte des 19. Jahrhun­derts

kristallisierte sich die Vorstellung der Grossen Göttin als einer Göttin der
Fruchtbarkeit der Natur, Menschen und Tiere heraus. Oft erscheint diese Göttin
in dreifacher Form als Mädchen oder Jungfrau, Mutter und alte Frau. Sie umfasste
die biologischen Lebensphasen des weiblichen Geschlechts, was zeigt, dass die
Göttin und die Frauen als ihre Stellvertreterinnen über ihre Körperlichkeit wahr­genommen

283

werden.
Der Matriarchatsbezug des spirituellen Feminismus geschieht, um die Stärken

der Frauund ihreSolidarität untereinander zu fördern, indem sie über ihre einstige
Machtstellung unterrichtet werden. Zugleich fungiert das Matriarchat als Modell
für die Zukunft, das als der Gegenwart überlegen verstanden wird. Der Aufbau
der Matriarchatsvorstellung geschieht in aller Regel über Bücher zum Thema, was

auch erklärt, weshalb immer wieder auf die gleichen Titel eingegangen wird, um
die Vision des Matriarchats zu belegen und in seiner einstigen Glorie auszumalen.
Diese Vorgehensweise hat aber auch zur Folge, dass besonders im deutschsprachi­gen

Raum problematische Literatur des völkischen und nationalsozialistischen
Milieus aus den 1920er- bis 1940er-Jahren unhinterfragt rezipiert wird. Generell
kann man festhalten, dass der spirituelle Feminismus mit seiner Vision einer fried­lichen,

nachhaltigen und von Frauen ausgehenden Ursprungskultur Europas deut­lich

eurozentristische Züge aufweist.

Anmerkungen
1 Weber 2010,23.
2 Eine deutsche Übersetzung erschien 1981 unter demTitel Gyn/Oekologie.
3 Siehe Daly 1991 1979), z.B. 216f.
4 Wichtige Vertreter des kulturellen Evolutionismus waren: E.B. Tylor,John Ferguson McLennan,

John Lubbock, Lewis Henry Morgan und Herbert Spencer.
5 Trautmann 1992, 384, Bennett 1994, 26–28 und Stuckrad/Kippenberg 2003, 81..
6 Marchal 2006, 13f. und Hobsbawm1984, 1– 4.
7 Diese erste Kritik innerhalb der englischen Archäologie ist mit den Namen der Archäologen

Peter J. Ucko und Andrew Fleming verbunden. Fleming, Andrew: The Myth of the Mother-
Goddess. In: World Archaeology 1/2 1969), 247–261. Ucko, Peter J.: The Interpretation of
Prehistoric Anthropomorphic Figurines. In: The Journal of the Royal Anthropological Institute
of Great Britain and Ireland, Vol. 92/1 1962), 38–54.

8 Das amerikanische Originalerschien 1989 als TheLanguage of the Goddess.
9 Das amerikanische Originalerschien 1991 als TheCivilization of the Goddess.
10 Gimbutas 1996, 401.
11 Conkey/Tringham 1995, 210, 217, Schäfer 2001, 126f., Eller 2000, 90.
12 Dieses Resultat ergibt eine Suche auf SwissBibZürich am 8.8.2010:

http://www.swissbib.ch/TouchPoint/search.do;jsessionid= 46884E286CE86F349E71597DB
A6A7844.worker3?methodT-Call=submitButtonCall&CSId=351N264Sc2c675cc200ac22cb0178
99d0c70992b25442162&methodToCallParameter=submitSearch&searchCategories[0]=-1&spe
edy=on&searchString[0]=gimbutas+g%C3%B6ttin&searchHistory=&search_submit=Suchen

13 Das amerikanische Originalerschien 1993 als The Year the Horses Came.
14 Mackey 1997a, o. S.
15 Mackey 1997b, 218.



Meret Fehlmann SAVk 106 2010)

16 Spätestens sei der Veröffentlichung der Neubearbeitung der Artussage aus weiblicher Perspek­tive

284

The Mists of AvalonvonMarion ZimmerBradley zu Beginnder1980er-Jahre, die die Artus­sage

als Zeugnis des Widerstreits der alten, matriarchalen Göttin- oder Naturreligion und
despatriarchalenChristentums inszenierte, erfreuen sich Bearbeitungen, dieden Kampfder bei­den

Welt­anschauungen in epischer Breite in Szene setzen grosser Beliebtheit. Marion Zimmer
Bradleys The Mists of Avalon kommt darüber hinaus eine Funktion als Rekrutierungsmedium
für matriarchal-heidnisches Gedankengut zu. Siehe Eller 1993, 34.

17 Siehe bspw. Ruddick 2009, 87.
18 Eller 1993, 3–7, dies 2000, 10–15.
19 Mackey 1997a, 179.
20 Eller 2000, 58f.
21 Greenwood 1998, 106.
22 Marx Ferree 1990, 290, Giese 1990, 57.
23 Eller 2000, 3–8, 41f.
24 Hutton 1999, 341f., ders 1991, 306, Eller 2000, 30–36. Einen breiten Raum nimmt dies in dem

prähistorischen Romanzyklus ab 1980, noch nicht abgeschlossen) von Jean M. Auel ein, wo die
Neanderthalerinnen im Gegensatz zu den Cro-Magnon-Frauen Schwangerschaften durch die
Einnahme von Kräutertees zuverhindern wissen. Ebenfalls breiten Platz räumteMarion Zimmer
Bradley dieser Thematik in ihrer Nacherzählung der Artussage The Mists of Avalon 1982) ein,
siehedazu Fehlmann 2005.

25 Mackey 1997a, 56.
26 Eller 1993, 21, Röder/Hummel/Kunz 1996, 59,Greenwood 1998, 106, Eller 2000, 43,106.
27 Mackey 1997a, 232.
28 Mackey 1997a, 16.
29 Mackey 1997a, 163.
30 Dabei handelt es sich um eine Überarbeitung seines Werkes Völker und Kulturen von 1924.
31 Schmidt1955, 51.
32 Siehe Schmidt 1955, z.B. 27.
33 Schott 1996, 599–601, Spöttel 1998 320f. und Davies 2007, 101.
34 Mackey 1997a, 226.
35 Mackey 1997a, 226.
36 Guskin 1996, 158.
37 Guskin 1996,157 und Silliman 1996, 168–171. An die eher aufgeregte Berichterstattung in der

ersten Hälfte der 1990er-Jahre in der deutschsprachigen Presse kann ich mich selbst noch erin-nern.

Der Artikel Der gezähmte Mann im Focus Magazin 1995, 38) gibt dies recht gut wieder:
http://www. focus.de/panorama/boulevard/gesellschaft- der-gezaehmte-mann_aid_156360.html,
12.8.2010.

38 Auf ihrer Homepage gibtsie an,«Professorof English andWriter inResidence at California State
University, Sacramento» zu sein, http://www.marymackey.com/ Pages/bio.html, 12.8.2010 und
Mackey 1997b, 211 und 218.

39 Hutton 1999, 280f.
40 Levy 1949, 127.
41 Mulack 1996, 82.
42 Gimbutas 1996, 399.
43 Gimbutas 1996, 281.
44 Gimbutas 1995, 158.
45 Mackey 1997a, 85.
46 Mackey 1997a, 85. Wahrscheinlich sind mit dieser Schilderung die reich verzierten Orthostaten

desTumulus auf der bretonischen Ile de Gavrinis gemeint.
47 Siehe Johannes-Evangelium 10,11: «Ich bin der gute Hirt; der gute Hirte gibt sein Leben hin für

die Schafe.» 146.
48 Geissmar 1993, 58f.
49 Hutton 1998, 92f. und Kippenberg/Stuckrad 2003, 87.
50 Vgl. Crawford 1959, z. B. 21, 51.
51 Neumann 1955, 157.
52 Neumann 1955, 149. Wobei das Zitat eine wörtliche und sinnbildhafte Verdoppelung aufweist,

denn derSarkophag ist in der deutschen Übersetzung bereits der Fleischfresser.



Das Matriarchat: Eine vermeintlich uralte Geschichte SAVk106 2010)

53 Siehe z.B.sehr prominent in Robert Graves 1891–1981)The White Goddess 1947), ein weiteres
wichtiges Buch für die Entstehung der gegenwärtigen Matriarchatsvorstellung. Darin vergleicht
er die Göttin mehrmals mit der Muttersau, die ihre Ferkel oder der Spinne, die das Männchen
nach der Paarung, verschlingt. Das Buch handelt von der Beziehung des Poeten zur Göttin, die
er als die Muse auffasst,die die ganze Hingabe des Dichters und oft genug seinen Tod fordert.

54 Wirth 1933, 42.
55 Wiwjorra 1996, 189.
56 Wegener 2003, 15–19, 114.
57 Löw 2009, 220, 231.
58 Davies2007, 98 und Jensmaa 2007, 229f.
59 Mulot 1988, 269, Davies 2007, 98 und Jensmaa 2007, 230–233. Jensma führt als Beweggrund für

die Entstehung der «Ura-Linda-Chronik» an, dass der Text als eine Art Allegorie auf den Rich­tungsstreit,

der in der zweiten Hälfte des 19.Jahrhunderts in der niederländischen Kirche und

285

Kultur akut war, gelesen werden könne, Jensma 2007,241–245.
60 See 1994, 1–60. Die Germania ist um etwa 100 n. Chr. entstanden, es ist eine Art Propaganda­schrift

gegen dieVerkommenheit der römischenSitten, denen als Spiegeldie germanischenSitten
vor­gehalten werden, Tacitus selbst ist aller Wahrscheinlichkeit nach nie in Germanien gewesen.

61 Auf deutsch erschien das Buch 1977 als Am Anfangwar die Frau.
62 Davis1977 1971), 17–22, 32, 44.
63 Vgl. v. a. Meskell 1995, Chapman1998,Eller2000, 49 und Kästner/Maire/Schülke 1998, 277–278.
64 Schott 1996, 599–601 und Davies 2007, 101.
65 Chapman 1998, 298–300 und Kästner/Maier/Schülke 1998, 277–278.
66 Röder/Hummel/ Kunz 1996, 270–277, Schäfer 2001, 120 und Hutton 1999, 357, Eller 2000, 37.
67 Gimbutas 1996, 309.
68 Gimbutas 1996, 320.
69 Mackey 1997a, 279.
70 awy 2005, 17.Was hiererwähnt werden muss, ist, dass der Balkan positiv als «Wiege derZivilisa­tion

» gerühmt wird. Ansonsten findet man in Schweizer Zeitungen im Zusammenhang mit dem
WortBalkaneher negative Hinweise wie auf die «Balkan-Raser» diemit ihrem rücksichtslosen,
die Mitmenschen und sich selbst gefährdenden Fahrstil gerade alsGegenbegriff von Zivilisation
gelten.

71 Kater1997, 14 und Winter 2010, 170.
72 Siehe Löw 2009, 220, 231.
73 Wirth 1934 1928), 624.
74 König 1973, 41.
75 Siehe Meixner 1997, 147 und dies. 1999, 65 und Ruether 2005, 24.
76 Wirth 1980, 22.
77 Wirth 1980, 37.
78 König 1973, 114.
79 Siehe bspw. Gugenberger/Schweidlenka 1987, 121f.

Bibliographie
Quellen
awy: Der erste Satz in menschlicher Sprache. In: NeueZürcher Zeitung, 15. Juli 2005, 17.

Daly, Mary: Gyn/Ökologie. Eine Metaethik des radikalen Feminismus. 5., erw. Aufl. München:
Frauenoffensive, 1991. Amerikanisches Original: Gyn/Ecology, 1979)

Davis, Elizabeth Gould: Am Anfang war die Frau. München: Frauenoffensive, 1977.
Gimbutas, Marija: Die Sprache der Göttin. Das verschüttete Symbolsystem der westlichen Zivili­sation.

Frankfurt aM: Zweitausendeins, 1995. Amerikanisches Original: The Language of the
Goddess, 1989).

Dies.: Die Zivilisation der Göttin. Die Welt des Alten Europas. Frankfurt aM: Zweitausendeins,
1996. Amerikanisches Original: The Civilization of the Goddess, 1991)

König, MarieE. P.:AmAnfangderKultur. Die Zeichensprache des frühen Menschen.Berlin: Mann,
1973.

Levy, Gertrude Rachel: The Gate of Horn. AStudy of the Religious Conceptions of the Stone Age,
and Their Influence upon European Thought. London: Faber& Faber, 1948.



Meret Fehlmann SAVk 106 2010)

Mackey, Mary: Im Jahr der Pferde. München: Goldmann, 1997 Amerikanisches Original: The Year
the Horses Came, 1993).

Mulack, Christa: Die Wurzeln weiblicher Macht. Frauen leben ihre Stärke. München: Kösel-Verlag,
1996.

Neumann, Erich: Die grosse Mutter. Der Archetyp des Grossen Weiblichen. Zürich: Rhein Verlag,
1956.

Schmidt, Wilhelm: Das Mutterrecht.Wien: Missionsdruckerei St. Gabriel, 1955.
Weber, Bettina: Monogamie ist vergebene Liebesmüh. In: Tages-Anzeiger, 12.Juli 2010, 23.

Wirth,Herman: Was heisst deutsch? Ein urgeistesgeschichtlicher Rückblick zurSelbstbesinnungund
Selbstbestimmung. Jena: Diederichs, 1931 Veröffentlichung der Herman-Wirth-Gesellschaft).

Ders.: Der Aufgang der Menschheit. Untersuchungen zur Geschichte der Religion, Symbolik und
Schrift der Atlantisch-Nodischen Rasse. 2.Aufl. Jena: Diederichs, 1934 1928).

Ders.: Die heilige Urschrift der Menschheit. Symbolgeschichtliche Untersuchungen diesseits und
jenseits des Nordatlantik. Band 1 Texte. Leipzig: Köhler & Amelang: 1936 1932).

Ders.: Die Ura-Linda-Chronik. Leipzig: Köhler &Amelang: 1933.
Ders.: Europäische Urreligion und die Externsteine. Wien: Volkstum-Verlag, 1980.

Internetquellen
Antioch College: http://en.wikipedia.org/wiki/Antioch_College, abgerufen am 12.8.2010.
Antioch College Sexual Offense Prevention Policy, The: http://antiochmedia.org/mirror/antiwarp/

www.antioch-college.edu/Campus/sopp/ index.html, abgerufen am 12.8.2010.
Gezähmte Mann,der:http://www.focus.de/panorama/boulevard/gesellschaft-der- gezaehmte-mann_

aid_156360.html, abgerufen am 12.8.2010.
Mackey, Mary: http://www.marymackey.com/ Pages/bio.html, abgerufen am 12.8.2010.
SwissBib: http://www.swissbib.ch/TouchPoint/search.do;jsessionid=46884E286CE86F349E71597D

BA6A7844.worker3?methodToCall=submitButtonCall&CSId=351N264Sc2c675cc200ac22cb01
7899d0c70992b25442162&methodToCallParameter= submitSearch& searchCategories[0]=-
1& speedy=on&searchString[0]=gimbutas+g%C3%B6ttin&searchHistory=&search_ submit=S,
abgerufen am 8.8.2010.

Sekundärliteratur
Bennett, Gillian: Geologists and Folklorists. Cultural Evolution and «The Science of Folklore»

In: Folklore 105 1994), 25–37.
Chapman, John: The Impact ofModern Invasionsand Migrations on Archaeological Explanation. A

Biographical Sketch of Marija Gimbutas. In: Diaz-Andreu, Margarita/Stig Sørensen, Marie
Louise Hg.): Excavating Women. A History of Women in European Archaeology. London/
NewYork:Routledge, 1998, 295–314.

Conkey,Margaret/Tringham,Ruth: Archaeology and the Goddess. Exploring the Contours ofFemi­nist

286

Archaeology. In: Stanton, Donna C./Stewarts, Abigail J. Hg.): Feminisms in the Academy.
Ann Arbor: The University of Michigan Press, 1995, 199–247.

Davies, Peter: «Männerbund» und «Mutterrecht» Herman Wirth, Sophie Rogge-Börner and the
Ura-Linda-Chronik. In: German Life and Letters 60/1 2007), 98–115.

Eller, Cynthia: Living in the Lap of the Goddess. The Feminist Spirituality Movement in America.
NewYork: Crossroads, 1993.

Dies.: The Myth of Matriarchal Prehistory. Why an Invented Past Won’t Give Women a Future.
Boston: Beacon Press, 2000.

Ergas, Yasemine. Der Feminismus der siebziger Jahre. In: Duby, Georges/Perrot, Michelle Hg.):
GeschichtederFrauen.Bd.5,20.Jahrhundert.FrankfurtaM/New York: Campus, 1995, 559–580.

Fehlmann, Meret: Frauengestalten in populären Artusromanen der Gegenwart. In: Fabula 46, 3/4
2005), 217–240.

Geissmar, Christoph: Das Auge Gottes. Bilder zu Jakob Böhme. Wiesbaden: Harrassowitz Verlag,
1993 WolfenbüttelerArbeiten zur Barockforschung, 23).

Giese, Cornelia: Gleichheit und Differenz. Vom dualistischen Denken zur polaren Weltsicht. Mün­chen:

Frauenoffensive, 1990.
Greenwood, Susan: The Nature of the Goddess: Sexual Identities and Power in Contemporary

Witchcraft. In: Pearson, Joanne/Roberts, Richard H./Samuel Geoffrey: Nature Religion Today.
Paganism in the Modern World. Edinburgh: EdinburghUniversityPress, 1998, 101–110.



Das Matriarchat: Eine vermeintlich uralte Geschichte SAVk106 2010)

Gugenberger, Eduard/Schweidlenka, Roman: Mutter Erde, MagieundPolitik. Zwischen Faschismus

287

und neuer Gesellschaft. 2., verbess. Aufl. Wien: Verlag für Gesellschafskritik, 1987.

Guskin,Alan E.: The Antioch Response. Sex YouJust Don’t Talk about It. In: Francis, Leslie Hg.):
Date Rape. Feminism, Philosophy,and the Law. UniversityPark: The Pennsylvania StateUniver­sity,

1996, 155–165.
Heine, Susanne: Wiederbelebung der Göttinnen? Zur systematischen Kritik einer feministischen

Theologie. 2. Aufl. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1989.
Heschel, Susannah. Konfigurationen des Patriarchats, des Judentums und des Nazismus im deut­schen

feministischen Denken. In: Kohn-Ley, Charlotte/Korotin, Ilse Hg.): Der feministische
«Sündenfall» Antisemitische Vorurteile in der Frauenbewegung. Wien: Picus,1994, 160–184.

Hobsbawm, Eric: Introduction. Inventing Tradition. In: Hobsbawm, Eric/ Ranger, Terence Hg.):
The Invention of Tradition. Cambridge/London/New York: Cambridge University Press, 1984
Past and Present Publications), 1–14.

Hutton, Ronald: The Pagan Religionsof the Ancient British Isles. TheirNature and Legacy. Oxford:
Blackwell, 1992 1991).

Ders.: The Discovery of the Goddess. In: Pearson, Joanne/Roberts, Richard H./ Samuel, Geoffrey
Hg.): Nature Religion Today. Paganism in the ModernWorld. Edinburgh: Edinburgh University

Press, 1998, 89–100.
Ders.: The Triumph of the Moon. A History of Modern Pagan Witchcraft. Oxford: University Press,

1999.
Jensma, Goffe: How to Deal with Holy Books in an Age of Emerging Science. The «Oera Linda

Book» as New Age Bible. In:Fabula 48, 3/4 2007), 229–249.
Kästner, S./ Maier, V./Schülke A.: Female PhD Graduates from Tübingen. In: Diaz-Andreu, Marga­rita/

Stig Sørensen, Marie Louise Hg.): Excavating Women. A History of Women in European
Archaeology. London/ NewYork: Routledge, 1998, 277–281.

Kater, Michael H.: Das « Ahnenerbe» der SS 1935–1945. Ein Beitrag zur Kulturpolitik des Dritten
Reiches. 2. & ergänz. Aufl. München: Oldenbourg, 1997 Studien zur Zeitgeschichte, 6).

Löw, Luitgard: Völkische Deutungen prähistorischerSinnbilder. HermanWirthund sein Umfeld. In:
Puschner, Uwe/Grossmann, Ulrich G. Hg.): Völkisch und national. Zur Aktualität alter Denk­muster

im 21. Jahrhundert. Darmstadt: WBG, 2009, 214–232.
Mackey, Mary: Mary Mackey. In: Andrews, Shelly Hg.): Contemporary Authors. Autobiography

Series. Band 27. Detroit/New York/Toronto: Gale, 1997, 199–220.
Mandl, Franz: Das Erbe der Ahnen. Ernst Burgstaller/Herman Wirth und die österreichische Fels­bildforschung,

1–34. http://www. anisa.at/felsbildmuseum%20index.htm, abgerufenam 1.11.2007.
Marchal, Guy P.: Schweizer Gebrauchsgeschichte. Geschichtsbilder, Mythenbildung und nationale

Identität. Basel: Schwabe, 2006.
MarxFerree, Myra: Gleichheit undAutonomie. Probleme feministischer Politik. In: Gerhard, Ute et.

al. Hg.): Differenz und Gleichheit. Menschenrechte haben k) ein Geschlecht. Frankfurt aM:
Helmer, 1990, 283–298.

Meixner, Gabriele: Marie E. P. König – ihre Konzepte und ihre Bedeutung für die feministische
Forschung. In: Karlisch, Sigrun M./Kästner, Sibylle/Mertens, Eva-Maria Hg.): Vom Knochen­mann

zur Menschenfrau. Feministische Theorie und archäologische Praxis. Münster: Agenda-
Verlag, 1997 Bericht über die … Tagung des Netzwerks Archäologisch Arbeitender Frauen,
4/Agenda Frauen,9/Frauen – Forschung – Archäologie, 3), 140–160.

Dies.: Auf der Suche nach dem Anfang der Kultur. Marie E. P. König. München: Frauenoffensive,
1999.

Meskell, Lynn: Goddesses, Gimbutas and «New Age» Archaeology. In: Antiquity 69 1995), 74–86.
Mulot-Déri, Sybille: Wodan, Tunis und Inka. Die Ura-Linda-Chronik. In: Corino, Karl Hg.): Ge­fälscht!

Betrug in Politik, Literatur, Wissenschaft, Kunst und Musik. Nördlingen: Greno, 1988,
263–275.

Nave-Herz, Rosemarie: Geschichte der Frauenbewegung in Deutschland. 4., überarb. und erw. Auf­lage.

Opaden: Leske undBudrich, 1993.
Röder,Brigitte/Hummel, Juliane/Kunz, Brigitta: Göttinnendämmerung. Das Matriarchat in archäo­logischer

Sicht. Krummwisch: Königsfurt,2001. 1996)
Ruddick, Nicholas: The Fire in the Stone. Prehistoric Fiction from Darwin to Jean M.Auel. Middle­town:

Wesleyan University,2009.
Ruether, Rosemary Radford: Goddesses and the Divine Feminine. A Western Religious History.

Berkeley/Los Angeles/London: University of California Press, 2005.



Meret Fehlmann SAVk 106 2010)

Schäfer, Martina: Die Wolfsfrau im Schafspelz. Autoritäre Strukturen in der Frauenbewegung.
Kreuzlingen/München:Hugendubel, 2001.

Schott, Rüdiger: Kulturkreislehre. In: Enzyklopädie des Märchens. Handwörterbuch zur histori­schen

288

und vergleichenden Erzählforschung. Hg. v. R. W. Brednich, Band 8. Berlin/ New York: De
Gruyter, 1996, 599– 603.

Schulz, Kristina: Der lange Atem der Provokation. Die Frauenbewegung in der Bundesrepublik
Deutschland und in Frankreich 1968–1976. Frankfurt/New York: Campus, 2002 Geschichteund
Geschlechter,40).

See, Klaus von: Der Germane als Barbar. In: Ders.: Barbar, Germane, Arier. Heidelberg: Winter,
1994, 31–60.

Silliman, Matthew R.: The Antioch Policy, a Community Experiment in Communicative Sexuality.
In: Francis, Leslie Hg.): Date Rape. Feminism, Philosophy, and the Law. University Park: The
Pennsylvania State University, 1996, 167–175.

Stuckrad, Kocku von/Kippenberg, Hans G.: Geschlechterperspektiven:Auf der Suche nach der Mut­tergottheit.

In: Dies.: Einführung in die Religionswissenschaft. Gegenstände und Begriffe. Mün­chen:

Beck, 2003, 81– 93.
Trautmann, Thomas R.: The Revolution in Ethnological Time. In: Man, New Series 27/2 1992),

379–397.
Wegener, Franz: Das atlantidische Weltbild. Nationalsozialismus und Neue Rechte auf der Suche

nach dem versunkenen Atlantis. 2., leicht verändert. Aufl. Gladbeck: KFVR, 2003 Politische
Religion des Nationalsozialismus, 1).

Winter, Franz: Die Urmonotheismustheorie im Dienst der nationalsozialistischen Rassenkunde.
In: Zeitschrift für Religions- und Geistesgeschichte 2/62 2010), 157–174.

Wiwjorra, Ingo: Die deutsche Vorgeschichtsforschungund ihrVerhältnis zu Nationalismus und Ras­sismus.

In: Puschner, Uwe/Schmitz, Walter/Ulbricht, Justus H. Hg.): Handbuch zur «Völkischen
Bewegung» 1871–1918. München/London: Saur, 1996,187–207.


	Das Matriarchat : eine vermeintlich uralte Geschichte

