Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 106 (2010)

Heft: 2

Artikel: Das Matriarchat : eine vermeintlich uralte Geschichte
Autor: Fehlmann, Meret

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-131279

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-131279
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schweizerisches Archiv fiir Volkskunde 106 (2010), 265-288

Das Matriarchat:

Eine vermeintlich uralte Geschichte

Meret Fehlmann

Abstract

Das Matriarchat verstanden als eine einst gegebene Gesellschaftsform mit Vormacht des weib-
lichen Geschlechts im sozialen, religiosen und familidren Bereich kann auf eine rund 160-jdhrige
Geschichte zuriickblicken. Heute ist diese Vorstellung vor allem im spirituellen Feminismus
verbreitet, der mit dem Bezug auf die einstige Glorie des Matriarchats, den Frauen und der
Menschheit insgesamt ein besseres Gesellschaftsmodell anbieten will. Auch wenn diese Evo-
zierung des Matriarchats eventuell als Trostung zu fungieren vermag, enthilt dieser Bezug
problematische Ziige.

Einleitung

Das Matriarchat lebt gegenwirtig vor allem in esoterischen und/oder dem
spirituellen Feminismus nahe stehenden Kreisen. Diesen gilt das Matriarchat
als eine in fritheren Zeiten weltweit verbreitete, gewaltfreie und klassenlose
Gesellschaft unter der Leitung der Frauen. Im religiosen Bereich entspreche
dem Matriarchat ein Kult der Grossen Géttin, die als Herrin iiber den immerwéh-
renden Kreislauf von Leben und Tod fungiere. Diese Gesellschaftsordnung soll
in historischen Zeiten durch das Patriarchat abgelost worden sein, das in dieser
Lesart fiir alle Missstéinde in Geschichte und Gegenwart verantwortlich sei.

Beziige auf das Matriarchat konnen einem in den unterschiedlichsten Kontex-
ten begegnen. So stiess ich am 12.Juli 2010 in der Rezension des Buches Sex
at Dawn von Christopher Ryan und Cacilda Jetha im «Tages-Anzeiger» auf
Uberlegungen, die ein Goldenes Zeitalter des Matriarchats mit freien Frauen
und sein Ende durch das Patriarchat evozieren. Die Umstellung auf eine patriar-
chale Gesellschaftsordnung hatte dieser Vorstellung gemiss Folgen fiir sdmt-
liche Lebensbereiche, insbesondere die Frauen waren von den Verdnderungen
betroffen:

«Die Katastrophe [...] hatte als tief greifender Wandel auch Folgen fiir unsere Sexualitit. Gerade
fiir jene der Frauen. Wihrend nidmlich diese zuvor den gleichen Zugang zu den Ressourcen
hatten wie die Ménner, schliefen, mit wem sie wollten, und alle Kinder einer Gruppe gemein-
sam aufgezogen wurden, war nun plétzlich entscheidend, dass ein Mann sicher sein konnte,
dass seine Kinder auch tatsichlich seine Kinder sind. Mit einem Mal gab es Besitz zu verer-
ben, und dieser sollte nur an den eigenen Nachwuchs gehen. Es galt fortan also, die Frau zu
kontrollieren: Der weibliche Kérper, die weibliche Lust mussten im Zaum gehalten und tiber-
wacht werden. Man konnte auch sagen: Da fing sie an, die Unterdriickung der weiblichen Sexua-
litiat, die spiter in Keuschheitsgiirteln und Hexenverbrennungen gipfelte und bis heute spiirbar
ist, wenn Ehebrecherinnen gesteinigt oder jahrlich drei Millionen Méddchen genital verstiimmelt
werden.»!

265



Meret Fehlmann SAVk 106 (2010)

Dieser kurze Ausschnitt verdeutlicht, dass innerhalb des Matriarchatsdiskurses
von einer Dichotomie von ménnlich und weiblich bestimmter Welt und Gesell-
schaft ausgegangen wird. Es geht um den Kampf zwischen Matriarchat und
Patriarchat, der besonders oft im Bereich der Sexualitit ausgetragen wird.

Der Ausschnitt der Rezension zeigt auch, dass in diesen Kreisen immer
wieder auf die gleichen Uberlegungen und Biicher zuriickgegriffen wird. Die Tra-
dierung erfolgt in der Regel iiber Biicher. Der Verweis, dass das Patriarchat
die Unterdriickung der Frau durch Hexenverbrennungen und Genitalverstiimme-
lungen vortreibt und festschreibt, findet sich sehr prominent im Buch Gyn/
Ecology* (1979) von Mary Daly, einer bekannten und umstrittenen Philosophin
und Exponentin der radikalen Frauenbewegung. Sie war der Uberzeugung, dass
das Patriarchat bestindig an den Frauen ein von ihr als «Sado-Maso-Ritual»
bezeichnetes Exempel statuiere, das sich als Hexenverbrennung, chinesisches
Fiisseeinbinden oder Genitalverstimmelung manifestiere, um so die unter-
geordnete Stellung der Frau zu gewihrleisten und jegliche Solidarisierung des
weiblichen Geschlechts zu unterbinden.?

Ausgehend von dieser kurzen Beleuchtung des Matriarchats in seiner gegen-
wirtig gingigsten Erscheinungsform, soll die Vision des Matriarchats in den
folgenden Seiten im Zentrum stehen. Es werden die wichtigsten Punkte der
aktuellen Matriarchatsvorstellung prisentiert. Die typischen Merkmale der Vor-
stellung vom Matriarchat sollen anhand von verschiedenen Werken, die der Vision
des Matriarchats anhiingen, herausgearbeitet werden. Es sollen aber auch die pro-
blematischen Bereiche, die dieser Vorstellung anhaften, behandelt werden. Diese
beziehen sich vor allem auf den oft vorgebrachten Vorwurf, eine eurozentristische
Sichtweise zu verbreiten, und die innerhalb des spirituellen Feminismus gepfleg-
ten, letztlich konventionellen Konzepte zu Weiblichkeit und Ménnlichkeit, die sich
gerade auch in der Ausgestaltung der Grossen Gottin, die im Zentrum des reli-
giosen Lebens im Matriarchat stand, ausdriickt.

Zum Konzept Matriarchat

Als Ausgangspunkt der ganzen Matriarchatsdebatte gilt vielfach «Das Mutter-
recht. Eine Untersuchung iiber die Gynaikokratie der alten Welt nach ihrer reli-
giosen und rechtlichen Natur» des Basler Juristen Johann Jakob Bachofen (1815-
1887) von 1861. Allgemein lag ab den 1860er-Jahren eine Begeisterung fiir
Matriarchales in der Luft. Als Folge der Ablosung der biblischen Chronologie, die
ein Alter der Erde und der Menschheit von etwa 6000 Jahren annahm, kam zu
dem Zeitpunkt die Idee einer matriarchalen oder frauenzentrierten Vergangenheit
der Menschheit auf. Als Gegenentwurf zum biblischen Schopfungsbericht sah
der kulturelle Evolutionismus® eine unilineare, stufenweise Entwicklung der
gesamten Menschheit und ihrer Sozialorganisation vor, die liber die Stufen all-
gemeine Promiskuitét, Polygamie und Einehe verlief. Die anfénglich starke Stel-
lung der Frau in Familie, Clan und Religion verdanke sie dem Umstand, dass

266



Das Matriarchat: Eine vermeintlich uralte Geschichte SAVEk 106 (2010)

damals der Beitrag des Mannes zur Zeugung noch nicht erkannt wurde. Im aus-
gehenden 19.Jahrhundert wurde allgemein angenommen, dass sich sogenannt
«primitive» Kulte um Fruchtbarkeit drehten, was die (imaginierte) Vorstellung
eines einstigen Kultes einer Gottin der Fruchtbarkeit als Herrin liber Leben und
Tod forderte.” Das Thema der einstigen Vormacht des weiblichen Geschlechts im
religidsen, sozialen und kulturellen Bereich wurde von verschiedenen Disziplinen
aufgegriffen und weitergesponnen. Die Matriarchatsvorstellung speiste sich im
ausgehenden 19. und frithen 20.Jahrhundert aus verschiedenen Wissenschafts-
disziplinen, darunter Religionswissenschaft, Archédologie und Volkskunde. Sie
erhielt immer auch Impulse von sozialen Bewegungen. Beide Einfliisse haben
sich gegenseitig befruchtet. Heute lebt die Vision des Matriarchats vor allem
innerhalb der sozialen Bewegungen, zu denen der spirituelle Feminismus zihlt.

Galten den ersten Theoretikern des Matriarchats einzig die Verwandtschafts-
regelung iiber die Mutter — die sogenannte Matrilinearitét — als Beweis fiir eine
einstige Vormacht der Frauen, so zeigt sich die Matriarchatsvorstellung heute
reichhaltiger. Das zeigt, dass sich der Bezug auf das Matriarchat und seine Inhalte
wihrend der letzten 160 Jahre konstant weiterentwickelt hat, so dass man mit Vor-
teil vom Matriarchat als wandelbarem Konstrukt ausgeht. Die Wandelbarkeit des
Matriarchats, dem man unterschiedliche Bedeutungen einschreiben kann, weist
eine gewisse Ndhe zu dem von Eric Hobsbawm als «inventing of tradition» genann-
ten Vorgang auf. Damit ist das nachtrigliche Konstruieren von Traditionen, die
iiber eine postulierte Kontinuitit zur Vergangenheit verfiigen, gemeint. Ebenfalls
lasst sich das von Guy P. Marchal als Gebrauchsgeschichte benannte Prinzip auf
die Matriarchatsvorstellung tibertragen. Damit ist ein Umgang mit Geschichte
gemeint, der diese wie einen Gebrauchsgegenstand instrumentalisiert, um ithn mit
neuen Bedeutungen aufzuladen. Die vermittelten Inhalte miissen weder richtig
noch historisch nachweisbar sein, sondern einem allgemeinen Bediirfnis entspre-
chen.® Beide Mechanismen lassen sich mit Gewinn auf den Matriarchatsdiskurs
iibertragen.

Popularisierung durch Wissenschaft und Belletristik

Das weit verbreitete Werk der Archdologin Marija Gimbutas (1921-1994) illus-
triert die Wechselwirkung zwischen wissenschaftlichen und populidren Kreisen.
Gimbutas nimmt eine besondere Stellung innerhalb des Matriarchatsdiskurses
ein, da sie sich in ihrer Funktion als Universititsprofessorin in einer Position der
Autoritét befand. So konnte sie der seit den 1960er-Jahren innerhalb der Archéo-
logie und weiteren akademischen Fichern kritisch hinterfragten und verabschie-
deten Vorstellung des Kultes einer Grossen Goéttin und/oder eines Matriarchats
in der europdischen Vorzeit Glaubhaftigkeit verleihen.” Eine Glaubhaftigkeit,
die die Anhingerinnen und Anhénger in esoterischen und/oder feministischen
Kreisen nicht vermitteln konnten, aber als notwendig erachteten, um ihren
Visionen der Gesellschaft der Grossen Gottin mehr Gewicht zu verleihen.

267



Meret Fehlmann SAVk 106 (2010)

Marija Gimbutas’ letzte Biicher «Die Sprache der Gottin»® (1995) und «Die
Zivilisation der Gottin»’ (1996) erzihlen eine visiondre Geschichte der friedlichen,
frauenzentrierten Kultur «Alteuropas» und ihres Endes durch Invasionswellen
kriegerischer und patriarchaler Nomaden aus dem eurasischen und pontischen
Raum:

«Als die beiden Weltsichten mit ihren unterschiedlichen sozialen und wirtschaftlichen Struk-
turen aufeinanderprallten, fiihrte das zu einem dramatischen Wandel im Alten Europa. Die Ver-
dnderungen driickten sich im Ubergang von der matrilinearen zur vaterrechtlichen Gesell-
schaftsordnung aus, von der auf Wissen basierenden Theakratie zu einem militanten Patriarchat,
von einer auf Gleichberechtigung der Geschlechter beruhenden Gesellschaft zur hierarchischen
Minnerherrschaft und von einer erdverwurzelten Goéttinnenreligion zum indoeuropéischen, auf
den Himmel ausgerichteten Gétterpantheon.»'?

Auch hier begegnet die klare Dichotomie der matriarchalen, von Frauen
gepragten, friedlichen und nachhaltigen Kultur Europas und einer patriarchal-
kriegerisch geprégten Invasionskultur. Die patriarchale Gesellschaft bezeichnet
Marija Gimbutas mit dem Namen «Kurganvélker». Die Bezeichnung entstammt
dem Russischen, wo Kurgan Hiigel bedeutet. Laut Gimbutas sind die im eurasi-
schen Raum héufig anzutreffenden Hiigelgriberbestattungen fiir diese Ethnien
charakteristisch.

Die beiden Biicher richten sich von Inhalt und Gestaltung her an ein Laien-
publikum. Sie zeigen nicht eine bestimmte Ausgrabung oder bestimmte Kultur,
sondern prisentieren den «alteuropdischen» Raum, der nach der Autorin den
gesamteuropdischen Raum vom Nahen Osten bis nach West- und Nordeuropa
umfasst. Daneben weist die Aufmachung dieser grossen Folianten — mit wenigen
Fotografien und vielen Illustrationen — darauf hin, dass die Druckkosten nied-
rig gehalten werden sollten. Die Illustrationen deuten zusitzlich auf den nicht-
wissenschaftlichen Charakter der Publikationen hin, indem die Gegenstinde
ohne Angabe der Grosse abgebildet sind."

Fiir die Breitenwirkung der Vision von Marija Gimbutas spricht, dass die Titel
in mehreren Bibliotheken der Stadt Ziirich sowohl in englischer, franzosischer
und deutscher Sprache vorhanden sind."” Als ein weiterer Popularisierungsschub
kann die Umsetzung ihrer Vorstellungen in einer prihistorischen Romantrilogie
—als «Earthsong-Trilogy» bekannt — durch die Autorin und Literaturwissenschaft-
lerin Mary Mackey (¥1945) in den 1990er-Jahren gelten. Besonders der ersten
Roman «Im Jahr der Pferde»" (1997) kann als Fiktionalisierung des Spatwerks
Marija Gimbutas gelten. In der Danksagung weist Mackey auf ihre Verpflichtung
gegeniiber Gimbutas hin:

«Einen Roman iiber das alte Europa zu schreiben, dazu entschloss ich mich, nachdem ich die bei-
den Biicher der Archéiologin Marija Gimbutas «Die Sprache der Gottin» und «Die Zivilisation der
Gottin» gelesen hatte. Diese bahnbrechenden Werke drehen die Zeit zuriick und lassen die ganze
Welt eines Volkes lebendig werden, das Gottinnen verehrte, eine Welt, deren Zivilisation fast voll-
stdndig ignoriert wurde oder falsch interpretiert wurde. Als ich mit meinen Recherchen begann,
war Frau Gimbutas so freundlich, mich zu empfangen und meine vielen Fragen zu beantworten.»'

268



Das Matriarchat: Eine vermeintlich uralte Geschichte SAVEk 106 (2010)

Die Geschichte der Invasion des friedlichen, matriarchalen Europas durch eine
patriarchale Kultur betrifft und erklért ihrer Meinung nach Fragen, die sie umge-
trieben haben. Das Wissen um die matriarchale Vergangenheit vermittelt thr vor
allem die trostende Botschaft, dass einst ein friedliches Zusammenleben moglich
war: «I found it encouraging to imagine that there actually might have been a time
when women were respected, children were treasured, men and women got along,
the earth was honored, and warfare was virtually unknown.»"

Diese Evozierung der alteuropdischen Kultur als einer Zeit der Sehnsucht und
Nostalgie zeigt deutlich, dass mit dem Matiarchatsdiskurs eine Kritik der Moderne
verbunden ist. Das Matriarchat gilt als wegweisendes Modell fiir die Zukunft.

Man kann diese Romane dem in den 1980er-Jahren neu entstandenen Genre
der prehistoric romance zuteilen. Viele neuere prihistorische Romane sind von
Autorinnen geschrieben worden und richten sich explizit an eine weibliche Leser-
schaft. Starke weibliche Charaktere stehen im Zentrum der Handlung, oftmals
sind sie in einen Kampf mit einer patriarchalen Bedrohung verwickelt.'* Dariiber
hinaus enthilt dieses Genre eine zentrale Liebesgeschichte und oftmals auch recht
deutliche Schilderungen der Sexualitét."

Besonders der erste Band «Im Jahr der Pferde» folgt dem Muster einer prehis-
toric romance. Ein junges Paar — Marrah und Stavan — unternimmt eine gefahr-
volle Reise durch Europa, um die Einwohner der Schwarzmeerkiiste vor der
drohenden Gefahr durch die Invasion der kriegsliisternen, patriarchalen Nomaden
aus dem russischen Grasmeer zu warnen. Auf der Reise verlieben sich die beiden
und finden zusammen, trotz der grossen kulturellen und sozialen Barrieren, die
die beiden trennen, denn Marrah entstammt der positiv gezeichneten matriar-
chalen Kultur der Grossen Gottin, und Stavan gehort zu den gefiirchteten patriar-
chalen Eroberern. Stavan strandete auf einer Tour zur Erkundung der Reichtiimer
des Westens in Marrahs bretonischem Dorf und wurde von den nichts ahnenden,
Fremden gegeniiber freundlich gesinnten Dorfbewohnern gesund gepflegt.

Aus 1hrer Verbindung wird schliesslich, nach vielen Abenteuern und ldngerer
Gefangenschaft bei den kriegerischen Nomaden eine neue Gesellschaft mit egali-
tiren Rollenzuteilungen entspringen.

Grundziige des spirituellen Feminismus

Gegenwirtig lebt die Vorstellung des Matriarchats vor allem innerhalb des
spirituellen Feminismus. Er entstand aus der zweiten Frauenbewegung der 1960er-
und 1970er-Jahre. Er fokussiert auf die Starkung und Zelebrierung der von ihm
als typisch weiblich verstandenen Eigenschaften wie Emotionalitidt und Intuition.
Diese kommen seiner Auffassung nach in der gegenwiirtigen Gesellschaft zu wenig
zur Geltung oder werden gar unterdriickt.” Innerhalb des spirituellen Feminismus
ist der Kult der Grossen Gottin weit verbreitet. Sie wird in verschiedenen Gestal-
ten und Manifestationen verehrt. Besonderen Anklang findet die Vorstellung
einer dreifachen Gottin, die die drei biologischen Lebensphasen der Frau umfasst.

269



Meret Fehlmann SAVk 106 (2010)

Ihr Auftreten in drei Altersklassen soll die Schonheit und Wiirde des Frauenkor-
persinjedem Stadium unterstreichen. Diese Idee findet sich auch in Mary Mackeys
«Im Jahr der Pferde». Als die Reisenden zum Hoéhlenheiligtum von Nar kommen,
werden sie von drei Priesterinnen begriisst. Einer der Reisenden erkennt die tie-
fere Bedeutung der drei im Alter unterschiedlichen Priesterinnen: «<Mit anderen
Worten», fiel Rhom ein, <eure Namen bedeuten Kindheit, Reife und Alter.> <Rich-
tig>, Zahar nickte. <Die Heilige Dreifaltigkeit, die drei Aspekte der Sie-die-alles-
ist: Junges Midchen, Matrone, Alte Hexe.»»"

Die Begegnung mit den drei Priesterinnen und die Besichtung des von ihnen
gehiiteten Sanktuariums, einer mit paldolithischen Malereien geschmiickten
Hohle irgendwo im nicht genauer spezifizierten Pyrendenraum, verweisen darauf,
dass der spirituelle Feminismus von einer religiosen Kontinuitdt des Glaubens
an eine Grosse Gottin iiber Jahrtausende sowie grosse kulturelle und soziale Ver-
dnderungen — wie den Wechsel von nomadisierender, jagender Lebensweise im
Paldolithikum zu ackerbautreibender Sesshaftigkeit im Neolithikum - hinweg
ausgeht.

Diese Konzeption der Gottin in drei Aspekten macht deutlich, dass der spiri-
tuelle Feminismus die Frauen stark liber ihren Koérper wahrnimmt. Frauen riicken
in die Ndhe der Natur, da sie wie diese fiir ihre biologischen Fihigkeiten des
Lebensspendens und Nihrens verehrt werden. Durch ihre Gebirfahigkeit wird
die Frau als der Gottin verwandt betrachtet, von der angenommen wird, dass sie
das ganze Universum aus sich heraus geboren habe und durch den Akt der Geburt
Zugang zu allem geniesse. Innerhalb des spirituellen Feminismus ist der Glaube an
Reinkarnation weit verbreitet. Viele Anhingerinnen des spirituellen Feminismus
halten sich fiir halb- oder ganz géttinnengleich, da sie sich mit jedem Leben ver-
vollkommnen und sich so dem Wesen der G6ttin annédhern.” Sie unterstellen eine
Verbindung des weiblichen Korpers mit der Natur. Besonders die Menstruation
wird im spirituellen Feminismus positiv besetzt, durch sie ist die Frau mit der
Zyklizitit, welche die Natur im Wechsel der Jahreszeiten durchléuft, vertraut und
lebt im Einklang mit der Natur und ihren Rhythmen.”

Der spirituelle Feminismus versucht, Frauen ein attraktiveres Selbstbild
und Selbstrespekt zu vermitteln. Er streicht die Ahnlichkeit der Frau mit der
Gottin hervor und bemiiht sich, die Solidarisierung unter den Frauen zu férdern.
Eine Moglichkeit dazu siecht der spirituelle Feminismus in der Homosexualitit, da
diese den Frauen Moglichkeiten biete, sich aus den Zwiéngen der patriarchalen
Gesellschaft zu befreien. Als Erbe des radikalen Feminismus der 1970er-Jahre gilt
dem spirituellen Feminismus teilweise Heterosexualitit als Quelle der institutio-
nalisierten Unterdriickung der Frau.”

Es muss festgehalten werden, dass die innerhalb des spirituellen Feminismus
propagierten Konzepte zu Weiblich- und Minnlichkeit konventioneller Art sind
und sich der traditionellen biirgerlichen Geschlechtscharaktere bedienen. Es
findet lediglich eine Umkehrung der Wertung statt. Was frither als ménnliche
Stiarken galt, hat sich in Schwichen und Ursachen der ausgemachten Probleme

270



Das Matriarchat: Eine vermeintlich uralte Geschichte SAVEk 106 (2010)

verwandelt. Alles Weibliche, das einst mit Schwiche und Irrationalitit in Verbin-
dung gebracht wurde, erfahrt eine positive Aufwertung, mit der gar Heilserwar-
tungen verbunden sind, denn der spirituelle Feminismus begreift die Frauen als
von Natur aus gut.

In der Argumentation des spirituellen Feminismus wird die Opposition zwi-
schen Matriarchat und Patriarchat stark betont. Die Unterschiede der beiden
Gesellschaftsformen betreffen sdmtliche Lebensbereiche. Das Matriarchat gilt
nicht als Umkehrung des Patriarchats, sondern stelle eine egalitidre Gesellschafts-
ordnung im Einklang mit der Natur dar, die ohne Unterdriickung und einseitig
verteilte Reichtiimer ausgekommen sei.”

In Teilen der zweiten Frauenbewegung wurde die frithneuzeitliche Hexenver-
folgung als Versuch des Patriarchats gedeutet, die letzte Bastion der Unabhéngig-
keit der Frauen, die sie via geburtstechnisches Wissen tiber thren Kérper und ihre
Fruchtbarkeit hatten, zu vernichten. Die in den 1970er- und 1980er-Jahren stirker
erfolgte Verbindung des Matriarchats- mit dem Hexendiskurs zeigt, wie sich das
Matriarchat mit neuen Bedeutungen anreichern und fiir zuséitzliche Gebrauchs-
weisen gewinnen ldsst. In zahlreichen Schriften, die vom Gedankengut des spiri-
tuellen Feminismus beeinflusst sind, finden sich Hinweise, dass die Frauen der
Vorzeit ein grosses Wissen tiber Heilpflanzen und ihre Wirkung hatten. Dieses
Wissen nutzten sie, um Schwangerschaften zu verhindern oder abzutreiben.™
Mary Mackey baut entsprechende Uberzeugungen, die das empfiingnisverhiitende
Kriuterwissen der Frauen der fritheren matriarchalen Kulturen betreffen, ein:
«Marrah hatte thm oft gesagt, dass sie warten wollte, bis sie wenigstens sechzehn
wire, um Mutter zu werden, und trotz der Kréuter, die sie getrunken hatte, um
eine Empfingnis zu verhiiten, gab es keinen sicheren Weg als den einen, den sie
gewihlt hatte.»* Das Beispiel zeigt, dass es in der matriarchalen Kultur die Frauen
sind, die das Tempo von Sexualitit und Beziehung bestimmen und dank emp-
fangnisverhindernden Kriutertridnken und verschiedenen Sexualpraktiken, die
auf einen Koitus verzichten, frei iiber ihre Fruchtbarkeit bestimmen kénnen. Eine
Freiheit, die ihnen gemiiss dieser Uberzeugung vom Patriarchat geraubt wurde.

Sexualitit

Der spirituelle Feminismus huldigt der weiblichen Lust und Sexualitit als
Ausdruck der kreativen Potenz der Goéttin. Dem Sprechen iiber die weibliche
Sexualitdt kommt eine besondere Bedeutung zu. Sich iiber die weibliche Lust
und Sexualitit auszutauschen, wird jedoch problematisch, wenn die Frau einen
ménnlichen Partner hat, da dann seine Lust und Sexualitidt mitthematisiert wird.
Miinnliche Sexualitit ist innerhalb des spirituellen Feminismus untrennbar mit
dem Problem des Sexismus und der Gewalt verbunden.*

Solche zwiespiltigen Botschaften iiber Sexualitit und Korperlichkeit findet
man in von entsprechendem Gedankengut beeinflussten Romanen immer wieder.
Nachdem die beiden zusammengefunden haben, erklirt sich Stavan Marrah:

271



Meret Fehlmann SAVk 106 (2010)

«Frither war ich ein Nomade», sagte der dann und kitzelte ihre Augenlieder mit seiner Zunge, bis
sie ihn lachend wegschob, <aber du hast einen Wilden aus mir gemacht. Du hast mich mit deinem
Kérper bekehrt, Marrah aus Xori.» Es war nur ein Scherz, aber es steckte eine Menge Wahrheit
darin: Er war tatsdchlich von ihr bekehrt worden, nicht nur durch ihren Kérper — obwohl es
ein wundervoller Koérper war, so glatt und fest wie eine Taubenbrust, so rund und siiss, dass
ein Mann beim blossen Anblick schon vor Wonne vergehen konnte —, sondern auch durch die
Dinge, die er von ihr lernte, nachdem sie jetzt Liebende waren.»*’

Dieses Zitat zeigt, dass die Korperlichkeit der Frau wichtig ist. Thr Kérper
leistet seinen Beitrag, ihn vom Wechsel von der Lebensweise der Nomaden zu
derjenigen der matriarchalen <Wilden> zu bewegen. Die Autorin ergeht sich im
Lob der kérperlichen Vorziige ihrer Protagonistin in einer recht knappen Schilde-
rung, die einen midnnlichen Blickwinkel hervortreten lasst, indem die Jugendlich-
keit, Schonheit und ergo Begehrenswertigkeit ihres Korpers hervorgehoben wird.
Selbst wenn der spirituelle Feminismus nicht miide wird zu betonen, dass der weib-
liche Korper in all seinen Erscheinungsformen als Abbild der Goéttin fungiert,
wird in der Regel doch der begehrenswerte Korper der jungen Frau ins Zentrum
gestellt, so dass sich der minnliche Blick auf die Frau durchsetzt. Das erstaunt
im vorliegenden Fall umso mehr als die Autorin zu Beginn des Romans, wenn
einem die Protagonistin Marrah das erste Mal begegnet, betont, dass sie «niemals
gezwungen gewesen [war], sich auch nur an einem einzigen Massstab der Perfek-
tion zu messen.»” Weil ihr Volk Frauen sidmtlicher Altersklassen und jeglicher
Gestalt als Verkorperung der Géttin bewunderte. Nach der Autorin war es das
Freisein von fremden Massstidben an das Aussehen, das es den Frauen dieses
matriarchalen Volkes ermoglichte, frei, selbstsicher und selbst bestimmt zu sein.

Fiir Stavan ist der ungezwungene Umgang mit Sexualitiit ein Grund sich fiir
die Lebensweise der Gottinnenkultur zu entscheiden: «Sicher, er musste zugeben,
dass ihm die Idee von Liebe als religioser Pflicht durchaus gefiel [...].»*" Auf den
Gedanken, dass es die Sinnenfreuden sind, die fiir den Erfolg der matriarchalen
Lebensweise den Ausschlag geben, trifft man in der Matriarchatsliteratur immer
wieder. Besonders deutlich ausformuliert findet sich diese Uberlegung im Buch
«Das Mutterrecht»" (1955) des Paters Wilhelm Schmidt (1868-1954):

«Dass diese Kultur sich so leicht und verhiltnismaéssig schnell verbreitete, hatte seine Ursache zu
einem Teil in den grofien Vorteilen der Sicherung und Mehrung der pflanzlichen Nahrung und
ihrer besseren Zubereitung durch das Kochen (Erfindung der Tépferei), zu einem anderen Teil
in der Bereitung besserer Kleidung durch die Weberei, die hier einsetzte, wohl auch durch die
Rauschgetrinke, die sie bereitete.»!

Schmidt erwidhnt zwar nicht die frei gelebte Sexualitét, aber er stellt fest, dass
es die Sinnengeliiste sind, die durch bessere Kochkiinste, weichere Kleidung und
nicht zuletzt durch die in andere Gefilde entfiihrenden Rauschgetrinke befriedigt
werden, die dem von ihm als «mutterrechtliche Pflanzbaukultur»® bezeichne-
ten Matriarchat seine Uberzeugungskraft leihen, tritt deutlich hervor. Wilhelm
Schmidt war ein Anhiinger der Kulturkreislehre. Diese kam um 1900 in der deut-

272



Das Matriarchat: Eine vermeintlich uralte Geschichte SAVEk 106 (2010)

schen Ethnologie als eine Gegentheorie zum kulturellen Evolutionismus auf und
ging von verschiedenen Zentren der Kulturentwicklung aus. Sie begreift kulturelle
Veridnderungen meist als Resultat von Migrationen oder Invasionen.”

Wie zum jeweiligen Zeitpunkt aktuelle Themen in den Matriarchatsdiskurs
integriert wurden und werden, zeigt ein weiteres Beispiel aus Mary Mackeys
«Im Jahr der Pferde». Nachdem sich Marrah und Stavan ihrer gegenseitigen wach-
senden Anziehung und Zuneigung versichert haben, kommt es zum ersten Kuss
der beiden, womit aber bereits neue Probleme auftauchen, die im unterschied-
lichen Geschlechterrollenverstindnis ihrer beiden Herkunftskulturen fussen: «Es
war nicht der Kuss selbst, der sie derart schockiert; die Unterhaltung mit Zastra
hatte sie auf die Moglichkeit vorbereitet, dass Stavan sie vielleicht kiissen wollte.
Aber er hatte nicht gefragt! Man fragte immer um Erlaubnis, bevor man anfing,
mit jemandem die Lust zu teilen.»*

Sie erklirt ithm, dass in ihrer Kultur bereits der Austausch von Zirtlichkeiten
die Einwilligung beider Parteien braucht und dass dies nicht zwingend zu Sexuali-
tat mit Koitus fithre, dass es nicht wie bei den patriarchalen Nomaden um die
Befriedigung der ménnlichen Sexualitiit gehe:

«Sie ergriff seine Hand und hielt sie einen Augenblick, dann begann sie, sanft auf ihn einzureden,
ihm die einfachen Dinge zu erkldren, die er hitte wissen miissen: dass man immer um Erlaubnis
fragte, sich niemals einem anderen Menschen aufzwang, dass man seiner Lust langsam, ganz
langsam folgte, bis sie stark genug war, um beide Partner in Verziickung zu stiirzen.»»

Diese Instruktion reflektiert die Debatte um date rape, die etwa zeitgleich —
in den frithen 1990er-Jahren — in den USA aktuell war. Zahlen aus Colleges beleg-
ten fiir die spéten 1980er-Jahre, dass 10 bis 25 Prozent aller Studentinnen wihrend
ihres Studiums Opfer sexueller Ubergriffe wurden.* Am Antioch College, Ohio,
wurde 1991/92 nach zwei Fillen von date rapes auf Anregung von Studentinnen
ein Regelwerk iliber den sexuellen Umgang der Studierenden erarbeitet. Nach die-
sen Regeln haben beide Parteien der jeweiligen Intimitédt miindlich zuzustimmen.
Diese Einwilligung ist fiir jeden weiteren Schritt der sexuellen Interaktion
einzuholen und abzugeben. Grundiiberlegung war, dass Sexualitit etwas sei,
was zwischen den jeweiligen Parteien von Moment zu Moment oder Intimitét zu
Intimitét auszuhandeln sei und die Einholung der Erlaubnis die Eigenverantwort-
lichkeit von Frauen und Minnern férdere und zudem vor unliebsamen Uber-
raschungen entlasten kann. Das Regelwerk erlangte 1993 USA-weite und kurz
darauf internationale Aufmerksamkeit. Die Einschitzungen iiber seine Bedeu-
tungen gingen weit auseinander: Vom Einsetzen einer Verhandlungsmoral in
Sachen Sexualitit, die beide Beteiligten in die Verantwortung nahm, zu Ansétzen,
die darin eine Einmischung des Staates bzw. des Colleges in zutiefst private Berei-
che sahen oder ein Aufschwung neo-viktorianischer, puritanischer Ansitze, die
jede frei und ungezwungen ausgelebte Lust im Keim erstickten. Das Regelwerk —
teilweise leicht modifiziert — wurde von anderen Colleges und Universitédten in den
USA iibernommen und gilt noch heute.”

273



Meret Fehlmann SAVk 106 (2010)

Die Debatte rund um aufgezwungene Sexualkontakte innerhalb der Colleges
und Universitdten hat Mary Mackey sicherlich wahrgenommen, denn sie war
seit den 1970er-Jahren immer wieder an Universitdten tidtig und unterrichtete
Englisch und Creative Writing. In ithrer kurzen Autobiographie schreibt sie, dass
sie sich selbst als Feministin versteht und in der zweiten Frauenbewegung engagiert
war. So kann man schliessen, dass ihr das Thema bekannt war und auch nahe ging.
Sie fiihrt weiter aus, dass sie spétestens 1991 mit den Arbeiten an der «Earthsong-
Trilogy» begann, so dass von der Ubernahme dieser Debatte in den ersten Band
ausgegangen werden kann.*

Die zweite Frauenbewegung entdeckte sexuelle Gewalt gegen Frauen und
Kinder als wichtiges Thema. Die weibliche Sexualitit galt durch die herrschenden
patriarchalen Normen als unterdriickt. Allgemein wurde die Unterdriickung der
Sexualitit als Ursache fiir krankhaftes und asoziales Verhalten ausgemacht. Inner-
halb des spirituellen Feminismus gilt die weibliche Sexualitit als heilig, weil sie
dem Wesen der Gottin entstammt. In einer solchen Sichtweise betreffen unge-
wollte Sexualkontakte nicht allein die Frau, sondern werden in iibertragener Weise
an der Gottin begangen, da das Heilige der Frau davon betroffen ist. Sexuelle
Ubergriffe perpetuieren in diesem Verstiindnis die patriarchalen Ubergriffe auf
die Gottin, den Kosmos und die einzelne Frau.

Megalithen und der Kult der Grossen Gottin

Der Kult einer Grossen Gottin liess sich fiir die neolithischen Kulturen
des Nahen Ostens und des Mittelmeerraumes leicht propagieren dank Funden
von weiblichen Idolen, die sich als Bilder der Go6ttin interpretiert liessen, die man
in einer Kontinuititslinie mit den palédolithischen Venusfiguren sah. Schwieriger
gestaltete sich die entsprechende Deutung fiir den nordwestlichen Teil Europas,
der kaum Funde aufwies, die sich als Bilder der Gottin instrumentalisieren liessen.
Als charakteristisch fiir das Neolithikum im nordwestlichen Europa gelten die so
genannten Megalithbauten. Als Verbindung zwischen dem nord- und siidosteuro-
pdischen Neolithikum wurde ab den 1940er-Jahren Malta hochstilisiert, denn es
weist megalithische Bauwerke und weibliche Statuetten auf, die als Gottinnen
interpretiert wurden.” In «T'he Gate of Horn» (1948) deutete Gertrude Rachel
Levy (1884-1966) die megalithischen Tempel als Verdeutlichungen des Korpers
der Gottin: «Such stone-cut chambers might themselves be regarded as holy —
the cavern-form of the Mother Goddess.»*

Damit begriindete sie die Interpretation der Megalith-Anlagen Maltas
als Zentren der Gottinnenreligion. Megalithen wurden teilweise schon ldnger
mit mutterrechtlichen Gesellschaften in Verbindung gebracht. Die Deutung
als bildhafte Verkorperung der Gottin wurde bald auf alle Megalithen iiber-
tragen. Diese Vorstellung entfaltete ihre grosste Wirkung ausserhalb akademi-
scher Kreise. Spitestens in den 1990er-Jahren hatte sich dort die Deutung
der maltesischen Tempelanlagen als Korper der Gottin und in der Folge

274



Das Matriarchat: Eine vermeintlich uralte Geschichte SAVEk 106 (2010)

sdmtlicher megalithischer Anlagen Europas verfestigt. So schreibt Christa Mulack,
eine dem Feld des spirituellen Feminismus zuzuordnende Autorin, Theologin
und Erziehungswissenschaftlerin, in «Die Wurzeln weiblicher Macht» (1996),
dass Dolmen und andere Megalithen als sinnbildhafte Verkorperung des Kor-
pers der Gottin zu gelten haben: «Frithe Tempelbauten — insbesondere auf
Malta —, aber auch Grabanlagen, lassen einen weiblichen Korper als Grundriss
erkennen, bei dem die Vulva den Ein- und Ausgang markiert. Dabei handelt
es sich um architektonische Umsetzungen innerer Vorstellungen, dass ndmlich
Tempel und Gréber als weiblicher Innenraum gedacht waren und somit das
religiose Ritual als Riickkehr an den Ort des eigenen Ursprungs verstanden
wurde.»"

Innerhalb des spirituellen Feminismus wird von einer religiosen Homogeni-
tit 1m gesamteuropdischen Raum ausgegangen — charakterisiert durch den
Kult einer Grossen Géttin der Fruchtbarkeit, die zugleich den ewigen Zyklus von
Leben und Vergehen symbolisierte. Marija Gimbutas vermittelt diese Uber-
zeugung in «Die Zivilisation der Gottin»: «Hauptthema im Gottinnensymbolismus
des Alten Europas ist das Mysterium des Zyklus von Geburt, Tod und Erneuerung
des Lebens [...].»* So deutet Gimbutas in schon bekannter Manier die fiir das
Neolithikum des westlichen und noérdlichen Europas charakteristischen Megalith-
bauten als heilige Grabstitten, dem Korper der Goéttin nachempfunden:

«Die Grabformen des Alten Europa griinden sich auf die Symbole der Erneuerung und Wie-
dergeburt — das Ei und die lebenspendenden Organe der Gottin (Schamdreick, Vulva, Uterus,
Bauch). Sie begegnen uns in der Architektur der westeuropéischen Megalithgribern und Lang-
hiigel, die von dreieckiger oder trapezartiger Form sind.»%3

Diese Argumentationsweise zeigt die fiir den spirituellen Feminismus typische
Vorstellung einer eng mit Natur und Fruchtbarkeit verbundenen Weiblichkeit, was
in der Uberzeugung gipfelt, Frauen seien durch ihre Gebirfihigkeit gottinnen-
gleich. Aus dieser Haltung heraus erstaunt es nicht, dass den Geschlechtsorganen
der Gottin, die bestimmend sind fiir ihre Fruchtbarkeit, eine eminente Bedeutung
zugeschrieben wird. Die Bestattung der Toten im Dolmen verstand Gimbutas als
erholsamen Schlaf vergleichbar der Gestationszeit des Embryos im Uterus der
Mutter: «Die Eingénge zu den Megalithgrébern sind meist schmal und erinnern
an eine Vulva. [...] In Megalithgrdbern krochen die Menschen in den Schoss der
Mutter Erde und gaben sich ihr hin: Gestirkt durch ihre Krifte, wurden sie wie-
dergeboren.»*

In gleichem Sinn und dhnlichen Worten wird zu Beginn von «Im Jahr der
Pferde» eine Versammlung der friedlichen, matriarchalen bretonischen Dérfer,
um ihre Toten in einem Tumulus zur letzten Ruhe zu betten, geschildert. Die
dlteste Frau der Gemeinschaft und zugleich ithr Oberhaupt leitet das Ritual:
«Schlaft, wie ihr als Kinder geschlafen habt, im Schoss einer Mutter, die euch
liebt.>»* Das Bild des Schlafes im Megalith als Sinnbild fiir die Riickkehr in den
Mutterschoss der Gottin wird perpetuiert. Auch die Schilderung des Aussehens

275



Meret Fehlmann SAVk 106 (2010)

des Tumulus reflektiert Mary Mackeys Verstindnis der Gottin als Herrin {iber
den Kreislauf von Werden und Vergehen:

«Die Winde der Alus waren mit heiligen Schnitzereien verziert, die im Fackelschein zu tanzen
schienen: mit Dreiecken, Schlangen, Fruchtbarkeitssymbolen, um die Trauernden daran zu erin-
nern, dass mitten im Tod immer Leben existierte; mit dem Symbol eines Hirtenstabs, denn sie
behiitete ihre Schar wie eine Hirtin; und immer mit Bildern der Goéttin selbst, manchmal mit
entblossten Briisten und einer Halskette dargestellt und manchmal auf ihre alles sechenden Augen
reduziert.»*¢

Die Schilderung des mit Bildern und Symbolen der Gottin geschmiickten
Interieurs eines Dolmens evoziert verschiedene Bilder. Es schimmert die christ-
liche Vorstellung vom guten Hirten durch, wenn die Gottin ihre «Schar wie
eine Hirtin» behiitet.” Auch die Darstellung der Géttin als «alles sehende Augen»
verweist auf einen christlichen Kontext. In der christlichen Ikonographie vor
allem des Barock-Zeitalters ist die Darstellung Gottes durch das «alles sehende
Auge» in einem Dreieck, das fiir die Trinitit steht, verbreitet.* Das Symbolsystem
der Géttin bedient sich christlicher Symbole und Zeichen, sie werden nicht einmal
in einen anderen Kontext gesetzt. Das zeigt, dass es sich bei der imaginierten
Religion der Grossen Gottin um ein wenig originelles Konstrukt handelt, das
bestehende Systeme iibernimmt. Ein oppositioneller Zug, der sich ausmachen
lasst, besteht darin, dass die weiblichen Werte positiv gewertet und weibliche
Wesen sakral sind.”

Zugleich ist die Darstellung der Gottin als Auge ein Hinweis auf das ebentfalls
an ein Publikum iiber den Fachkreis der Archédologie hinaus gerichtete Buch «The
Eye Goddess» (1959) des englischen Archidologen O. G. S. Crawford (1886-1957),
das die Gottin inihrer Gestalt als Auge oder Vogel zelebriert. Das Buch verfestigte
innerhalb der Matriarchatsforschung das Bild der Vogel als Symboltiere der
Gottin, wohl auch weil neolithische Tonfiguren mit ihren runden Augen und
ithrer spitzen Nase, die als Schnabel gedeutet werden kann, eine gewisse Vogel-
dhnlichkeit aufweisen.”

Das Bild des Dolmens als Ort des Schlafes, des Todes und des Ubergangs
wird in unterschiedlichen Kontexten verwendet. So schreibt der Psychologe Erich
Neumann (1905-1960) in «Die Grosse Mutter» (1955): «Das weibliche Prinzip des
Dolmens und des Tores ist immer mit der Wiedergeburt durch den weiblichen
Schoss verbunden.»” Bei Neumann mischt sich die Dolmen-Imagination mit
den negativen Aspekten des Archetyps der Grossen Mutter als Verschlingerin
ihrer Kinder, der Todesbringerin, indem er sie als «Sarg, de[n] fleischfressende|n]
Sarkophag»* bezeichnet. Die Go6ttin in ihrer Rolle als Todesbringerin ist eben-
falls ein immer wieder bemiihtes, aber auch mit Angst behaftetes Bild.»

In einen weiteren dunklen Bereich — aber anderer Art — fithrt uns die Vorstel-
lung des Dolmens als Ausdruck einer matriarchalen Gesellschaft. Herman Wirth
(1885-1981), ein niederldndischer Matriarchatsforscher und iiberzeugter National-
sozialist, kam bereitsin den 1930er-Jahren in seinem Aufsatz «Was heisst deutsch?»

276



Das Matriarchat: Eine vermeintlich uralte Geschichte SAVEk 106 (2010)

zum Schluss, dass die Dolmen Ausdruck einer mutterrechtlichen Gesellschaft
seien:

«Der Tod [...] ist die Wandlung, die Erneuerung, die Umkehr. Daher kommt es, dass in dem
alt-<deutschen> Glauben der grossen Steingriberzeit des Grabhaus, das Mutterhaus der Erde
das Sinnbild der wintersonnenwendlichen Stelle des menschlichen Lebens, des <Jahres> seines
Lebens ist, wo sich das <«Stirb und Werde» erfiillt, vollzieht. Es ist die Wiedergeburtsstiitte; an
ihr wurde die hohe Messe des Jahres, die Julfeier, das Fest der Toten und Lebenden begangen,
die Ehe der weissen Frau, der Priesterin der Allmutter Erde eingesegnet und um die Wiederver-
korperung der Abgeschiedenheit gebetet.»>

Er nahm an, die Megalith-Kultur habe sich ausgehend vom Norden Europas
bis in den Mittelmeerraum und den Nahen Osten verbreitet. Wirth bemiihte sich,
die in der Wissenschaft durch das 19. Jahrhundert hindurch verbreitete Gleichung
«ex oriente lux» durch eine Ansicht des Ursprungs aller Kultur im Norden zu
ersetzen. Aus diesem Grund war er ein Anhénger der verschrobenen Vorstellung,
Atlantis sei einst am Nordpol beheimatet gewesen, und Reste dieses Wissens
werden noch von den Germanen gehiitet.”

Vereinzelt findet sich innerhalb des Matriarchatsdiskurses der Verweis auf
Atlantis bzw. die Annahme, dass die matriarchale Kultur mit Atlantis in Verbin-
dung steht. Eine Gleichsetzung von Atlantis mit dem Norden ldsst sich erstmals im
letzten Drittel des 17. Jahrhunderts nachweisen in «Atland eller Manheim» von
Olof Rudbeck (1630-1702), der Schweden als Atlantis lokalisierte. Eine weitere
Vertiefung fand eine solche Lokalisierung durch «Les lettres sur Atlantide» von
Jean Bailly (1736-1793), der Atlantis bei Spitzbergen in Norwegen gefunden zu
haben meinte. Eine erste Verbindung von rassistischen Inhalten und Atlantis fin-
det sich in Helena Petrovna Blavatskys (1831-1891) «T'he Secret Doctrine» (1888)
mit der Lehre der verschiedenen Wurzelrassen und der hohen Stellung der Atlanto-
Arier.” Weitere Vorbilder Wirths fiir die atlantidische Urkultur in der Arktis
finden sich in den Schriften des Arztes Ludwig Wilser (1850-1923) und des Gym-
nasiallehrers Karl Penka (1847-1912), die wiederum vom indischen Schriftsteller
Bal Ganghadar Tilak (1856-1920) beeinflusst waren.”’

Ein Werk des ausgehenden 19.Jahrhunderts, das die Themen Atlantis und
Matriarchat verkniipft, ist die «Ura-Linda-Chronik». Dabei handelt es sich um
ein wichtiges Dokument der rechtsextremen und esoterischen Mythenbildung.*®
Entstanden ist diese literarische Filschung in den Niederlanden. In vermeintli-
chem Altfriesisch berichtet sie von der Atlantisnachfolgekultur der Friesen, die
von ihrer Organisation her als matriarchal gelten kann durch die Volksmiitter, die
das Wissen und die Gesetze wahrten, und die Burgmaiden, die das germanisch-
atlantidische Wissen und die germanisch-atlantidische Kultur der ganzen Welt
vermittelten. Durch Angriffe eines Ostlichen Volkes fand diese Kultur ihr Ende.”

Das in der «Ura-Linda-Chronik» behandelte Thema der Gestaltung der Gesell-
schaft durch Frauen war durch die Arbeiten des kulturellen Evolutionismus gegen
Ende des 19.Jahrhunderts recht bekannt, der seine Argumentation iiber die ver-

297



Meret Fehlmann SAVk 106 (2010)

schiedenen Stadien der menschlichen Gesellschaft und Familie darauf aufbaute,
dass die frithe Menschheit den Beitrag des Mannes zur Fortpflanzung nicht
erkannte, weshalb die Frauen anfangs prigend waren in Familie und Gesellschaft.
Die verbreitete Tacitus-Rezeption innerhalb des deutschsprachigen Bildungsbiir-
gertums fiihrte dazu, dass die den Germanen nachgesagte Verehrung ihrer Frauen
fester Bestandteil des in diesen Kreisen verbreiteten Allgemeinwissens war.”
In den 1920er-Jahren entdeckte Herman Wirth die «Ura-Linda-Chronik» fiir sich.
Er verdffentliche 1933 eine deutsche Ubersetzung.

Reminiszenzen an die Thematik der «Ura-Linda-Chronik» finden sich an
unterschiedlichen Orten. Die Bibliothekarin Elizabeth Gould Davis (1910-1974)
verfasste «The First Sex»® (1971). Dieser Titel gilt oftmals als Ausgangspunkt
des spirituellen Feminismus, obwohl spirituelle Belange darin eigentlich fehlen.
Es ist ein Stiick moderner Mythologie, indem es die Primordialitit der Frau
und den erhabenen Zustand der ersten Matriarchate feiert. Sie berichtet, wie
ein seefahrendes <Volk> von rot- und blondhaarigen Frauen, die sich ohne Hilfe
der Ménner durch Parthenogenese fortpflanzten, nach dem Untergang des hier
am Siidpol beheimateten Atlantis der ganzen Welt seine liberlegene Kultur und
Gottinnenreligion vermittelte.*”

Eurozentrismus und erste Schrift

Dem Matriarchatsdiskurs sind gewisse eurozentristische und antisemitische
Ziige eigen. Fir den deutschsprachigen Raum kommt oftmals ein unkritisches
und unhinterfragtes Bedienen bei Literatur aus den 1920er- bis 1940er-Jahre aus
dem volkischen und nationalsozialistischen Milieu hinzu. So werden die Schriften
und Uberlegungen Herman Wirths gerne rezipiert. Vereinfacht wird dies dadurch,
dass er auch nach dem Zweiten Weltkrieg publizistisch tédtig war und mit seiner
Vision einer matriarchalen, naturverbundenen und nordischen Kultur Europas an
die Offentlichkeit trat.

Dem Vorwurf des Eurozentrismus war auch Marija Gimbutas ausgesetzt, da
sie ein Bild einer nachhaltigen und friedlichen Ursprungskultur Europas entwarf.
Schaut man sich ihre Lebensgeschichte an, zeigt sich eine Ubereinstimmung mit
ihrer Vision des Untergangs «Alteuropas». Das friedliche «Alteuropa» wurde von
kriegerischen, aus den russischen Steppen stammenden Kurganvolkern tiberrannt.
Sie selber war mehrmals in ithrem Leben auf der Flucht vor den Russen. Dass
das Bose in Form von Krieg und Patriarchat oder in modernerer Zeit als Kom-
munismus aus dem russischen Raum kommt, passt in den Zeithorizont der durch
den Kalten Krieg gepréagten 1980er-Jahre.”

Marija Gimbutas wurde 1921 in Vilnius, Litauen, geboren. In den 1940er-
Jahren nach dem Einmarsch der Russen floh sie mit ithrer jungen Familie nach
Wien, wo sie ihr Studium der Archéologie und Volkskunde weiterfiihrte. Sie
horte wahrscheinlich in Wien bei Oswald Menghin (1888-1973), einem national-
sozialistischen Archédologen, Vorlesungen. Menghin vermittelte die aus der deut-

278



Das Matriarchat: Eine vermeintlich uralte Geschichte SAVEk 106 (2010)

schen Ethnologie stammende Kulturkreislehre in die Archiologie. Die Kultur-
kreislehre sah hauptsidchlich Invasionen und Konflikte als Moglichkeiten des
Kulturkontaktes und -wandels.* Gimbutas’ Projektionen der Vergangenheit mit
friedliebenden, matriarchalen Ethnien im europidischen Raum, die von kriege-
rischen Nomaden tiberfallen werden, passen in das durch die Kulturkreislehre vor-
gegebene Schema, wie Kulturkontakte und -verdnderungen vonstatten gehen.

Bei Kriegsende floh sie mitihrer Familie erneut vor den Russen nach Tiibingen.
1949 iibersiedelte sie mit ihrer Familie in die USA und war als Spezialistin
fiir europdische Urgeschichte an der Harvard University tétig bis sie 1964 einen
Ruf an die University of California in Los Angeles erhielt.” Marija Gimbutas
starb 1994 und ist in Vilnius bestattet.*

Ein weiterer Bereich, der den Vorwurf des Eurozentrismus betrifft, ist der
wiederholt vorgekommene Versuch der matriarchalen Ursprungskultur Europas
eine Schrift anzudichten. Das Pochen auf eine frithe Schriftlichkeit hingt mit der
Uberzeugung zusammen, dass das matriarchale Wissen im Verborgenen iiberlebt
habe und darauf warte, entschliisselt zu werden, um die Menschheit auf den
richtigen Weg der matriarchalen Weisheit zuriickzufiithren. Die Vorstellung der
Schriftlichkeit dieser Kulturen ist eng verbunden mit der von der mythologischen
Schule des 19.Jahrhunderts beeinflussten Uberzeugung vom Uberleben heidni-
scher Glaubensreste in den miindlichen Uberlieferungen, die es zu retten und zu
entschliisseln gelte.

Die Tendenz, diesen Kulturen einen Status als Schriftkultur zu attestieren,
findet sich explizit in Gimbutas’ «Die Zivilisation der Gottin»: «Die Tatsache,
dass die Kulturen des Alten Europa eine Schriftsprache kannten, entspricht ihrer
Entwicklungsstufe.»” Als Schrift gelten ihr die Symbole und Kritzeleien auf
Fundgegenstinden. Gehiuft treten diese bei Funden der sogenannten Vinca-Kul-
tur in Stidosteuropa zwischen der Mitte des 6. und der Mitte des 4.Jahrtausends
v. Chr. auf. Diese «Schrift» hatte ihrer Auffassung nach einen edleren Charakter
als die ihr spiter nachfolgenden Alphabete, da sie auf das Numinose, nicht das
Merkantile ausgerichtet war:

«Wir finden die Schrift des Alten Europa, von der zwischen 5300 und 4300 allgemein Gebrauch
gemacht wurde, in Inschriften auf sakralen Gegenstinden: auf Idolen, Thronen und Tempel-
modellen, auf Opferbehiltern, Altdren, Opferkelchen, auf heiligen Miniaturmodellen von Bro-
ten, Anhédngern, Tafeln und Spinnwirteln. Sie dienten der Kommunikation zwischen Menschen
und Gottheiten und hatten nicht das geringste mit Schriften wie der mesopotamischen oder dem
mykenischen Linear b zu tun, in denen vor allem Texte mit handels- oder verwaltungsrechtlichem
Inhalt abgefasst wurden.»®®

Mary Mackeys «Im Jahr der Pferde» zelebriert ebenfalls die Schriftlichkeit der
alteuropéischen Kultur. Auf der Reise ans Schwarze Meer gelangt Marrah nach
Sardinien, wo ihr eine alte Priesterin eine Lederrolle voller Symbole zeigt. Marrah
ist auf threm Weg zur Priesterin noch nicht weit genug fortgeschritten, um deren
wahre Bedeutung zu erfassen:

279



Meret Fehlmann SAVk 106 (2010)

«Diese hier sprechen», sagte die alte Frau und zeigte auf die Zeichen. Marrah betrachtete sie
genauer, wihrend sie herauszufinden versuchte, was «sprechen> wohl bedeuten sollte, wenn doch
offensichtlich war, dass die Symbole stumm waren. Einige, wie das Dreieck, waren vertraute
Symbole fiir die Goéttin Erde, aber der Rest hétte auch die Kritzeleien eines gelangweilten Kindes
sein konnen. <Danke, dass du mir dies gezeigt hast, Grossmutter, sagte Marrah hoflich und
machte Anstalten, zum Boot zuriickzukehren. Die alte Priesterin hielt sie am Arm zuriick,
ldchelte ein zahnloses Lécheln, glittete das Stiick Leder mit der Spitze eines Fingers und begann
ein Heiler-Lied zu singen, das Marrah noch nie zuvor gehort hatte. [...] Erst viele Monate spiter,
alssie in dasinnere Heiligtum des Eulentempels in Shara gefiihrt wurde und dreissig zusammen-
gerollte Streifen aus Leder sah, jeder einzelne in seinem eigenen holzernen Nest, begriff sie, dass
die alte Priesterin etwas gezeigt hatte, was sich <Handschrift> nannte. Die Priesterin hatte kein
Gedenklied gesungen, wie Marrah vermutet hatte, sondern sie hatte von einer ledernen Schrift-
rolle abgelesen.»®

Interessant ist, dass die lesekundige Priesterin kein Wort fiir Lesen oder
Schreiben kennt, sondern den Akt des Lesens mit «Zeichen sprechen lassen»
libersetzt. Wie die Protagonistin des Romans zum Zeitpunkt der ersten Begeg-
nung mit einer Schriftrolle noch nicht reif und weise genug ist, deren wahre Bedeu-
tung zu erfassen, so argumentieren Verfechterinnen und Verfechter des Matriar-
chats, waren die patriarchal iiberformten Menschen lange nicht in der Lage, den
Kulturgrad dieser matriarchalen Gesellschaft anzuerkennen, geschweige denn den
Inhalt ihrer Aufzeichnungen zu erschliessen. Mittlerweile ist die Entzifferung der
ersten Schrift Europas gelungen, wie ein Zeitungsartikel in der NZZ vom Juli 2005
unter dem Titel «Der erste Satz in menschlicher Sprache: Bérgottin und Vogel-
gottin sind wirklich die Bargottin» verkiindete. Der Artikel betont, dass nicht
das Zweistromland mit der altesten Schrift aufwarten kann, sondern Europa:
«Die iltesten tberlieferten Sprach- und Schriftdokumente der Menschheit
stammen aus Siidosteuropa — der Balkan war eine Wiege der Zivilisation, noch
vor Mesopotamien.»™ Die Entzifferung vermeldete Toby Griffen, ein emeritierte
Linguistikprofessor. Der Zeitungsartikel zeigt, dass sich seine Auslegung des
ersten Satzes in menschlicher Sprache stark auf die Uberlegungen von Marija
Gimbutas stiitzt. Er benennt diese erste europdische Schriftkultur in Anlehnung
an ihre Nomenklatur als « Alteuropa», und die Schrift ist auf das Numinose ausge-
richtet, indem der Satz lehrt, dass alle Gottinnen in Wirklichkeit eine Goéttin seien.

Die Vorstellung der Existenz einer viel dlteren, auf Sakrales ausgerichteten ers-
ten Schrift der Menschen ldsst sich aber mindestens bis in die 1930er-Jahre zuriick-
verfolgen. Im Werk von Herman Wirth begegnet man bereits dieser Uberzeugung.
Er ging davon aus, dass die Atlantier eine erste Schrift entwickelt hatten, auf der
auch die «Ura-Linda-Chronik» basierte. Er priifte die Chronik mittels der von
ihm entwickelten Methode der Paldo-Epigraphik auf ihre Echtheit. Diese basierte
auf Wirths intuitivem Sich-Einfiihlen in die Gedankenwelt der Vorzeit. Da
seine Methode auf keinen rational nachvollziehbaren Schliissen aufbaute, erhob
er damit das empathische Deuten von Zeichen und Symbolen zur Wissenschaft.
Er verstand sich als Vermittler und Ubersetzer des alten Wissens. Seine Methode
benutzte er auch in spiteren Biichern, um die Symbole der Vorzeit zu entschliis-
seln.”" Er war iiberzeugt, dass einst eine vorgeschichtliche heilige Schrift existiert

280



Das Matriarchat: Eine vermeintlich uralte Geschichte SAVEk 106 (2010)

habe, die auf Symbolen aufbaute und die einzig mittels seiner Methode entschliis-
selt werden konne. Frucht seiner Erkenntnisse waren Schriften wie «Aufgang der
Menschheit» (1928) oder «Die heilige Urschrift der Menschheit» (1936). In diesen
Biichern postulierte er, dass die erste Kultur von Norden — Atlantis — ausging und
bereits eine Schrift kannte.”

Seiner Meinung nach zeichnete sich diese erste Schrift gegeniiber den nachfol-
genden Schriften durch ihren sakralen, nicht auf merkantilistische Ziele ausgerich-
teten Charakter aus. Er meint: «Dass die dltesten, uns erhaltenen Schriftdenk-
miler keine willkiirlichen menschlichen Ausserungen, keine ruhmrednerische
orientalische Konigsgeschichte, keinen Kaufkontrakt, keine personliche Zufallig-
keit darstellen, sondern rein kultischer Art sind [...]»"

Die Idee der Existenz einer ersten Schrift oder Art der symbolischen Auf-
zeichnung von der Altsteinzeit bis in die Zeit der iiberlieferten schriftlichen
Aufzeichnungen findet sich auch in den 1970er-Jahren im Werk der autodidakti-
schen Urgeschichtsforscherin Marie E. P. Konig (1899-1988). Sie deutete die in
paldolithischen Hohlen oftmals zu sehenden Striche und linearen Gravierungen
als Beginn der Schriftlichkeit:

«Diese Ritzungen kénnen die graphische Dokumentation eines Begriffes darstellen, aber noch
waren diese Anfinge zu ungenau, die Hand noch ungeiibt, der Gedanke nicht klar genug, um
von uns ohne Vorbehalt aufgenommen und verstanden zu werden. Aber es war ein Anfang, der
Mensch begann <zu schreibens.»”*

Die Postulierung erster Schreibversuche im européischen Palédolithikum zeigt,
dass Konig die gingige Gleichsetzung des Kulturbeginns mit der Existenz einer
Schrift verinnerlicht hat. Indem sie die Schrift und damit die Kultur in Europa
lange vor den orientalischen Hochkulturen von Mesopotamien und Sumer ein-
setzen liess, zeigt auch sie eine eurozentrische Haltung.”

Wirth, Kénig und Gimbutas teilten eine starke Ablehnung und Abwertung der
orientalischen Hochkulturen. Inwiefern die beiden Autorinnen mit Schriften von
Herman Wirth in Berithrung gekommen sind, ldsst sich nicht nachweisen. Marie
Kénig ist in Deutschland aufgewachsen. Marija Gimbutas studierte zwischen 1944
und 1949 in Osterreich und Deutschland Archiologie. In den Bibliographien ihrer
Biicher «Die Sprache der Gottin» und «Die Zivilisation der Gottin» tauchen keine
Titel von Wirth auf. Wirth ist als populdrer Autor zu betrachten, dessen Werk in
der Nachkriegszeit Neuauflagen erlebte. Diese konnten Marie Konig sowie Marija
Gimbutas zu einer Weiterinterpretation seiner Vorstellungen inspiriert haben. Ein
Einfluss von Konigs’ Vorstellungen auf Gimbutas ist als gegeben zu betrachten,
denn verschiedene ihrer Titel tauchen in Gimbutas’ Bibliographien auf.

Eine Beeinflussung durch die Schriften von Wirth scheint nicht von der Hand
zu weisen zu sein, denn er blieb seinen Ideen auch nach dem Zweiten Weltkrieg
treu. In Werken wie «Allmutter» (1974) und «Europiische Urreligion und Extern-
steine» (1980) stand er weiter zu seiner Vorstellung einer matriarchalen, naturver-
bundenen, vom Norden ausgehenden Kultur der européischen Vorzeit. So blieb

281



Meret Fehlmann SAVk 106 (2010)

Wirth der Meinung, dass eine vorgeschichtliche Sinnbildschrift in Europa Bestand
hatte: «Vollig irrigerweise hat man das vorgeschichtliche Zeitalter daher auch das
schriftlose Zeitalter genannt. Das vorgeschichtliche Zeitalter, die Urgemein-
schaft, hat wohl eine Schrift besessen, eine Sinnbildschrift, eine Wortzeichen-,
Begriffszeichenschrift.»™

Als typischen Ausdruck dieser Sinnbildschrift sah Wirth die bemalten
Kieselsteine der franzdsischen Fundstitte Mas d’Azil. Die Bedeutung der Kiesel
sieht Wirth in der Verbindung zum Kult der Grossen Mutter: «Die Kiesel |...]
lassen vermuten, dass sie in der Kulthdhle Mas d’Azil, der Ur- und Allmutter als
Bitte dargebracht wurden und zwar von der Hand der Seherin-Priesterin fiir die
Bittenden.»"

Bereits einige Jahre friiher hatte Marie Konig diese bemalten Kiesel als Zei-
chen einer ersten Schriftlichkeit interpretiert. Fiir Kénig manifestiert sich in den
bemalten Kieseln ein Weltbild, das lange iiber den Kulturwechsel vom Paliolithi-
kum zum Neolithikum Bestand hatte:

«Sowohl der Kreis als auch das Linienkreuz waren Ausdruck der Weltordnung und konnten sich
in diesem Sinne zum «Ringkreuz» verbinden. Dieses Ideogramm zeichnete der mittelsteinzeit-
liche Mensch ebenfalls auf die Kiesel, die in der Hohle Mas d’Azil gefunden wurden. Dieses
Symbol blieb geistiges Figentum der Menschheit, es ist an allen Enden der Welt zu finden und
iiberdauerte alle Zeiten.»™

Herman Wirth und seine Schriften wurden in den 1960er- und 1970er-Jahren
von Alternativkulturen jeglicher Couleur rezipiert. Sein Betonen der matriarcha-
len, arktisch-atlantidischen Herkunft der europiischen Kultur und sein Bedauern
tiber das minnliche Zeitalter regten eine Rezeption an. Ausserdem wehrten
sich zu dem Zeitpunkt Vertreterinnen und Vertreter indigener Volker gegen
eine Vereinnahmung ihres kulturellen und spirituellen Erbes durch die weisse
Mittelschicht.” Diese Umstinde erhellen, wie Schriften, die eine nachhaltige und
menschen-, gar frauenfreundliche Ursprungskultur Europas postulierten einem
Bediirfnis entgegenkamen.

Schlusswort

Seit nun bald 160 Jahren lebt die Vorstellung vom Matriarchat in unterschiedli-
chen Kontexten und erfreut sich einer konstanten Weiterentwicklung. Ihren Aus-
gang nahm die ganze Debatte als Folge der Ablosung der biblischen Chronologie
in der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts. Die Erkenntnis des hohen Alters der
Menschheit verlangte nach einer Auffiillung des sich dadurch 6ffnenden Zeitrah-
mens, was durch die imaginierte Herrschaft der Frau in der lingst vergangenen
Vorzeit eingeldst wurde. Heute hat die Vorstellung ihre Heimstatt innerhalb des
spirituellen Feminismus gefunden, der von der einstigen Existenz eines Matriar-
chats als friedlicher und egalitidrer Gesellschaftsform ausgeht, die im religiésen
Bereich an den Kult einer Gottin gekuppelt war, die fiir den Kreislauf von Leben,

282



Das Matriarchat: Eine vermeintlich uralte Geschichte SAVEk 106 (2010)

Sterben und erneuter Geburt stand. Im Laufe der zweiten Hélfte des 19. Jahrhun-
derts kristallisierte sich die Vorstellung der Grossen Gottin als einer Gottin der
Fruchtbarkeit der Natur, Menschen und Tiere heraus. Oft erscheint diese Goéttin
in dreifacher Form als Méddchen oder Jungfrau, Mutter und alte Frau. Sie umfasste
die biologischen Lebensphasen des weiblichen Geschlechts, was zeigt, dass die
Gottin und die Frauen als ihre Stellvertreterinnen tiber ihre Korperlichkeit wahr-
genommen werden.

Der Matriarchatsbezug des spirituellen Feminismus geschieht, um die Starken
der Frau und ihre Solidaritét untereinander zu férdern, indem sie tiber ihre einstige
Machtstellung unterrichtet werden. Zugleich fungiert das Matriarchat als Modell
fiir die Zukunft, das als der Gegenwart iiberlegen verstanden wird. Der Aufbau
der Matriarchatsvorstellung geschieht in aller Regel iiber Biicher zum Thema, was
auch erklirt, weshalb immer wieder auf die gleichen Titel eingegangen wird, um
die Vision des Matriarchats zu belegen und in seiner einstigen Glorie auszumalen.
Diese Vorgehensweise hat aber auch zur Folge, dass besonders im deutschsprachi-
gen Raum problematische Literatur des volkischen und nationalsozialistischen
Milieus aus den 1920er- bis 1940er-Jahren unhinterfragt rezipiert wird. Generell
kann man festhalten, dass der spirituelle Feminismus mit seiner Vision einer fried-
lichen, nachhaltigen und von Frauen ausgehenden Ursprungskultur Europas deut-
lich eurozentristische Ziige aufweist.

Anmerkungen

Weber 2010, 23.

Eine deutsche Ubersetzung erschien 1981 unter dem Titel Gyn/Oc¢kologie.

Siehe Daly 1991 (1979), z.B. 216f.

Wichtige Vertreter des kulturellen Evolutionismus waren: E. B. Tylor, John Ferguson McLennan,
John Lubbock, Lewis Henry Morgan und Herbert Spencer.

> Trautmann 1992, 384, Bennett 1994, 26-28 und Stuckrad/Kippenberg 2003, 81..

¢ Marchal 2006, 13f. und Hobsbawm 1984, 1-4.

Diese erste Kritik innerhalb der englischen Archédologie ist mit den Namen der Archiologen
Peter J. Ucko und Andrew Fleming verbunden. Fleming, Andrew: The Myth of the Mother-
Goddess. In: World Archaeology 1/2 (1969), 247-261. Ucko, Peter J.: The Interpretation of
Prehistoric Anthropomorphic Figurines. In: The Journal of the Royal Anthropological Institute
of Great Britain and Ireland, Vol. 92/1 (1962), 38-54.

Das amerikanische Original erschien 1989 als The Language of the Goddess.

Das amerikanische Original erschien 1991 als The Civilization of the Goddess.

" Gimbutas 1996, 401.

H Conkey/Tringham 1995, 210, 217, Schéfer 2001, 126f., Eller 2000, 90.

Dieses Resultat ergibt eine Suche auf SwissBib Ziirich am 8.8.2010:
http://www.swissbib.ch/TouchPoint/search.do;jsessionid=46884E286CE86F349E71597DB
A6AT844.worker37methodT-Call=submitButtonCall&CSId=351N2645c2c675cc200ac22cb0178
99d0c70992b25442162&methodToCallParameter=submitSearch&searchCategories[0]=-1&spe
edy=ond&searchString[0]=gimbutas+g%C3%Bottin&searchHistory=&search_submit=Suchen
Das amerikanische Original erschien 1993 als The Year the Horses Came.

" Mackey 1997a, 0. S.

5 Mackey 1997b, 218.

E o T S

283



Meret Fehlmann SAVk 106 (2010)

25
26
27
28
29
30
31
32
33
34
35
36
37

38

39
40
41
9
43
44
45
46

47

48
49
50
51
52

Spitestens sei der Verdffentlichung der Neubearbeitung der Artussage aus weiblicher Perspek-
tive The Mists of Avalon von Marion Zimmer Bradley zu Beginn der 1980er-Jahre, die die Artus-
sage als Zeugnis des Widerstreits der alten, matriarchalen Géttin- oder Naturreligion und
des patriarchalen Christentums inszenierte, erfreuen sich Bearbeitungen, die den Kampf der bei-
den Weltanschauungen in epischer Breite in Szene setzen grosser Beliebtheit. Marion Zimmer
Bradleys The Mists of Avalon kommt dariiber hinaus eine Funktion als Rekruticrungsmedium
fur matriarchal-heidnisches Gedankengut zu. Siehe Eller 1993, 34.

Siehe bspw. Ruddick 2009, 87.

Eller 1993, 3-7, dies 2000, 10-15.

Mackey 1997a, 179.

Eller 2000, 58f.

Greenwood 1998, 106.

Marx Ferree 1990, 290, Giese 1990, 57.

Eller 2000, 3-8, 41f.

Hutton 1999, 341f., ders 1991, 306, Eller 2000, 30-36. Einen breiten Raum nimmt dies in dem
prahistorischen Romanzyklus (ab 1980, noch nicht abgeschlossen) von Jean M. Auel ein, wo die
Neanderthalerinnen im Gegensatz zu den Cro-Magnon-Frauen Schwangerschaften durch die
Einnahme von Kriutertees zu verhindern wissen. Ebenfalls breiten Platz rdumte Marion Zimmer
Bradley dieser Thematik in ihrer Nacherziihlung der Artussage The Mists of Avalon (1982) ein,
siche dazu Fehlmann 2005.

Mackey 1997a, 56.

Eller 1993, 21, Roder/Hummel/Kunz 1996, 59, Greenwood 1998, 106, Eller 2000, 43, 106.
Mackey 1997a, 232.

Mackey 1997a, 16.

Mackey 1997a, 163.

Dabei handelt es sich um eine Uberarbeitung seines Werkes Volker und Kulturen von 1924,
Schmidt 1955, 51.

Siehe Schmidt 1955, z. B. 27.

Schott 1996, 599-601, Spottel 1998 320f. und Davies 2007, 101.

Mackey 1997a, 226.

Mackey 1997a, 226.

Guskin 1996, 158.

Guskin 1996,157 und Silliman 1996, 168-171. An die eher aufgeregte Berichterstattung in der
ersten Hilfte der 1990er-Jahre in der deutschsprachigen Presse kann ich mich selbst noch erin-
nern. Der Artikel Der gezihmte Mann im Focus Magazin (1995, 38) gibt dies recht gut wieder:
http://fwww.focus.de/panorama/boulevard/gesellschaft-der-gezachmte-mann_aid_156360.html,
12.8.2010.

Aufihrer Homepage gibt sie an, «Professor of English and Writer in Residence at California State
University, Sacramento» zu sein, http:/www.marymackey.com/Pages/bio.html, 12.8.2010 und
Mackey 1997b, 211 und 218.

Hutton 1999, 280f.

Levy 1949, 127.

Mulack 1996, 82.

Gimbutas 1996, 399.

Gimbutas 1996, 281.

Gimbutas 1995, 158.

Mackey 1997a, 85.

Mackey 1997a, 85. Wahrscheinlich sind mit dieser Schilderung die reich verzierten Orthostaten
des Tumulus auf der bretonischen lle de Gavrinis gemeint.

Siche Johannes-Evangelium 10,11: «Ich bin der gute Hirt; der gute Hirte gibt sein Leben hin fiir
die Schafe.», 146.

Geissmar 1993, 58f.

Hutton 1998, 92f. und Kippenberg/Stuckrad 2003, 87.

Vgl. Crawford 1959, z.B. 21, 51.

Neumann 1955, 157.

Neumann 1955, 149. Wobei das Zitat eine wortliche und sinnbildhafte Verdoppelung aufweist,
denn der Sarkophag ist in der deutschen Ubersetzung bereits der Fleischfresser.

284



Das Matriarchat: Eine vermeintlich uralte Geschichte SAVEk 106 (2010)

> Siehe z.B. sehr prominent in Robert Graves (1891-1981) The White Goddess (1947), ein weiteres
wichtiges Buch fiir die Entstehung der gegenwiirtigen Matriarchatsvorstellung. Darin vergleicht
er die Gottin mehrmals mit der Muttersau, die ihre Ferkel oder der Spinne, die das Minnchen
nach der Paarung, verschlingt. Das Buch handelt von der Beziehung des Poeten zur Géttin, die
er als die Muse auffasst, die die ganze Hingabe des Dichters und oft genug seinen Tod fordert.

' Wirth 1933, 42.

> Wiwjorra 1996, 189.

% Wegener 2003, 15-19, 114.

7 Low 2009, 220, 231.

" Davies 2007, 98 und Jensmaa 2007, 2291.

3 Mulot 1988, 269, Davies 2007, 98 und Jensmaa 2007, 230-233. Jensma fiihrt als Beweggrund fiir

die Entstehung der «Ura-Linda-Chronik» an, dass der Text als eine Art Allegorie auf den Rich-

tungsstreit, der in der zweiten Hilfte des 19.Jahrhunderts in der niederlédndischen Kirche und

Kultur akut war, gelesen werden konne, Jensma 2007, 241-245.

See 1994, 1-60. Die Germania ist um etwa 100 n.Chr. entstanden, es ist eine Art Propaganda-

schrift gegen die Verkommenheit der rémischen Sitten, denen als Spiegel die germanischen Sitten

vorgehalten werden, Tacitus selbst ist aller Wahrscheinlichkeit nach nie in Germanien gewesen.

Auf deutsch erschien das Buch 1977 als Am Anfang war die Frau.

2 Davis 1977 (1971), 17-22, 32, 44.

63 Vel. v. a. Meskell 1995, Chapman 1998, Eller 2000, 49 und Késtner/Maire/Schiilke 1998,277-278.

64 Schott 1996, 599-601 und Davies 2007, 101.

% Chapman 1998, 298-300 und Kistner/Maier/Schiilke 1998, 277-278.

8 Rgder/Hummel/Kunz 1996, 270-277, Schifer 2001, 120 und Hutton 1999, 357, Eller 2000, 37.

“  Gimbutas 1996, 309.

% Gimbutas 1996, 320.

" Mackey 1997a, 279.

" awy 2005, 17. Was hier erwihnt werden muss, ist, dass der Balkan positiv als «<Wiege der Zivilisa-
tion» gerithmt wird. Ansonsten findet man in Schweizer Zeitungen im Zusammenhang mit dem
Wort Balkan eher negative Hinweise wie auf die «Balkan-Raser», die mit ihrem riicksichtslosen,
die Mitmenschen und sich selbst gefidhrdenden Fahrstil gerade als Gegenbegriff von Zivilisation
gelten.

' Kater 1997, 14 und Winter 2010, 170.

™ Siehe Low 2009, 220, 231.

7 Wirth 1934 (1928), 624.

™ Konig 1973, 41.

5 Siehe Meixner 1997, 147 und dies. 1999, 65 und Ruether 2005, 24.

" Wirth 1980, 22.

7 Wirth 1980, 37.

" Konig 1973, 114,

7" Siehe bspw. Gugenberger/Schweidlenka 1987, 121f.

60

61

Bibliographie

Quellen

awy: Der erste Satz in menschlicher Sprache. In: Neue Ziircher Zeitung, 15.Juli 2005, 17.

Daly, Mary: Gyn/Okologie. Eine Metacthik des radikalen Feminismus. 5., erw. Aufl. Miinchen:
Frauenoffensive, 1991. (Amerikanisches Original: Gyn/Ecology, 1979)

Davis, Elizabeth Gould: Am Anfang war die Frau. Miinchen: Frauenoffensive, 1977.

Gimbutas, Marija: Die Sprache der Gottin. Das verschiittete Symbolsystem der westlichen Zivili-
sation. Frankfurt aM: Zweitausendeins, 1995. (Amerikanisches Original: The Language of the
Goddess, 1989).

Dies.: Die Zivilisation der Géttin. Die Welt des Alten Europas. Frankfurt aM: Zweitausendeins,
1996. (Amerikanisches Original: The Civilization of the Goddess, 1991)

Konig, Marie E. P.: Am Anfang der Kultur. Die Zeichensprache des frithen Menschen. Berlin: Mann,
1973.

Levy, Gertrude Rachel: The Gate of Horn. A Study of the Religious Conceptions of the Stone Age,
and Their Influence upon European Thought. London: Faber & Faber, 1948.

285



Meret Fehlmann SAVk 106 (2010)

Mackey, Mary: Im Jahr der Pferde. Miinchen: Goldmann, 1997 (Amerikanisches Original: The Year
the Horses Came, 1993).

Mulack, Christa: Die Wurzeln weiblicher Macht. Frauen leben ihre Stirke. Miinchen: Kosel-Verlag,
1996.

Neumann, Erich: Die grosse Mutter. Der Archetyp des Grossen Weiblichen. Ziirich: Rhein Verlag,
1956.

Schmidt, Wilhelm: Das Mutterrecht. Wien: Missionsdruckerei St. Gabriel, 1955.

Weber, Bettina: Monogamie ist vergebene Liebesmiih. In: Tages-Anzeiger, 12. Juli 2010, 23.

Wirth, Herman: Was heisst deutsch? Ein urgeistesgeschichtlicher Riickblick zur Selbstbesinnung und
Selbstbestimmung. Jena: Diederichs, 1931 (Veroffentlichung der Herman-Wirth-Gesellschaft).

Ders.: Der Aufgang der Menschheit. Untersuchungen zur Geschichte der Religion, Symbolik und
Schrift der Atlantisch-Nodischen Rasse. 2. Aufl. Jena: Diederichs, 1934 (1928).

Ders.: Die heilige Urschrift der Menschheit. Symbolgeschichtliche Untersuchungen diesseits und
jenseits des Nordatlantik. Band 1 Texte. Leipzig: Kohler & Amelang: 1936 (1932).

Ders.: Die Ura-Linda-Chronik. Leipzig: Kéhler & Amelang: 1933.

Ders.: Europiische Urreligion und die Externsteine. Wien: Volkstum-Verlag, 1980.

Internetquellen

Antioch College: http://en.wikipedia.org/wiki/Antioch_College, abgerufen am 12.8.2010.

Antioch College Sexual Offense Prevention Policy, The: http://antiochmedia.org/mirror/fantiwarp/
www.antioch-college.edu/Campus/sopp/index.html, abgerufen am 12.8.2010.

Gezidhmte Mann, der: http:/www.focus.de/panorama/boulevard/gesellschaft-der-gezachmte-mann_
aid_156360.html, abgerufen am 12.8.2010.

Mackey, Mary: http://www.marymackey.com/Pages/bio.html, abgerufen am 12.8.2010.

SwissBib: http://www.swissbib.ch/TouchPoint/search.do;jsessionid=46884E286CE86F349E71597D
BA6A7844 worker3?methodToCall=submitButtonCall&CSId=351N264Sc2c675cc200ac22cb01
7899d0c70992b25442162& methodToCallParameter=submitSearch&searchCategories[0]=-
1&speedy=oné&searchString[(0]=gimbutas+g%C3% B6ttin&searchHistory=&search_submit=8,
abgerufen am 8.8.2010.

Sekundairliteratur

Bennett, Gillian: Geologists and Folklorists. Cultural Evolution and «The Science of Folklore».
In: Folklore 105 (1994), 25-37.

Chapman, John: The Impact of Modern Invasions and Migrations on Archaeological Explanation. A
Biographical Sketch of Marija Gimbutas. In: Diaz-Andreu, Margarita/Stig Sgrensen, Marie
Louise (Hg.): Excavating Women. A History of Women in European Archaeology. London/
NewYork: Routledge, 1998, 295-314.

Conkey, Margaret/Tringham, Ruth: Archaeology and the Goddess. Exploring the Contours of Femi-
nist Archaeology. In: Stanton, Donna C./Stewarts, Abigail J. (Hg.): Feminisms in the Academy.
Ann Arbor: The University of Michigan Press, 1995, 199-247.

Davies, Peter: «Médnnerbund» und «Mutterrecht». Herman Wirth, Sophie Rogge-Borner and the
Ura-Linda-Chronik. In: German Life and Letters 60/1 (2007), 98-115.

Eller, Cynthia: Living in the Lap of the Goddess. The Feminist Spirituality Movement in America.
New York: Crossroads, 1993.

Dies.: The Myth of Matriarchal Prehistory. Why an Invented Past Won’t Give Women a Future.
Boston: Beacon Press, 2000.

Ergas, Yasemine. Der Feminismus der siebziger Jahre. In: Duby, Georges/Perrot, Michelle (Hg.):
Geschichte der Frauen. Bd. 5, 20. Jahrhundert. Frankfurt aM/New York: Campus, 1995, 559-580.

Fehlmann, Meret: Frauengestalten in populdren Artusromanen der Gegenwart. In: Fabula 46, 3/4
(2005), 217-240.

Geissmar, Christoph: Das Auge Gottes. Bilder zu Jakob Bohme. Wiesbaden: Harrassowitz Verlag,
1993 (Wolfenbiitteler Arbeiten zur Barockforschung, 23).

Giese, Cornelia: Gleichheit und Differenz. Vom dualistischen Denken zur polaren Weltsicht. Miin-
chen: Frauenoffensive, 1990.

Greenwood, Susan: The Nature of the Goddess: Sexual Identities and Power in Contemporary
Witchcraft. In: Pearson, Joanne/Roberts, Richard H./Samuel Geoffrey: Nature Religion Today.
Paganism in the Modern World. Edinburgh: Edinburgh University Press, 1998, 101-110.

286



Das Matriarchat: Eine vermeintlich uralte Geschichte SAVEk 106 (2010)

Gugenberger, Eduard/Schweidlenka, Roman: Mutter Erde, Magie und Politik. Zwischen Faschismus
und neuer Gesellschaft. 2., verbess. Aufl. Wien: Verlag fiir Gesellschafskritik, 1987.

Guskin, Alan E.: The Antioch Response. Sex You Just Don’t Talk about It. In: Francis, Leslie (Hg.):
Date Rape. Feminism, Philosophy, and the Law. University Park: The Pennsylvania State Univer-
sity, 1996, 155-165.

Heine, Susanne: Wiederbelebung der Géttinnen? Zur systematischen Kritik einer feministischen
Theologie. 2. Aufl. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1989.

Heschel, Susannah. Konfigurationen des Patriarchats, des Judentums und des Nazismus im deut-
schen feministischen Denken. In: Kohn-Ley, Charlotte/Korotin, llse (Hg.): Der feministische
«Siindenfall»? Antisemitische Vorurteile in der Frauenbewegung. Wien: Picus, 1994, 160-184.

Hobsbawm, Eric: Introduction. Inventing Tradition. In: Hobsbawm, Eric/Ranger, Terence (Hg.):
The Invention of Tradition. Cambridge/London/New York: Cambridge University Press, 1984
(Past and Present Publications), 1-14.

Hutton, Ronald: The Pagan Religions of the Ancient British Isles. Their Nature and Legacy. Oxford:
Blackwell, 1992 (1991).

Ders.: The Discovery of the Goddess. In: Pearson, Joanne/Roberts, Richard H./ Samuel, Geoffrey
(Hg.): Nature Religion Today. Paganism in the Modern World. Edinburgh: Edinburgh University
Press, 1998, 89-100.

Ders.: The Triumph of the Moon. A History of Modern Pagan Witchcraft. Oxford: University Press,
1999.

Jensma, Goffe: How to Deal with Holy Books in an Age of Emerging Science. The «Oera Linda
Book» as New Age Bible. In: Fabula 48, 3/4 (2007), 229-249.

Kistner, S./Maier, V./Schiilke A.: Female PhD Graduates from Tiibingen. In: Diaz-Andreu, Marga-
rita/Stig Sgrensen, Marie Louise (Hg.): Excavating Women. A History of Women in European
Archacology. London/NewYork: Routledge, 1998, 277-281.

Kater, Michael H.: Das «Ahnenerbe» der SS 1935-1945. Ein Beitrag zur Kulturpolitik des Dritten
Reiches. 2. & ergiinz. Aufl. Miinchen: Oldenbourg, 1997 (Studien zur Zeitgeschichte, 6).

Loéw, Luitgard: Vélkische Deutungen prihistorischer Sinnbilder. Herman Wirth und sein Umfeld. In:
Puschner, Uwe/Grossmann, Ulrich G. (Hg.): Volkisch und national. Zur Aktualitéit alter Denk-
muster im 21. Jahrhundert. Darmstadt: WBG, 2009, 214-232.

Mackey, Mary: Mary Mackey. In: Andrews, Shelly (Hg.): Contemporary Authors. Autobiography
Series. Band 27. Detroit/New York/Toronto: Gale, 1997, 199-220.

Mandl, Franz: Das Erbe der Ahnen. Ernst Burgstaller/Herman Wirth und die osterreichische Fels-
bildforschung, 1-34. http://www.anisa.at/felsbildmuseum%20index.htm, abgerufen am 1.11.2007.

Marchal, Guy P.: Schweizer Gebrauchsgeschichte. Geschichtsbilder, Mythenbildung und nationale
Identitét. Basel: Schwabe, 2006.

Marx Ferree, Myra: Gleichheit und Autonomie. Probleme feministischer Politik. In: Gerhard, Ute et.
al. (Hg.): Differenz und Gleichheit. Menschenrechte haben (k)ein Geschlecht. Frankfurt aM:
Helmer, 1990, 283-298.

Meixner, Gabriele: Marie E. P. Konig — ihre Konzepte und ihre Bedeutung fiir die feministische
Forschung. In: Karlisch, Sigrun M./Kistner, Sibylle/Mertens, Eva-Maria (Hg.): Vom Knochen-
mann zur Menschenfrau. Feministische Theorie und archdologische Praxis. Miinster: Agenda-
Verlag, 1997 (Bericht iiber die ... Tagung des Netzwerks Archiologisch Arbeitender Frauen,
4/Agenda Frauen, 9/Frauen — Forschung — Archiologie, 3), 140-160.

Dies.: Auf der Suche nach dem Anfang der Kultur. Marie E. P. Kénig. Miinchen: Frauenoffensive,
1999.

Meskell, Lynn: Goddesses, Gimbutas and «New Age» Archaeology. In: Antiquity 69 (1995), 74—-86.

Mulot-Déri, Sybille: Wodan, Tunis und Inka. Die Ura-Linda-Chronik. In: Corino, Karl (Hg.): Ge-
falscht! Betrug in Politik, Literatur, Wissenschaft, Kunst und Musik. Nordlingen: Greno, 1988,
263-275.

Nave-Herz, Rosemarie: Geschichte der Frauenbewegung in Deutschland. 4., iiberarb. und erw. Auf-
lage. Opaden: Leske und Budrich, 1993.

Réder, Brigitte/Hummel, Juliane/Kunz, Brigitta: Gottinnenddmmerung. Das Matriarchat in archéo-
logischer Sicht. Krummwisch: Konigsfurt, 2001. (1996)

Ruddick, Nicholas: The Fire in the Stone. Prehistoric Fiction from Darwin to Jean M. Auel. Middle-
town: Wesleyan University, 2009.

Ruether, Rosemary Radford: Goddesses and the Divine Feminine. A Western Religious History.
Berkeley/Los Angeles/London: University of California Press, 2005.

287



Meret Fehlmann SAVk 106 (2010)

Schifer, Martina: Die Wolfsfrau im Schafspelz. Autoritdre Strukturen in der Frauenbewegung.
Kreuzlingen/Miinchen: Hugendubel, 2001.

Schott, Ridiger: Kulturkreislehre. In: Enzyklopiddie des Mirchens. Handworterbuch zur histori-
schen und vergleichenden Erzéhlforschung. Hg. v. R. W. Brednich, Band 8. Berlin/New York: De
Gruyter, 1996, 599-603.

Schulz, Kristina: Der lange Atem der Provokation. Die Frauenbewegung in der Bundesrepublik
Deutschland und in Frankreich 1968-1976. Frankfurt/New York: Campus, 2002 (Geschichte und
Geschlechter, 40).

See, Klaus von: Der Germane als Barbar. In: Ders.: Barbar, Germane, Arier. Heidelberg: Winter,
1994, 31-60.

Silliman, Matthew R.: The Antioch Policy, a Community Experiment in Communicative Sexuality.
In: Francis, Leslie (Hg.): Date Rape. Feminism, Philosophy, and the Law. University Park: The
Pennsylvania State University, 1996, 167-175.

Stuckrad, Kocku von/Kippenberg, Hans G.: Geschlechterperspektiven: Auf der Suche nach der Mut-
tergottheit. In: Dies.: Einfiihrung in die Religionswissenschaft. Gegenstinde und Begriffe. Miin-
chen: Beck, 2003, 81-93.

Trautmann, Thomas R.: The Revolution in Ethnological Time. In: Man, New Series 27/2 (1992),
379-397.

Wegener, Franz: Das atlantidische Weltbild. Nationalsozialismus und Neue Rechte auf der Suche
nach dem versunkenen Atlantis. 2., leicht verdndert. Aufl. Gladbeck: KFVR, 2003 (Politische
Religion des Nationalsozialismus, 1).

Winter, Franz: Die Urmonotheismustheorie im Dienst der nationalsozialistischen Rassenkunde.
In: Zeitschrift fiir Religions- und Geistesgeschichte 2/62 (2010), 157-174.

Wiwjorra, Ingo: Die deutsche Vorgeschichtsforschung und ihr Verhiltnis zu Nationalismus und Ras-
sismus. In: Puschner, Uwe/Schmitz, Walter/Ulbricht, Justus H. (Hg.): Handbuch zur «Vélkischen
Bewegung» 1871-1918. Miinchen/London: Saur, 1996, 187-207.

288



	Das Matriarchat : eine vermeintlich uralte Geschichte

