
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 106 (2010)

Heft: 1: Alltagsglück

Artikel: Momente gelingender Urbanität : über Konflikt und Kontakt im
öffentlichen Raum

Autor: Warneken, Bernd Jürgen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118309

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118309
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


135

SchweizerischesArchiv fürVolkskunde 106 2010), 135–145

Momente gelingender Urbanität

Über Konflikt und Kontakt im öffentlichen Raum

Bernd Jürgen Warneken

«It's a jungle out there. Disorder and confusion everywhere.
No one seems to care.»
Das meint nicht nur Adrian Monk, der unheldische Held einer in San Francisco

spielenden Fernsehserie; man hört und liest es auch über deutsche, mitunter
sogar über schweizerische Städte. Zum einen geht Angst um: vor zunehmender
Strassengewalt wie Raubüberfällen durch Junkies oder willkürlich auf Passanten

einschlagende Jugendliche. Zum andern grassiert der Ärger über ständige
kleinere Regelverletzungen. Die Leserbriefspalten von Grossstadtzeitungen sind

voll von Klagen darüber, dass das komplexe Regelgeflecht, das den friedlichen
Ausgleich der im öffentlichen Raum aufeinandertreffenden Bedürfnisse und
Geschmäcker garantiert, ständig durchbrochen werde. Moniert wird dabei sowohl
die massenhafte Übertretung geschriebener Gesetze – z.B. Ampeln missachtende
oder durch die Fussgängerzone preschende Radfahrer – als auch eine Erosion
informeller Regeln: Lärmbelästigung des Sitznachbarn, doppelte Platzbelegung
im Bus, Liegenlassen von Abfall, Unhöflichkeit bis hin zur Anpöbelei. «Urbanes

» Verhalten, werde es nun eher minimalistisch als «höfliche Gleichgültigkeit»1

oder anspruchsvoller als «praktizierte Brüderlichkeit unter Fremden»2 definiert,
scheint demnach auf dem Rückzug zu sein. Manche Stadtsoziologen stimmen dem
zu. Sie erklären die langgehegte Hoffnung, Städte und insbesondere Grossstädte
seien Werkstätten der Koexistenz und der Toleranz zwischen sozial, kulturell,
ethnisch heterogenen Gruppen, für illusionär, konstatieren eine abnehmende Fähigkeit,

Fremdenoffen zu begegnen oder Vergnügen an der Geselligkeit mit Fremden
zu finden, und stattdessen einen verbreiteten Rückzug in Privaträume, in gated

communities, in den vertrauten Kiez. Man liest vom «Zerfall des Urbanen» vom
«Ende der zivilisierten Stadt»3 : Grossstadtdschungel eben, urbanus urbano lupus
und urbanae sowieso).

Nun sind das, bleibt man einmal bei deutschen Verhältnissen, keine puren
Phantasien. Es gibt Stadtareale, wo die Strassenkriminalität in den letzten Jahren
zugenommen hat, und Jugendmilieus, in denen die Gewaltbereitschaft gestiegen

ist. Eine generelle Zunahme der Gewalt im öffentlichen Raum ist jedoch nicht
belegbar. Für München etwa, wo 2007 brutale Überfälle in der U-Bahn für Angst
und Empörung gesorgt hatten, zeigt die Polizeistatistik, dass die Gewaltdelikte in
Zügen und Stationen der U-Bahn trotz höherer Fahrgastzahlen von 214 im Jahr
1997 auf 192 im Jahr 2006 zurückgingen und 2007 in den ersten drei Quartalen
ca. 12% weniger betrugen als im selben Zeitraum des Vorjahres.4 Und als 2006

in Berlin wieder einmal eine heftige Diskussion über zunehmende Brutalität in
Strassen, Bussen und Bahnen entbrannt war, ergab die statistische Nachforschung,



Bernd Jürgen Warneken SAVk 106 2010)

dass die Jugendkriminalität insgesamt abgenommen und die Rohheitsdelikte von
Jugendlichen nicht zugenommen hatten. Beobachtbar sei hingegen, so die
Präventionsbeauftragte

136

der Berliner Polizei, eine Zunahme des Herumpöbelns und der
Drohgebärden von Jugendlichen.5 Die Verunsicherung zumal älterer Passanten

durch derlei Machogestik und Gewaltrhetorik trägt sicherlich dazu bei, dass die
Angst vor Strassenkriminalität hierzulande mit grossem Vorsprung vor der realen
Gefährdung herläuft, und die Verkennung des zumeist spielerischen Charakters
oder zumindest spielerischen Anteils dieser Kampfrituale6 fördert das Bild einer
zunehmend von Feindseligkeit geprägten öffentlichen Interaktion. Doch dieser
Eindruck eines Niedergangs ist als Geschichtsdiagnose ebenso fragwürdig wie als
Zustandsbeschreibung: Einerseits gab es nie die gute, alte Grossstadt, bei der die
tägliche und nächtliche Begegnung verschiedener Altersgruppen,
Religionsgemeinschaften, Klassen, Ethnien prinzipiell friedlicher und harmonischer vonstatten

gegangen wäreals heute.Andererseits wird die heutige Alltagskommunikation
im europäischen Stadt- und auch Grossstadtraum beileibe nicht von Rücksichtslosigkeit,

Konflikt, Kampf und reaktiver Abschottung von der Strassenöffentlichkeit

beherrscht. Ähnlich wie von der Stadt als «Integrationsmaschine» kann man
von der Stadt als Kommunikationsmaschine sagen: Sie ist weniger leistungsstark
als von vielen erhofft, ja sie stottert mitunter heftig, aber sie läuft.

Koordination

Nehmen wir zunächst das ganz basale Erfordernis der städtischen Massen­kommunikation:

Kooperation. Gewiss gilt, was Zygmunt Bauman über das

Zusammentreffen von Fremden in der Öffentlichkeit sagt: Bei der stationären
Kopräsenz bedarf eskeiner Anwesenheit des Anderen, und bei dermobilen ist der
Andere sogar nur ein Hindernis, die Begegnung mit ihm eine Störung der eigenen
Kreise.7 Aber die eigenen Ziele lassen sich in einer Vielzahl von Situationen nicht
ohne inkorporierte Rücksicht auf die anderen Egoisten erreichen, und das eigene
Handeln würde unmöglich oder aber beträchtlich verzögert, wenn nicht ein
vorgängiges Vertrauen in die Kooperationsbereitschaft der anderen Strassennutzer
und Verkehrsteilnehmer bestünde. Das bekannteste Beispiel für die Berechtigung
dieses Vertrauensvorschusses sind Fussgängergruppen, die sich bei Ampelrot
beiderseits eines Zebrastreifens wie eine Phalanx gegenüberstehen, bei Grün aufeinander

losstürmen und dann auf wundersame Weise durcheinander hindurch
finden, ohne zusammenzustossen, ja meist ohne sich auch nur zu berühren. Wie sehr
man auf diese stumme Verständigung setzen kann, zeigen nicht zuletzt die unter
dem Begriff shared space firmierenden Experimente in mehreren Städten der EU,
Ampeln und Verkehrszeichen radikal zu reduzieren. Das von dem niederländischen

Verkehrsplaner Hans Monderman entwickelte Konzept setzt auf soziales

Verhalten – mit Erfolg. Die Erfahrungen mit diesem Schritt in die Anarchie der
in den Niederlanden inzwischen in mehr als 100 Gemeinden umgesetzt ist) des-



Momente gelingender Urbanität SAVk106 2010)

avouierten die Angst vor einem Regiment der Frechheit und ständigen Kollisio­nen;

die Unfälle gingen sogar drastisch zurück, die Verkehrsregelung über den
gegenseitigen Blickkontakt funktioniert offenbar besser als die Orientierung an
Gebots- und Verbotszeichen. 8 Woraus zugleich zu lernen ist, dass Kooperationsbereitschaft

und Kooperationsfähigkeit nicht als starre Verhaltensdispositionen in
den öffentlichen Raum mitgebracht werden, sondern von dessen Ausgestaltung
eher aberzogen oder eher stimuliert werden können.

137

Hilfe

Nun impliziert die Vorstellung kooperativen Verhaltens sicherlich mehr als

die Koordination von Handlungsabläufen, mehr als einander Ausweichen, sich

Einreihen, situationsangepasstes Stop and Go. Es schliesst überdies eine gewisse

Kommunikationsbereitschaft ein, z.B. wenn man um Auskunft gebeten wird, und
kleine Hilfsdienste, wenn jemand hinfällt, etwas fallen lässt, eine Stufe nicht
hinaufkommt usw. «Zur Öffentlichkeit» schreibt Eva-Maria Eckel 1996, «gehört […]
die Erregung darüber, wenn sich jemand ‹daneben› benimmt, ‹zu dick aufträgt›,
oder zu ‹platzgreifend› und unsensibel ist […]. Zur Öffentlichkeit gehört aber auch
die Korrektur eigener Vorurteile, wenn man zurückhaltender Höflichkeit begegnet,

wo man sie nicht erwartet, wenn man Offenheit und Freundlichkeit erlebt,
ohne Anspruch darauf zu empfinden, oder auch Solidarität von Fremden erfährt,
wenn man in eine schwierige Lage geraten ist.» 9

Freilich hört man oft, dass eben diese kleinen Akte ‹vorübergehender›
Zu­wendung und Hilfe in den letzten Jahrzehnten seltener geworden seien – durch
Ellbogenmentalität bei den Gewinnern und psychische Verwahrlosung bei den
Verlierern des «Turbokapitalismus» Notorisch sind zum Beispiel Klagen darüber,
dass Jüngere Älteren immerseltener ihren Sitzplatz anbieten – wobei die Diagnose
womöglich stimmt, aber höheres Alter ja nicht automatisch grössere Sitzbedürftigkeit

bedeuten muss, d.h. die Frage offen bleibt, ob ostentativer Unterstützungsbedarf

zunehmend ungedeckt bleibt und sich in der öffentlichen Interaktion ein
genereller Wandel zur Gleichgültigkeit, ja Ruppigkeit vollzogen hat. Meine eigenen

Alltagserfahrungen nicht nur in Tübingen, sondern auch in Berlin) bestätigen
dies jedenfalls nicht: Wenn junge Frauen mit Kinderwagen einen Bus erklimmen
wollen, wenn ältere Menschen mit Koffer aus dem Zug steigen, wenn jemandem an
der Supermarktkasse etwas herunterfällt, strecken sich zumeist helfende Hände
aus.

Eine andere Frage ist es, wie Passanten reagieren, wenn andere in eine
dramatische körperliche Notsituation geraten sind. Dass es im öffentlichen Raum
heute an barmherzigen Samaritern fehle, ist zu einem verbreiteten Medien-Topos
geworden wobei gerade die Samariter-Erzählung lehren sollte, dass das Problem
nicht modernespezifisch ist): «Wir lassen unseren Mitmenschen an unseren
Telefongesprächen teilhaben» konstatiert z.B. Gustav Seibt in der Süddeutschen Zei-



Bernd Jürgen Warneken SAVk 106 2010)

tung vom 27.11.2006, «aber wenn er umkippt, lassen wir ihn liegen.» Vor allem
nach opferreichen Verkehrsunfällen und brutalen Gewaltattacken auf der Strasse
macht sich gern Empörung über tatenlose Gaffer oder feige Weitergeher breit.
Doch bei genauerem Hinsehen erweisen sich die Vorwürfe oft als falsch oder
zumindest zu pauschal. So meldete die Presse z.B. nach dem tödlichen Angriff
auf einen 50-Jährigen, der in einer Münchner S-Bahn Kinder gegen einige aggressive

138

Jugendliche verteidigen wollte, zahlreiche anwesende Passanten hätten der
Attacke tatenlos zugesehen. Die staatsanwaltlichen Recherchen ergaben dann
jedoch, dass einige Zeugen versucht hatten, die Schläger durch Zurufe zu stoppen,
dass bei der Polizei mehrere Notrufe eingegangen waren und ein Mann sogar vom
anderen Bahnsteig auf die Gleise gesprungen war, um in das Geschehen
einzugreifen.10 Experimente mit gestellten Verkehrsunfällen zeigen eine nicht
berauschende, aber auch nicht deprimierende Quote von Hilfsbereitschaft. Bei einem
simulierten Radunfall fragten in Marburg immerhin an die 30% der Passanten, ob
sie etwas tun könnten.11 Und bei einem von der Polizei vorgetäuschten Autounfall
auf einer Bundesstrasse bei Belm/Niedersachsen hielten 60 von 180 beobachteten

Fahrern an. Ein Bericht des Nord-West-Media-TV rubriziert diesen Befund
unter «mangelnde Hilfsbereitschaft» und stellt «die krasseste Aussage» bei den zu
ihrem Verhalten befragten Nicht-Helfern heraus: «Na ja, dann gibt es eben einen
weniger.»12 Eine solche moralische Anprangerung – bei diesem Thema weit
verbreitet – ist gewiss gut gemeint, aber höchst problematisch. Wie Verkehrspsychologen

sagen, ist das scheinbar ungerührte Weiterfahren bei Autounfällen vor allem
durch die Angst bedingt, bei Rettungsversuchen etwas falsch zu machen.13 Auch
bei Schlägereien ist es am wenigsten Gefühlskälte, was am Dazwischentreten
hindert, sondern an erster Stelle die ja nicht unberechtigte Angst, selbst zum Opfer
zu werden. Dennoch neigen Medien und Publikum, fast möchte man sagen: wider
besseres Wissen, zumindest in der ersten Aufwallung immer wieder dazu, aus

einschlägigen Vorfällen einen massenhaften Werteverfall, eine steigende Tendenz
zur Gleichgültigkeit gegenüber Fremden herauszulesen. Diese Neigung steht, so
meine ich, in der Tradition einer sozialkonservativen Psychologie, die von einer
dünnen Patina mühsam anerzogener Prosozialität ausgeht und die Menschen in
Stresssitua­tionen sofort wieder in einen «nackten» d. h. natürlichen Egoismus
zurückfallen sieht. Besonders drastische Beispiele für eine solche Verzeichnung
finden sich in der Katastrophenberichterstattung. Ich denke da zum Beispiel an
das Medienecho der Katastrophe im Sheffielder Fussballstadion14 oder der kurze
Atlantiktrip sei erlaubt) auf die Überflutung von New Orleans nach dem Wirbelsturm

«Katrina» in dem beide Male ein nicht bloss unsolidarischer, sondern im
höchsten Grad asozialer, raubtierhafter Mob die Phantasieszene bevölkert. In den
Berichten über New Orleans war von der Beschiessung von Rettungshubschraubern

und Dutzenden von Morden und Vergewaltigungen in den Notlagern Superdome

und ConventionCenter die Rede, wovon am Ende ein Todesfall übrigblieb.15

Michael Eric Dyson resümiert dazu in seinem Katrina-Buch «Come Hell or High
Water»: “The media also framed the black poor when it helped to spread rumors



Momente gelingender Urbanität SAVk106 2010)

about violent and animalistic black behavior in the shelters to which they fled. […]
As the Times Payune reported, the ‘picture that emerged was one of the impove­rished

masses of flood victims resorting to utter depravity, randomless attacking
each other, as well as the police trying to protect them and the rescue workers trying
to save them.’ Nearly every one of the allegations proved to be baseless rumor.”16

139

Konflikt als Kontakt

Und wie steht es mit dem Verhalten bei den kleineren Konflikten, die sich im
städtischen Verkehr ständig ergeben? «Passanten» sind ja Individuen, die
aneinander vorbeigehen und nicht aufeinander treffen wollen. Stossen diese Fremdkörper

doch aufeinander, bedeutet das eine Störung. Der individuelle pursuit of
happiness wird unterbrochen. Entsprechend naheliegend ist die ärgerliche Reaktion

auf eine solche Störung. Damit diese zum heftigen verbalen oder gar physi­schen

Kampf eskaliert, müssen allerdings spezifische Bedingungen hinzukommen:
z.B. die Disposition mancher marginalisierten Jugendlichen zur beständigen
‹Vorwärtsverteidigung› der beständig verletzten Ehre. Zumeist jedoch, so möchte
ich behaupten, führen ungewollte Berührungen zu Entschuldigungen und unfaires

Vordrängeln zu unwilligem Gemurmel, aber nicht zur brachialen Revanche.
Ja noch mehr: Solche Zusammenstösse sind mitunter der Anlass von Kontakten,
bei denen mit der gegenseitigen Fremdheit auch die gegenseitige Feindseligkeit
schwinden kann. Erving Goffman schreibt zu diesem Konflikt-Kontakt-Modell:
«Wenn einer zum Beispiel jemanden gestossen oder gerempelt hat oder andere
sonstwie ihres Rechts beraubt hat, ungestört ihrer Wege zu gehen), kann er von
dem Recht Gebrauch machen, mit diesen Personen Kontakt aufzunehmen,
Unterstützung anzubieten, um eine Erklärung, eine Entschuldigung oder Ähnliches zu
übermitteln. Das Bedürfnis der anderen nach Abhilfe oder Kompensation für das

Erlittene wird vermutlich grösser sein als der Widerstand gegen einen Kontakt, zu
dem man von einem Fremden gezwungen wird. […] Wenn zwei Personen einander

im Vorübergehen auf der Strasse unabsichtlich berühren, können beide in die
Rolle des Schuldigen schlüpfen; beide können die sich daraus ergebende Freiheit
geniessen, rein zum Zwecke einer Entschuldigung eine Begegnung zu initiieren.»17

Hier das Protokoll eines von mir erlebten Vorfalls:
In einem überfüllten Tübinger Stadtbus am Sonntag, dem 6. Januar 1999:

Eine Frau, zwischen 50 und 60 Jahre alt, sitzt am Gang, der Fensterplatz neben
ihr ist unbesetzt. Ein jüngerer Mann fragt sie, ob der Platz noch frei sei. Sie fragt
zurück, wann er aussteige. Er murmelt etwas vor sich hin und schiebt sich ein paar
Meter weiter. Ein anderer in der Nähe stehender Mann, 65 bis 70 Jahre alt, der die
Szene beobachtet hat, schimpft etwas vor sich hin und sagt dann recht energisch
zu der sitzenden Frau: «Ich möchte auf diesen Sitzplatz.» Sie, sitzenbleibend: «Wie
weit fahren Sie?» Er: «Das tut nichts zur Sache. Ich möchte mich jetzt da hinsetzen.

» Sie steht nun auf, er zwängt sich vorbei und setzt sich. Nach kurzer Zeit sagt



Bernd Jürgen Warneken SAVk 106 2010)

er: «Der Platz war schliesslich frei.» Sie: «Es durfte auch jeder rein, ich habe ihn ja
freigehalten.» Und nach einer Pause: «Ich wollte nicht ans Fenster rücken, weil
es unangenehm ist, wenn man beim Aussteigen an jemandem vorbeimuss.» Er:
«Mhm.» Sie: «Heute bei diesem schönen Wetter sind viele unterwegs.» Er: «Und
die setzen nur so einen kleinen Bus ein.» Sie: «Ja, statt so einen langen Bus mit
Anhänger.» Als sie aussteigt, sagt er: «Auf Wiedersehen!»

Der Konfliktforschung ist eine solche Verhaltensdynamik nicht fremd. Lewis
Coser z.B. sagt in seiner «Theorie sozialer Konflikte» über den Unterschied von
Feindseligkeit und Konflikt: Feindseligkeit verändere nicht notwendigerweise
die Beziehungen zwischen den Betroffenen, aber im Verlauf eines Konflikts, also
einer Interaktion, veränderten sie sich notwendigerweise, und dies nicht unbedingt

140

zum Schlechteren: «Kinderpsychologen haben herausgefunden, dass Spannung

und Konflikt häufig just die Art sind, in der Kinder Beziehungen anknüpfen.

Nachdem sie zunächst um ein Spielzeug gestritten haben, können Kinder, die
vorher füreinander fremd waren, nachher gemeinsam damit spielen. Ein Kind,
das in der Konfliktbeziehung geprüft wurde, kann danach zum Spielkameraden
werden. Das Verhalten von Erwachsenen bietet eine Menge ähnlicher Beispiele.
Der Konflikt scheint eines der Mittel zu sein, sich über einen zunächst unbekannten

Menschen Kenntnis zu verschaffen und so eine Basis für andere Formen der
Interaktion abzugeben. So führt feindliche Interaktion später oft zu freundschaftlicher

Interaktion, der Konflikt ist dabei das Mittel, den bislang Unbekannten zu
‹prüfen› und ‹kennen zu lernen›. Der Fremde wird einem im Kampf vertraut.»18

Der grossstädtische «Passantenverkehr» gibt ein geradezu ideales Modell für
diese Verwandlungsmöglichkeit der Interaktion ab: Die Fremden, die sich hier
begegnen, ohne sich treffen zu wollen, werden durch einen Störfall, eine Stockung
des geplanten Ablaufs, ein ärgerliches Aufeinanderprallen beim Verfolgen des je
eigenen Wegs zu einer extensiveren und intensiveren Kommunikation veranlasst.
Das ergibt die Möglichkeit, Vorannahmen über den andern, vor allem Ängste vor
dem anderen oder Projektionen eigener Feindseligkeit zu korrigieren. Das wird
selten der Beginneiner wunderbarenFreundschaft sein, aber eskann doch zumindest

ein erneutes Zusammentreffen zu einer eher angenehmen als unangenehmen
Aussicht machen: «Auf Wiedersehen!»

Koexistenz und Konfluenz

Damit Alltagskonflikte im öffentlichen Raum tatsächlich in einem freundlichen
Kontakt münden können, bedarf es freilich bestimmter Voraussetzungen. Ob ein
Zusammenstoss in eine freundliche Kommunikation umschlagen kann, hat z.B. mit
dem Konflikttypus zu tun: Auseinandersetzungen, denen verschiedene Interessen
zugrunde liegen, münden natürlich seltener in Versöhnung als blosse Missverständnisse;

ebenso die sogenannten unteilbarenKonflikte, bei denen es umein Entweder-
Oder und nicht um ein Mehr-oder-Weniger geht. Und natürlich ist die mitgebrachte



Momente gelingender Urbanität SAVk106 2010)

psychische Disposition von Bedeutung: Glaubt man jüngeren empirischen
Erhebungen, so sind hierzulande die Pole «Streitsucht » und «Versöhnungsbereitschaft »

etwa gleich stark besetzt, wobei unter den zur Friedlichkeit Gestimmten weit mehr
Frauen als Männer und weit mehr Erwachsene als Jugendliche vertreten sind.19

In Anschlag zu bringen ist aber auch eine soziokulturelle Disposition: die Lust
oder Unlust an urbaner «Vergesellschaftung» Viele Beobachter sehen hier – wie
schon eingangs erwähnt – eine Zunahme von Unlust: ein Unbehagen im «
ungeschützten» öffentlichen Raum; Abwehr, Angst, zumindest Unsicherheit bei der
Begegnung mit anderen Sozialgruppen; Rückzug in die eigenen vier Wände,
zumindest in die eigenen Wohnquartiere, die zudem sozial immer homogener
werden. Diese Phänomene sind in der Tat zu beobachten, doch die gleichzeitigen
Gegenentwicklungen sollten nicht übersehen werden. Seit den 1960er-Jahren hat
sich die Zahl der Einpersonenhaushaltemehr als verdreifacht; in Städten mit mehr
als 500000 Einwohnern lebten im Jahre 2006 49% alleine.20 Viele dieser Singles,

und nicht nur die Jüngeren, sind auf der Suche nach Kommunikationsmöglichkeiten,

wobei für sie gerade die transitorischen, unverbindlichen Fremdkontakte
im öffentlichen und halböffentlichen Raum attraktiv sind. Das heisst: Unsere
bisherige Darstellung, welche vom Nutzer des öffentlichen Stadtraums als Passanten

ausging, ist unvollständig. Zur Rolle des urbanen Passanten kommt die des

Partners bei öffentlicher Geselligkeit, zur Koexistenz die «Konfluenz» die nicht
gemeinschaftliche, aber gemeinsame Teilhabe an städtischen Ereignissen und
Angeboten. Das «Massenzugehörigkeitsbedürfnis»21 heutiger Städter und
Grossstädter ist enorm. Wir verzeichnen einen grossen, ja teilweise steigenden Zulauf zu
traditionellen und zu neuen, multikulturellen Stadtfesten, zu Karnevalsumzügen,
zum massenhaften Jugendtreffen bei love parades, bei Freiluftparties auf öffentlichen

Plätzen in Spanien drastisch botellones, Grossflaschenfeste, genannt). Bei
der Fussballweltmeisterschaft 2006 wurde das public viewing etabliert, das sich
seitdem, z.B. als gemeinsames «Tatort»-Sehen in der Szenekneipe, im städtischen

Alltag ausbreitet22 – wie seinerzeit zu Beginn des Fernsehzeitalters. Dass das

Bedürfnis nach urbaner Geselligkeit sich nicht auf Sondertermine beschränkt,
belegt überdies die Lust am Draussensitzen, eben nicht nur in lauschigen Gärten,

sondern mitten auf den Gehsteigen und möglichst mit dem Rücken zur
Hauswand, sodass neben dem Kaffee oder Bier auch das Strassenleben in vollen Zügen
genossen werden kann. Die Prognose, dass die virtuelle die physische Kommunikation

zunehmend substituiere und Urbanität ins Web übergehe, hat sich bisher
unter dem Strich nicht bestätigt. Virtuelle und kopräsente Öffentlichkeit müssen

nicht alternativ gesehen werden, sie können sich ergänzen, ja gegenseitig stärken:

Im Internet verbreitete Demonstrationsaufrufe und Verabredungen zu flashmobs
oder eben botellones sind Beispiele dafür.23

Gewiss treffen sich bei einer solchen öffentlichen Zusammenkunft häufig
Personen aus demselben oder aus ähnlichen Milieus; und bei Ereignissen, zu denen
tatsächlich Akteure «aus allen Klassen und Schichten» zusammenströmen, etwa
bei grossen Fussballspielen, gibt es doch zumeist deutliche Grenzen der Verei-

141



Bernd Jürgen Warneken SAVk 106 2010)

nigung: kleinräumliche Segregation z.B. Haupttribüne versus Stadionkurve)
ebenso wie unterschiedliche Formen der Teilhabe. Dennoch erfüllen viele dieser

142

Treffen die Kriterien für funktionierende Urbanität: Sie bringen einander
bis dahin Fremde örtlich zusammen und erlauben zumindest die gegenseitige
Beobachtung aus der Nähe, führen mitunter aber auch zu Gesprächen und
anderen gemeinsamen Handlungen Zuprosten, Liedersingen, Tanzen). Und
manchmal kommt es auch zu massenhaften Interaktionen über einschneidende
so­ziale und ethnische Grenzen hinweg. Die bekanntesten Beispiele aus den
letzten Jahren sind das vereinte Feiern deutscher und ausländischer Fangruppen

bei der Fussball-WM 2006 sowie deutscher und deutschlandtürkischer Fans

bei der Fussball-EM 2008. Vor dem in Basel ausgetragenen Spiel Deutschland–
Türkei am 25. Juni 2008 grassierte die Angst, das massenhafte binationale public

viewing könnte zu massenhaften Nationalkonflikten führen; doch die etwa
500 000 auf der Berliner Fanmeile blieben ebenso wie die Zigtausende auf den
Strassen von Frankfurt, Hamburg, Stuttgart oder Basel ganz überwiegend friedlich.

Tags darauf gingen Fotos von Verbrüderungsszenen durch die Medien, die
sich zumeist erleichtert, am rechten Rand jedoch wegen mangelnden Türken-
Bashings enttäuscht zeigten. Auch dies ist zweifellos ein Beispiel von gelungener

Urbanität, von beiderseitig ausgeübter Toleranz und beiderseitig genossener

Differenz, das hier – dies sei nochmals betont – ebenso wie die anderen
beigebrachten Belege friedlicher bis freundschaftlicher Konfluenz nicht dem Zweck
dient, der pessimistischen eine optimistische Grossstadtdiagnose entgegenzustellen,

sondern nur zeigen soll, dass wir es mit einer widersprüchlichen Entwicklung,
einem gleichzeitigen Neben- und Gegeneinander von Zerfall und Innovation
öffentlichen Zusammenlebens, zu tun haben24 und dass noch nicht entschieden ist,
wohin die Waagschale sich in der nächsten Zeit neigen wird.

Vom Aufsatz zum Aufruf

Was hier skizziert und behauptet wurde, bedarf freilich noch näherer empirischer,

am besten ethnografischer Untersuchung. Wann, wo, warum, wie oft
passiert es, dass Gleichgültigkeit in zumindest momentane Zuwendung, gegenseitige
Fremdheit in interessierte Kommunikation, Feindseligkeit in Versöhnungshandlungen

übergeht? Welche strukturellen und welche situativen Voraussetzungen
erleichtern solche gelingende Urbanität? Dass es an Studien hierzu mangelt, hat
vielleichtmitder latentenBefürchtung zu tun, man lande damit schnell bei
harmonisierenden Darstellungen, man trage zur Verharmlosung oder gar Verdrängung
der existierenden und sich verschärfenden sozialen Spaltungen und Spannungen
bei. Doch das ist meiner Meinung nach ein Fehlschluss: Die Frage nach den
Verlaufsmustern und den Voraussetzungen prosozialer Interaktionen schliesst die
Entdeckung und Pointierung der Hindernisse, die ihnen entgegenstehen, mit ein;
das Gute verweist auf das Böse, das man lässt.



Momente gelingender Urbanität SAVk106 2010)

Eines der wenigen Beispiele für eine Stadtethnografie, welche in die hier
gemeinte Richtung geht, ist die Studie über Köln-Ehrenfeld von Claudia Nikodem,

Erika Schulze und Erol Yildiz. Sie betrachtet diesen migrantenreichen
Stadtteil aus «verständigungsorientierter Perspektive» Ein Grossteil der sozialen
Kommunikation in diesem Quartier geschieht, so stellen die Autoren fest, unter
Fremden, seien das nunDiskussionenund Auseinandersetzungen an der Strassenecke,

in Geschäften oder in Bildungseinrichtungen. Eine solche Kommunikation
müsse «in der Lage sein, soziale Netze auch ohne Nähe, ohne geteilte Überzeugungen

und Werte, Sympathien usw. herzustellen und erfolgreich zu bewältigen.
Diese Art von Begegnungen gehört zur täglichen Herausforderung und Chance,
zum Risiko und der Zumutung, denen sich jeder Grossstadtbewohner ausgesetzt

sieht.» Die Untersuchung kommt zu dem Ergebnis, dass «die Ehrenfelder längst
die Fähigkeit entwickelt haben, mit den unterschiedlichen Formen von ‹Anderssein›

bzw. ‹Fremdheit› umzugehen» und sie betont, «wie stark die Integrationskraft

und Flexibilität der Stadt ist, auch wenn es dazu weder politische noch sonstige

Intentionen gab».25

Neben breit angelegten Ethnografien von Interaktionsgeflechten wäre die
Sammlung und Analyse von Einzelereignissen hilfreich. Von Augenblicken zum
Beispiel, in denen ‹Konfliktkontakt› in ‹Konsenskontakt› übergeht – in Bus und
U-Bahn, an der Supermarktkasse, am Tresen in der Kneipe. Über Begegnungen
zwischen Einzelpersonen hinaus geht es dabei auch um solche zwischen sich fremden

bis feindseligen Gruppen. Hierzu ebenfalls ein Beispiel. In ihrer Studie über
das Verhalten von Fussballfans zitiert Kathrin Kipp die Erzählung eines Anhängers

des Regionalligisten SSV Reutlingen:
«Wir waren z. B. in Fürth, wir haben die geschlagen. Aber danach haben sieuns

eingeladen in eine Gaststätte. Das war verrückt, ich habe gedacht, ich glaube, ich
spinne, sie hatten verloren! Aber sie sagten: ‹Ha, ihr wart gut!›, und so haben wir
mit ihnen gefeiert.» 26

Von Interesse sind ausserdem Wandlungen, die sich in langfristigeren
Interaktionen zwischen Konfliktbeteiligten ereignen können. Lohnend, so könnte ich
mir vorstellen, wären etwa einschlägige Untersuchungen zum «Moscheestreit» in
deutschen Städten.27 Die sich häufig einstellenden Auseinandersetzungen um den

Bau islamischer Gotteshäuser sind, wie wir wissen, oft sehr konfrontativ, haben
aber offenbar auch Verständigungseffekte. So etwa der Streit um die Yavuz-Sul-tan-

Selim-Moschee, die 1993 bis 1995 in Mannheim gegenüber der Liebfrauenkirche

gebaut wurde. Gegen die Baupläne erhob sich heftiger Widerspruch, eine
Bürgerinitiative gründete sich, es gab sogar Morddrohungen gegen den Architekten.
Zu den Mitgliedern des moscheekritischen Anwohnervereins gehörte der
Metzgermeister Norbert Herrmann. Etliche Jahre danach interviewte ihn Christoph

143

Ehrhardt für die Frankfurter Allgemeinen Zeitung:
«Herr Herrmann weiss jetzt viel mehr über den Islam. Darüber ist er froh.

‹Das, was ich anfangs über Muslime wusste, hatte ich von Karl May (…). Und da
kommen die ja nicht besonders gut weg.› Herr Herrmann referiert dann kurz über



Bernd Jürgen Warneken SAVk 106 2010)

die verschiedenen Richtungen im Islam. Er war inzwischen öfter in der Mannheimer

144

Sultan-Selim-Moschee, gegen deren Bau er sich so erbittert gewehrt hatte.
Er war sogar in Istanbul, zusammen mit den anderen Mitgliedern der ‹Christlich-
Islamischen Gesellschaft Mannheim›.»28

Metzgermeister Herrmann ist kein Einzelfall: Nach der Fertigstellung der
Mannheimer Moschee schwenkten, so liest man, viele dem Bau bisher skeptisch
bis kritisch gegenüberstehende Bürger um. Heute gilt die Moschee als gelungenes

Beispiel für Integration, als Symbol für ein weltoffenes Mannheim.29

Momente gelingender Urbanität: Gleich, ob man sie nun als Vorschein einer
wünschbaren und erreichbaren künftigen Gesellschaftsordnung auffasst, als
Teilwirklichkeit in einer unübersichtlichen Gemengelage von Verhaltenstendenzen
oder sie gar, mit einem Buchtitel von Alexander Kluge, unter das Motto «Die
Lücke, die der Teufel lässt» stellen will – sammeln und damit retten sollte man sie
auf jeden Fall.

Anmerkungen
1 Vgl. Erving Goffman: Verhalten in sozialen Situationen. Strukturen und Regeln der Interaktion

im öffentlichen Raum. Gütersloh 1971, S. 84ff.
2 Vgl. Andreas Feldtkeller: Die zweckentfremdete Stadt. Wider die Zerstörung des öffentlichen

Raums.Frankfurt am Main, New York 1994, S. 34.
3 Vgl. dazu EvaMaria Eckel: Wandel des Verhaltens im verändertengrossstädtischen öffentlichen

Raum. In: Bernhard Schäfers /Göttrik Wewer Hg.): Die Stadt in Deutschland. Aktuelle
Entwicklung und Probleme. Opladen 1996, S. 163–181, darin v.a. S. 163–165; und Markus Schroer:
Räume, Orte, Grenzen. Aufdem Weg zu einer Soziologie des Raums. Frankfurt am Main 2006,
S. 227–231.

4 Süddeutsche Zeitung, 16.1.2008.
5 Der Tagesspiegel, 23.10.2006, vgl. auch ebd., 5.11.2006.
6 Vgl. dazu Jörg Hüttermann: Polizeiliche Alltagspraxis im Spannungsfeld von Etablierten und

Aussenseitern. In: Wilhelm Heitmeyer/Reimund Anhut Hg.): Bedrohte Stadtgesellschaft. Soziale

Desintegrationsprozesse und ethnisch-kulturelle Konfliktkonstellationen. Weinheim, München

2000, S. 497–548, v.a. S. 516–518.
7 Vgl. Zygmunt Bauman: Flaneure, Spieler und Touristen. Essays zu postmodernen Lebensfor¬

men. Hamburg 1977, S. 77.
8 Vgl. u.a. <www. shared-space.org>.
9 Eckel wie Anm. 3), S. 178.
10 Vgl. STERN.de, 19.9.2009.
11 Vgl. Hans Werner Bierhoff: Die Strasse als Ort der Ersten Hilfe. In: Hans-Jürgen Hohm Hg.):

Strasse und Strassenkultur. Interdisziplinäre Beobachtungen eines öffentlichen Sozialraumes in
der fortgeschrittenen Moderne. Konstanz 1997, S. 101–113.

12 Nord-Media-TV, 2.7.2008.
13 Vgl. www.autobild.de/artikel/erster-a-der-unfallstelle_45189.html, 12.10.2009.
14 Am 15. April 1989 wurden bei einem Spiel zwischen dem FC Liverpool und Nottingham For¬

rest auf den überfülltenRängen des Sheffielder Hillsborough-Stadions 96Zuschauer getötetund
mehr als 750 verletzt. Die «Sun» berichtete danach, betrunkene Liverpooler Fans hätten
Rettungskräfte angegriffen, Totebestohlen, aufLeichen uriniertundein totes Mädchen missbraucht
vgl. Der Tagesspiegel, 12./ 13.4.2009, und Süddeutsche Zeitung, 15.4.2009). 15 Jahre später

entschuldigte sich die Zeitung für diese Behauptungen.
15 Vgl. das TIME-Book «HurricaneKatrina » New York 2005, S. 55.
16 Michael Eric Dyson:Come Hellor High Water. Hurrican Katrinaand the Color of Disaster. New

York 2006, S. 170.
17 Goffman wie Anm. 1), S. 125 und S. 128.



Momente gelingender Urbanität SAVk106 2010)

18 Lewis A. Coser:Theorie sozialer Konflikte. Neuwied, Berlin 1965, S. 145f.
19 Der Psychologe Ekkehart F. Kleiter liefert hierzu Daten aus eigenen empirischen Erhebungen:

Demnach beurteilen sich 54% der befragten Frauen und 29% der Männerals versöhnungsbereit
vgl.Ekkehard F. Kleiter: Konflikt und Versöhnung. Über denempirischen Zusammenhang von
Konflikt und Versöhnungsbereitschaft bei Kindern, Jugendlichen und Erwachsenen. Lengerich
usw. 2003, S. 232), Erwachsene sehen sich öfters als versöhnlichan als Jugendliche ab 35 Jahren
55%, zwischen 24 und 34 Jahren 35%; vgl. Kleiter ebd.), und Erwachsene mit höheren
Schulabschlüssen öfters als solche mit niedrigeren Hauptschulabschluss 37%, Realschule 44%, Abitur
51%, Hochschulabschluss 56%; vgl. Kleiter S. 141). Den Gegenpol bilden – wiederum nach eigener

Einschätzung – die latent oder offen «Streitsüchtigen» mit 41%, wobei junge Frauen hinter,
erwachsene Frauen aber gleichauf mit den Männern rangieren vgl. Kleiter S. 173). Über das
tatsächliche Verhalten in Konfliktsituationen können diese Zahlen natürlich keine Auskunft
geben: Der cholerische Schläger kann dem Geschlagenen sofort danach tränenselig um den Hals
fallen; der gemeinhin Friedliche wiederum kann ausrasten wie Kleists Michael Kohlhaas oder
wie Michael Douglas in Joel Schumachers Film «Falling Down»

20 Vgl. Süddeutsche Zeitung, 8.5.2006.
21 Helmut Bott:Stadt-Schichten. In: Ders. u.a. Hg.): Stadt und Kommunikation im digitalen Zeit¬

alter.

145

Frankfurt am Main, New York2000, S. 101–128;hier S. 112.
22 Vgl. Süddeutsche Zeitung, 17.7.2007.
23 Vgl. Ursula Paravicini: Öffentliche Räume im digitalen Zeitalter. In: Helmut Bott u.a. Hg.):

Stadt und Kommunikation im digitalen Zeitalter. Frankfurt am Main, New York 2000, S. 115–
128.

24 Vgl. dazu Klaus Selle: Öffentliche Räume in der europäischen. Stadt – Verfall und Ende oder
Wandel und Belebung? Reden und Gegenreden. In: Walter Siebel Hg.): Die europäische Stadt.
Frankfurt am Main 2004, S. 131–145.

25 Claudia Nikodem/Erika Schulze/Erol Yildiz: Die soziale Grammatik des urbanen Zusammenlebens.

In:Wolf-Dietrich Bukow u.a. Hg.): Aufdem Wegzur Stadtgesellschaft. Die multikulturelle

Stadt zwischen globaler Neuorientierung und Restauration. Opladen 2001, S. 209–226, hier
S. 214, S. 220 undS. 224.

26 Kathrin Kipp: «Wer nicht hüpft, der ist ein Ulmer!» Zu den kulturellen Praktiken von Fussball¬
fans in der Regionalliga amBeispiel der Fans des SSV Reutlingen 05.MagisterarbeitamLudwig-
Uhland-Institut der Universität Tübingen, 1998, S. 55.

27 Vgl. dazu Burkhart Lauterbach/Stefanie Lottermoser: Fremdkörper Moschee? Zum Umgang
mit islamischen Kulturimporten in westeuropäischen Grossstädten. Würzburg 2009; Claus
Leggewie / Angela Joost / Stefan Rech Hg.): Der Weg zur Moschee. Eine Handreichung für die
Praxis. Bad Homburg 2002; Franz Sommerfeld Hg.): Der Moscheestreit. Eine exemplarische
Studie über Einwanderung und Integration. Köln 2008.

28 Christoph Ehrhardt: Moscheebau in Mannheim. Ganz anders als bei Karl May. In: faz-net,
17.10.2007.

29 Vgl. ebd.


	Momente gelingender Urbanität : über Konflikt und Kontakt im öffentlichen Raum

