Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 106 (2010)

Heft: 1: Alltagsgliick

Artikel: Freude an den schénen Dingen : &sthetische Erfahrung als
Alltagsgluck?

Autor: Maase, Kaspar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-118305

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-118305
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schweizerisches Archiv fiir Volkskunde 106 (2010), 081-090

Asthetische Erfahrung als Alltagsgliick?

Kaspar Maase

Der Platz des Gliicks in der Kulturtheorie ist ebenso prominent, wie sein Platz
in der empirischen Forschung marginal ist. Dafiir gibt es gute Griinde: Als Kate-
gorie der Alltagsrede ist Gliick einer jener Plastikbegriffe, die alles und nichts
bezeichnen. Und die Idee objektiver Massstidbe fiirs Gliicklichsein liegt volks-
kundlichen Kulturwissenschaftlern glicklicherweise recht fern. Gute Griinde
also, Abstand zu wahren — ob sie wirklich zwingend sind, bleibe an dieser Stelle
zundchst dahingestellt.

Unfahig zum Gliicklichsein?

In e¢inem geradezu atemberaubenden Essay zur Geschichte des westlichen
Menschenbildes hat Marshall Sahlins die These entwickelt, wir Abendlandler hit-
ten ein total verkorkstes Verhdltnis zu allen Dimensionen der Bedirfniserfiillung,
insbesondere der sinnlich-korperlichen: Befriedigung werde grundlegend gedacht
als Balsam, als — stets ungeniigendes — Linderungsmittel gegen Schmerz, Schwi-
che und Fehlbarkeit, die den Kern der conditio humana ausmachten. Kultur, so
zitiert er den Psychoanalytiker Geza Roheim, sei im Westen «the sum total of
efforts which we make to avoid being unhappy»'. Kultur als Anstrengung, weniger
ungliicklich zu sein — na ja. Der Welterfolg von Paul Watzlawicks «Anleitung zum
Ungliicklichsein» immerhin scheint fiir Sahlins’ Sicht zu sprechen.

Autoren, die das Thema aus einer eher psychologischen Perspektive — und
damit offenbar ndher an den Motiven von Alltagsmenschen — angehen, setzen
den Akzent etwas anders. So charakterisiert A.N. Leontjew, einer der Begriin-
der der kulturhistorischen Schule der sowjetischen Psychologie, es als «wirklich
grosse Wahrheit», «dass der Mensch danach strebt, gliicklich zu sein».” Und viel-
leicht paraphrasiert der belesene Gelehrte damit ¢inen grossen Kollegen, der in
seinem «Unbehagen in der Kultur» 1930 zu einem dhnlichen, wenngleich etwas
weniger pathetisch vorgetragenen Befund gekommen war. Die Antwort auf die
«anspruchslosere Frage», «was die Menschen selbst durch ihr Verhalten als Zweck
und Absichtihres Lebens erkennen lassen» — eine wunderschone ethnographische
Wendung! —, sei «kaum zu verfehlen; sie streben nach dem Gliick, sie wollen gliick-
lich werden und so bleiben.»*

Dann aber vollzieht Freud eine pragmatische Kehre und lisst seine Uberle-
gungen in den von Sahlins vorgezeichneten Weg einmiinden. Zwar sei es fraglos
das «Programm des Lustprinzips», dem die Menschen folgten. Doch erweise es
sich als iiberhaupt nicht durchfiithrbar: «Alle Einrichtungen des Alls widerstreben

81



Kaspar Maase SAVE 106 (2010)

ihm; man mochte sagen: die Absicht, dass der Mensch <gliicklich> sei, ist im Plan
der <Schopfung> nicht enthalten.»* Deswegen pflegten die Menschen ihren Gliicks-
anspruch deutlich zu senken und auf sein «negatives Ziel», die «Abwesenheit
von Schmerz und Unlust», zu konzentrieren: «die Aufgabe der Leidvermeidung
[dréingt] die der Lustgewinnung in den Hintergrund».’

Alltagsasthetische Episoden

Freuds Feststellung ist zumindest so weit plausibel und in Ubereinstimmung
mit unseren Erfahrungen, dass man ihr hier nicht frontal widersprechen muss.
Doch fehlt in seinem bindren Modell erstaunlicherweise jene dritte Option, an
die der Alltagsforscher sofort denkt, weil sie fiir die Lebenstithrung zumindest
im deutschsprachigen Raum ein erstrangiges Ziel darstellt: das kleine, beschei-
dene Wohlbehagen, das sich etwa im warm umfangenden Getfiihl der Gemiitlich-
keit® erfiillt. Allerdings ist das Spektrum der kleinen Freuden, die Menschen sich
im Alltag bereiten und die vermutlich jene Behélinisse positiver Energie wieder
aufladen, die uiber die Durststrecken des Lebens hinweghelfen, weitaus vielfélti-
ger. Man muss sich hier in jedem Fall auseinandersetzen mit Gerhard Schulzes
Konzept der «alltagsédsthetischen Episoden», verstanden als mogliches «Handeln
von jedermann zu jeder Zeit.»’ Eines seiner Beispiele: Man sitzt vor einem reich
gedeckten Frithstuckstisch, hat die Wahl und greift zum Honig.® In diesem Exem-
pel stecken wirklich viele interessante Fragen; sie begriinden in meinen Augen,
wieso Alltagsgliick ein durchaus relevantes kulturwissenschaftliches Forschungs-
feld darstellt.

Bevor ich einige Aspekte der Frithstiicksepisode entfalte, will ich die beiden
Bezugspunkte offen legen, unter denen das geschicht; sie schliessen ndmlich die
Vernachléssigung wichtiger anderer Perspektiven ein. Mir geht es zum einen um
die dsthetische Dimension jener Erfahrungen, die wir mit Alltagsgliick assoziie-
ren, und zum anderen um die Legitimitdt autoethnographischer Methoden bei
ihrer Erfassung.

Was genau ist in unserem Beispiel die Erfahrung, die Alltagsgliick empfinden
lasst? Ist es der reine, «interesselose» Anblick des reich gedeckten Friihstiicks-
tischs (vergleichbar der Betrachtung eines Stilllebens)? Ist es die Tatsache, liber-
haupt an ihm zu sitzen, wiahrend Vergleichbares der Mehrheit der Menschen in
diesem Moment nicht vergdnnt ist; geniessen wir also die gelungene Vermeidung
von Ungliick, von Armut und Elend? Geht es vielleicht um ein Realsymbol fiir
erfreuliches Zusammensein mit anderen oder fiir gliickliches Familienleben?
Handelt es sich eventuell um das Sonntagsfriihstiick, dessen Genuss gerade in der
(nicht «alltdglichen») Differenz zur Zeitknappheit oder gar Hetze des Werktags-
morgens griindet? Welche Rolle spielt der Honig konkret: Geht es um die mit
der Auswahl verbundene Vorfreude, um den schmelzend siissen Geschmack der
zdh-goldenen Substanz, um die im Honig (bzw. in den je aktivierten neuronalen

82



Freude an den schénen Dingen SAVE 106 (2010)

Netzen) vergegenstidndlichte Erinnerung an andere «gliickliche» Frithstiicksmor-
gen? Vermutlich je nach Situation von vielem etwas.

Die Erinnerung daran, dass wir vor der realen lebensweltlichen Komplexitét
menschlicher Erfahrungen und Bedeutungsgebungen dastehen wie der grobglied-
rige Gulliver vor einem fragilen Uhrwerk der Liliputaner, sollte uns nicht daran
hindern, einzelne vermutete Zusammenhénge herauszuarbeiten und ihnen nach-
zugehen. Beim Stichwort «ésthetische Erfahrung» werden wir vermutlich — so
haben wir es zu Hause und in der Schule verinnerlicht — nicht gerade an Alltags-
situationen denken, sondern an Orte, Zeiten und subjektive Fokussierungen, die
wir cher am Gegenpol zum weitgehend routinisierten Fluss der iiblichen Tétigkei-
ten positionieren. Schon die Tatsache aber, dass zu den Routinen inzwischen ein
fast kontinuierlicher Medienkonsum gehort, der tdglich mehrere Stunden Unter-
haltungsmusik, Videospiele, erzdhlende Filme einschliesst, weist aber wohl doch
darauf hin, dass Alltag und asthetische Erfahrung’ zusammengehoren.

Definitorisches

Als Denkanstoss nehme ich Uberlegungen des pragmatistischen amerikani-
schen Philosophen John Dewey. Seine Studie «Art as Experience»" entwickelt
eine dezidierte Gegenposition zur traditionellen werkorientierten Asthetik. Von
Kunst kann man nach Deweys Auffassung nidmlich erst sinnvoll sprechen, wo
Menschen eine Erfahrung eigener Art machen — nicht im passiven Sinn, dass
mit jemandem etwas geschieht, sondern im aktiven Sinn des Erfahrens als Tatig-
keit, deren Produkt die Erfahrung ist. Asthetische Erfahrung ist unter anderem
dadurch bestimmt, dass sic aus dem Getriebe des Alltags herausragt und heraus-
hebt; aber dennoch bleibt sie mit thm verbunden, sie gehort keinem vollig anderen,
getrennten Bereich des Handelns und Denkens an. Diese Sicht ist in Deweys Ver-
standnis von Vergniigen oder Gefallen (pleasure) als keineswegs trivial begriin-
det. Selbstverstdndlich gebe es auch ein Vergniigen am Erkennen und formalen
Analysieren. Aber dies konne kein legitimes Kriterium fiir dsthetischen Genuss
darstellen; denn vorrangiges Ziel menschlichen Strebens sei nun einmal sinnliche
und emotionale Befriedigung, nicht Wahrheit.

Deweys Ansatz verldsst das Schwerefeld der Kunst nicht (wenn er dieses auch
auf Phidnomene der Populdrkultur ausdehnt). Und er hat zweifellos eine vitalis-
tische Féarbung; mit der Betonung von Energie, Dynamik, Integration und kraft-
spendender Befriedigung zielt er auf eine Gestalt dsthetischer Erfahrung, die als
daseinssteigernde Verdichtung und Erhéhung elementarer Lebenskrifte konzi-
piert ist. Dennoch 6ffnet er den Blick fiir die dsthetischen Gliicksmomente im
Alltag — vor allem dann, wenn wir uns mit der Vorstellung eines Kontinuums jener
sinnlich-psychischen Fokussierung befreunden, die édsthetische Erfahrung vor-
aussetzt und fir die es vermutlich keine sinnvoll bestimmbare «untere Grenze»
gibt.

83



Kaspar Maase SAVE 106 (2010)

Grundlegend geht es um jene Praktiken, die das griechische aisthesis bezeich-
net: sinnliche Erkenntnis in der Einheit von sensueller Wahrnehmung und emo-
tionaler Bewertung. Um als dsthetisch zu gelten, soll sinnliches Wahrnehmen im
Alltag zweinotwendige Bedingungen erfiillen: Es 16st beim Rezipienten eine Emp-
findung des Wohlgefallens aus; Gabor Padl" spricht von «ésthetischer Euphorie»
als einem tibergeordneten psychischen Zustand, der Gefiihle, Affekte, Erlebnisse
positiv markiert. Und dieser Empfindungseffekt der Wahrnehmung wird zweitens
um seiner selbst willen gesucht und genossen. Auch da, wo das Schéne — wie oft im
Alltag — nur Gegenstand «ésthetischer Mitwahrnehmung»'* ist, wird es als Element
komplexer Wahrnehmung gesondert empfunden und positiv markiert. Zum Bei-
spicl: Man steigt ins Auto, um zur Arbeit zu fahren, und erfreut sich doch bewusst
(wenngleich nicht gianzlich fokussiert) an den Linien der Karosserie oder an der
lautlosen, unangestrengten Geschmeidigkeit, mit der der Wagen beschleunigt.

Schonheitserfahrung analytisch von bestimmten Objekteigenschaften zu 16sen
und an den Wahrnehmungsmodus zu binden, scheint zwei Vorteile zu haben. Man
privilegiert nicht bestimmte Gegenstiande («Kunst»); und man versteht den Modus
«ésthetische Erfahrung» nicht als exklusiv, sondern als einen, der im Alltag mit
anderen Modi der Gegenstandsbezichung verkniipft und vermischt auftritt und
dessen Platz im Bewusstsein standig zwischen Hauptrolle, Nebenrolle und Statis-
tendasein wechselt. Zugleich ist die subjektive Selbstzweckhaftigkeit dsthetischer
Wahrnehmung anschlusstéhig fiir den klassischen Gedanken des «interesselosen
Wohlgefallens».

Alltagsdinge

Asthetische Erfahrungen, die man als Momente von Alltagsgliick verstehen
kann, sind aus dieser Perspektive an nahezu allen Gegenstidnden, Situationen, Tétig-
keiten des gewohnlichen Lebens zu machen. Einen herausragenden Platz nehmen
dabei neben den fiir Alltagsnutzung konzipierten Massenkiinsten Gebrauchsge-
genstande ein (die neuere Forschung spricht mit guten, wenngleich manchmal in
ihrer kritischen Zuspitzung iiberzogenen Griinden von Konsumgiitern). Dafiir ein
gerade wegen seines «Alters» bemerkenswerter Beleg aus der Literatur. Doris, die
Hauptfigur von Irmgard Keuns Roman «Das kunstscidene Médchen» (1932), ver-
fallt einem Mantel: «... so siisser, weicher Pelz. So zart und grau und schiichtern,
ich hiatte das Fell kiissen kinnen, so eine Liebe hatte ich dazu. Es sah nach Trost
aus und Allerheiligen und nach hoher Sicherheit wie im Himmel. Es war echt Feh.
[...] Und der Pelz war fiir meine Haut wie ein Magnet, und sie liebte ihn ...»"*
Wenn das Konsumismus, Warenfetischismus ist, dann handelt es sich dabei jeden-
falls um eine entschieden dsthetische Bezichung.

Aus dem weiten Feld der Alltagsdinge hat die volkskundliche Kulturwissen-
schaft als dsthetisch relevant vor allem jene herausgegriffen, die man als Kunst-
gewerbe, Wandschmuck, Nippes oder auch Kitsch* bezeichnet. Gegenstdande also,

84



Freude an den schénen Dingen SAVE 106 (2010)

die zur Wohnungseinrichtung zédhlen und dort oft einen exponierten Platz einneh-
men, und zwar nicht primér ihres Gebrauchswerts wegen, sondern wegen ihrer
emotionalen und symbolischen Bedeutung. Die Forschung, falls sie derartigen
Objekten iiberhaupt Aufmerksamkeit schenkt, tut sich allerdings schwer mit deren
dsthetischer Dimension. So war die volkskundliche Wandschmuckforschung vor
allem ideologiekritisch interessiert — an den Botschaften der Bilder” und an den
repréisentativen Funktionen, die die Befragten ihnen zumessen.” Sie bewegte sich
damit, das ist der zentrale Punkt, in dem semantischen Feld, in dem sich auch
die Besitzer und Liebhaber der Stiicke bewegen, wenn sie iiber die Bedeutung
der Objekte Auskunft geben. Und das scheint keine spezifisch deutsche Neigung
zu sein; auch im englischen Sprachraum fallt es Befragten leichter, sich iiber die
erhofften Wirkungen bestimmter Objekte in der Wohnung auf andere zu dussern
als iiber die eigenen Empfindungen bei der Wahrnehmung der schénen Dinge."”

Menschen, die sich nicht beruflich mit dem Reden iiber Asthetik befassen,
verfiigen fir die eigenen Schonheitserfahrungen meist nur iiber ein &dusserst
beschrianktes semantisches Repertoire; sie haben keine elaborierte Sprache, in
der sic entsprechende Alltagserfahrungen artikulieren kdnnten. Vielleicht gilt
die Rede iiber die personliche Bezichung zu einem Sofa oder einem Schmuckglas
auch als deplaziert, als selber kitschig. Vermutlich handelt es sich zudem um einen
Bereich emotionaler Erfahrung, auf den wir weniger zu achten gelernt haben
als auf korperliche Befindlichkeiten oder Stimmungen, die moglicherweise das
«Funktionieren» in Beruf und Familie beeintrachtigen. Wie auch immer: Von Pro-
banden, die nicht professionell mit Fragen der Asthetik befasst sind, ist hier wenig
an substanziellen und individuellen Aussagen zu erwarten. Diese Feststellung, das
ist wichtig, verallgemeinert zunédchst einmal die bisherige empirische Erfahrung,
siec formuliert keine soziale Gesetzmassigkeit.

Autoethnographisches

Einen Ausweg aus dem Dilemma, den ich hier vorschlagen mdochte, bietet die
Autoethnographie. Die gilt allerdings mit guten Griinden als ausgesprochen prob-
lematische Methode. Zwar fliesstin die Hermeneutik kulturwissenschaftlicher All-
tagsforschung stets und notwendig ein introspektives Element ein; wie Menschen
erleben, fithlen, Widerspriiche bewiltigen, mit Hoffnungen und Enttéduschungen
umgehen usw., das konnen wir in Anderen nicht einmal ansatzweise verstehen,
ohne auf die Erfahrungen mit uns selbst zuriickzugreifen. Doch selbst in den Eth-
nowissenschaften, die so wenig dem Ideal einer sterilen Objektivitdt verpflichtet
sind, wird die Notwendigkeit der kontrollierten Projektion von Selbstkenntnis
zur Gewinnung von Fremdkenntnis selten offen, offensiv oder gar systematisch
vertreten. Und auch wenn wir von diesem anscheinend peinlichen Erdenrest der
Forschung einmal absehen, klingen die Bedenken gegen Autoethnographie als

85



Kaspar Maase SAVE 106 (2010)

Methode durchaus plausibel. Wie ein Forscher, der sich seit lingerem analytisch
mit dsthetischen Fragen befasst und mit hoher Wahrscheinlichkeit auch habituell
eine liberdurchschnittliche, der geisteswissenschaftlich-akademischen Sozialisa-
tion gemdsse dsthetische Sensibilitdt praktiziert, sich tiber seine Gliicksgefiihle
beim Betrachten einer kleinen Statuette auf dem Kaminsims oder auch iiber den
euphorisierenden Schwung einer Autokarosserie dussert — welche Aufschliisse
iiber dsthetische Erfahrungen anderer kann das geben?

Das Argument gegen das Verallgemeinerungspotenzial einer systematischen,
professionellen Dokumentation von Erfahrungen und Empfindungen des For-
schers hat, wie ich es sehe, drei Dimensionen: eine zielt auf individuelle Einzig-
artigkeit, eine auf soziale Differenz, die dritte auf methodische Verzerrung. Vor
dem Hintergrund des spezifischen Dilemmas, dass dsthetisches Alltagsgliick nur
sehr begrenzt durch Fremdbeobachtung zu fassen und ebenso begrenzt durch
Befragung zu erheben ist, scheinen mir die genannten Einwédnde insgesamt nicht
durchschlagend. Gewiss ist jede dsthetische Erfahrung einmalig, an die individuell-
biographische Erfahrungsaufschichtung gebunden; doch geht es hier ja nicht um
die Inhalte des Erlebens, sondern um ihre spezifische Strukturiertheit im All-
tag. Dass solche Strukturiertheit sich entlang soziodemographischer Merkmale
(Geschlecht, Alter, Bildung) und Habitusformen unterscheidet, steht ausser Frage;
doch spricht nichts dafiir, dass entsprechende Befunde, die fiir eine von der For-
schung konstruierte soziale Gruppe gelten, nun nur fiir diese und nicht auch fiir
andere Gruppen zutreffen. Es geht um Unterschiede und Ubereinstimmungen,
und iiber die kann man um so fundiertere Aussagen treffen, je mehr autoethno-
graphisches Material vorliegt. Eine problematische Schieflage ist hier nicht zu
vermeiden, da der Zugang zu Selbstbeobachtungen aus einfachen Bildungs- und
Sozialschichten zweifellos systematisch erschwert ist; diese Einschriinkung betrifft
aber jede ethnographische Arbeit mit sprachlichen Quellen.

Schliesslich die Verzerrung der zu dokumentierenden Erfahrung durch die mit
der autoethnographischen Aufgabenstellung erst geschaffene Aufmerksamkeit
fiir alltagsasthetische Episoden. Der Einwand wiegt sicher am schwersten, betrifft
er doch die Frage, ob es diese Variante des Alltagsgliicks ausserhalb der kiinstli-
chen Selbstbeobachtungskonstellation iiberhaupt gibt. Dariiber wird hoffentlich
diskutiert werden. Argumente dafiir, dass es sich nicht um ein Forschungskons-
trukt handelt, kann die Retrospektion liefern: Erinnern wir uns an gliickhafte all-
tagsasthetische Erfahrungen? Selbstverstdndlich ist auch Erinnerung geférbt von
der Konstellation, in der wir sie mobilisieren; doch das Ausmass der Verzerrung
ist deutlich geringer als nach der Entscheidung, kiinftig eigene Erfahrungen zu
protokollieren.

86



Freude an den schénen Dingen SAVE 106 (2010)

Genuss des Wiederbegegnens

Die Antworten auf die Frage nach dsthetischer Freude im Alltag fallen, so ist
(unter Rickgriff auf personliche Erfahrungen) zu vermuten, in zwei Kategorien.
Relativ deutlich erinnern sich Menschen an Erfahrungen mit Kunst, meist aus
dem Bereich der am meisten perzipierten Kiinste, der populdren Massenkiinste:
Filme, Musiktitel, Videoclips, Comic Strips etc. Studien zum «Lesegliick»'® geben
einen guten Einblick in den Charakter derartiger Erlebnisse und sind relativ leicht
auf andere Medien ilibertragbar. Solche Erfahrungen konnen durchaus alltagsein-
gebunden sein. Doch zéhlen sie zu dem von Dewey charakterisierten Typ &sthe-
tischer Episoden, die in ihrer Geplantheit, Fokussierung, Intensitdt und Dauer
deutlich aus den tédglichen Routinen herausragen; man zieht sich bewusst zurick,
um ungestort und voller Erwartung etwas zu lesen, Musik zu héren oder mit den
richtigen Partnern gemeinsam einen Film anzuschauen.

Dass sich hier asthetische Erfahrung als Alltagsgliick fiir Normalmenschen
abzeichnet, die nicht professionell Kunst rezipieren, scheint mir evident. Alltiglich
meint hier: ochne besonderen Aufwand und mit ziemlich grosser Erfolgsaussicht in
der gewohnten Umgebung zu erzeugen — dhnlich wie mit dem Griff zur Lieblings-
schokolade oder dem ersten Schluck des vertrauten Biers verldsslich Wohlgefiihl
entsteht. Komplizierter ist es mit der zweiten Kategorie dsthetischen Alltagsgliicks,
die nicht gerahmt und absichtlich gesucht wird, die sich vielmehr in der Begegnung
mit «schénen Dingen» im Kontext routinierter Handlungsablaufe ergibt, aus der
zitierten «dsthetischen Mitwahrnehmung» oder einer nur kurzen Fokussierung.
Dazu abschliessend einige autoethnographisch fundierte Hypothesen und Beispiele.

Um zuniéchst auch hier das weite Spektrum von Fokussierung, Reflektiertheit
und Intensitdt der Erfahrung anzudeuten: Man geht durch die Wohnung (um
ctwas zu erledigen oder beim Putzen) und der Blick féllt auf cines der Dinge, die
(meist als Ergebnis einer fritheren &sthetischen Wahl) dort ihren Platz haben: auf
Blumen in der Vase oder die Vase selbst, ein Bild, den Teppich oder eine wegen
threr Eleganz gekaufte Lampe. Aus ungekldrtem Grund — aber eben doch wie-
derkehrend — «bleibt der Blick hingen», fokussiert sich fiir kurze Zeit und nimmt
konzentriert einige der Ziige des Gegenstands war, die dem Betrachtenden als
schon gelten. Vielleicht tritt man an die Vase heran und sucht den Duft der Bliite,
vielleicht riickt man die Lampe kurz zurecht und stellt dabei einen haptischen
Kontakt her — jedenfalls findet eine in sich selbst befriedigende, euphorisierende
sinnliche Wahrnehmung statt, ehe man dann mit der unterbrochenen Handlung
fortfahrt. Ahnlich kann es gehen, wenn im Radio, das den Tag tiber l4uft, ein ver-
trautes Stiick erklingt, das schnell tiber bereits bestehende neuronale Verkniip-
fungen positive Emotionen auslost; wir werden fiir eine kurze Zeit aufmerksam,
stellen vielleicht den Apparat lauter, geniessen das gute Gefiithl und kehren dann
wieder zur Routine zurtick.

Das sind, so die These, Erfahrungen des «Wohlgefallens» (Kant), die wir nicht
suchen, sondern die «uns finden»'® — im Sinne eines Auslosereizes fiir das eigene

87



Kaspar Maase SAVE 106 (2010)

asthetische Erleben; sie gehen auf vorausliegende «ésthetische Investitionen» und
Bezichungen zuriick und bleiben kaum in der Erinnerung. Und doch zéhlen sie
ganz wesentlich zur kleinen Miinze des Alltagsgliicks. Und sie haben im Alltag
mehr als in kanonisierten und Massenkiinsten mit den «niederen Sinnen» zu tun,
mit Haptik, Geschmack und Olfaktorik. Das kann die Freude am Messer sein, das
gutin der Hand liegt und wie von selbst und mit absolutem Gehorsam Fleisch oder
Gemiise schneidet; ab und zu tritt dieses euphorisierende Vergniigen in den Vor-
dergrund gegeniiber der Aufmerksamkeit, die wir der Aufgabe selbst widmen. Es
kann ebenso beim Anprobieren eines Kleidungsstiicks, das wir fiir eine besondere
Gelegenheit wiahlen, die sinnliche Anmutung des weichen, leichten, «duftigen»
Gewebes sein oder die Freude vor dem Spiegel, wenn etwas «gut aussicht».

An der «untersten Grenze» dsthetischer Alltagserfahrung kann man emotional
positiv bewertete Wahrnehmungen ansiedeln, in denen die Bewusstseinsschwelle
allenfalls beriihrt wird (ich weiss, das sind problematische Metaphern fiir Prozesse,
die Psychologen und Hirnforscher praziser beschreiben kénnen), die aber «ele-
mentarésthetischen» Charakter tragen. Damit sind im engeren Sinne Lustempfin-
dungen gemeint, die auf der vegetativen, also unwillkiirlichen Wirkung sinnlicher
Reize beruhen.® Auf Helligkeit und Sonne reagieren wir positiv, auf Grau und
Dunkel eher negativ. Symmetrie erweckt unser Wohlgefallen, ebenso bestimmte
Korperproportionen und Gesichtsausdriicke (Lachen, Kindchenschema) beim
Menschen. Es gibt eine Bandbreite von Tonfrequenzen und Akkorden, die Mit-
teleuropder als angenchm empfinden, und alle teilen die Lust am Siissen. Einige
dieser affektiven Reiz-Reaktions-Muster sind evolutiondr erworben und genetisch
fixiert,” andere kulturell produziert und in festen Gewohnheiten verankert.

Asthetisch sind solche Wahrnehmungen, insofern wir sie als schon empfinden.
Elementar sind sie, insofern sie einer Bedeutungsdimension weitgehend erman-
geln. Betonte Symmetrie eines Gegenstandes oder der Geschmack einer Suissigkeit
heben unsere Stimmung, chne dass wir damit notwendig irgendeine Bedeutung
verbinden. Die Beispiele, die dem Autoethnographen einfallen, haben allerdings
eines gemeinsam: An der «unteren Schwelle» dsthetischen Alltagsgliicks handelt
es sich nie um Premieren, stets um Wiederbegegnungen mit Bekanntem, auf das
wir in der von uns moblierten Alltagswelt stossen, weil es einmal aufgrund asthe-
tischer Kriterien (unter anderen) gewdhlt wurde. Man kommt in die Wohnung,
die man - in ¢inem ldngeren, intensiv reflektierten Entscheidungsprozess — auch
wegen ihrer Helligkeit und der schonen Aussicht genommen hat, und wird ohne
bewusste Perzeption positiv gestimmt durch die Nebenbeiwahrnehmung genau
dieser sinnlichen Eindriicke — die bereits im Hirn verkniipft sind mit den Zentren,
die euphorisierendes Wohlgefiihl auslésen. Und am Wohlgefallen mag beteiligt
sein, dass diese Wiederbegegnung unsere frithere Entscheidung (und damit uns
selbst) bestatigt.

Dasselbe mag gelten, wenn wir «das gute Geschirr» und «die schonen Gla-
ser» fiir einen besonderen Anlass arrangieren; die elementare Freude an Form,
Farbe, Material, Haptik verbindet sich ununterscheidbar mit dem Wohlgefiihl,

88



Freude an den schénen Dingen SAVE 106 (2010)

selbst gerade dieses Ensemble zusammengestellt zu haben. Selbstbestétigung ist
gewiss im strengen Sinn kein dsthetischer Wert, aber in unserer Gesellschaft, die
«guten Geschmack» zu einem zentralen Massstab sozialer Anerkennung gemacht
hat, faktisch von édsthetischer Erfahrung nicht zu trennen; «reines, interesseloses
Wohlgefallen» gibt es nur als (problematisches!) theoretisches Ideal.

Die weite Fassung von dsthetischer Erfahrung wie von Alltagsgliick, die diesen
Uberlegungen zugrunde liegt, ist in mancher Hinsicht unbefriedigend. Was unter-
scheidet solches Alltagsgliick von Behagen und Wohlbefinden, von der Stimulie-
rung durch Alkchol oder von den Effekten einer sonstwie bewirkten Endorphin-
ausschiittung (z. B. «runners high»)? Und ist ¢s iiberhaupt sinnvoll, Euphorisierung
durch Alltagsobjekte als dsthetisch zu qualifizieren?

Wohin auch immer die Debatte um’s Alltagsgliick noch fithren mag — Ueli Gyr
sei jede Menge davon gewiinscht! Und vielleicht konnen wir zu seinem Siebzigs-
ten, kliiger geworden, die Diskussion fortsetzen.

Anmerkungen

! Marshall Sahlins: The Sadness of Sweetness. The Native Anthropology of Western Cosmology.

In: Current Anthropology, 37. Jg. 1996, S. 395-415, hier S. 415.
> Alexej Nikolajewitsch Leontjew: Titigkeit — Bewusstsein — Personlichkeit. Koln 1988, S. 188.
Sigmund Freud: Das Unbehagen in der Kultur. In: Ders.: Studienausgabe. Bd. IX. Frankfurt/M.
1974, §.197-270, hier S. 208. — Freud wiederum kannte vermutlich den angeblich héufig zitierten
Satz des Aristoteles: «Alle Menschen wollen gliicklich sein» (vgl. Alfred Bellebaum: Gliicksange-
bote in der Alltagswelt. In: Ders. (Hg.): Gliick und Zufriedenheit. Ein Symposion. Opladen 1992,
S.209-220, hier S. 211).
* Freud. S. 209.
°  Ebd.
Vgl. Brigitta Schmidt-Lauber: Gemiitlichkeit. Eine kulturwissenschaftliche Anndherung. Frank-
furt/New York 2003, insbes. die Austiihrungen zu Gemiitlichkeit als Stil.
Gerhard Schulze: Die Erlebnisgesellschaft. Kultursoziologie der Gegenwart. Frankfurt/New
York 1992, S. 99.
® Ebd.,S.98.
Zur dsthetischen Erfahrung als Gliickserfahrung vgl. Alfred Bellebaum/Ludwig Muth (Hg.):
Lesegliick. Eine vergessene Erfahrung? Opladen 1996.
1" John Dewey: Kunst als Erfahrung. Frankfurt/M. 1980 [EA 1934].
1 Gabor Padl: Was ist schon? Asthetik und Erkenntnis. Wiirzburg 2003, S. 31.
2 Bernd Kleimann: Das #sthetische Weltverhiltnis. Eine Untersuchung zu den grundlegenden
Dimensionen des Asthetischen. Miinchen 2002, S. 81.
1 Irmgard Keun: Das kunstseidene Midchen. Diisseldorf 1979, S. 61 f.
" Von den vielen einschligigen Beitriigen Ueli Gyrs sei hier nur genannt: Kitschbilder? Bilder-
kitsch? Gedanken zur Bildsteuerung im Kitsch. In: Helge Gerndt/Michaela Haibl (Hg.): Der
Bilderalltag. Perspektiven einer volkskundlichen Bildwissenschaft. Miinster 2005, S. 357-365.
Vgl. Wolfgang Briickner: Die Bilderfabrik. Dokumentation zur Kunst- und Sozialgeschichte der
industriellen Wandschmuckherstellung zwischen 1845 und 1973 am Beispiel eines Grossunter-
nehmens. Frankfurt/M. 1973; Martin Scharfe et al.: Wandschmuckforschung am Tiibinger Lud-
wig-Uhland-Institut. In: Zeitschrift fiir Volkskunde 66, 1979, 8. 87-150; Andrea Holthusen: Was
hing bei Arbeitern im Kaiserreich an der Wand? Ein Beitrag zur historischen Wandschmuckfor-
schung. In: Tiibinger Korrespondenzblatt, Nr. 33, 1988, S. 3-21.
Vel. Heinz Schilling: Wandschmuck unterer Sozialschichten. Untersuchungen zu einem kulturalen
Phianomen und seiner Vermittlung. Frankfurt/M. u.a. 1971; Ders.: Kleinbiirger. Mentalitit und
Lebensstil. Frankfurt/New York 2003.

15

16

89



Kaspar Maase SAVE 106 (2010)

7" So etwa der Befund von Tan Woodward: Domestic Objects and the Taste Epiphany. A Resource
for Consumption Methodology. In: Journal of Material Culture 6, 2001, 2, S. 115-136.

¥ Vgl. Anm. 9. sowie Victor Nell: Lost in a Book. The Psychology of Reading for Pleasure. New
Haven 1988, und Susanne Kramer: Lesen im Alltag. Personliche Mitteilungen iiber Erlebnisse
und Erfahrungen mit Literatur. Diss. Univ. Hamburg 1996, insbes. S. 128-132.

" Vgl. hierzu Martin Seel: Asthetik des Erscheinens. Miinchen 2000, insbes. S. 43-69.

% Vgl. Padl [wie Anm. 11], S. 7, 26-30, 34-37. Die Unterscheidung geht zuriick auf Wolfgang

Welsch: Asthet/hik. Ethische Implikationen und Konsequenzen der Asthetik. In: Christoph

Wulf/Dietmar Kamper/Hans Ulrich Gumbrecht (Hg.): Ethik der Asthetik. Berlin 1994, S. 3-22.

Vgl. dazu mit vielen Beispielen Klaus Richter: Die Herkunft des Schonen. Grundziige der

evolutioniren Asthetik. Mainz 1999, sowie Karl Fibl/Katja Mellmann/Riidiger Zymner (Hg.):

Im Riicken der Kulturen. Paderborn 2007.

21

90



	Freude an den schönen Dingen : ästhetische Erfahrung als Alltagsglück?

