
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 106 (2010)

Heft: 1: Alltagsglück

Artikel: Freude an den schönen Dingen : ästhetische Erfahrung als
Alltagsglück?

Autor: Maase, Kaspar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118305

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118305
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


81

SchweizerischesArchiv fürVolkskunde 106 2010), 081–090

Freude an den schönen Dingen

Ästhetische Erfahrung als Alltagsglück?

Kaspar Maase

Der Platz des Glücks in der Kulturtheorie ist ebenso prominent, wie sein Platz
in der empirischen Forschung marginal ist. Dafür gibt es gute Gründe: Als Kategorie

der Alltagsrede ist Glück einer jener Plastikbegriffe, die alles und nichts
bezeichnen. Und die Idee objektiver Massstäbe fürs Glücklichsein liegt
volkskundlichen Kulturwissenschaftlern glücklicherweise recht fern. Gute Gründe
also, Abstand zu wahren – ob sie wirklich zwingend sind, bleibe an dieser Stelle
zunächst dahingestellt.

Unfähig zum Glücklichsein?

In einem geradezu atemberaubenden Essay zur Geschichte des westlichen
Menschenbildes hat Marshall Sahlins die These entwickelt, wir Abendländler hätten

ein total verkorkstes Verhältnis zu allen Dimensionen der Bedürfniserfüllung,
insbesondere der sinnlich-körperlichen: Befriedigung werde grundlegend gedacht
als Balsam, als – stets ungenügendes – Linderungsmittel gegen Schmerz, Schwäche

und Fehlbarkeit, die den Kern der conditio humana ausmachten. Kultur, so

zitiert er den Psychoanalytiker Geza Roheim, sei im Westen «the sum total of
efforts which we make to avoid being unhappy»1. Kultur als Anstrengung, weniger
unglücklich zu sein – na ja. Der Welterfolg von Paul Watzlawicks «Anleitung zum
Unglücklichsein» immerhin scheint für Sahlins’ Sicht zu sprechen.

Autoren, die das Thema aus einer eher psychologischen Perspektive – und
damit offenbar näher an den Motiven von Alltagsmenschen – angehen, setzen
den Akzent etwas anders. So charakterisiert A.N. Leontjew, einer der Begründer

der kulturhistorischen Schule der sowjetischen Psychologie, es als «wirklich
grosse Wahrheit» «dass der Mensch danach strebt, glücklich zu sein».2 Und
vielleicht paraphrasiert der belesene Gelehrte damit einen grossen Kollegen, der in
seinem «Unbehagen in der Kultur» 1930 zu einem ähnlichen, wenngleich etwas

weniger pathetisch vorgetragenen Befund gekommen war. Die Antwort auf die
«anspruchslosere Frage» «was die Menschen selbst durch ihr Verhalten als Zweck
und Absicht ihres Lebens erkennen lassen» – eine wunderschöne ethnographische
Wendung! –, sei «kaum zu verfehlen; sie streben nach dem Glück, sie wollen glücklich

werden und so bleiben.»3

Dann aber vollzieht Freud eine pragmatische Kehre und lässt seine Überlegungen

in den von Sahlins vorgezeichneten Weg einmünden. Zwar sei es fraglos
das «Programm des Lustprinzips» dem die Menschen folgten. Doch erweise es

sich als überhaupt nicht durchführbar: «Alle Einrichtungen des Alls widerstreben



Kaspar Maase SAVk 106 2010)

ihm; man möchte sagen: die Absicht, dass der Mensch ‹glücklich› sei, ist im Plan
der ‹Schöpfung› nicht enthalten.»4 Deswegen pflegten die Menschen ihren
Glücksanspruch

82

deutlich zu senken und auf sein «negatives Ziel» die «Abwesenheit
von Schmerz und Unlust» zu konzentrieren: «die Aufgabe der Leidvermeidung
[drängt] die der Lustgewinnung in den Hintergrund».5

Alltagsästhetische Episoden

Freuds Feststellung ist zumindest so weit plausibel und in Übereinstimmung
mit unseren Erfahrungen, dass man ihr hier nicht frontal widersprechen muss.

Doch fehlt in seinem binären Modell erstaunlicherweise jene dritte Option, an
die der Alltagsforscher sofort denkt, weil sie für die Lebensführung zumindest
im deutschsprachigen Raum ein erstrangiges Ziel darstellt: das kleine, bescheidene

Wohlbehagen, das sich etwa im warm umfangenden Gefühl der Gemütlichkeit6

erfüllt. Allerdings ist das Spektrum der kleinen Freuden, die Menschen sich
im Alltag bereiten und die vermutlich jene Behältnisse positiver Energie wieder
aufladen, die über die Durststrecken des Lebens hinweghelfen, weitaus vielfältiger.

Man muss sich hier in jedem Fall auseinandersetzen mit Gerhard Schulzes
Konzept der «alltagsästhetischen Episoden» verstanden als mögliches «Handeln
von jedermann zu jeder Zeit.»7 Eines seiner Beispiele: Man sitzt vor einem reich
gedeckten Frühstückstisch, hat die Wahl und greift zum Honig. 8 In diesem Exempel

stecken wirklich viele interessante Fragen; sie begründen in meinen Augen,
wieso Alltagsglück ein durchaus relevantes kulturwissenschaftliches Forschungsfeld

darstellt.
Bevor ich einige Aspekte der Frühstücksepisode entfalte, will ich die beiden

Bezugspunkte offen legen, unter denen das geschieht; sie schliessen nämlich die
Vernachlässigung wichtiger anderer Perspektiven ein. Mir geht es zum einen um
die ästhetische Dimension jener Erfahrungen, die wir mit Alltagsglück assoziieren,

und zum anderen um die Legitimität autoethnographischer Methoden bei
ihrer Erfassung.

Was genau ist in unserem Beispiel die Erfahrung, die Alltagsglück empfinden
lässt? Ist es der reine, «interesselose» Anblick des reich gedeckten Frühstückstischs

vergleichbar der Betrachtung eines Stilllebens)? Ist es die Tatsache,
überhaupt an ihm zu sitzen, während Vergleichbares der Mehrheit der Menschen in
diesem Moment nicht vergönnt ist; geniessen wir also die gelungene Vermeidung
von Unglück, von Armut und Elend? Geht es vielleicht um ein Realsymbol für
erfreuliches Zusammensein mit anderen oder für glückliches Familienleben?
Handelt es sich eventuell um das Sonntagsfrühstück, dessen Genuss gerade in der
nicht «alltäglichen» Differenz zur Zeitknappheit oder gar Hetze des Werktagsmorgens

gründet? Welche Rolle spielt der Honig konkret: Geht es um die mit
der Auswahl verbundene Vorfreude, um den schmelzend süssen Geschmack der
zäh-goldenen Substanz, um die im Honig bzw. in den je aktivierten neuronalen



Freude an denschönen Dingen SAVk106 2010)

Netzen) vergegenständlichte Erinnerung an andere «glückliche» Frühstücksmorgen?

Vermutlich je nach Situation von vielem etwas.

Die Erinnerung daran, dass wir vor der realen lebensweltlichen Komplexität
menschlicher Erfahrungen und Bedeutungsgebungen dastehen wie der grobgliedrige

Gulliver vor einem fragilen Uhrwerk der Liliputaner, sollte uns nicht daran
hindern, einzelne vermutete Zusammenhänge herauszuarbeiten und ihnen
nachzugehen. Beim Stichwort «ästhetische Erfahrung» werden wir vermutlich – so

haben wir es zu Hause und in der Schule verinnerlicht – nicht gerade an
Alltagssituationen denken, sondern an Orte, Zeiten und subjektive Fokussierungen, die
wir eher am Gegenpol zum weitgehend routinisierten Fluss der üblichen Tätigkeiten

positionieren. Schon die Tatsache aber, dass zu den Routinen inzwischen ein
fast kontinuierlicher Medienkonsum gehört, der täglich mehrere Stunden
Unterhaltungsmusik, Videospiele, erzählende Filme einschliesst, weist aber wohl doch

83

darauf hin, dass Alltag und ästhetische Erfahrung9 zusammengehören.

Definitorisches

Als Denkanstoss nehme ich Überlegungen des pragmatistischen amerikanischen

Philosophen John Dewey. Seine Studie «Art as Experience»10 entwickelt
eine dezidierte Gegenposition zur traditionellen werkorientierten Ästhetik. Von
Kunst kann man nach Deweys Auffassung nämlich erst sinnvoll sprechen, wo
Menschen eine Erfahrung eigener Art machen – nicht im passiven Sinn, dass

mit jemandem etwas geschieht, sondern im aktiven Sinn des Erfahrens als Tätigkeit,

deren Produkt die Erfahrung ist. Ästhetische Erfahrung ist unter anderem
dadurch bestimmt, dass sie aus dem Getriebe des Alltags herausragt und heraushebt;

aber dennochbleibt sie mit ihm verbunden, sie gehört keinem völlig anderen,
getrennten Bereich des Handelns und Denkens an. Diese Sicht ist in Deweys
Verständnis von Vergnügen oder Gefallen pleasure) als keineswegs trivial begründet.

Selbstverständlich gebe es auch ein Vergnügen am Erkennen und formalen
Analysieren. Aber dies könne kein legitimes Kriterium für ästhetischen Genuss

darstellen; denn vorrangiges Ziel menschlichen Strebens sei nun einmal sinnliche
und emotionale Befriedigung, nicht Wahrheit.

Deweys Ansatz verlässt das Schwerefeld der Kunst nicht wenn er dieses auch
auf Phänomene der Populärkultur ausdehnt). Und er hat zweifellos eine vitalistische

Färbung; mit der Betonung von Energie, Dynamik, Integration und
kraftspendender Befriedigung zielt er auf eine Gestalt ästhetischer Erfahrung, die als

daseinssteigernde Verdichtung und Erhöhung elementarer Lebenskräfte konzipiert

ist. Dennoch öffnet er den Blick für die ästhetischen Glücksmomente im
Alltag – vor allem dann, wenn wir uns mit der Vorstellung eines Kontinuums jener
sinnlich-psychischen Fokussierung befreunden, die ästhetische Erfahrung
voraussetzt und für die es vermutlich keine sinnvoll bestimmbare «untere Grenze»

gibt.



Kaspar Maase SAVk 106 2010)

84

Grundlegend geht es um jene Praktiken, die das griechische aisthesis bezeichnet:

sinnliche Erkenntnis in der Einheit von sensueller Wahrnehmung und
emotionaler Bewertung. Um als ästhetisch zu gelten, soll sinnliches Wahrnehmen im
Alltag zweinotwendige Bedingungenerfüllen: Es löstbeimRezipienten eine
Empfindung des Wohlgefallens aus; Gabor Paál11 spricht von «ästhetischer Euphorie»

als einem übergeordneten psychischen Zustand, der Gefühle, Affekte, Erlebnisse
positiv markiert. Und dieser Empfindungseffekt der Wahrnehmung wird zweitens
um seiner selbst willen gesucht und genossen. Auch da, wo das Schöne – wie oft im
Alltag – nur Gegenstand«ästhetischer Mitwahrnehmung»12 ist, wird es als Element
komplexer Wahrnehmung gesondert empfunden und positiv markiert. Zum
Beispiel: Man steigt ins Auto, um zur Arbeit zu fahren, und erfreut sich doch bewusst
wenngleich nicht gänzlich fokussiert) an den Linien der Karosserie oder an der

lautlosen, unangestrengten Geschmeidigkeit, mit der der Wagen beschleunigt.
Schönheitserfahrung analytisch von bestimmten Objekteigenschaften zu lösen

und an den Wahrnehmungsmodus zu binden, scheint zwei Vorteile zu haben. Man
privilegiert nicht bestimmte Gegenstände «Kunst» ; und man versteht den Modus
«ästhetische Erfahrung» nicht als exklusiv, sondern als einen, der im Alltag mit
anderen Modi der Gegenstandsbeziehung verknüpft und vermischt auftritt und
dessen Platz im Bewusstsein ständig zwischen Hauptrolle, Nebenrolle und
Statistendasein wechselt. Zugleich ist die subjektive Selbstzweckhaftigkeit ästhetischer
Wahrnehmung anschlussfähig für den klassischen Gedanken des «interesselosen
Wohlgefallens»

Alltagsdinge

Ästhetische Erfahrungen, die man als Momente von Alltagsglück verstehen
kann,sindaus dieser Perspektivean nahezu allen Gegenständen,Situationen,
Tätigkeiten des gewöhnlichen Lebens zu machen. Einen herausragenden Platz nehmen
dabei neben den für Alltagsnutzung konzipierten Massenkünsten Gebrauchsgegenstände

ein die neuere Forschung spricht mit guten, wenngleich manchmal in
ihrer kritischen Zuspitzung überzogenen Gründen von Konsumgütern). Dafür ein
gerade wegen seines «Alters» bemerkenswerter Beleg aus der Literatur. Doris, die
Hauptfigur von Irmgard Keuns Roman «Das kunstseidene Mädchen» 1932),
verfällt einem Mantel: «… so süsser, weicher Pelz. So zart und grau und schüchtern,
ich hätte das Fell küssen können, so eine Liebe hatte ich dazu. Es sah nach Trost
aus und Allerheiligen und nach hoher Sicherheit wie im Himmel. Es war echt Feh.
[…] Und der Pelz war für meine Haut wie ein Magnet, und sie liebte ihn …»13

Wenn das Konsumismus, Warenfetischismus ist, dann handelt es sich dabei jedenfalls

um eine entschieden ästhetische Beziehung.
Aus dem weiten Feld der Alltagsdinge hat die volkskundliche Kulturwissenschaft

als ästhetisch relevant vor allem jene herausgegriffen, die man als
Kunstgewerbe, Wandschmuck, Nippes oder auch Kitsch14 bezeichnet. Gegenstände also,



Freude an denschönen Dingen SAVk106 2010)

die zur Wohnungseinrichtung zählen und dort oft einen exponierten Platz einnehmen,

und zwar nicht primär ihres Gebrauchswerts wegen, sondern wegen ihrer
emotionalen und symbolischen Bedeutung. Die Forschung, falls sie derartigen
Objekten überhaupt Aufmerksamkeit schenkt, tut sich allerdingsschwer mit deren
ästhetischer Dimension. So war die volkskundliche Wandschmuckforschung vor
allem ideologiekritisch interessiert – an den Botschaften der Bilder15 und an den

repräsentativen Funktionen, die die Befragten ihnen zumessen.16 Sie bewegte sich

damit, das ist der zentrale Punkt, in dem semantischen Feld, in dem sich auch
die Besitzer und Liebhaber der Stücke bewegen, wenn sie über die Bedeutung
der Objekte Auskunft geben. Und das scheint keine spezifisch deutsche Neigung
zu sein; auch im englischen Sprachraum fällt es Befragten leichter, sich über die
erhofften Wirkungen bestimmter Objekte in der Wohnung auf andere zu äussern
als über die eigenen Empfindungen bei der Wahrnehmung der schönen Dinge.17

Menschen, die sich nicht beruflich mit dem Reden über Ästhetik befassen,

verfügen für die eigenen Schönheitserfahrungen meist nur über ein äusserst

beschränktes semantisches Repertoire; sie haben keine elaborierte Sprache, in
der sie entsprechende Alltagserfahrungen artikulieren könnten. Vielleicht gilt
die Rede über die persönliche Beziehung zu einem Sofa oder einem Schmuckglas
auch als deplaziert, als selber kitschig. Vermutlich handelt es sich zudem um einen
Bereich emotionaler Erfahrung, auf den wir weniger zu achten gelernt haben
als auf körperliche Befindlichkeiten oder Stimmungen, die möglicherweise das

«Funktionieren» in Berufund Familie beeinträchtigen. Wie auch immer: Von
Probanden, die nicht professionell mit Fragen der Ästhetik befasst sind, ist hier wenig
an substanziellen und individuellen Aussagen zu erwarten. Diese Feststellung, das

ist wichtig, verallgemeinert zunächst einmal die bisherige empirische Erfahrung,
sie formuliert keine soziale Gesetzmässigkeit.

85

Autoethnographisches

Einen Ausweg aus dem Dilemma, den ich hier vorschlagen möchte, bietet die
Autoethnographie. Die gilt allerdings mit guten Gründen als ausgesprochen
problematischeMethode. Zwar fliesst in dieHermeneutik kulturwissenschaftlicher
Alltagsforschung stets und notwendig ein introspektives Element ein; wie Menschen
erleben, fühlen, Widersprüche bewältigen, mit Hoffnungen und Enttäuschungen
umgehen usw., das können wir in Anderen nicht einmal ansatzweise verstehen,
ohne auf die Erfahrungen mit uns selbst zurückzugreifen. Doch selbst in den
Ethnowissenschaften, die so wenig dem Ideal einer sterilen Objektivität verpflichtet
sind, wird die Notwendigkeit der kontrollierten Projektion von Selbstkenntnis
zur Gewinnung von Fremdkenntnis selten offen, offensiv oder gar systematisch
vertreten. Und auch wenn wir von diesem anscheinend peinlichen Erdenrest der
Forschung einmal absehen, klingen die Bedenken gegen Autoethnographie als



Kaspar Maase SAVk 106 2010)

Methode durchaus plausibel. Wie ein Forscher, der sich seit längerem analytisch
mit ästhetischen Fragen befasst und mit hoher Wahrscheinlichkeit auch habituell
eine überdurchschnittliche, der geisteswissenschaftlich-akademischen Sozialisation

86

gemässe ästhetische Sensibilität praktiziert, sich über seine Glücksgefühle
beim Betrachten einer kleinen Statuette auf dem Kaminsims oder auch über den
euphorisierenden Schwung einer Autokarosserie äussert – welche Aufschlüsse
über ästhetische Erfahrungen anderer kann das geben?

Das Argument gegen das Verallgemeinerungspotenzial einer systematischen,
professionellen Dokumentation von Erfahrungen und Empfindungen des
Forschers hat, wie ich es sehe, drei Dimensionen: eine zielt auf individuelle
Einzigartigkeit, eine auf soziale Differenz, die dritte auf methodische Verzerrung. Vor
dem Hintergrund des spezifischen Dilemmas, dass ästhetisches Alltagsglück nur
sehr begrenzt durch Fremdbeobachtung zu fassen und ebenso begrenzt durch
Befragung zu erheben ist, scheinen mir die genannten Einwände insgesamt nicht
durchschlagend. Gewiss ist jede ästhetische Erfahrung einmalig, an die
individuellbiographische Erfahrungsaufschichtung gebunden; doch geht es hier ja nicht um
die Inhalte des Erlebens, sondern um ihre spezifische Strukturiertheit im Alltag.

Dass solche Strukturiertheit sich entlang soziodemographischer Merkmale
Geschlecht, Alter, Bildung) und Habitusformen unterscheidet,steht ausser Frage;

doch spricht nichts dafür, dass entsprechende Befunde, die für eine von der
Forschung konstruierte soziale Gruppe gelten, nun nur für diese und nicht auch für
andere Gruppen zutreffen. Es geht um Unterschiede und Übereinstimmungen,
und über die kann man um so fundiertere Aussagen treffen, je mehr
autoethnographisches Material vorliegt. Eine problematische Schieflage ist hier nicht zu
vermeiden, da der Zugang zu Selbstbeobachtungen aus einfachen Bildungs- und
Sozialschichten zweifellos systematisch erschwert ist; diese Einschränkung betrifft
aber jede ethnographische Arbeit mit sprachlichen Quellen.

Schliesslich die Verzerrung der zu dokumentierenden Erfahrung durch die mit
der autoethnographischen Aufgabenstellung erst geschaffene Aufmerksamkeit
für alltagsästhetische Episoden. Der Einwand wiegt sicher am schwersten, betrifft
er doch die Frage, ob es diese Variante des Alltagsglücks ausserhalb der künstlichen

Selbstbeobachtungskonstellation überhaupt gibt. Darüber wird hoffentlich
diskutiert werden. Argumente dafür, dass es sich nicht um ein Forschungskons­trukt

handelt, kann die Retrospektion liefern: Erinnern wir uns an glückhafte
alltagsästhetische Erfahrungen? Selbstverständlich ist auch Erinnerung gefärbt von
der Konstellation, in der wir sie mobilisieren; doch das Ausmass der Verzerrung
ist deutlich geringer als nach der Entscheidung, künftig eigene Erfahrungen zu
protokollieren.



Freude an denschönen Dingen SAVk106 2010)

87

Genuss des Wiederbegegnens

Die Antworten auf die Frage nach ästhetischer Freude im Alltag fallen, so ist

unter Rückgriff auf persönliche Erfahrungen) zu vermuten, in zwei Kategorien.
Relativ deutlich erinnern sich Menschen an Erfahrungen mit Kunst, meist aus

dem Bereich der am meisten perzipierten Künste, der populären Massenkünste:
Filme, Musiktitel, Videoclips, Comic Strips etc. Studien zum «Leseglück»18 geben

einen guten Einblick in den Charakter derartiger Erlebnisse und sind relativ leicht
auf andere Medien übertragbar. Solche Erfahrungen können durchaus alltagseingebunden

sein. Doch zählen sie zu dem von Dewey charakterisierten Typ
ästhetischer Episoden, die in ihrer Geplantheit, Fokussierung, Intensität und Dauer
deutlich aus den täglichen Routinen herausragen; man zieht sich bewusst zurück,
um ungestört und voller Erwartung etwas zu lesen, Musik zu hören oder mit den

richtigen Partnern gemeinsam einen Film anzuschauen.
Dass sich hier ästhetische Erfahrung als Alltagsglück für Normalmenschen

abzeichnet, die nicht professionell Kunst rezipieren, scheint mir evident. Alltäglich
meint hier: ohne besonderen Aufwand und mit ziemlich grosser Erfolgsaussicht in
der gewohnten Umgebung zu erzeugen – ähnlich wie mit dem Griff zur
Lieblingsschokolade oder dem ersten Schluck des vertrauten Biers verlässlich Wohlgefühl
entsteht. Komplizierter ist es mit der zweiten Kategorie ästhetischen Alltagsglücks,
die nicht gerahmt und absichtlich gesucht wird, die sich vielmehr in der Begegnung

mit «schönen Dingen» im Kontext routinierter Handlungsabläufe ergibt, aus der
zitierten «ästhetischen Mitwahrnehmung» oder einer nur kurzen Fokussierung.
Dazuabschliessend einige autoethnographisch fundierte Hypothesenund Beispiele.

Um zunächst auch hier das weite Spektrum von Fokussierung, Reflektiertheit
und Intensität der Erfahrung anzudeuten: Man geht durch die Wohnung um
etwas zu erledigen oder beim Putzen) und der Blick fällt auf eines der Dinge, die
meist als Ergebnis einer früheren ästhetischen Wahl) dort ihren Platz haben: auf

Blumen in der Vase oder die Vase selbst, ein Bild, den Teppich oder eine wegen

ihrer Eleganz gekaufte Lampe. Aus ungeklärtem Grund – aber eben doch
wiederkehrend – «bleibt der Blick hängen» fokussiert sich für kurze Zeit und nimmt
konzentriert einige der Züge des Gegenstands war, die dem Betrachtenden als

schön gelten. Vielleicht tritt man an die Vase heran und sucht den Duft der Blüte,
vielleicht rückt man die Lampe kurz zurecht und stellt dabei einen haptischen
Kontakt her – jedenfalls findet eine in sich selbst befriedigende, euphorisierende
sinnliche Wahrnehmung statt, ehe man dann mit der unterbrochenen Handlung
fortfährt. Ähnlich kann es gehen, wenn im Radio, das den Tag über läuft, ein
vertrautes Stück erklingt, das schnell über bereits bestehende neuronale Verknüpfungen

positive Emotionen auslöst; wir werden für eine kurze Zeit aufmerksam,
stellen vielleicht den Apparat lauter, geniessen das gute Gefühl und kehren dann
wieder zur Routine zurück.

Das sind, so die These, Erfahrungen des «Wohlgefallens» Kant), die wir nicht
suchen, sondern die «uns finden»19 – im Sinne eines Auslösereizes für das eigene



Kaspar Maase SAVk 106 2010)

ästhetische Erleben; sie gehen auf vorausliegende «ästhetische Investitionen» und
Beziehungen zurück und bleiben kaum in der Erinnerung. Und doch zählen sie
ganz wesentlich zur kleinen Münze des Alltagsglücks. Und sie haben im Alltag
mehr als in kanonisierten und Massenkünsten mit den «niederen Sinnen» zu tun,
mit Haptik, Geschmack und Olfaktorik. Das kann die Freude am Messer sein, das
gut in der Hand liegt und wievon selbstund mit absolutem Gehorsam Fleisch oder
Gemüse schneidet; ab und zu tritt dieses euphorisierende Vergnügen in den
Vordergrund

88

gegenüber der Aufmerksamkeit, die wir der Aufgabe selbst widmen. Es

kann ebenso beim Anprobieren eines Kleidungsstücks, das wir für eine besondere
Gelegenheit wählen, die sinnliche Anmutung des weichen, leichten, «duftigen»

Gewebes sein oder die Freude vor dem Spiegel, wenn etwas «gut aussieht»

An der «untersten Grenze» ästhetischer Alltagserfahrung kann man emotional
positiv bewertete Wahrnehmungen ansiedeln, in denen die Bewusstseinsschwelle
allenfalls berührt wird ich weiss, das sind problematische Metaphernfür Prozesse,

die Psychologen und Hirnforscher präziser beschreiben können), die aber «
elementarästhetischen» Charakter tragen. Damit sind im engeren Sinne Lustempfindungen

gemeint, die auf der vegetativen, also unwillkürlichen Wirkung sinnlicher
Reize beruhen.20 Auf Helligkeit und Sonne reagieren wir positiv, auf Grau und
Dunkel eher negativ. Symmetrie erweckt unser Wohlgefallen, ebenso bestimmte
Körperproportionen und Gesichtsausdrücke Lachen, Kindchenschema) beim
Menschen. Es gibt eine Bandbreite von Tonfrequenzen und Akkorden, die
Mitteleuropäer als angenehm empfinden, und alle teilen die Lust am Süssen. Einige
dieser affektiven Reiz-Reaktions-Muster sind evolutionär erworben und genetisch

fixiert,21 andere kulturell produziert und in festen Gewohnheiten verankert.
Ästhetisch sind solche Wahrnehmungen, insofern wir sie als schön empfinden.

Elementar sind sie, insofern sie einer Bedeutungsdimension weitgehend ermangeln.

Betonte Symmetrie einesGegenstandes oder der Geschmack einerSüssigkeit
heben unsere Stimmung, ohne dass wir damit notwendig irgendeine Bedeutung
verbinden. Die Beispiele, die dem Autoethnographen einfallen, haben allerdings
eines gemeinsam: An der «unteren Schwelle» ästhetischen Alltagsglücks handelt
es sich nie um Premieren, stets um Wiederbegegnungen mit Bekanntem, auf das

wir in der von uns möblierten Alltagswelt stossen, weil es einmal aufgrund
ästhetischer Kriterien unter anderen) gewählt wurde. Man kommt in die Wohnung,
die man – in einem längeren, intensiv reflektierten Entscheidungsprozess – auch
wegen ihrer Helligkeit und der schönen Aussicht genommen hat, und wird ohne
bewusste Perzeption positiv gestimmt durch die Nebenbeiwahrnehmung genau
dieser sinnlichen Eindrücke – die bereits im Hirn verknüpft sind mit den Zentren,
die euphorisierendes Wohlgefühl auslösen. Und am Wohlgefallen mag beteiligt
sein, dass diese Wiederbegegnung unsere frühere Entscheidung und damit uns
selbst) bestätigt.

Dasselbe mag gelten, wenn wir «das gute Geschirr» und «die schönen Gläser

» für einen besonderen Anlass arrangieren; die elementare Freude an Form,
Farbe, Material, Haptik verbindet sich ununterscheidbar mit dem Wohlgefühl,



Freude an denschönen Dingen SAVk106 2010)

selbst gerade dieses Ensemble zusammengestellt zu haben. Selbstbestätigung ist
gewiss im strengen Sinn kein ästhetischer Wert, aber in unserer Gesellschaft, die
«guten Geschmack» zu einem zentralen Massstab sozialer Anerkennung gemacht
hat, faktisch von ästhetischer Erfahrung nicht zu trennen; «reines, interesseloses

Wohlgefallen» gibt es nur als problematisches!) theoretisches Ideal.
Die weite Fassung von ästhetischer Erfahrung wie von Alltagsglück, die diesen

Überlegungen zugrunde liegt, ist in mancher Hinsicht unbefriedigend. Was
unterscheidet solches Alltagsglück von Behagen und Wohlbefinden, von der Stimulierung

durch Alkohol oder von den Effekten einer sonstwie bewirkten
Endorphinausschüttung z.B. «runners high» Und ist esüberhaupt sinnvoll, Euphorisierung

89

durch Alltagsobjekte als ästhetisch zu qualifizieren?
Wohin auch immer die Debatte um’s Alltagsglück noch führen mag – Ueli Gyr

sei jede Menge davon gewünscht! Und vielleicht können wir zu seinem Siebzigsten,

klüger geworden, die Diskussion fortsetzen.

Anmerkungen
1 Marshall Sahlins: The Sadness of Sweetness. The Native Anthropology of Western Cosmology.

In: Current Anthropology, 37.Jg. 1996, S. 395–415, hier S. 415.
2 AlexejNikolajewitsch Leontjew: Tätigkeit – Bewusstsein – Persönlichkeit. Köln 1988, S. 188.
3 Sigmund Freud: Das Unbehagen in der Kultur. In: Ders.: Studienausgabe. Bd. IX. Frankfurt/M.

1974,S. 197–270, hier S. 208. – Freud wiederum kanntevermutlich den angeblich häufigzitierten
Satz des Aristoteles: «Alle Menschen wollen glücklich sein» vgl. Alfred Bellebaum: Glücksangebote

in der Alltagswelt. In: Ders. Hg.):Glück und Zufriedenheit.EinSymposion.Opladen 1992,
S. 209–220, hier S. 211).

4 Freud, S. 209.
5 Ebd.
6 Vgl.Brigitta Schmidt-Lauber: Gemütlichkeit. Eine kulturwissenschaftliche Annäherung. Frank¬

furt/NewYork 2003, insbes. die Ausführungen zu Gemütlichkeit als Stil.
7 Gerhard Schulze: Die Erlebnisgesellschaft. Kultursoziologie der Gegenwart. Frankfurt/ New

York 1992, S. 99.
8 Ebd., S. 98.
9 Zur ästhetischen Erfahrung als Glückserfahrung vgl. Alfred Bellebaum/Ludwig Muth Hg.):

Leseglück. Eine vergessene Erfahrung? Opladen 1996.
10 John Dewey: Kunst als Erfahrung. Frankfurt/M. 1980 [EA 1934].
11 Gabor Paál: Was ist schön? Ästhetikund Erkenntnis. Würzburg 2003, S. 31.
12 Bernd Kleimann: Das ästhetische Weltverhältnis. Eine Untersuchung zu den grundlegenden

Dimensionen des Ästhetischen. München 2002, S. 81.
13 Irmgard Keun: Das kunstseidene Mädchen. Düsseldorf 1979, S. 61 f.
14 Von den vielen einschlägigen Beiträgen Ueli Gyrs sei hier nur genannt: Kitschbilder? Bilder¬

kitsch? Gedanken zur Bildsteuerung im Kitsch. In: Helge Gerndt/Michaela Haibl Hg.): Der
Bilderalltag. Perspektiveneiner volkskundlichen Bildwissenschaft. Münster 2005, S.357–365.

15 Vgl. Wolfgang Brückner: Die Bilderfabrik. Dokumentation zur Kunst-und Sozialgeschichte der
industriellen Wandschmuckherstellung zwischen 1845 und 1973 am Beispiel eines Grossunternehmens.

Frankfurt/M. 1973; Martin Scharfe et al.: Wandschmuckforschung am Tübinger Lud-wig-

Uhland-Institut. In: Zeitschrift für Volkskunde 66, 1979, S. 87–150; Andrea Holthusen: Was
hing beiArbeitern im Kaiserreich ander Wand? Ein Beitrag zur historischen Wandschmuckforschung.

In: Tübinger Korrespondenzblatt, Nr. 33, 1988, S. 3–21.
16 Vgl. Heinz Schilling: Wandschmuck unterer Sozialschichten. Untersuchungen zu einem kulturalen

Phänomen und seiner Vermittlung. Frankfurt/ M. u. a. 1971; Ders.: Kleinbürger. Mentalität und
Lebensstil. Frankfurt/New York 2003.



Kaspar Maase SAVk 106 2010)

17 So etwa der Befund von Ian Woodward: Domestic Objects and the Taste Epiphany. A Resource

90

for Consumption Methodology. In: Journal of MaterialCulture 6, 2001, 2, S. 115–136.
18 Vgl. Anm. 9. sowie Victor Nell: Lost in a Book. The Psychology of Reading for Pleasure. New

Haven 1988, und Susanne Kramer: Lesen im Alltag. Persönliche Mitteilungen über Erlebnisse
und Erfahrungen mitLiteratur. Diss. Univ.Hamburg 1996, insbes.S. 128–132.

19 Vgl. hierzu Martin Seel: Ästhetik des Erscheinens. München 2000, insbes. S. 43–69.
20 Vgl. Paál [wie Anm. 11], S. 7, 26–30, 34– 37. Die Unterscheidung geht zurück auf Wolfgang

Welsch: Ästhet/hik. Ethische Implikationen und Konsequenzen der Ästhetik. In: Christoph
Wulf/DietmarKamper/Hans Ulrich Gumbrecht Hg.): Ethik der Ästhetik.Berlin 1994, S. 3–22.

21 Vgl. dazu mit vielen Beispielen Klaus Richter: Die Herkunft des Schönen. Grundzüge der
evolutionären Ästhetik. Mainz 1999, sowie Karl Eibl/Katja Mellmann/Rüdiger Zymner Hg.):
Im Rücken der Kulturen. Paderborn 2007.


	Freude an den schönen Dingen : ästhetische Erfahrung als Alltagsglück?

