
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 104 (2008)

Heft: 2

Artikel: Living transnational room in the living room : vom transnationalen
Habitus in deutsch-/türkischen Wohnungen

Autor: Schwertl, Maria

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118253

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118253
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizerisches Archiv für Volkskunde 104 2008),197–213

197

Living transnational room in the living room:
Vom transnationalen Habitus in deutsch-/türkischen1

Wohnungen

Maria Schwertl

Dieser Aufsatz beschäftigt sich mit den Konzepten Transnationalismus und Habitus und versucht.
sie zu verknüpfen. Die sich dadurch ergebende Vorstellung eines transnationalen Habitus wird
durch empirische Beschreibungen deutsch-/türkischer Wohnungen erläutert. Es wird argumentiert,
dass Objekte und Objektarrangements vieles über transnationales Leben und transnationale
Ressourcen aussagen, was ihre Besitzer in Interviews unerwähnt gelassen hätten. Transnationale
Lebenswelten werden in Wohnungen durch Fotografien, Dekoration, Möbel und andere Dinge
spürbar, welche Menschen um sich herum ansammeln, um sich wohl zu fühlen und sich und
Besuchern zu signalisieren,wer man ist. Diese Informationen über transnationale Lebenswelten werden
jedoch nicht immer als solche dekodiert, sondern eher als Zeichen ethnischer oder sozialer
Positionen gedeutet. Dieser Aufsatz will zeigen, dass Vorstellungen von transnationalen Lebenswelten/

Feldern oftmals den Schlüssel darstellen können, um soziale und kulturelle Positionierungen
verstehen zu können.

Vorüberlegungen

«[…] also die Türken sehen das,ob es Vorhänge von hier sind oder aus der Türkei

» sagt Elif und nimmt einen Schluck Kaffee. Sie sitzt auf einer Eckbank in Ei-che-

Rustikal-Optik vor einem ebensolchen Esstisch. Diese Möbel hat ihrVater
damals von seinem ersten Arbeitgeber,einem Münchner Möbelhaus, erworben. Über
der Eckbank sind Familienbilder angebracht. Seitlich daneben fällt der Blick des

Betrachters auf eine türkische Gitarre, eine sogenannte Saz, und auf eine bayerische

Landschaft in Öl. Die Vorhänge sind übrigens aus derTürkei. Die Familie hat
sie im letzten Sommerurlaub dort gekauft.

Für Elif ist eine Bricolage von Dingen und Möbeln aus zwei verschiedenen
Ländern alltäglich. Sie ist damit aufgewachsen. Ebenso wie mit Urlauben in der
Türkei und dem Wissen, dass ihr Onkel dort – genauso wie ihr Grossvater einst –

Bürgermeister ist.Elifs Eltern haben in der Türkei seit langem ein Haus – in München

erst seit Kurzem. Und doch gab es nie einen Zweifel daran, dass man es

schaffen werde, sich diesen Traum vom Haus auch in Deutschland zu erfüllen.
Dass man den Aufstieg in Deutschland, das eigene Haus, die Absicherung erreichen

werde. In diesem Traum wurde die Familie durch ihren Status in der Türkei
bestärkt. Wenn Elif spricht, so verdeutlicht sich ihr kulturelles und soziales Kapital:

Sie wirkt überlegt und selbstsicher. Doch was hat Elif dieses Kapital
verschafft? Sicher war es nicht die Arbeit ihres Vaters in Deutschland als Staplerfahrer.

Und auch nicht die der Mutter als Gärtnereiangestellte. Man spürt, dass da

noch mehr ist. Etwas, was die räumliche Verortung hier übersteigt: Elifs Familie
lebt in zwei Nationen als wäre es eine. Sie lebt transnational, und ihr Habitus spiegelt

das wider. Und auch die Wohnung ihrer Familie spiegelt das wider.Aber was



Maria Schwertl SAVk 104 2008)

heisst das? Wie kann eine Wohnung auf das transnationale Leben ihrer Bewohner
verweisen?

Dieser Frage möchte ich im folgenden Aufsatz nachgehen.2 Es soll gezeigt werden,

dass ein Zusammendenken des Habitus-Konzeptes und des Transnationalis-mus-

Ansatzes neue Perspektiven auf Trans)MigrantInnen eröffnen kann –
jenseits von Sozialschichten-Analysen oder dem Blick auf kulturelle Andersartigkeit.
Dem Aufsatz liegt das Anliegen zugrunde, aus einer Mikroperspektive zu erkunden,

wie sich «migrantisches» Wohnen und Leben im Alltag darstellen, und er
versucht gleichzeitig, Begriffe zu finden, welche Transnationales im Materiellen zu
erfassen vermögen.

Deutsch-/TürkInnen nehmen in dieser Studie eine exemplarische Funktion ein.
Die Eingrenzung auf diese Bevölkerungsgruppe ist rein pragmatischen Gründen
geschuldet, welche eine irgendwie geartete Eingrenzung desThemas «Wohnen von
MigrantInnen» notwendig machten. Die Gruppe der Deutsch-/TürkInnen ist nicht
nur die grösste Migrantengruppe in Deutschland3, sondern sie ruft auch die stärksten

198

Fremd-)Bilder hervor, weshalb auch häufig medial über «türkische Strassen»
und «türkischeWohngebiete» berichtet wird.Auch in wissenschaftlichen Forschungen

werden Deutsch-/TürkInnen häufig paradigmatisch für andere MigrantInnen
herangezogen.

Transnationale Welten – Theoretische Verortungen

Die türkische Arbeitsmigration seit den 1950er-Jahren führte horizontal gesehen

zum Entstehen transnationaler Räume zwischen Deutschland, der Türkei und
anderen Nationalstaaten und vertikal gesehen zu sozialen Auf- undAbstiegsbewegungen

der türkischen MigrantInnen bzw. zu deren horizontalem Wechseln
zwischen Feldern.4 Das bedeutet, dass die sozialen Positionen von Deutsch-/TürkInnen

nicht ausschliesslich mit ihren Positionen innerhalb eines Nationalstaates
gleichgesetzt werden dürfen, sondern ihr sozialer Stand im transnationalen Raum
und in verschiedenen nationalen Räumen berücksichtigt werden muss. Was
verstehe ich unter transnationalem Raum?

Der Transnationalismus eröffnet die Perspektive von unten, von einzelnen,
individuellen und kollektiven Akteuren vgl. Pries 2007: 16). Der Soziologe Ludger
Pries führt «Sozialräume» als Betrachtungsobjekt der wissenschaftlichen Perspektive

«Transnationalismus» an und versteht unter Sozialräumen alltägliche Lebensräume,

Institutionen und Organisationen. Transnationale Sozialräume sind nach
Pries Verflechtungen zwischen nur imaginierten Gemeinsamkeiten und dichten,
dauerhaften, lokalen Sozialbeziehungen vgl.Pries 2007: 258).5

Der Begriff «Feld» stellt gemäss dem Soziologen Pierre Bourdieu Relationen in
den Vordergrund, die unabhängig vom Individuum bestehen, und bezieht sich auf
unterschiedliche Ebenen: So kann ein Feld z.B. das Feld der kulturellen Produktion

sein, dessen Unterfelder etwa das Feld Literatur oder das Feld Mode wären.



Vom transnationalen Habitus in deutsch-/türkischen Wohnungen SAVk 104 2008)

Der Begriff des Feldes ist bei Bourdieu eng mit Macht- und Kräfteverhältnissen
verbunden. Positionen innerhalb des Feldes sind daher immer auch mitzudenken.
Für die vorliegende Studie dient die Vorstellung mehrerer transnationaler Felder
als Grundlage des Verständnisses von transnationalem Raum, womit die Komponenten

Macht und Relation mitgedacht werden sollen.Diese Präferenz des Feldes
als gedankliches Konstrukt gegenüber dem eines Sozialraumes soll schliesslich

Imaginationen eines geschlossenen Raumes zwischen Deutschland und der Türkei

dekonstruieren und vielmehr von vielen verschiedenen Feldern zwischen
Deutschland und derTürkei, an denen Akteure teilhaben können,ausgehen. Nicht
jeder Akteur bewegt sich in nur einem Feld.

Transnationalisierung meint damit nicht nur soziale Praktiken, sondern auch
Beziehungen von Symbolsystemen undArtefakten, die jeweils untrennbar miteinander

verwoben sind: Dinge zeigen und sind damit Zeichen – Dinge verweisen auf
Vorstellungen und durch ihre Funktionen auf Handlungen. Sie sind wesentlicher
Bestandteil transnationaler Beziehungen,da sie eben diese widerspiegeln und
vergegenwärtigen können. Verwandte in der Türkei, die zum transnationalen Feld
gehören, können – indem sie in der Wohnung repräsentiert werden über
Geschenke, Fotos oder Erinnerungsobjekte) – Teil der nicht-transnationalen Alltagswelt

werden.6

Transnationalisierung meint aber auch die gleichwertige Bedeutung zweier oder
mehrerer Länder für die Akteure,«[…] wobei den unterschiedlichen Orten durchaus

unterschiedliche Funktionen im sozialräumlichen Gesamtgebilde zukommen
können Gelderwerb, Kindererziehung, Altenpflege, sozial-kulturelle Selbstvergewisserung,

politische Aktivität)» Pries, 2007: 161). Sie ist genuiner Bestandteil
einer Lebensweise, in der Trans-)MigrantInnen je nach Erfordernissen zwischen

199

den Bezugsländern hin- und herwechseln.

Die Positionen in den jeweiligen Räumen – transnationalen, lokalen,nationalen
– sind bewussten Verortungsstrategien der TransmigrantInnen im Streben nach
ökonomischem, kulturellem, sozialem und symbolischem Kapital geschuldet.
Verstärkend in Bezug auf die transnationalen Praktiken wirken dabei die technischen
Innovationen der letzten Jahrzehnte sowie die Nicht-Anerkennung der MigrantInnen

seitens der «Mehrheitsgesellschaft» was wiederum fehlendes symbolisches
Kapital bedeutet.7

Ayse Caglar stellt in ihrem Aufsatz «Die zwei Leben eines Couchtisches» Caglar

1998) fest, dass Deutsch-/TürkInnen in Deutschland die Anerkennung ihres
ökonomischen oder kulturellen Kapitals häufig verwehrt wird: Ihnen fehle symbolisches

Kapital. Da es aussichtslos erscheint, dies in absehbarer Zeit innerhalb des

Nationalraumes Deutschland zu ändern, verorten sich Deutsch-/ TürkInnen nicht
nur in Deutschland, sondern auch in der Türkei. Ihre Aspirationen gelten hier der
Mittelschicht, was sie durch Möbel und Habitus ausdrücken und welche sie auch
gegen die türkische Mittelschicht,die aus Angst um ihre soziale Positionierung
ablehnend reagiert, durchzusetzen streben. Caglar zeigt, wie Möbel als Mittel im
Kampf um soziale) Verortungen genutzt werden können.



Maria Schwertl SAVk 104 2008)

Der vorliegende Aufsatz stellt eine Erweiterung von Caglars Betrachtungsansatz

um den Begriff des transnationalen) Habitus dar. Damit geht er nicht nur –

wieCaglar – von derWechselwirkungzwischen Ressourcen,Kapital,Anerkennung
und transnationalen Praktiken aus und fasst diese als im nationalen Sozialraum
verortet auf,sondern erweitert diesen Ansatz, indem von derWechselwirkung
zwischen

200

transnationalen Aktivitäten und Habitus und von transnationalen Feldern
ausgegangen wird. Caglars Aufsatz zeigt, was gewisse Lebensstile in Deutschland
und in der Türkei für Deutsch-/TürkInnen bedeuten, was sie signalisieren und wem
sie es signalisieren. Für die erste Generation stellt sie in Deutschland ein eher
zurückgezogenes Leben fest und in der Türkei einen Kampf um den Aufstieg in die
Mittelschicht. Die Bestrebungen scheinen demnach vermehrt auf die Türkei und
denAufstieg dort gerichtet zu sein. Da sie in erster Linie von der ersten Generation
ausgeht,bleiben ihr Züge eines transnationalen Habitus verborgen. Sie fasst
Wohnraumschmuck, der auf dieTürkei verweist, vor allem als Erinnerung an die Heimat
auf. Darüber hinaus kann dieserWohnraumschmuck jedoch nicht nur die Intention
symbolisieren,sich alsTürke zu verorten,sondern er dient vielmehr dazu – und das

gilt verstärkt für die zweite und dritte Generation – sich transnational zu verorten.
In diesem Fall verweist der Wohnraumschmuck auf die Türkei, um den Raum der
Möglichkeiten des Selbst deutlich zu machen. Letztere – fast schon kosmopolitische

Haltung – befreit das eigene Selbst- und Fremdbild aus dem beschriebenen
Nachteil des fehlenden symbolischen Kapitals. Dies ist zumindest ein mögliches
Ziel der Signale, Dispositionen und Attitüden.Dieser transnationale Habitus nutzt
zum Teil die gleichen Möbel, Wohnraumschmuck-Anordnungen u.A., wie sie von
Caglar beschrieben werden.Allerdings sind die Hintergründe der Akteure andere:
Beim transnationalen Habitus führen starke Verortungen im deutsch-/türkischen
Sozialraum zu den Objektkonstellationen und insgesamt zurWichtigkeit der Wohnung

als distinktivem und identitärem Raum, in dem all diese Räume symbolisch
gebündelt werden können.

Ayse Caglar geht wie ich neben dem Transnationalismus auch von Habitus und
Kapitalien aus. Der Soziologe Pierre Bourdieu führt den Begriff des Habitus in
seine Überlegungen ein,um deutlich zu machen, wie Dispositionen für gewisse
Lebensstile entstehen. Ihm war die Kohärenz der Schemata der Praxisformen von
Menschen einer gewisser Herkunft aufgefallen. Habitus, ebenso wie Lebensstil,
dient seinem Verständnis nach der Distinktion.Damit sind Distinktionen nicht nur
der Nebeneffekt der Dispositionen, sondern ihr Ziel. Lebensstile sind die
verdinglichende Wirkung des Habitus.

Transnationale Objekte? Zur Methodik

Artefakte und Symbole stellen wesentliche Bestandteile transnationaler
Lebenswelten dar. Die Wohnkulturforschung bietet in diesem Verständnis einen
Zugang zum Feld der transnationalen Lebensweisen und Identitäten, welcher sich



Vom transnationalen Habitus in deutsch-/türkischen Wohnungen SAVk 104 2008)

nicht auf Diskurse und Erzählungen beschränkt, sondern versucht,die Komplexität
und Vielfalt der ablaufenden Phänomene zu erfassen vgl. Langbein 1998: 41),
indem nicht nur von Interviews, sondern auch von Objekten, Räumen, Handlungen

201

und Nutzungen ausgegangen wird.
Wohnraumschmuck dient nach Bourdieu und anderen als wichtigstes

Betrachtungsobjekt in Wohnungen, um auf Habitus und soziale Verortung zu schliessen.

Unter dem Begriff «Wohnraumschmuck» ist nach der Volkskundlerin Birgit
Bräuer Folgendes zu verstehen:

Schmuck oder Dekoration soll begriffen werden als eine Form von Gestaltung,die nicht oder nicht
direkt von einer Gebrauchsfunktion bestimmt ist. […] Da diese Gegenstände ebenso auf
Stellflächen oder in Vitrinen aufgestellt wie anWänden angebracht sein können, und da auch Textilien
wie Sofakissen, Tischdecken oder Gardinen hinzugezählt werden sollten, ist der Begriff «
Wandschmuck» zu eng und wird durch «Wohnraumschmuck»ersetzt.Dies entspricht Bezeichnungen,die
in neueren Arbeiten für die dekorative Gestaltung des Wohnraums […] verwendet werden wie
«Zimmerschmuck» Schenk 1984) oder «Wohnungsschmuck» Boll 1992; 1993). Bräuer 2000: 49)

UmWohnraumschmuck als auchWohnungen, Räume wie Objekte in den Griff
zu bekommen, musste für diese Studie zunächst methodisch versucht werden, die
Dinge zum Sprechen zu bringen, das heisst, ihre Kontexte zu verstehen. Deshalb
wurden die – insgesamt zehn – Gesprächspartner in ihren Wohnungen interviewt.
Dies bot einerseits die Möglichkeit, die Wohnungen zu betrachten, und andererseits

das Inter-)Agieren der Bewohner in der Wohnung wahrzunehmen. Zudem
konnten konkrete Objekte als Erzählimpulse aufgegriffen werden. Im Wesentlichen

zielten die Interviews auf drei Themengebiete ab:Wohnen/Wohnung/Einrichtung(

sstil),Migration/transnationale Kontakte und Bilder/Wünsche/Vorstellungen
von Wohnen und Leben.Vor dem eigentlichen Interview standzunächst immererst
ein gemeinsamer Wohnungsrundgang. Zum einen konnte ich so vorab einen
Eindruck der Dinge gewinnen, über die im Späteren geredet werden sollte, und zum
anderen ermöglichte es mir differenziertere Nachfragen bei einzelnen Objekten.
ImAnschluss an den Rundgang liess ich mir meistdie Migrationsgeschichte der
Familie erzählen, da sich diese als wichtige Hintergrundinformation darstellte und sie

zugleich eineThematik war, bei der die Gesprächspartner ins Erzählen kamen.
Insgesamt vermischten sich in meinem Aufenthalt in den Wohnungen teilnehmende
Beobachtung, Interviews und Alltagsgespräche zu längeren Sequenzen aus unzähligen

Eindrücken, welche ich zuletzt mit Hilfe der Methode der grounded theory
auswertete. Dabei trat besonders das Wechselspiel von individuell-biografischen
Besonderheiten mit Mikrokontexten in den Vordergrund.

Die Wohnung als Teil transnationaler Alltagswelten

Neben der anfangs erwähnten Elif und ihrer Familie sollen an dieser Stelle zwei
weitere von mir interviewte Familien in den Fokus gerückt werden. Diese insgesamt

drei Familien haben alle auf ihre je eigene Art und Weise Teil an transnatio-



Maria Schwertl SAVk 104 2008)

nalen Alltagswelten.Sie unterscheiden sich von anderen Familien in meinem Sample

dadurch, dass ihre transnationalen Bezüge wichtig sind, wie das folgende
Beispiel von Yusuf zeigt.

Yusufs Familie fährt einmal im Jahr, im Sommer, für mehrere Wochen in die
Türkei. Da die Familie eine grosse Verwandtschaft in der Türkei hat, die über
unterschiedliche

202

Gebiete verteilt ist, gestaltet sie den Urlaub so, dass sie von einem
Verwandten zum nächsten fährt. Diese Art des Urlaubs vereint nach Aussage der
Familie mehrere Vorteile: Man sieht viel, es ist billig, man wird umsorgt, braucht
sich um nichts zu kümmern, und man stärkt gleichzeitig seine sozialen Netze, ohne
dabei eingeengt zu sein.Das Gefühl, das sich mit diesen Urlauben verbindet, ist das

der Entspannung. Dies zeigt sich deutlich am – im Interview ausführlich beschriebenen

– Bild der höheren sportlichen) Leistungsfähigkeit durch denAufenthalt in
den türkischen Bergen.8 In der Praxis der Familie ist die Türkei Erlebnisraum,
Raum des Urlaubs, der Entspannung und der selbstverständlichen Anerkennung
durch die Verwandtschaft. Durch die «türkische Gesellschaft» fühlt sich die Familie

jedoch als deutsch-/türkisch klassifiziert und damit als aussenstehend. Damit
verstärkt sich das Bild,dass dieTürkei für die Familie «Urlaubsort» ist.Aber es
verbinden sich in Yusufs Familie mit der Türkei auch Bilder von Selbständigkeit und
Unabhängigkeit: Der Traum des Grossvaters vom eigenen Geschäft ist stark mit
der Türkei verbunden.9 Er wird von Yusuf fortgesetzt, indem er sich vorstellt, sich
auf transnationaler Ebene zwischen den beiden Ländern selbständig zu machen.

Wie sehr diese Möglichkeit an das in der Türkei vorhandene soziale Kapital
geknüpft ist, wird an Yusufs anderem Traum deutlich, irgendwann in die türkische
Kommunalpolitik einzusteigen. Ebenso wie die Türkei nur partiell besetzt ist als

Raum des sozialen Kapitals, ob als Urlaubsort oder als Geschäftsort), birgt auch
Deutschland/München nur partielle Zugänge für die Familie. Deutlich prägen
Erfahrungen von Nicht-Anerkennung die Familie und ihr Agieren. Nicht-Anerkennung

wie sie zum Beispiel in dem Verhältnis zu Wohnung und Wohnungsamt deutlich

wird: So musste die Familie nach der Hochzeit von Yusufs Eltern so lange auf
eine Wohnung warten, bis der Vater letztendlich eine Wohnung kaufte. Inwieweit
diese Behandlung der Familie durch das Wohnungsamt einer Benachteiligung
gleichkam oder auch einer Wohnungsknappheit geschuldet war, kann hier nicht
eingeschätzt werden. Wichtig ist, dass das Gefühl der Benachteiligung sich bis
heute in der Wohnung manifestiert. Denn durch das Eigentum gebunden, lebt die
Familie auch heute noch in der damals gekauften Wohnung, obwohl diese für vier
Erwachsene längst zu klein geworden ist. Die Erfahrungen der Nicht-Anerkennung

führen zu verschiedenen Praxen der Familie:Yusuf engagiert sich auf schul-/
uni-politischer Ebene für deutsch-/türkische Interessen und die vierköpfige
Kernfamilie pflegt eine starke Beziehung zu den Grosseltern und der weiteren
deutsch-/türkischen Verwandtschaft. Man sieht sich nahezu täglich. Die Grosseltern

pendeln zwischen der Türkei und Deutschland, halten sich abwechselnd
mehrere Monate mal hier, mal dort auf.Das heisst, die Familie knüpft insgesamt –

ob transnational oder nicht – stark an soziales Kapital in Form von Familie und



Vom transnationalen Habitus in deutsch-/türkischen Wohnungen SAVk 104 2008)

Netzwerken an. Dies wird nicht nur durch die Aussagen im Interview deutlich,
sondern vergegenwärtigt sich auch im Stil derWohnung und dem sich dahinter
verbergenden Habitus. Die Wohnung ist mit einer Vielzahl an Geschenken angefüllt,
welche häufig auf die türkische Herkunft verweisen. Daneben finden sich – vor
allem in einer Vitrine – einige Souvenirs. Auf meine Nachfragen hin werden
Geschichten über diese Dinge erzählt, z. B. von einer Moschee,überdie Yusufseine
Abschlussarbeit im Gymnasium geschrieben hat, oder über die von einer
Verwandten angefertigten, gehäkelten Rosetten und Hüte,die an denWänden hängen.

Als für sie symbolisch am wertvollsten präsentiert Yusufs Schwester ein kleines
Säckchen, welches sie von ihrer Mutter als Zeichen der Liebe bekommen hat.
Yusuf selbst wiederum ist besonders stolz auf Fotos und Urkunden, die sein
Engagement für deutsch-/türkische Angelegenheiten dokumentieren, und auf seine
technische Ausrüstung, welche ihm eine Art Testlauf der Selbständigkeit ermöglicht,

da er damit an Schulen und bei Feierlichkeiten fotografiert. Der Wohnzimmertisch,

der auch zum Essen genutzt wird, sowie der Stil der Möbel und die Enge
der Wohnung verweisen vor allem auf Funktionalität und damit auf ökonomische
Zwänge.

Insgesamt ergibt sich folgendes Bild der Familie: Nach aussen hin ist sie

aufstiegsorientiert, was durch den Sohn Yusuf und seine Aktivitäten vertreten wird.
Aber auch die Tochter hat durch den Beruf der Erzieherin eine Arbeit ergriffen,
die sie direkt in institutionalisierte Bereiche führt. Deshalb ist ihnen die Abgrenzung

von Deutsch-/TürkInnen aus niedrigeren Positionen wichtig, was sie durch
eine gewisse Art der Reflexion gesellschaftlicher Zusammenhänge und damit
durch kulturelles Kapital symbolisieren. Die Wohnung verrät jedoch den
Ursprung und Gegenpol dieser Positionierung nach aussen,die auch ausserhalb der
vier Wände immer wieder durchscheint: Die Familie arbeitet sich hoch,das heisst,
sie kämpft um einen Status, den sie noch nicht erreicht hat. Sicherer Bezugspunkt
ist der Kreis der gesamten Familie und das darin verborgene Kapital, welches zu
transnationalen Bezügen führt. Die Familie ist es auch, die den Aufstieg und das

eigene Bestreben regelmässig bestätigt. Es wird mindestens einmal die Woche
mit Verwandten in der Türkei telefoniert, man informiert sich über die dortige
Politik und aktuelle Ereignisse. Vorstellungen und Bilder von der Türkei werden
somit in das Leben in Deutschland integriert. Des Weiteren werden aus den
Urlauben in der Türkei diverse Lebensmittel, Wolle, Bettdecken und Geschenke
mitgebracht. Die Wohnung der Familie ist dabei Nukleus der zuletzt beschriebenen

transnationalen Bezüge. Sie lässt den Besucher spüren, dass die Familie den
sozialen Sprung noch nicht geschafft hat, aber dass es durchaus Bezüge und
Vorstellungen gibt, die ihn umsetzbar erscheinen lassen, und sei es über ein transnationales

Netzwerk. Obwohl die Wohnung innerhalb des hier untersuchten Samples

die deutlichsten Bezüge zur Türkei aufweist, differenziert sich das Bild, wenn
der Kontext betrachtet wird. Hier handelt es sich keineswegs um eine patriotische,

sich selbst-ethnisierende Familie, sondern nationalkulturelle Objekte
verweisen in diesem Zusammenhang auf Ambitionen und Netzwerke, die verorten.

203



Maria Schwertl SAVk 104 2008)

Das offenbart sich, wenn man die angesammelten Dinge als – zum Grossteil –
Geschenke dekodiert.

Inwieweit sind die Praxen von Yusufs Familie transnational? Auch wenn sie

nicht regelmässig zwischen derTürkei und Deutschland umzieht,so bewegt sie sich
doch zwischen den beiden Ländern, als wäre es eine Nation, und ignoriert
Nationalgrenzen,

204

wie besonders an den pendelndenPraxen der Rentnergeneration deutlich

wird. Andererseits ist die Türkei ein Möglichkeitsraum und Raum sozialer
Netzwerke – das Wissen um sein Vorhandensein verändert bereits die eigenen
Dispositionen,den eigenen Habitus. Sie wirkt damit wie ein Sicherheitsnetz. Und dies

nicht nur in der Vorstellung und Imagination der Akteure.Vielmehr drücken sich
dieseVerortungen, Netzwerke und Sicherheitsnetze im Habitus der Wohnung aus,

welche wiederum als identitäre und zum Teil repräsentative Räume auf die
Bewohner zurückwirken. Geschenke und Dinge, die eine erste selbständige Tätigkeit
ermöglichen, vermischen sich so zu einem Objektarrangement, welches auf
Aufstiegsmöglichkeiten verweist.

Klassenzugehörigkeit, Laufbahn/Biografie und – mit beiden verbunden – die
zur Verfügung stehenden Kapitalien prägen Habitus wie Lebensstil und dadurch
auch den Umgang mit transnationalen Möglichkeiten bzw. dem eigenen
Migrationshintergrund. Die eigene soziale Position wirkt sich somit auf transnationales
Agieren aus. Innerhalb der untersuchten Protagonisten neigten – verkürzt gesagt –
solche mit höherem symbolischem Kapital und damit mehr Verortungs-/Anerken-nungs-

Möglichkeiten innerhalb Deutschlands dazu, weniger transnational zu agieren.

Sie handelten dafür vermehrt auf offiziellerer Ebene in Vereinen in Deutschland).

Dies ist die andere Seite des Habitus,auf welchen die Wohnungen verweisen:
die Seite der Relationen innerhalb Deutschlands.

Geht man von Vorstellungen des Transnationalismus aus und sieht Sozialräume

nicht als Nationalräume, so wirken auf Deutsch-/TürkInnen wie auf viele
andere) nicht nur die Kräfte und Kämpfe des Nationalraumes Deutschland,
sondern eine Vielzahl an grenzüberschreitenden sozialen Praktiken und Mechanismen.

Und zwar nicht nur – wie es Vorstellungen von Globalisierung nahelegen –

im Sinne von wirtschaftlichen Strömen oder Informationsströmen, sondern im
Sinne vonVerortungsmöglichkeiten und Kapitalmöglichkeiten. Fehlendes symbolisches,

ökonomisches, soziales oder kulturelles Kapital in einem Land kann somit
durch transnationales Handeln ausgeglichen werden, was zu unterschiedlichen
Funktionen verschiedener Räume führen kann.Die Vorstellung, was in derTürkei
bei Deutsch-/TürkInnen passiere, habe keine Relevanz für ihr deutsches Dasein,
wird durch ihren Habitus widerlegt. Dieser verweist nämlich auf transnationale
Möglichkeiten und auf vorhandenes symbolisches oder kulturelles transnationales

Kapital, wie die Wohnung von Yusufs Familie verdeutlicht. Eine Nicht-
Anerkennung dieser Realität zeigt sich in Form von Ethnisierungs- und Desintegrati-ons-

Vorwürfen angesichts von Lebensstilen, die an die Türkei anknüpfen. Solche
Vorwürfe gehen nicht von der Realität transnationaler Lebenswelten aus. Ein
transnationaler Habitus muss nicht mit einem «Dazwischen» oder mit «Brüchen»



Vom transnationalen Habitus in deutsch-/türkischen Wohnungen SAVk 104 2008)

klarkommen, sondern kann «das Beste beider Welten» nutzen. Dinge und
Wohnungen, die auf gewisse Bezüge in die Türkei oder zu einer deutsch-/ türkischen
Community verweisen,deuten auf soziale Positionen im transnationalen Raum),
auf Verortungen und Identitäten und damit auf einen transnationalen Habitus
hin.

Der Begriff «transnationaler Habitus» wurde bereits von Luis Guarnizo
aufgeworfen, aber nicht ausgearbeitet vgl. Guarnizo 1997).Er vermutet, dass der
transnationale Habitus nicht nur Klasse, sondern auch Gender und Generation Rechnung

trägt. Das heisst, wer in diesen Punkten Übereinstimmung zeigt, verhält sich

ähnlich, hat denselben transnationalen Habitus. Zudem sind für Guarnizo transnationale

205

Handlungen habitus-prägend, wenn sie quasi zur Normalität beitragen:

At the individual level, transnational practices and discourses are those that are a habitual part of
the normal lives of those involved. Transnational relations are considered to be part of the normal
life ofan individual when their absence will impede or drastically disrupt her/hishabitual pattern of
activities, whether social, economic,cultural, or political. Guarnizo 1997: 288)

Guarnizo betont weiter: «[…] transnational fields irremediably change
migrants’ own tastes and standards of living.» Guarnizo, 1997 : 295).Als Grundlage
für den transnationalen Habitus beschreibt er somit das selbstverständliche Wechseln

über Nationalgrenzen hinweg, ohne Brüche. Dennoch werden auch nach
seinem Verständnis die Wirkmächtigkeiten der sozialen Positionen innerhalb eines
Nationalraumes nicht aufgehoben:TransmigrantInnen unterliegen eben mehreren,
verschiedenen nationalen Macht- und Sozialstrukturen. Dadurch werden nach
Guarnizo bei TransmigrantInnen verschiedene Identitäten ausgelöst, wie die des
Immigranten, Rückkehrers, Türken, Deutsch-/Türken und Deutschen, welche sich

wiederum mit den durch Klasse, Gender, Generation und regionale Herkunft
geprägten Identitäten vermischen, überlappen und durchkreuzen. Transnationaler
Habitus beinhaltet demnach sowohl soziale Positionen und Kontexte nationaler
Felder als auch transnationale Komponenten: die Nutzung des einen im anderen
sowie umgekehrt die Vermischung und Verschmelzung von allem. Ein transnationaler

Habitus bedingt damit Praxisformen Wahrnehmungs-, Denk- und
Handlungsformen), welche sich nicht auf nationale Räume beschränken.10 Dies spiegelt
sich letztlich auch in den Wohnwelten wider. Um dieses Wechselspiel aus
transnationalem Handeln, Habitus und Wohnen noch stärker aufzuzeigen, soll nun noch
einmal ein Blick auf die Empirie geworfen werden.

Zur Verschiedenheit transnationaler Lebenswelten

Nezahat ist mit ihren 58 Jahren die älteste Gesprächspartnerin innerhalb meines
Samples.Sie und ihr Mann stammen beide von reichen Istanbuler Familien ab,
wodurch sie bereits in der Türkei einen privilegierten Status einnahmen. Die
Entscheidung, nach Deutschland zu emigrieren, stellte in den 1970ern für beide eine



Maria Schwertl SAVk 104 2008)

Art kosmopolitischen Lebensentwurf dar, welcher nicht aus Not oder als Migration,

206

sondern eher in Form einer Transmigration entworfen wurde. Man plante, je
nach Bedürfnis in Deutschland, der Türkei oder andernorts zu wohnen. Die Familie

nahm mit ihren Kindern eine Art Vorreiterrolle ein, welche ihnen durch den

familiären Hintergrund und den beruflichen Erfolg des Vaters ermöglicht wurde.
Dies zeigt sich zum Beispiel auch auf alten Familienfotos, auf denen Eltern wie
Kinder stets so gekleidet sind, dass sie auch modisch als Vorreiter erscheinen. Die
Familie lebt damit gleichzeitig ein symbolisches Leben: Aufgrund ihres Wohlstandes

fühlt sie sich verpflichtet und sieht es als selbstverständlich an, wohltätig zu

handeln. Dies verbindet sich in der Familie mit einer tiefen – auf gewisse Art und
Weise religiösen – Dankbarkeit für ihre Situation. Nezahat ist gegenüber Familie
und Freunden sehr spendabel, engagiert sich im türkischen Frauenverein und hat
jahrelang Behinderte mit dem Bus gefahren. Diese Spendierfreudigkeit geht
jedoch Hand in Hand mit demonstrativem Konsum. Dies zeigen besonders die
Urlaube in der Türkei, bei denen Nezahat und ihr Mann ein wenig Luxus geniessen.

Dabei scheint es für sie von grosser Wichtigkeit, von Freunden umgeben zu sein,

weshalb diese zum Teil sogar eingeladen werden. Nezahats Wohnung, die sie
zusammen mit ihrem Mann bewohnt, strahlt eine bürgerliche Atmosphäre aus: Das

Mobiliar ist ästhetisiert und aus teuren Materialien.Allein derWohnraumschmuck
fällt hier mit Püppchen, vielen Familienfotos und ausgewähltem, symbolischem
Nippes etwas aus dem Rahmen. Was auf den ersten Blick wie ein Bruch erscheint,
löst sich jedoch auf, wenn Nezahat die Kontexte dieser Dinge erläutert:Zum einen
mag es sich hier um einen gewissen Grad von Exzentrizität handeln, den man sich
auf Grund der eigenen Position leisten kann, zum anderen sind die differenten
Dinge alle hochgradig und bewusst symbolisch besetzt: Ob es Elefanten sind, die
für Nezahat sie selbst repräsentieren da sie wenig vergessen, aber stoisch
Schicksalsschläge ertragen) oder ein Bild mit Kirche, das die Behinderten-Fahrdienste
und die damit verbundene Versenkung in Güte repräsentiert.Nezahat weiss genau

zu erklären,aus welchem Grund welcheDinge hier stehen.Diese symbolische
Umgangsweise mit Artefakten deutet auf die Bürgerlichkeit der Familie und ihre
Etabliertheit hin.

Inwieweit ist der hier deutlich gewordene Stil und Wohnraumschmuck nun
verdinglichter transnationaler Lebensstil und damit Produkt eines transnationalen
Habitus? Auf den ersten Blick verweist nichts auf die Türkei.Auf den zweiten
entdeckt man ein paar türkische Bücher und eine Teekanne. Der Stil der Wohnung
deutet also kaum auf die Türkei hin. Wohl aber auf einen weltgewandten bürgerlichen

Habitus. Ob es die Selbstverständlichkeit des Teuren ist, die sich z.B. in
kunstvoll arrangierten Gestecken ausdrückt, oder die Art der Möbel: Alles zeigt
ökonomisches und symbolisches Kapital an. Diese Wohnung wäre ohne das kos-mopolitisch-

transnationale Agieren der Familie und vor allem des Familienvaters,
welches Kapitalansammlung ermöglichte, so nicht vorhanden.Allerdings ist dieses

transnationale Handeln nicht in der Wohnung repräsentiert. Anders als bei Yusuf
oder Elif, die um ihre Etablierung in einer höheren Position kämpfen, hat es diese



Vom transnationalen Habitus in deutsch-/türkischen Wohnungen SAVk 104 2008)

Familie nicht nötig, ihre Ansprüche und Kämpfe zu offenbaren. Sie ist im
transnationalen ökonomischen, sozialen wie kulturellen Feld etabliert, dessen Enden
durch die Türkei und Deutschland definiert werden.Transnationaler Habitus, das

heisst ein selbstverständlich transnational-denkender und -agierender Radius,
drückt sich also nicht notgedrungen im Wohnraumschmuck aus. Dennoch besteht
ein ebensolcher, da das Handeln über nationale Grenzen hinweg selbstverständlich
ist und es die eigenen Dispositionen und den eigenen Geschmack beeinflusst. Dies
muss dabei nicht heissen, dass man türkische Objekte oder etwa «
typischkitschige» Sachen präferiert, sondern kann auch darin bestehen, dass man ökonomische

und soziale Freiheiten geniesst.

Die Wohnung von Elifs Familie – welche als Eingangsbeispiel gewählt wurde –

deutet im Gegensatz zu der von Nezahat auf den ersten Blick auf transnationale
Bezüge hin. Ein Militärfoto im Flur, Urlaubsfotos, türkische Flaggen im Treppenhaus

und in Elifs Zimmer) und eine «Erinnerungsecke» gegenüber dem
Esszimmertisch deuten auf die Türkei hin. In letzterer beispielsweise sind Familienbilder
z.B. auch Elif in traditioneller Tracht), Geschenke, ein religiöser Kalender und

«das türkische Auge» zusammengetragen, was bei einer gewissen Kenntnis
nationalkultureller Objekte auch als aufdie Türkeiverweisend zu erkennen ist.Im
Treppenhaus zeigen Naturalien die Liebe zur Natur an, ebenso wie die Beschäftigung
und die Aktivitäten im Garten.Dies ist ein zweiter Strang, der sich durch die Wohnung

zieht:Verweise auf Aktivitäten undTätigkeiten, z.B.auch ein selbstgesticktes

Bild oder Fotos von Ausflügen. An der Schnittstelle beider Kategorien ist zum
Beispiel die türkische Saz einzuordnen, die im Esszimmer hängt. Sie steht auf der
einen Seite für die musikalischen Aktivitäten von Elif sie singt im Chor – seit
kurzem im türkischen Chor – und hat Saz spielen gelernt), stellt aber auf der anderen

Seite auch ein Objekt dar, welches auf türkische Nationalkultur verweist. Die
transnationalen Aktivitäten der Familie werden durch Urlaube, ein Haus im
Heimatort sowie ein soziales Netzwerk ausgemacht.Auch im deutsch-/türkischen
Bereich verortet sich die Familie, wie Elif sagt, auf Grund der gemeinsam gemachten

207

Erfahrungen z. B. gemeinsam geleisteter Militärdienst in der Türkei).
Elif engagiert sich im gleichen türkischen Studentenverein wie Yusuf, mit dem

sie sich regelmässig zu Aktivitäten trifft. Bei Elifs Familie sind soziale Dispositionen

in der Wohnung zu spüren: Der Familie war es ein wichtiges Anliegen, irgendwann

ein Haus mit Garten zu haben, sodass sie dafür auch auf repräsentative,
moderne Möbel verzichtet.Die Möbel stammen noch von einer der ersten Firmen des

Vaters das wurde schon eingangs erwähnt) und wurden mittlerweile schon mehrmals

umgezogen. Sie drücken damit eine gewisse Sparsamkeit aus und sind im Stil
eher altmodisch. Auch der Wohnraumschmuck symbolisiert dieses Festhalten an
einer gewissen Kontinuität:Auch mit ihm ist die Familie immer wieder umgezogen.
So zeigt ein Foto aus der ersten Wohnung bereits die noch heute im Esszimmer
hängende Uhr sie ist Teil der Erinnerungsecke und damit zwischen Bildern,
Kalender und Geschenken angeordnet). Elif empfindet diese Kontinuität im Wohnen
als gemütlich und kontrastiert sie mit schnelllebigem Ikea-Stil. Insgesamt wird



Maria Schwertl SAVk 104 2008)

deutlich, dass die Familie sich über klare Ziele und hartes Arbeiten definiert: Man
muss sich hocharbeiten und dabei geht es nicht nur um den repräsentativen Schein.

Elifs Familie strebt mit Haus und Garten in Deutschland einen etablierten,
mittelständischen

208

Status an, den sie in der Türkei bereits erreicht hat. Dort ist sie in der
Kleinstadt, in der die Grossfamilie angesiedelt ist, etabliert: Elifs Grossvater war,
ihr Onkel ist Bürgermeister, der Grossvater väterlicherseits Zahntechniker. Die
Selbstverständlichkeit dieses Status drückt sich weniger im Mobiliar des Hauses

bei München aus als z.B. in Elifs Sprache. Das Mobiliar hinkt hinterher und
verweist damit auf den Kampf um eine gesicherte und anerkannte Position in
Deutschland. Der türkische Hintergrund ist mit einem gewissen Stolz auf die
Gegend und den familiären Hintergrund belegt, womit die Objekte, die auf ihn
hindeuten, auch auf transnationale Kapitalien zeigen. Durch das transnationale Agieren

werden beideWelten vereint, sie verschmelzen in den Akteuren und werden zu

einem transnationalen Habitus. Symbolisches Kapital und Repräsentation sind in
der Türkei für die Familie Usus, was sich auch hier in Deutschland in ihrer Haltung
ausdrückt: Man wartet lieber ein bisschen länger und kauft sich dann ein Haus, als

in Möbel zu investieren.
Was ist nun aus dem bisher Gesagten zu schliessen? Die im Folgenden dargelegten

Thesen knüpfen an die dargestellten empirischen Zusammenhänge und
theoretischen Überlegungen an, die vor den Fallbeispielen angestellt wurden. Das
kleine Sample erschwert dabei zwar möglicherweise eine Verallgemeinerung der
Ergebnisse, es kann aber demonstriert werden, was mit dem Begriff des
transnationalen Habitus erfasst werden kann und was darunter zu verstehen ist. Transnationaler

Habitus – das sollte dabei deutlich geworden sein – kann keineswegs alle
Aspekte deutsch-/türkischen Wohnens erklären, aber das Konzept bietet einen
möglichen Zugang zu den beobachteten Familienfotos,nationalkulturellen Objekten

oder Stilelementen. Transnationaler Habitus erklärt die zugrunde liegenden
Dispositionen, Werturteile und Handlungen, ohne von re-ethnisierenden Prozessen

und nationaler Symbolik auszugehen. Vor allem in der – hier untersuchten –
sich gerade stabilisierenden deutsch-/türkischen unteren) Mittelklasse, geht es

vielmehr um Verweise auf Praktiken, Handlungs- und Bezugsfelder, als um rein
nationale Symbolik,was sich deutlich aus den geführten Interviews erkennen lässt.

In den bisher angeführten Fallbeispielen wurden unterschiedliche Lebensstile
und transnationale Praktiken beschrieben. In allen finden sich jedoch Elemente
eines transnationalen Habitus.WährendYusufs Familie transnationale Bezüge nutzt,
um ihre Aufstiegsaspirationen zu untermauern11, zeigt Nezahat ihre Etabliertheit
an, welche sie auf transnationalem ökonomischem Handeln aufbaut. Elifs Familie
dagegen bringt eine gewisse Etabliertheit aus dem einen nationalen Raum mit und
nutzt dies als Wissen, um im anderen den Weg zum eigenen Haus durchzuhalten.
Kurzfristige Repräsentation wird weniger wichtig,da man sich auf das vorhandene
Kapital in der Türkei besinnen kann.

Obwohl bei fast allen meinen Gesprächspartnern Transnationalisierungen in
Ansätzen vorhanden waren, sehen diese unterschiedlich aus und hängen vom bio-



Vom transnationalen Habitus in deutsch-/türkischen Wohnungen SAVk 104 2008)

grafischen, sozialen und ökonomischen Kontext ab.Welche Faktoren beeinflussen
nun transnationales Handeln und verursachen solche Unterschiede? Anzuführen
sind hier zunächst das ökonomische Kapital und der Weg, über den man dorthin
gekommen ist: Familien, die sich erst hier in Deutschland einen hohen Status mit
einem grossen ökonomischen und kulturellen Kapital erarbeitet haben, nutzen
transnationale Verbindungen eher als Beigabe. Sie pflegen ein Leben, welches

stark auf Deutschland bezogen ist. Nezahats Familie dagegen gehört zu der Kategorie,

die «kosmopolitische Transnationalisten» genannt werden könnte vgl. dazu
auch Guarnizo 1997): Sie erntet Anerkennung in beiden Ländern,hat hier wie dort
hohe Arbeitspositionen und grosses Kapital in allen Bereichen. Ermöglicht hat sie

sich dies durch ein transnationales Leben, wofür wiederum ein hohes ökonomisches

Kapital die Voraussetzung war. Transnationale Praktiken stehen somit im
Zentrum ihres Lebens. Als weitere Einflussfaktoren kommen soziale Netzwerke
oder die Familie hinzu, welche transnationales Handeln begünstigen können.12 Im
Kampf um den sozialen Aufstieg schliesslich werden sämtliche Anknüpfungspunkte

genutzt, und sei es nur im Dienste der eigenen Selbstvergewisserung und
symbolischen Stärkung. Die Früchte dieses Kampfes ernten dabei – wie Bourdieu
bereits festgestellt hat – häufig erst die Kinder. Die eigene soziale Position, die
Ziele und Praxen der Aufstiegsbemühungen bedingt, ruft damit transnationales
Handeln hervor.Transnationale Handlungen sind demnach Praxen auf der Suche

nach sozialer Anerkennung; Handlungen, die sich im Habitus manifestieren, das

heisst in der Selbstverständlichkeit transnationalen Handelns in einem transnationalen

209

Radius.
Allerdings ist damit noch nicht geklärt, wie sich dies letztendlich in den

Wohnungen ausdrückt. Immer wieder war auf den letzten Seiten von einzelnen Objekten

die Rede,welche auf gewisse Lebensaspekte und transnationale Lebenswelten
verweisen. Es konnte jedoch auch gezeigt werden,dass transnationales Leben nicht
immer in den Wohnungen abzulesen ist,zumal wenn die Familien ökonomisch besser

gestellt sind. Es existiert eben kein «transnationaler Stil» welcher den
transnationalen Habitus verdinglicht und sich als hybride Mulit-Kulti-Ästhetik durch die
Wohnungen zieht.Wohl aber gibt es das Bedürfnis, transnationale Bezüge deutlich
zu machen: beim einen mehr, beim anderen weniger, je nach Position und
Etabliertheit. Und eben diese Bedürfnisse drücken sich in den jeweiligen Objekten
aus. Es geht dabei nicht darum, eine Nation in ihnen zu symbolisieren, sondern
einen Sozialraum zu repräsentieren. Die Wohnung als privater und identifikativer
Raum richtet sich an das eigene Selbst, dient der Selbstverstärkung, aber auch der
Repräsentation – zumindest im Wohnzimmer.

Damit ist auch wichtig, welche Objekte in welchem Raum gezeigt werden und
was ein Besucher überhaupt zu sehen bekommt. Meist werden dies Wohnzimmer,
Flur und Küche sein, welche somit die Vorderbühne der Wohnung bzw. des Hauses

darstellen. Hinsichtlich meiner Gesprächspartner ist festzustellen, dass der
Hauptanteil des Wohnraumschmucks, welcher auf die Türkei im weitesten Sinne
verweisen sollte, vor allem in Flur und Wohnzimmer platziert und somit auch prä-



Maria Schwertl SAVk 104 2008)

sentiert wurde – insbesondere Souvenirs, Symbole, Familienfotos und Militärfotos.
Selbst bei den Gesprächspartnern, deren Wohnraumschmuck kaum oder wenig
Indiz für kulturelle Verortungen bot, hing das schützende Auge im Flur bzw. im
Wohnzimmer. In ihrer Ansammlung oder Konstellation sind solche «kulturalen»
Dinge zum Grossteil entschlüsselbar – zumindest als auf transnationale Verbindungen

210

verweisend. Alles Weitere liegt im Auge des Betrachters.

Souvenirs, Geschenke und Familienfotos? Objekte als Zeichen und Indikatoren

Familienfotos, Militärfotos, Urlaubsfotos, Geschenke, Wohnraumschmuck,
Dekorationsobjekte, Zeichen für eigene Aktivitäten z.B. Selbstgebasteltes), Souvenirs,

transnationale Objekte… In diesem Beitrag wurde zu zeigen versucht, dass

Dinge nicht nur auf Zusammenhänge z.B.Transnationalität,Nationalität und
Verortung) verweisen, sondern dass Dinge für sich sprechen und demnach konstitutiver

Bestandteil dieser Zusammenhänge sind. Jenseits von Konsumströmen und
transnationalen Unternehmen haben Dinge innerhalb trans)nationaler Felder
eine Wirkmächtigkeit. Sie verweisen auf Zusammenhänge, die erinnerbar, aber
nicht erzählbar sind. Ebenso verweisen sie auf Positionen und Verortungen, die
essentieller Bestandteil der Lebenswelten sind, aber nicht formulierbar, wie Habitus,

transnationaler Habitus oder Transnationalisierung als Lebensstil. Objekte
können abernichtnur auf Prozesse auf der Mikroebene verweisen, sondern ebenso

auf Prozesse auf der Makroebene. Dann gelten sie nach Helge Gerndt als Indikatoren.

Wohnungen und Objektkonstellationen können als Indikatoren für die
Nicht-Anerkennung von MigrantInnen in Deutschland gesehen werden oder auch
als Indikatoren für soziale Kämpfe, das heisst den Auf- und Abstieg ganzer
gesellschaftlicher Segmente, wie z.B. MigrantInnen. Dies ist das eine Resümee, welches
ich am Ende dieses Aufsatzes zu Wohnen und Migration ziehen möchte. Ein Resümee,

welches auf die Dinge blickt. Das andere Resümee beschäftigt sich mit den

Bewohnern, den Besitzern,den sich transnational bewegenden Menschen.
Räume und MigrantInnen – diese beiden Denkkategorien scheinen untrennbar

miteinander verwoben und bedingen sich gegenseitig.Wie die Transnationalismus-
Forschung zeigt, bedingen räumliche Vorstellungen wie Nationalraum, globaler
Raum, lokaler Raum, transnationaler Raum) und damit verbundene Grenzziehungen

im Kopf) auch die Kategorien, die man an Menschen anlegt.Sind sie MigrantInnen?

TransMigrantInnen? Nicht-MigrantInnen? Meine Ausführungen zum
Thema Wohnen und Migration zeigen, dass weniger die/der Migration(shintergrund)

auf Praktiken, Habitus und Identitätsinhalte einwirkt, als vielmehr Mobilität

und multilokale/transnationale Vernetzungen. Damit ist nicht so sehr das

Migrationsmoment als Kategorisierungsgrundlage von Akteuren nützlich, sondern
eher die real und ständig ablaufenden Praxen im Alltag.Transnationale Momente
werden in denWohnungen und im Habitus von Akteuren spürbar, vor allem wenn
sie Zuordnung und symbolische, soziale, kulturelle, ökonomische) Kapitalbildung



Vom transnationalen Habitus in deutsch-/türkischen Wohnungen SAVk 104 2008)

ermöglichen, wenn sie also mit tatsächlicher Mobilität verbunden sind. Ein zweiter
Aspekt der Mobilität, welcher – wie Bourdieu gezeigt hat – im Habitus und in den
Wohnungen der Protagonisten deutlich wird, ist die soziale Mobilität. Bourdieus
Habituskonzept scheint für das hier untersuchte Sample zu greifen, wenn man von
transnationalen Räumen statt nationalen Räumen als Sozialräumen ausgeht. Ein
Zusammendenken von Habitus und Transnationalismus ermöglicht den Blick auf
andere und neue Einflussgrössen, auf Dispositionen und Distinktionen und
entspricht damit Tendenzen der Spätmoderne. So soll am Ende dieses Aufsatzes stark

211

für eine Kernkategorie «Soziales im Transnationalen» plädiert werden.

Anmerkungen

1 Die Bezeichnung «Deutsch-/TürkInnen» bzw.«deutsch-/türkisch» wurde gewählt,da diese zum Teil
alsSelbstbezeichnung inden von mir geführten Interviews verwendet wurde.Die Schreibweise des
Begriffs lehnt sich dabei an Kien Nghi Has Schreibweise von post-/kolonial – welche er in seinem
Buch «Ethnizität Reloaded» verwendet – an und sollsignalisieren, dass es umPatchwork-Identitäten,

um hybride, transnationale Lebenswelten und Identitäten geht. Deutsch-/TürkInnen sindkeine
homogene Gruppe, vielmehr wirken hier Gender- und Generationenunterschiede, ebenso wie
Stadt-Land- und Status-Unterschiede.Auch auf die nötige Perspektive der Differenz sollder so
geschriebene Begriff «Deutsch-/TürkInnen»/«deutsch-/türkisch»verweisen.

2 Der vorliegende Aufsatz gibt einen Teil meiner Magisterarbeit mit dem Titel «Wohnen als Ver¬

ortung. Identifikationsobjekte in deutsch-/türkischen Wohnungen» wieder.Er beschränkt sich auf
die Perspektive des transnationalen Habitus und klammert die Aspekte der Verortung und
Identifikationsobjekte, welche in der Magisterarbeit alszweiter Strang herausgearbeitet wurden,aus. Die
Magisterarbeit wird 2009 im Rahmen der neuen Publikationsreihe des Münchner Instituts für
Volkskunde/Europäische Ethnologie«Münchner Ethnographische Schriften» erscheinen.

3 Am31. 12. 2005 stellten gemäss Ausländerzentralregisterdie Staatsangehörigen aus derTürkei mit
1764041 Personen 26,1%) die weitaus grösste ausländische Personengruppe BAMF) dar.Hinzu
kommen noch circa 600000 Deutsch-/TürkInnen mit deutscher Staatsbürgerschaft. Mehr als jede
dritte Person mit türkischem Pass circa 37%) ist in Deutschland geboren und demnach kein
Migrant im eigentlichen Sinn BAMF).Für München, dem Hauptuntersuchungsgebiet dieser Studie,
gelten laut den Statistiken der Landeshauptstadt für das Jahr 2005 folgende Zahlen: 43309 Türken
sind insgesamt inMünchenwohnhaft, womit sie 14,4% des Ausländeranteils ausmachen, bzw. 3,4%
derGesamtbevölkerung darstellen. Somitbilden Deutsch-/TürkInnen auch inMünchendie grösste
Migrantengruppe.

4 Pierre Bourdieu kritisiert die Vorstellung einer sozialen Stufenleiter, auf der es nur Auf- oder
Abstieg gibt. Besonders für die Spätmoderne sollte immer auch die Möglichkeit des Wechsels
zwischen «gleichwertigen Feldern» – welche unterschiedlichen Beschäftigungen oder Kapitalkonstellationen

entsprechen – mitgedacht werden.
5 Besonders das Wechselspiel zwischen Imagination und Sozialbeziehungen – symbolhaft ausge¬

drückt durch Objekte – steht indiesem Beitrag im Vordergrund.
6 Auch wenndie Wohnung quasiTeil der transnationalen Alltagswelt ist, indem sie Anlaufstation des

Aufenthaltes und damit des Austausches ist,kann nicht das gesamte Leben von MigrantInnen als

transnational angesehen werden. Es gibt grosse Anteile lokalen, nicht-transnationalen Lebens.
7 Bourdieu nennt symbolisches Kapital als vierte Kapitalart neben ökonomischem, sozialem und

kulturellem Kapital.Jede Kapitalform kann tendenziell in symbolisches Kapitalumgewandelt
werden, sofern diese als zu erstrebende Ressource angesehen wird und das Verfügen über diese dem
Besitzer symbolische Anerkennung verleiht.

8 Die Familie baut gerade ein Haus in den türkischen Bergen, was darauf hinweist,dass sie die Tür¬

kei vorallem als Erholungsort ansiehtund noch) nicht als ökonomischen Faktor oderStatusfaktor
nutzt.Sie hält sichdiese Optionen vielmehr offen.



Maria Schwertl SAVk 104 2008)

9 Yusufs Grossvater wollte sich mit dem in Deutschland erarbeiteten Geld in der Türkei mit einem
Laden selbständig machen, wie es viele sogenannte Gastarbeiter vorhatten. Bei Yusufs Grossvater
endete der Traum allerdings lediglich mit einigen Investitionen in Häuser, die er zuletzt an
Verwandte

212

hinterliess.
10 «Im Zusammenhang mit dem Prozess der Transnationalisierung steht allerdings nicht die Klas¬

senspezifik des Habitus im Vordergrund, vielmehr ermöglicht der Begriff die über Anpassungs-,
Lern- und Konditionierungsprozesse stattfindende Verinnerlichung transnationaler Erfahrung zu
fassen und sichtbar zu machen. Hier ist zu vermuten, dass sich habituelle verhaltens- wie auch
bewertungsrelevante Umorientierungen ergeben, die es Individuen erleichtern, sich in einer grösser
gewordenen Welt zurechtzufinden und transnationale Praktiken in ihr Handlungsrepertoire zu
übernehmen.» Mau 2005: 57/58). Damit sind MigrantInnen Vorreiter von transnationalen
Handlungsweisen, welche sich prinzipiellauch bei Nicht-MigrantInnen ergeben können.

11 Symbolisches, soziales und kulturelles Kapital wird transnational genutzt, indem es sich komplet¬
tiert: Hier fehlendes symbolisches Kapital etwa wird kurzfristig durch das Wissen um den Status
und das Erreichte dort ausgeglichen. Und zwar so lange, bis man sich in beiden nationalen Feldern
etabliert hat.

12 Kürsat-Ahlers betont nebenAspekten wie Kapitalien auch die geographische Nähe von Deutsch¬
land und der Türkei als förderlich für transnationale und hybride Lebensweisen.DieseNäheergibt
sich auch bei anderen Studien zu transnationalen Lebensweisen wie in Mexiko-USA oder der
Dominikanischen Republik-USA. Ebenso wird die Wichtigkeit der geografischen Nähe in den Interviews

zu dieser Studie deutlich, wenn die Reise v.a. mit demAuto) in dieTürkei immer wieder als
Erzähl-Topos wichtig wird.Dies gilt vor allem bei der Frage nach materiellen Bezügen zurTürkei.
Kürsat-Ahlers schreibt: «Due to geographic proximity of Turkey and Germany, cultural transfer
and influence from the country of origin has remained considerable among theTurkish minority.A
distinctive Turkish migrant culture in Germany with its own political developments, social
movements, cultural modes and fashions has been slow to emerge. Rather, a culture has developed that
draws on both German and Turkish contexts,and the contradictions between the two. The majority
of second-generation Turks in Germany appear to have developed emotional and cultural ties to
thecountry of origin of their parents,Turkey, and also to the countrywhere they live and intend to
remain.» Kürsat-Ahlers,1996:116)

Literaturverzeichnis

Abadan-Unat, Nermin. Die ersten 25 Jahre der türkischen Migration. In: Hermann Bausinger Hg.).
Ausländer – Inländer.Arbeitsmigration und kulturelle Identität. Tübingen: Tübinger Vereinigung für
Volkskunde,1986.

Bourdieu, Pierre. Die feinen Unterschiede – Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft 1979). Frankfurt:
Suhrkamp, 1987.

Bourdieu, Pierre und Loic J. D. Wacquant. Reflexive Anthropologie 1992). Frankfurt: Suhrkamp,
2006.

Bräuer, Birgit. Ethnizität und Wohnkultur – Aspekte von Selbstverständnis und Materieller Kultur Sie¬

benbürgener Sachsen in Niedersachsen. Marburg: N.G.Elwert Verlag, 2000.
Caglar,Ayse. Die zwei Leben eines Couchtisches – Die Deutsch-Türken und ihre Konsumpraktiken. In:

Historische Anthropologie 1998/2): 242–256.
Fuchs-Heinritz, Werner und Alexandra König. Pierre Bourdieu. Konstanz: UVKVerlag, 2005.

Gerndt, Helge. Kultur als Forschungsfeld. München: Münchner Beiträge zur Volkskunde, 21986.

Glick Schiller, Nina, Linda Basch und Christina Blanc-Szanton Hg.). Towards a Transnational Per¬

spective on Migration. New York: The NewYork Academyof Sciences, 1992.
Guarnizo, Luis Eduardo. The Emergence of a Transnational Social Formationand the Mirage of Return

Migration among Dominican Transmigrants. In: Identities – Global Studies in Culture and Power
Vol 4/No 2), Dezember 1997.

Ha, Kien Nghi. Ethnizität und Migration Reloaded – Kulturelle Identität, Differenz und Hybridität im
postkolonialen Diskurs. Berlin:Wissenschaftlicher Verlag, 2004.

Habermas, Tilmann. Geliebte Objekte – Symbole und Instrumente der Identitätsbildung. Frankfurt:
Suhrkamp, 1999.



Vom transnationalen Habitus in deutsch-/türkischen Wohnungen SAVk 104 2008)

Hahn, Hans Peter. Materielle Kultur – Eine Einführung. Berlin: Reimer, 2005.
Katsching-Fasch, Elisabeth. Möblierter Sinn – städtische Wohn- und Lebensstile. Wien: Böhlau Verlag,

213

1998.
Kürsat-Ahlers, Elcin. The Turkish Minority in German Society. In: David Horrocks und Eva Kolinsky

Hg.), Turkish Culture in German Society Today. Providence: Berghahn Books, 1996.S. 113–135.
Pries, Ludger. DieTransnationalisierung der sozialen Welt. Frankfurt:Suhrkamp, 2008.


	Living transnational room in the living room : vom transnationalen Habitus in deutsch-/türkischen Wohnungen

