Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 104 (2008)

Heft: 2

Artikel: Living transnational room in the living room : vom transnationalen
Habitus in deutsch-/tirkischen Wohnungen

Autor: Schwertl, Maria

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-118253

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-118253
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schweizerisches Archiv fiir Volkskunde 104 (2008), 197-213

Living transnational room in the living room:
Vom trunsnationalen Habitus in deutsch-/tiirkischen'
Wohnungen

Maria Schwertl

Dieser Aufsatz beschiftigt sich mit den Konzepten Transnationalismus und Habitus und versucht.
sie zu verkniipfen. Die sich dadurch ergebende Vorstellung eines transnationalen Habitus wird
durch empirische Beschreibungen deutsch-/tlirkischer Wohnungen erldutert. Es wird argumentiert,
dass Objekte und Objektarrangements vieles iiber transnationales Leben und transnationale Res-
sourcen aussagen, was ihre Besitzer in Interviews unerwihnt gelassen hitten. Transnationale
Lebenswelten werden in Wohnungen durch Fotografien, Dekoration, Mbel und andere Dinge
splirbar, welche Menschen um sich herum ansammeln, um sich wohl zu fiihlen und sich und Besu-
chern zu signalisieren, wer man ist. Diese Informationen iiber transnationale Lebenswelten werden
jedoch nicht immer als solche dekodiert, sondern eher als Zeichen ethnischer oder sozialer Posi-
tionen gedeutet. Dieser Aufsatz will zeigen, dass Vorstellungen von transnationalen Lebenswel-
ten/Feldern oftmals den Schliissel darstellen kénnen, um soziale und kulturelle Positionierungen
verstehen zu kénnen.

Voriiberlegungen

«[...] also die Tiirken sehen das, ob es Vorhdnge von hier sind oder aus der Tiir-
kei», sagt Elif und nimmt einen Schluck Kaffee. Sie sitzt auf einer Eckbank i Ei-
che-Rustikal-Optik vor einem ebensolchen Esstisch. Diese Mobel hat ihr Vater da-
mals von seinem ersten Arbeitgeber, ecinem Miinchner Mabelhaus, erworben. Uber
der Eckbank sind Familienbilder angebracht. Seitlich daneben féllt der Blick des
Betrachters auf eine tiirkische Gitarre, eine sogenannte Saz, und auf eine bayeri-
sche Landschaft in Ol Die Vorhénge sind iibrigens aus der Tiirkei. Die Familie hat
sie im letzten Sommerurlaub dort gekauft.

Fiir ENf 1st eine Bricolage von Dingen und Mdbeln aus zwei verschiedenen
Léandern alltéglich. Sie ist damit aufgewachsen. Ebenso wie mit Urlauben in der
Tiirke1 und dem Wissen, dass thr Onkel dort — genauso wie ihr Grossvater emnst —
Biirgermeister ist. Elifs Eltern haben in der Tiirkei seit langem ein Haus — in Miin-
chen erst seit Kurzem. Und doch gab es nie einen Zweifel daran, dass man es
schaffen werde, sich diesen Traum vom Haus auch in Deutschland zu erfiillen.
Dass man den Aufstieg in Deutschland, das eigene Haus, die Absicherung errei-
chen werde. In diesem Traum wurde die Familie durch ithren Status in der Turkei
bestirkt. Wenn Elif spricht, so verdeutlicht sich ihr kulturelles und soziales Kapi-
tal: Sie wirkt iiberlegt und selbstsicher. Doch was hat Elif dieses Kapital ver-
schatft? Sicher war es nicht die Arbeit thres Vaters in Deutschland als Staplerfah-
rer. Und auch nicht die der Mutter als Gértnereiangestellte. Man spiirt, dass da
noch mehr ist. Etwas, was die rdumliche Verortung hier iibersteigt: Elifs Familie
lebt in zwei Nationen als wire es eine. Sie lebt transnational, und ihr Habitus spie-
gelt das wider. Und auch die Wohnung ihrer Familie spiegelt das wider. Aber was

197



Maria Schwertl SAVE 104 (2008)

heisst das? Wie kann eine Wohnung auf das transnationale Leben ihrer Bewohner
verweisen?

Dieser Frage méchte ich im folgenden Aufsatz nachgehen.” Es soll gezeigt wer-
den, dass ein Zusammendenken des Habitus-Konzeptes und des Transnationalis-
mus-Ansatzes neue Perspektiven auf (Trans)Migrantlnnen erdffnen kann — jen-
seits von Sozialschichten-Analysen oder dem Blick auf kulturelle Andersartigkeit.
Dem Aufsatz liegt das Anliegen zugrunde, aus einer Mikroperspektive zu erkun-
den, wie sich «migrantisches» Wohnen und Leben im Alltag darstellen, und er ver-
sucht gleichzeitig, Begriffe zu finden, welche Transnationales im Materiellen zu er-
fassen vermogen.

Deutsch-/TirkInnen nehmen in dieser Studie eine exemplarische Funktion ein.
Die Eingrenzung auf diese Bevolkerungsgruppe ist rein pragmatischen Griinden
geschuldet, welche eine irgendwie geartete Eingrenzung des Themas «Wohnen von
MigrantInnen» notwendig machten. Die Gruppe der Deutsch-/TiirkInnen ist nicht
nur die grosste Migrantengruppe in Deutschland®, sondern sie ruft auch die stéarks-
ten (Fremd-)Bilder hervor, weshalb auch hiufig medial iiber «tiirkische Strassen»
und «tiirkische Wohngebiete» berichtet wird. Auch in wissenschaftlichen Forschun-
gen werden Deutsch-/TiirkIlnnen héufig paradigmatisch fiir andere MigrantInnen
herangezogen.

Transnationale Welten — Theoretische Verortungen

Die tiirkische Arbeitsmigration seit den 1950er-Jahren fiihrte horizontal gese-
hen zum Entstehen transnationaler Rdume zwischen Deutschland, der Tiirkei und
anderen Nationalstaaten und vertikal gesehen zu sozialen Auf- und Abstiegsbewe-
gungen der tiirkischen MigrantInnen bzw. zu deren horizontalem Wechseln zwi-
schen Feldern.* Das bedeutet, dass die sozialen Positionen von Deutsch-/TiirkIn-
nen nicht ausschliesslich mit ihren Positionen innerhalb eines Nationalstaates
gleichgesetzt werden diirfen, sondern ihr sozialer Stand im transnationalen Raum
und in verschiedenen nationalen Réumen beriicksichtigt werden muss. Was ver-
stehe ich unter transnationalem Raum?

Der Transnationalismus erdffnet die Perspektive von unten, von einzelnen, indi-
viduellen und kollektiven Akteuren (vgl. Pries 2007: 16). Der Soziologe Ludger
Pries fithrt «Sozialrdume» als Betrachtungsobjekt der wissenschaftlichen Perspek-
tive «Transnationalismus» an und versteht unter Sozialrdiumen alltégliche Lebens-
raume, Institutionen und Organisationen. Transnationale Sozialrdume sind nach
Pries Verflechtungen zwischen nur imaginierten Gemeinsamkeiten und dichten,
dauerhaften, lokalen Sozialbeziechungen (vgl. Pries 2007: 258).°

Der Begriff «Feld» stellt geméss dem Soziologen Pierre Bourdieu Relationen in
den Vordergrund, die unabhingig vom Individuum bestchen, und bezieht sich auf
unterschiedliche Ebenen: So kann ein Feld z.B. das Feld der kulturellen Produk-
tion sein, dessen Unterfelder etwa das Feld Literatur oder das Feld Mode wiren.

198



Vom transnationalen Habitus in deutsch-/tiirkischen Wohnungen SAVE 104 (2008)

Der Begriff des Feldes ist bei Bourdieu eng mit Macht- und Krifteverhiltnissen
verbunden. Positionen innerhalb des Feldes sind daher immer auch mitzudenken.
Fiir die vorliegende Studie dient die Vorstellung mehrerer transnationaler Felder
als Grundlage des Verstidndnisses von transnationalem Raum, womit die Kompo-
nenten Macht und Relation mitgedacht werden sollen. Diese Priaterenz des Feldes
als gedankliches Konstrukt gegeniiber dem eines Sozialraumes soll schliesslich
Imaginationen eines geschlossenen Raumes zwischen Deutschland und der Tiir-
kei dekonstruiecren und vielmehr von vielen verschiedenen Feldern zwischen
Deutschland und der Tiirkei, an denen Akteure teilhaben konnen, ausgehen. Nicht
jeder Akteur bewegt sich in nur einem Feld.

Transnationalisierung meint damit nicht nur soziale Praktiken, sondern auch
Beziehungen von Symbolsystemen und Artefakien, die jeweils untrennbar mitein-
ander verwoben sind: Dinge zeigen und sind damit Zeichen — Dinge verweisen auf
Vorstellungen und durch ihre Funktionen auf Handlungen. Sie sind wesentlicher
Bestandteil transnationaler Beziehungen, da sie eben diese widerspiegeln und ver-
gegenwartigen konnen. Verwandte in der Tiirkei, die zum transnationalen Feld
gehoren, konnen — indem sie in der Wohnung reprisentiert werden (iiber Ge-
schenke, Fotos oder Erinnerungsobjekte) — Teil der nicht-transnationalen Alltags-
welt werden.®

Transnationalisierung meint aber auch die gleichwertige Bedeutung zweier oder
mehrerer Lander fiir die Akteure, «[...] wobei den unterschiedlichen Orten durch-
aus unterschiedliche Funktionen im sozialrdumlichen Gesamtgebilde zukommen
konnen (Gelderwerb, Kindererzichung, Altenpflege, sozial-kulturelle Selbstverge-
wisserung, politische Aktivitat)». (Pries, 2007: 161). Sie ist genuiner Bestandteil ei-
ner Lebensweise, in der (Trans-)MigrantInnen je nach Erfordernissen zwischen
den Bezugsldndern hin- und herwechseln.

Die Positionen in den jeweiligen Rdumen — transnationalen, lokalen, nationalen
— sind bewussten Verortungsstrategien der TransmigrantInnen im Streben nach
tkonomischem, kulturellem, sozialem und symbolischem Kapital geschuldet. Ver-
stirkend in Bezug auf die transnationalen Praktiken wirken dabei die technischen
Innovationen der letzten Jahrzehnte sowie die Nicht-Anerkennung der MigrantIn-
nen seitens der «Mehrheitsgesellschaft», was wiederum fehlendes symbolisches
Kapital bedeutet.”

Ayse Caglar stellt in ihrem Aufsatz «Die zwei Leben eines Couchtisches» (Cag-
lar 1998) fest, dass Deutsch-/TirkInnen in Deutschland die Anerkennung ihres
okonomischen oder kulturellen Kapitals hédufig verwehrt wird: Thnen fehle symbo-
lisches Kapital. Da es aussichtslos erscheint, dies in absehbarer Zeit innerhalb des
Nationalraumes Deutschland zu dndern, verorten sich Deutsch-/ TiirkInnen nicht
nur in Deutschland, sondern auch in der Tiirkei. Thre Aspirationen gelten hier der
Mittelschicht, was sie durch Mébel und Habitus ausdriicken und welche sie auch
gegen die tiirkische Mittelschicht, die aus Angst um ihre soziale Positionierung ab-
lehnend reagiert, durchzusetzen streben. Caglar zeigt, wie Mobel als Mittel im
Kampf um (soziale) Verortungen genutzt werden kénnen.

199



Maria Schwertl SAVE 104 (2008)

Der vorliegende Aufsatz stellt eine Erweiterung von Caglars Betrachtungsan-
satz um den Begriff des (transnationalen) Habitus dar. Damit geht er nicht nur —
wie Caglar — von der Wechselwirkung zwischen Ressourcen, Kapital, Anerkennung
und transnationalen Praktiken aus und fasst diese als im nationalen Sozialraum
verortet auf, sondern erweitert diesen Ansatz, indem von der Wechselwirkung zwi-
schen transnationalen Aktivitdten und Habitus und von transnationalen Feldern
ausgegangen wird. Caglars Aufsatz zeigt, was gewisse Lebensstile in Deutschland
und in der Tiirkei fiir Deutsch-/TiirkInnen bedeuten, was sie signalisieren und wem
sie es signalisieren. Fiir die erste Generation stellt sie in Deutschland ¢in eher
zuriickgezogenes Leben fest und in der Tiirkei einen Kampf um den Aufstieg in die
Mittelschicht. Die Bestrebungen scheinen demnach vermehrt auf die Tiirkei und
den Aufstieg dort gerichtet zu sein. Da sie in erster Linie von der ersten Generation
ausgeht, bleiben ihr Ziige eines transnationalen Habitus verborgen. Sie fasst Wohn-
raumschmuck, der auf die Tiirkei verweist, vor allem als Erinnerung an die Heimat
auf. Dariiber hinaus kann dieser Wohnraumschmuck jedoch nicht nur die Intention
symbolisieren, sich als Tiirke zu verorten, sondern er dient vielmehr dazu — und das
gilt verstarkt fiir die zweite und dritte Generation - sich transnational zu verorten.
In diesem Fall verweist der Wohnraumschmuck auf die Tiirkei, um den Raum der
Moglichkeiten des Selbst deutlich zu machen. Letztere — fast schon kosmopoliti-
sche Haltung — befreit das eigene Selbst- und Fremdbild aus dem beschriebenen
Nachteil des fehlenden symbolischen Kapitals. Dies ist zumindest ein mogliches
Ziel der Signale, Dispositionen und Attitiiden. Dieser transnationale Habitus nutzt
zum Teil die gleichen Mobel, Wohnraumschmuck-Anordnungen u.A., wie sie von
Caglar beschrieben werden. Allerdings sind die Hintergriinde der Akteure andere:
Beim transnationalen Habitus fiithren starke Verortungen im deutsch-/tiirkischen
Sozialraum zu den Objektkonstellationen und insgesamt zur Wichtigkeit der Woh-
nung als distinktivem und identitdrem Raum, in dem all diese Rdume symbolisch
gebiindelt werden kdnnen.

Ayse Caglar geht wie ich neben dem Transnationalismus auch von Habitus und
Kapitalien aus. Der Soziologe Pierre Bourdieu fithrt den Begriff des Habitus in
seine Uberlegungen ein, um deutlich zu machen, wie Dispositionen fiir gewisse Le-
bensstile entstehen. IThm war die Kohédrenz der Schemata der Praxisformen von
Menschen einer gewisser Herkunft aufgefallen. Habitus, ebenso wie Lebensstil,
dient seinem Verstédndnis nach der Distinktion. Damit sind Distinktionen nicht nur
der Nebeneffekt der Dispositionen, sondern ihr Ziel. Lebensstile sind die verding-
lichende Wirkung des Habitus.

Transnationale Objekte? Zur Methodik
Artefakte und Symbole stellen wesentliche Bestandteile transnationaler Le-
benswelten dar. Die Wohnkulturforschung bietet in diesem Versténdnis einen Zu-

gang zum Feld der transnationalen Lebensweisen und Identitédten, welcher sich

200



Vom transnationalen Habitus in deutsch-/tiirkischen Wohnungen SAVE 104 (2008)

nicht auf Diskurse und Erzidhlungen beschrénkt, sondern versucht, die Komplexitat
und Vielfalt der ablaufenden Phidnomene zu erfassen (vgl. Langbein 1998: 41), in-
dem nicht nur von Interviews, sondern auch von Objekten, Rdumen, Handlungen
und Nutzungen ausgegangen wird.

Wohnraumschmuck dient nach Bourdieu und anderen als wichtigstes Betrach-
tungsobjekt in Wohnungen, um auf Habitus und soziale Verortung zu schliessen.
Unter dem Begriff «Wohnraumschmuck» ist nach der Volkskundlerin Birgit
Briuer Folgendes zu verstehen:

Schmuck oder Dekoration soll begriffen werden als eine Form von Gestaltung, die nicht oder nicht
direkt von einer Gebrauchsfunktion bestimmt ist. [...] Da diese Gegenstiinde ebenso auf Stell-
flichen oder in Vitrinen aufgestellt wie an Winden angebracht sein konnen, und da auch Textilien
wie Sofakissen, Tischdecken oder Gardinen hinzugezahlt werden sollten, ist der Begriff «Wand-
schmuck» zu eng und wird durch «Wohnraumschmuck» ersetzt. Dies entspricht Bezeichnungen, die
in neueren Arbeiten fiir die dekorative Gestaltung des Wohnraums [...] verwendet werden wie
«Zimmerschmuck» (Schenk 1984) oder « Wohnungsschmuck» (Boll 1992;1993). (Briuer 2000: 49)

Um Wohnraumschmuck als auch Wohnungen, Rdume wie Objekte in den Griff
zu bekommen, musste fiir diese Studie zundchst methodisch versucht werden, die
Dinge zum Sprechen zu bringen, das heisst, ihre Kontexte zu verstehen. Deshalb
wurden die — insgesamt zehn — Gespréichspartner in thren Wohnungen interviewt.
Dies bot einerseits die Moéglichkeit, die Wohnungen zu betrachten, und anderer-
seits das (Inter-)Agieren der Bewohner in der Wohnung wahrzunehmen. Zudem
konnten konkrete Objekte als Erzédhlimpulse aufgegriffen werden. Im Wesentli-
chen zielten die Interviews auf drei Themengebiete ab: Wohnen/Wohnung/Einrich-
tung(sstil), Migration/transnationale Kontakte und Bilder/Wiinsche/Vorstellungen
von Wohnen und Leben. Vor dem eigentlichen Interview stand zunéchst immer erst
ein gemeinsamer Wohnungsrundgang. Zum einen konnte ich so vorab einen Ein-
druck der Dinge gewinnen, liber die im Spiteren geredet werden sollte, und zum
anderen ermdglichte es mir differenziertere Nachfragen bei einzelnen Objekten.
Im Anschluss an den Rundgang liess ich mir meist die Migrationsgeschichte der Fa-
milie erzdhlen, da sich diese als wichtige Hintergrundinformation darstellte und sie
zugleich eine Thematik war, bei der die Gespréachspartner ins Erzdhlen kamen. Ins-
gesamt vermischten sich in meinem Aufenthalt in den Wohnungen teilnehmende
Beobachtung, Interviews und Alltagsgesprédche zu lingeren Sequenzen aus unzih-
ligen Eindriicken, welche ich zuletzt mit Hilfe der Methode der grounded theory
auswertete. Dabei trat besonders das Wechselspiel von individuell-biografischen
Besonderheiten mit Mikrokontexten in den Vordergrund.

Die Wohnung als Teil transnationaler Alltagswelten
Neben der anfangs erwdhnten Elif und ihrer Familie sollen an dieser Stelle zwei
weitere von mir interviewte Familien in den Fokus geriickt werden. Diese insge-

samt drei Familien haben alle auf ihre je eigene Art und Weise Teil an transnatio-

201



Maria Schwertl SAVE 104 (2008)

nalen Alltagswelten. Sie unterscheiden sich von anderen Familien in meinem Sam-
ple dadurch, dass ihre transnationalen Bezilige wichtig sind, wie das folgende Bei-
spiel von Yusuf zeigt.

Yusufs Familie fihrt einmal im Jahr, im Sommer, fiir mehrere Wochen in die
Tiirket. Da die Familie eine grosse Verwandtschaft in der Tiirkei hat, die iiber un-
terschiedliche Gebiete verteilt ist, gestaltet sie den Urlaub so, dass sie von einem
Verwandten zum néchsten fahrt. Diese Art des Urlaubs vereint nach Aussage der
Familie mehrere Vorteile: Man sieht viel, es ist billig, man wird umsorgt, braucht
sich um nichts zu kiimmern, und man stérkt gleichzeitig seine sozialen Netze, ohne
dabei eingeengt zu sein. Das Gefiihl, das sich mit diesen Urlauben verbindet, ist das
der Entspannung. Dies zeigt sich deutlich am — im Interview ausfiihrlich beschrie-
benen — Bild der héheren (sportlichen) Leistungsfihigkeit durch den Aufenthalt in
den tiirkischen Bergen.® In der Praxis der Familie ist die Tiirkei Erlebnisraum,
Raum des Urlaubs, der Entspannung und der selbstverstiandlichen Anerkennung
durch die Verwandtschaft. Durch di¢ «tiirkische Gesellschaft» fiithlt sich die Fami-
lie jedoch als deutsch-/tiirkisch klassifiziert und damit als aussenstehend. Damit
verstiarkt sich das Bild, dass die Tiirkei fiir die Familie «Urlaubsort» ist. Aber es ver-
binden sich in Yusufs Familie mit der Tiirkei auch Bilder von Selbsténdigkeit und
Unabhiéngigkeit: Der Traum des Grossvaters vom eigenen Geschift ist stark mit
der Tiirkei verbunden.” Er wird von Yusuf fortgesetzt, indem er sich vorstellt, sich
auf transnationaler Ebene zwischen den beiden Lindern selbstdndig zu machen.
Wie sehr diese Moglichkeit an das in der Tirkei vorhandene soziale Kapital ge-
kniipft ist, wird an Yusufs anderem Traum deutlich, irgendwann in die tiirkische
Kommunalpolitik einzusteigen. Ebenso wie die Tiirkei nur partiell besetzt ist (als
Raum des sozialen Kapitals, ob als Urlaubsort oder als Geschiftsort), birgt auch
Deutschland/Miinchen nur partielle Zugénge fiir die Familie. Deutlich priagen Er-
fahrungen von Nicht-Anerkennung die Familie und ihr Agieren. Nicht-Anerken-
nung wie sie zum Beispiel in dem Verhéltnis zu Wohnung und Wohnungsamt deut-
lich wird: So musste die Familie nach der Hochzeit von Yusufs Eltern so lange auf
eine Wohnung warten, bis der Vater letztendlich eine Wohnung kaufte. Inwieweit
diese Behandlung der Familie durch das Wohnungsamt emer Benachteiligung
gleichkam oder auch einer Wohnungsknappheit geschuldet war, kann hier nicht
cingeschétzt werden. Wichtig ist, dass das Gefiihl der Benachteiligung sich bis
heute in der Wohnung manifestiert. Denn durch das Eigentum gebunden, lebt die
Familie auch heute noch in der damals gekauften Wohnung, obwohl diese fiir vier
Erwachsene ldngst zu klein geworden ist. Die Erfahrungen der Nicht-Anerken-
nung fithren zu verschiedenen Praxen der Familie: Yusuf engagiert sich auf schul-/
uni-politischer Ebene fiir deutsch-/tiirkische Interessen und die vierkopfige Kern-
familie pflegt eme starke Beziehung zu den Grosseltern und der weiteren
deutsch-/tiirkischen Verwandtschaft. Man sieht sich nahezu téaglich. Die Gross-
eltern pendeln zwischen der Tirkei und Deutschland, halten sich abwechselnd
mehrere Monate mal hier, mal dort auf. Das heisst, die Familie kniipft insgesamt —
ob transnational oder nicht — stark an soziales Kapital in Form von Familie und

202



Vom transnationalen Habitus in deutsch-/tiirkischen Wohnungen SAVE 104 (2008)

Netzwerken an. Dies wird nicht nur durch die Aussagen im Interview deutlich,
sondern vergegenwirtigt sich auch im Stil der Wohnung und dem sich dahinter ver-
bergenden Habitus. Die Wohnung ist mit einer Vielzahl an Geschenken angefiillt,
welche héufig auf die tiirkische Herkunft verweisen. Daneben finden sich — vor
allem in einer Vitrine — einige Souvenirs. Auf meine Nachfragen hin werden
Geschichten iiber diese Dinge erzihlt, z. B.von einer Moschee, iiber die Yusuf seine
Abschlussarbeit im Gymmnasium geschrieben hat, oder iiber die von einer Ver-
wandten angefertigten, gehdkelten Rosetten und Hiite, die an den Wénden héngen.
Als fiir sie symbolisch am wertvollsten préasentiert Yusufs Schwester ¢in kleines
Sédckchen, welches sie von ihrer Mutter als Zeichen der Liebe bekommen hat.
Yusuf selbst wiederum ist besonders stolz auf Fotos und Urkunden, die sein Enga-
gement fiir deutsch-/tlirkische Angelegenheiten dokumentieren, und auf seine
technische Ausriistung, welche thm eine Art Testlauf der Selbstindigkeit ermdog-
licht, da er damit an Schulen und bei Feierlichkeiten fotografiert. Der Wohnzim-
mertisch, der auch zum Essen genutzt wird, sowie der Stil der Mobel und die Enge
der Wohnung verweisen vor allem auf Funktionalitdt und damit auf Okonomische
Zwinge.

Insgesamt ergibt sich folgendes Bild der Familie: Nach aussen hin ist sie auf-
stiegsorientiert, was durch den Sohn Yusuf und seine Aktivitdten vertreten wird.
Aber auch die Tochter hat durch den Beruf der Erzieherin eine Arbeit ergriffen,
die sie direkt in institutionalisierte Bereiche fithrt. Deshalb ist ihnen die Abgren-
zung von Deutsch-/TiirkInnen aus niedrigeren Positionen wichtig, was sie durch
eine gewisse Art der Reflexion gesellschaftlicher Zusammenhénge und damit
durch kulturelles Kapital symbolisieren. Die Wohnung verrit jedoch den Ur-
sprung und Gegenpol dieser Positionierung nach aussen, die auch ausserhalb der
vier Wiande immer wieder durchscheint: Die Familie arbeitet sich hoch, das heisst,
sie kdampft um einen Status, den sie noch nicht erreicht hat. Sicherer Bezugspunkt
ist der Kreis der gesamten Familie und das darin verborgene Kapital, welches zu
transnationalen Beziigen fithrt. Die Familie ist es auch, die den Aufstieg und das
eigene Bestreben regelmissig bestitigt. Es wird mindestens einmal die Woche
mit Verwandten in der Tiirkel telefoniert, man informiert sich liber die dortige
Politik und aktuelle Ereignisse. Vorstellungen und Bilder von der Tiirkei werden
somit in das Leben in Deutschland integriert. Des Weiteren werden aus den Ur-
lauben in der Tiirkei diverse Lebensmittel, Wolle, Bettdecken und Geschenke
mitgebracht. Die Wohnung der Familie ist dabei Nukleus der zuletzt beschriebe-
nen transnationalen Beziige. Sie lédsst den Besucher spiiren, dass die Familie den
sozialen Sprung noch nicht geschafft hat, aber dass es durchaus Beziige und Vor-
stellungen gibt, die thn umsetzbar erscheinen lassen, und sei es iiber ein transna-
tionales Netzwerk. Obwohl die Wohnung mnerhalb des hier untersuchten Sam-
ples die deutlichsten Beziige zur Tiirkei aufweist, differenziert sich das Bild, wenn
der Kontext betrachtet wird. Hier handelt es sich keineswegs um eine patrioti-
sche, sich selbst-cthnisierende Familie, sondern nationalkulturelle Objekte ver-
weisen in diesem Zusammenhang auf Ambitionen und Netzwerke, die verorten.

203



Maria Schwertl SAVE 104 (2008)

Das offenbart sich, wenn man die angesammelten Dinge als — zum Grossteil —
Geschenke dekodiert.

Inwieweit sind die Praxen von Yusufs Familie transnational? Auch wenn sie
nicht regelméssig zwischen der Tiirkei und Deutschland umzieht, so bewegt sie sich
doch zwischen den beiden Léndern, als wire es eine Nation, und ignoriert Natio-
nalgrenzen, wie besonders an den pendelnden Praxen der Rentnergeneration deut-
lich wird. Andererseits ist die Tiirkei ein Moglichkeitsraum und Raum sozialer
Netzwerke — das Wissen um sein Vorhandensein verdandert bereits die eigenen Dis-
positionen, den eigenen Habitus. Sie wirkt damit wie ein Sicherheitsnetz. Und dies
nicht nur in der Vorstellung und Imagination der Akteure. Vielmehr driicken sich
diese Verortungen, Netzwerke und Sicherheitsnetze im Habitus der Wohnung aus,
welche wiederum als identitdre und zum Teil repridsentative Rédume auf die Be-
wohner zuriickwirken. Geschenke und Dinge, die eine erste selbstindige Tatigkeit
ermdglichen, vermischen sich so zu einem Objektarrangement, welches auf Auf-
stiegsmoglichkeiten verweist.

Klassenzugehorigkeit, Laufbahn/Biografic und — mit beiden verbunden — die
zur Verfiigung stehenden Kapitalien priagen Habitus wie Lebensstil und dadurch
auch den Umgang mit transnationalen Mdoglichkeiten bzw. dem eigenen Migra-
tionshintergrund. Die eigene soziale Position wirkt sich somit auf transnationales
Agieren aus. Innerhalb der untersuchten Protagonisten neigten — verkiirzt gesagt —
solche mit hoherem symbolischem Kapital und damit mehr Verortungs-/Anerken-
nungs-Mdoglichkeiten innerhalb Deutschlands dazu, weniger transnational zu agie-
ren. Sie handelten dafiir vermehrt auf offiziellerer Ebene in Vereinen (in Deutsch-
land). Dies ist die andere Seite des Habitus, auf welchen die Wohnungen verweisen:
die Seite der Relationen innerhalb Deutschlands.

Geht man von Vorstellungen des Transnationalismus aus und sieht Sozial-
rdaume nicht als Nationalrdume, so wirken auf Deutsch-/TiirkInnen (wie auf viele
andere) nicht nur die Krifte und Kdmpfe des Nationalraumes Deutschland, son-
dern eine Vielzahl an grenziiberschreitenden sozialen Praktiken und Mechanis-
men. Und zwar nicht nur — wie es Vorstellungen von Globalisierung nahelegen —
im Sinne von wirtschaftlichen Stromen oder Informationsstromen, sondern im
Sinne von Verortungsmoglichkeiten und Kapitalmoglichkeiten. Fehlendes symbo-
lisches, 0konomisches, soziales oder kulturelles Kapital in einem Land kann somit
durch transnationales Handeln ausgeglichen werden, was zu unterschiedlichen
Funktionen verschiedener Rdume fithren kann. Die Vorstellung, was in der Tiirkei
bei Deutsch-/TiirkInnen passiere, habe keine Relevanz fiir ihr deutsches Dasein,
wird durch ithren Habitus widerlegt. Dieser verweist ndmlich auf transnationale
Moglichkeiten und auf vorhandenes symbolisches oder kulturelles transnationa-
les Kapital, wie die Wohnung von Yusufs Familie verdeutlicht. Eine Nicht-Aner-
kennung dieser Realitét zeigt sich in Form von Ethnisierungs- und Desintegrati-
ons-Vorwiirfen angesichts von Lebensstilen, die an die Tiirkei ankniipfen. Solche
Vorwiirfe gehen nicht von der Realitdt transnationaler Lebenswelten aus. Ein
transnationaler Habitus muss nicht mit einem «Dazwischen» oder mit «Briichen»

204



Vom transnationalen Habitus in deutsch-/tiirkischen Wohnungen SAVE 104 (2008)

klarkommen, sondern kann «das Beste beider Welten» nutzen. Dinge und Woh-
nungen, die auf gewisse Beziige in die Tiirkei oder zu einer deutsch-/ tiirkischen
Community verweisen, deuten auf soziale Positionen (im transnationalen Raum),
auf Verortungen und Identitdten und damit auf einen transnationalen Habitus
hin.

Der Begriff «transnationaler Habitus» wurde bereits von Luis Guarnizo aufge-
worfen, aber nicht ausgearbeitet (vgl. Guarnizo 1997). Er vermutet, dass der trans-
nationale Habitus nicht nur Klasse, sondern auch Gender und Generation Rech-
nung trigt. Das heisst, wer in diesen Punkten Ubereinstimmung zeigt, verhilt sich
dhnlich, hat denselben transnationalen Habitus. Zudem sind fiir Guarnizo transna-
tionale Handlungen habitus-prigend, wenn sie quasi zur Normalitéit beitragen:

At the individual level, transnational practices and discourses are those that are a habitual part of
the normal lives of those involved. Transnational relations are considered to be part of the normal
life of an individual when their absence will impede or drastically disrupt her/his habitual pattern of
activities, whether social, economic, cultural, or political. (Guarnizo 1997: 288)

Guarnizo betont weiter: «[...] transnational fields irremediably change mi-
grants’ own tastes and standards of living.» (Guarnizo, 1997 : 295). Als Grundlage
fiir den transnationalen Habitus beschreibt er somit das selbstversténdliche Wech-
seln iiber Nationalgrenzen hinweg, ohne Briiche. Dennoch werden auch nach sei-
nem Verstdndnis die Wirkméchtigkeiten der sozialen Positionen innerhalb eines
Nationalraumes nicht aufgehoben: TransmigrantInnen unterliegen eben mehreren,
verschiedenen nationalen Macht- und Sozialstrukturen. Dadurch werden nach Gu-
arnizo bei TransmigrantInnen verschiedene Identititen ausgelost, wie die des Im-
migranten, Riickkehrers, Tiirken, Deutsch-/Tirken und Deutschen, welche sich
wiederum mit den durch Klasse, Gender, Generation und regionale Herkunft ge-
pragten Identitdten vermischen, tiberlappen und durchkreuzen. Transnationaler
Habitus beinhaltet demnach sowohl soziale Positionen und Kontexte nationaler
Felder als auch transnationale Komponenten: die Nutzung des einen mm anderen
sowie umgekehrt die Vermischung und Verschmelzung von allem. Ein transnatio-
naler Habitus bedingt damit Praxisformen (Wahrnehmungs-, Denk- und Hand-
lungsformen), welche sich nicht auf nationale Rdume beschrinken.10 Dies spiegelt
sich letztlich auch in den Wohnwelten wider. Um dieses Wechselspiel aus transna-
tionalem Handeln, Habitus und Wohnen noch stédrker aufzuzeigen, soll nun noch
einmal ein Blick auf die Empirie geworfen werden.

Zur Verschiedenheit transnationaler Lebenswelten

Nezahat ist mit thren 58 Jahren die dlteste Gespréachspartnerin innerhalb meines
Samples. Sie und ihr Mann stammen beide von reichen Istanbuler Familien ab, wo-
durch sie bereits in der Tirkei einen privilegierten Status einnahmen. Die Ent-
scheidung, nach Deutschland zu emigrieren, stellte in den 1970ern fiir beide eine

205



Maria Schwertl SAVE 104 (2008)

Art kosmopolitischen Lebensentwurf dar, welcher nicht aus Not oder als Migra-
tion, sondern eher in Form einer Transmigration entworfen wurde. Man plante, je
nach Bediirfnis in Deutschland, der Tiirkei oder andernorts zu wohnen. Die Fami-
lie nahm mit ithren Kindern eine Art Vorreiterrolle ein, welche ithnen durch den
familidren Hintergrund und den beruflichen Erfolg des Vaters ermoglicht wurde.
Dies zeigt sich zum Beispiel auch auf alten Familienfotos, auf denen Eltern wie
Kinder stets so gekleidet sind, dass sie auch modisch als Vorreiter erscheinen. Die
Familie lebt damit gleichzeitig ein symbolisches Leben: Aufgrund ihres Wohlstan-
des fuhlt sie sich verpflichtet und sicht es als selbstverstéindlich an, wohltétig zu
handeln. Dies verbindet sich in der Familie mit einer tiefen — auf gewisse Art und
Weise religiosen — Dankbarkeit fiir ihre Situation. Nezahat ist gegeniiber Familie
und Freunden sehr spendabel, engagiert sich im tiirkischen Frauenverein und hat
jahrelang Behinderte mit dem Bus gefahren. Diese Spendierfreudigkeit geht je-
doch Hand in Hand mit demonstrativem Konsum. Dies zeigen besonders die Ur-
laube in der Tiirkei, bei denen Nezahat und ihr Mann ein wenig Luxus geniessen.
Dabei scheint es fiir sic von grosser Wichtigkeit, von Freunden umgeben zu sein,
weshalb diese zum Teil sogar eingeladen werden. Nezahats Wohnung, die sie zu-
sammen mit ihrem Mann bewohnt, strahlt eine biirgerliche Atmosphire aus: Das
Mobiliar st dsthetisiert und aus teuren Materialien. Allein der Wohnraumschmuck
fallt hier mit Piippchen, vielen Familienfotos und ausgewidhltem, symbolischem
Nippes etwas aus dem Rahmen. Was auf den ersten Blick wie ein Bruch erscheint,
16st sich jedoch auf, wenn Nezahat die Kontexte dieser Dinge erldutert: Zum einen
mag, es sich hier um einen gewissen Grad von Exzentrizitidt handeln, den man sich
auf Grund der eigenen Position leisten kann, zum anderen sind die differenten
Dinge alle hochgradig und bewusst symbolisch besetzt: Ob es Elefanten sind, die
fiir Nezahat sie selbst reprisentieren (da sie wenig vergessen, aber stoisch Schick-
salsschlédge ertragen) oder ein Bild mit Kirche, das die Behinderten-Fahrdienste
und die damit verbundene Versenkung in Giite reprédsentiert. Nezahat weiss genau
zu erklidren, aus welchem Grund welche Dinge hier siehen. Diese symbolische Um-
gangsweise mit Artefakten deutet auf die Biirgerlichkeit der Familie und ihre Eta-
bliertheit hin.

Inwieweit ist der hier deutlich gewordene Stil und Wohnraumschmuck nun ver-
dinglichter transnationaler Lebensstil und damit Produkt eines transnationalen
Habitus? Auf den ersten Blick verweist nichts auf die Turkei. Auf den zweiten ent-
deckt man ein paar tiirkische Biicher und eine Teekanne. Der Stil der Wohnung
deutet also kaum auf die Tiirkei hin. Wohl aber auf einen weltgewandten birger-
lichen Habitus. Ob es die Selbstverstindlichkeit des Teuren ist, die sich z.B. in
kunstvoll arrangierten Gestecken ausdriickt, oder die Art der M&bel: Alles zeigt
okonomisches und symbolisches Kapital an. Diese Wohnung wire ohne das kos-
mopolitisch-transnationale Agieren der Familie und vor allem des Familienvaters,
welches Kapitalansammlung ermdoglichte, so nicht vorhanden. Allerdings ist dieses
transnationale Handeln nicht in der Wohnung reprasentiert. Anders als bei Yusuf
oder Elif, die um ihre Etablierung in einer hoheren Position kdmpfen, hat es diese

206



Vom transnationalen Habitus in deutsch-/tiirkischen Wohnungen SAVE 104 (2008)

Familie nicht nétig, ihre Anspriiche und Kédmpfe zu offenbaren. Sie ist im transna-
tionalen Okonomischen, sozialen wie Kkulturellen Feld etabliert, dessen Enden
durch die Tiirkei und Deutschland definiert werden. Transnationaler Habitus, das
heisst ein selbstverstdndlich transnational-denkender und -agierender Radius,
driickt sich also nicht notgedrungen im Wohnraumschmuck aus. Dennoch besteht
ein ebensolcher, da das Handeln iiber nationale Grenzen hinweg selbstversténdlich
ist und es die eigenen Dispositionen und den eigenen Geschmack beeinflusst. Dies
muss dabei nicht heissen, dass man tirkische Objekte oder etwa «typisch-
kitschige» Sachen priferiert, sondern kann auch darin bestehen, dass man ékono-
mische und soziale Freiheiten geniesst.

Die Wohnung von Elifs Familie — welche als Eingangsbeispiel gewéhlt wurde —
deutet im Gegensatz zu der von Nezahat auf den ersten Blick auf transnationale
Beziige hin. Ein Militarfoto im Flur, Urlaubsfotos, tiirkische Flaggen (im Treppen-
haus und in Elifs Zimmer) und eine «Erinnerungsecke» gegeniiber dem Esszim-
mertisch deuten auf die Tiirkei hin. In letzterer beispielsweise sind Familienbilder
(z.B. auch Elif in traditioneller Tracht), Geschenke, ein religioser Kalender und
«das tiirkische Auge» zusammengetragen, was bei einer gewissen Kenntnis natio-
nalkultureller Objekte auch als auf die Tiirkei verweisend zu erkennen ist. Im Trep-
penhaus zeigen Naturalien die Liebe zur Natur an, ebenso wie die Beschiftigung
und die Aktivitdten im Garten. Dies ist ein zweiter Strang, der sich durch die Woh-
nung zicht: Verweise auf Aktivitdten und Tétigkeiten, z. B. auch ein selbstgesticktes
Bild oder Fotos von Ausfliigen. An der Schnittstelle beider Kategorien ist zum
Beispiel die tiirkische Saz einzuordnen, die im Esszimmer héngt. Sie steht auf der
einen Seite fiir die musikalischen Aktivititen von Elif (sie singt im Chor — seit
kurzem im tiirkischen Chor — und hat Saz spielen gelernt), stellt aber auf der ande-
ren Seite auch ein Objekt dar, welches auf tirkische Nationalkultur verweist. Die
transnationalen Aktivititen der Familiec werden durch Urlaube, ein Haus im Hei-
matort sowie ein soziales Netzwerk ausgemacht. Auch im deutsch-/tiirkischen Be-
reich verortet sich die Familie, wie Elif sagt, auf Grund der gemeinsam gemachten
Erfahrungen (z. B. gemeinsam geleisteter Militardienst in der Tiirkei).

Elif engagiert sich im gleichen tiirkischen Studentenverein wie Yusuf, mit dem
sie sich regelmaéssig zu Aktivitdten trifft. Bei Elifs Familie sind soziale Dispositio-
nen in der Wohnung zu spiiren: Der Familie war es e wichtiges Anliegen, irgend-
wann ein Haus mit Garten zu haben, sodass sie dafiir auch auf reprisentative, mo-
derne Mobel verzichtet. Die Mobel stammen noch von einer der ersten Firmen des
Vaters (das wurde schon eingangs erwihnt) und wurden mittlerweile schon mehr-
mals umgezogen. Sie driicken damit eine gewisse Sparsamkeit aus und sind im Stil
cher altmodisch. Auch der Wohnraumschmuck symbolisiert dieses Festhalten an
emer gewissen Kontinuitit: Auch mit thm ist die Familie immer wieder umgezogen.
So zeigt ein Foto aus der ersten Wohnung bereits die noch heute im Esszimmer
hangende Uhr (sie ist Teil der Erinnerungsecke und damit zwischen Bildern, Ka-
lender und Geschenken angeordnet). Elif empfindet diese Kontinuitdat im Wohnen
als gemiitlich und kontrastiert sie mit schnelllebigem Ikea-Stil. Insgesamt wird

207



Maria Schwertl SAVE 104 (2008)

deutlich, dass die Familie sich iiber klare Ziele und hartes Arbeiten definiert: Man
muss sich hocharbeiten und dabei geht es nicht nur um den repriasentativen Schein.
Elifs Familie strebt mit Haus und Garten in Deutschland einen etablierten, mittel-
standischen Status an, den sie in der Tiirkei bereits erreicht hat. Dort ist sie in der
Kleinstadt, in der die Grossfamilie angesiedelt ist, etabliert: Elifs Grossvater war,
thr Onkel ist Biirgermeister, der Grossvater viterlicherseits Zahntechniker. Die
Selbstverstandlichkeit dieses Status driickt sich weniger im Mobiliar des Hauses
bei Miinchen aus als z.B. in Elifs Sprache. Das Mobiliar hinkt hinterher und ver-
weist damit auf den Kampf um eine gesicherte und anerkannte Position in
Deutschland. Der tiirkische Hintergrund ist mit einem gewissen Stolz auf die Ge-
gend und den familidren Hintergrund belegt, womit die Objekte, die auf ihn hin-
deuten, auch auf transnationale Kapitalien zeigen. Durch das transnationale Agie-
ren werden beide Welten vereint, sie verschmelzen in den Akteuren und werden zu
einem transnationalen Habitus. Symbolisches Kapital und Repréasentation sind in
der Tiirkei fiir die Familie Usus, was sich auch hier in Deutschland in ihrer Haltung
ausdriickt: Man wartet licber ein bisschen ldnger und kauft sich dann ein Haus, als
m Mobel zu investieren.

Was ist nun aus dem bisher Gesagten zu schliessen? Die im Folgenden darge-
legten Thesen kniipfen an die dargestellten empirischen Zusammenhédnge und
theoretischen Uberlegungen an, die vor den Fallbeispielen angestellt wurden. Das
kleine Sample erschwert dabei zwar moglicherweise eine Verallgemeinerung der
Ergebnisse, es kann aber demonstriert werden, was mit dem Begriff des transna-
tionalen Habitus erfasst werden kann und was darunter zu verstehen ist. Transna-
tionaler Habitus — das sollte dabei deutlich geworden sein — kann keineswegs alle
Aspekte deutsch-/tiirkischen Wohnens erklédren, aber das Konzept bietet einen
moglichen Zugang zu den beobachteten Familienfotos, nationalkulturellen Objek-
ten oder Stilelementen. Transnationaler Habitus erklédrt die zugrunde liegenden
Dispositionen, Werturteile und Handlungen, ohne von re-ethnisierenden Prozes-
sen und nationaler Symbolik auszugehen. Vor allem in der — hier untersuchten —
sich gerade stabilisierenden deutsch-/tiirkischen (unteren) Mittelklasse, geht es
vielmehr um Verweise auf Praktiken, Handlungs- und Bezugsfelder, als um rein
nationale Symbolik, was sich deutlich aus den gefiihrten Interviews erkennen lédsst.

In den bisher angefiihrten Fallbeispielen wurden unterschiedliche Lebensstile
und transnationale Praktiken beschrieben. In allen finden sich jedoch Elemente ei-
nes transnationalen Habitus. Wahrend Yusufs Familie transnationale Beziige nutzt,
um ihre Aufstiegsaspirationen zu untermauern”, zeigt Nezahat ihre Etabliertheit
an, welche sie auf transnationalem ¢konomischem Handeln aufbaut. Elifs Familie
dagegen bringt eine gewisse Etabliertheit aus dem einen nationalen Raum mit und
nutzt dies als Wissen, um im anderen den Weg zum eigenen Haus durchzuhalten.
Kurzfristige Repréasentation wird weniger wichtig, da man sich auf das vorhandene
Kapital in der Tiirkei besinnen kann.

Obwohl bei fast allen meinen Gesprichspartnern Transnationalisierungen in
Ansitzen vorhanden waren, sehen diese unterschiedlich aus und hidngen vom bio-

208



Vom transnationalen Habitus in deutsch-/tiirkischen Wohnungen SAVE 104 (2008)

grafischen, sozialen und 6konomischen Kontext ab. Welche Faktoren beeinflussen
nun transnationales Handeln und verursachen solche Unterschiede? Anzufithren
sind hier zunéichst das 6konomische Kapital und der Weg, iiber den man dorthin
gekommen ist: Familien, die sich erst hier in Deutschland einen hohen Status mit
einem grossen dkonomischen und kulturellen Kapital erarbeitet haben, nutzen
transnationale Verbindungen cher als Beigabe. Sie pflegen ein Leben, welches
stark auf Deutschland bezogen ist. Nezahats Familie dagegen gehort zu der Kate-
gorie, die «kosmopolitische Transnationalisten» genannt werden kénnte (vgl. dazu
auch Guarnizo 1997): Sie erntet Anerkennung in beiden Landern, hat hier wie dort
hohe Arbeitspositionen und grosses Kapital in allen Bereichen. Erméglicht hat sie
sich dies durch ein transnationales Leben, wofiir wiederum ein hohes dkonomi-
sches Kapital die Voraussetzung war. Transnationale Praktiken stehen somit im
Zentrum ihres Lebens. Als weitere Einflussfaktoren kommen soziale Netzwerke
oder die Familie hinzu, welche transnationales Handeln begiinstigen kénnen.”” Im
Kampf um den sozialen Aufstieg schliesslich werden sdmtliche Ankniipfungs-
punkte genutzt, und sei es nur im Dienste der eigenen Selbstvergewisserung und
symbolischen Stiarkung. Die Friichte dieses Kampfes ernten dabei — wie Bourdieu
bereits festgestellt hat — haufig erst die Kinder. Die eigene soziale Position, die
Ziele und Praxen der Aufstiegsbemithungen bedingt, ruft damit transnationales
Handeln hervor. Transnationale Handlungen sind demnach Praxen auf der Suche
nach sozialer Anerkennung; Handlungen, die sich im Habitus manifestieren, das
heisst in der Selbstverstandlichkeit transnationalen Handelns in einem transnatio-
nalen Radius.

Allerdings ist damit noch nicht gekldrt, wie sich dies letztendlich in den Woh-
nungen ausdriickt. Immer wieder war auf den letzten Seiten von einzelnen Objek-
ten die Rede, welche auf gewisse Lebensaspekte und transnationale Lebenswelten
verweisen. Es konnte jedoch auch gezeigt werden, dass transnationales Leben nicht
mmer in den Wohnungen abzulesen ist, zumal wenn die Familien 6konomisch bes-
ser gestellt sind. Es existiert eben kein «transnationaler Stil», welcher den transna-
tionalen Habitus verdinglicht und sich als hybride Mulit-Kulti-Asthetik durch die
Wohnungen zieht. Wohl aber gibt es das Bediirfnis, transnationale Beziige deutlich
zu machen: beim einen mehr, beim anderen weniger, je nach Position und Eta-
bliertheit. Und eben diese Bediirfnisse driicken sich in den jeweiligen Objekten
aus. Es geht dabei nicht darum, eine Nation in ihnen zu symbolisieren, sondern ei-
nen Sozialraum zu représentieren. Die Wohnung als privater und identifikativer
Raum richtet sich an das eigene Selbst, dient der Selbstverstdrkung, aber auch der
Repriésentation — zumindest im Wohnzimmer.

Damit ist auch wichtig, welche Objekte in welchem Raum gezeigt werden und
was ein Besucher iiberhaupt zu sehen bekommt. Meist werden dies Wohnzimmer,
Flur und Kiiche sein, welche somit die Vorderbithne der Wohnung bzw. des Hauses
darstellen. Hinsichtlich meiner Gespriachspartner ist festzustellen, dass der
Hauptanteil des Wohnraumschmucks, welcher auf die Tiirkei im weitesten Sinne
verweisen sollte, vor allem in Flur und Wohnzimmer platziert und somit auch pré-

209



Maria Schwertl SAVE 104 (2008)

sentiert wurde — insbesondere Souvenirs, Symbole, Familienfotos und Militérfotos.
Selbst bei den Gesprichspartnern, deren Wohnraumschmuck kaum oder wenig
Indiz fiir kulturelle Verortungen bot, hing das schiitzende Auge im Flur bzw. im
Wohnzimmer. In ihrer Ansammlung oder Konstellation sind solche «kulturalen»
Dinge zum Grossteil entschliisselbar — zumindest als auf transnationale Verbin-
dungen verweisend. Alles Weitere liegt im Auge des Betrachters.

Souvenirs, Geschenke und Familienfotos? Objekte als Zeichen und Indikatoren

Familienfotos, Militdarfotos, Urlaubsfotos, Geschenke, Wohnraumschmuck, De-
korationsobjekte, Zeichen fiir eigene Aktivititen (z. B. Selbstgebasteltes), Souve-
nirs, transnationale Objekte... In diesem Beitrag wurde zu zeigen versucht, dass
Dinge nicht nur auf Zusammenhénge (z. B. Transnationalitit, Nationalitdt und Ver-
ortung) verweisen, sondern dass Dinge fiir sich sprechen und demnach konstituti-
ver Bestandteil dieser Zusammenhédnge sind. Jenseits von Konsumstromen und
transnationalen Unternchmen haben Dinge innerhalb (trans)nationaler Felder
eine Wirkméchtigkeit. Sie verweisen auf Zusammenhidnge, die erinnerbar, aber
nicht erzidhlbar sind. Ebenso verweisen sie auf Positionen und Verortungen, die
essentieller Bestandteil der Lebenswelten sind, aber nicht formulierbar, wie Habi-
tus, transnationaler Habitus oder Transnationalisierung als Lebensstil. Objekte
konnen aber nicht nur auf Prozesse auf der Mikroebene verweisen, sondern ebenso
auf Prozesse auf der Makroebene. Dann gelten sie nach Helge Gerndt als Indika-
toren. Wohnungen und Objektkonstellationen kénnen als Indikatoren fiir die
Nicht-Anerkennung von MigrantInnen in Deutschland gesehen werden oder auch
als Indikatoren fiir soziale Kdmpfe, das heisst den Auf- und Abstieg ganzer gesell-
schaftlicher Segmente, wie z.B. MigrantInnen. Dies ist das eine Restimee, welches
ich am Ende dieses Aufsatzes zu Wohnen und Migration zichen méchte. Ein Resii-
mee, welches auf die Dinge blickt. Das andere Resiimee beschiftigt sich mit den
Bewohnern, den Besitzern, den sich transnational bewegenden Menschen.

Réume und MigrantInnen — diese beiden Denkkategorien scheinen untrennbar
miteinander verwoben und bedingen sich gegenseitig. Wie die Transnationalismus-
Forschung zeigt, bedingen rdumliche Vorstellungen (wie Nationalraum, globaler
Raum, lokaler Raum, transnationaler Raum) und damit verbundene Grenzzichun-
gen (im Kopf) auch die Kategorien, die man an Menschen anlegt. Sind sie Migran-
tInnen? TransMigrantInnen? Nicht-MigrantInnen? Meine Ausfithrungen zum
Thema Wohnen und Migration zeigen, dass weniger die/der Migration(shinter-
grund) auf Praktiken, Habitus und Identitiatsinhalte einwirkt, als vielmehr Mobi-
litdt und multilokale/transnationale Vernetzungen. Damit ist nicht so sehr das Mi-
grationsmoment als Kategorisierungsgrundlage von Akteuren niitzlich, sondern
cher die real und stédndig ablaufenden Praxen im Alltag. Transnationale Momente
werden in den Wohnungen und im Habitus von Akteuren spiirbar, vor allem wenn
sie Zuordnung und (symbolische, soziale, kulturelle, 6konomische) Kapitalbildung

210



Vom transnationalen Habitus in deutsch-/tiirkischen Wohnungen SAVE 104 (2008)

ermdglichen, wenn sie also mit tatséchlicher Mobilitdt verbunden sind. Ein zweiter
Aspekt der Mobilitit, welcher — wie Bourdieu gezeigt hat — im Habitus und in den
Wohnungen der Protagonisten deutlich wird, ist die soziale Mobilitdt. Bourdieus
Habituskonzept scheint fiir das hier untersuchte Sample zu greifen, wenn man von
transnationalen Rdumen statt nationalen Radumen als Sozialriumen ausgeht. Ein
Zusammendenken von Habitus und Transnationalismus ermoglicht den Blick auf
andere und neue Einflussgrissen, auf Dispositionen und Distinktionen und ent-
spricht damit Tendenzen der Spatmoderne. So soll am Ende dieses Aufsatzes stark
fiir eine Kernkategorie «Soziales im Transnationalen» plddiert werden.

Anmerkungen

! Die Bezeichnung «Deutsch-/TiirkInnen» bzw. «deutsch-/tiirkisch» wurde gewiihlt, da diese zum Teil

als Selbstbezeichnung in den von mir gefiihrten Interviews verwendet wurde. Die Schreibweise des

Begriffs lehnt sich dabei an Kien Nghi Has Schreibweise von post-/kolonial — welche er in seinem

Buch «Ethnizitit Reloaded» verwendet — an und soll signalisieren, dass es um Patchwork-Identiti-

ten,um hybride, transnationale Lebenswelten und Identititen geht. Deutsch-/TiirkInnen sind keine

homogene Gruppe, vielmehr wirken hier Gender- und Generationenunterschiede, ebenso wie

Stadt-Land- und Status-Unterschiede. Auch auf die notige Perspektive der Differenz soll der so ge-

schriebene Begriff «Deutsch-/TlirkInnen»/«deutsch-/tlirkisch» verweisen.

Der vorliegende Aufsatz gibt einen Teil meiner Magisterarbeit mit dem Titel «Wohnen als Ver-

ortung. Identifikationsobjekte in deutsch-/tiirkischen Wohnungen» wieder. Er beschrinkt sich auf

die Perspektive des transnationalen Habitus und klammert die Aspekte der Verortung und Identi-
fikationsobjekte, welche in der Magisterarbeit als zweiter Strang herausgearbeitet wurden, aus. Die

Magisterarbeit wird 2009 im Rahmen der neuen Publikationsreihe des Miinchner Instituts fiir

Volkskunde/Europiische Ethnologie «Miinchner Ethnographische Schriften» erscheinen.

# Am 31.12.2005 stellten gemiss Auslidnderzentralregister die Staatsangehorigen aus der Tiirkei mit
1764041 Personen (26,1% ) die weitaus grosste auslidndische Personengruppe (BAMEF) dar. Hinzu
kommen noch circa 600000 Deutsch-/TiirkInnen mit deutscher Staatsbiirgerschaft. Mehr als jede
dritte Person mit tiirkischem Pass (circa 37% ) ist in Deutschland geboren und demnach kein Mi-
grant im eigentlichen Sinn (BAMF). Fiir Miinchen, dem Hauptuntersuchungsgebiet dieser Studie,
gelten laut den Statistiken der Landeshauptstadt fiir das Jahr 2005 folgende Zahlen: 43309 Tiirken
sind insgesamt in Miinchen wohnhaft, womit sie 14,4% des Auslinderanteils ausmachen, bzw. 3.4%
der Gesamtbevilkerung darstellen. Somit bilden Deutsch-/TiirkInnen auch in Miinchen die grosste
Migrantengruppe.

“ Pierre Bourdieu kritisiert die Vorstellung einer sozialen Stufenleiter, auf der es nur Auf- oder Ab-
stieg gibt. Besonders fiir die Spiatmoderne sollte immer auch die Moglichkeit des Wechsels zwi-
schen «gleichwertigen Feldern» — welche unterschiedlichen Beschiftigungen oder Kapitalkonstel-
lationen entsprechen — mitgedacht werden.

> Besonders das Wechselspiel zwischen Imagination und Sozialbeziehungen - symbolhaft ausge-

driickt durch Objekte —steht in diesem Beitrag im Vordergrund.

Auch wenn die Wohnung quasi Teil der transnationalen Alltagswelt ist,indem sie Anlaufstation des

Aufenthaltes und damit des Austausches ist, kann nicht das gesamte Leben von MigrantInnen als

transnational angesehen werden. Es gibt grosse Anteile lokalen, nicht-transnationalen Lebens.

7 Bourdieu nennt symbolisches Kapital als vierte Kapitalart neben Skonomischem, sozialem und
kulturellem Kapital. Jede Kapitalform kann tendenziell in symbolisches Kapital umgewandelt wer-
den, sofern diese als zu erstrebende Ressource angesehen wird und das Vertiigen tiber diese dem
Besitzer symbolische Anerkennung verleiht.

®  Die Familie baut gerade ein Haus in den tiirkischen Bergen, was darauf hinweist, dass sie die Tiir-
kei vor allem als Erholungsort ansieht und (noch) nicht als konomischen Faktor oder Statusfaktor
nutzt. Sie hilt sich diese Optionen vielmehr offen.

211



Maria Schwertl SAVE 104 (2008)

Yusufs Grossvater wollte sich mit dem in Deutschland erarbeiteten Geld in der Tiirkei mit einem
Laden selbstindig machen, wie es viele sogenannte Gastarbeiter vorhatten. Bei Yusufs Grossvater
endete der Traum allerdings lediglich mit einigen Investitionen in Hiuser, die er zuletzt an Ver-
wandte hinterliess.

©  «Im Zusammenhang mit dem Prozess der Transnationalisierung steht allerdings nicht die Klas-
senspezifik des Habitus im Vordergrund, vielmehr erméglicht der Begriff die iber Anpassungs-,
Lern- und Kenditionierungsprozesse stattfindende Verinnerlichung transnationaler Erfahrung zu
fassen und sichtbar zu machen. Hier ist zu vermuten, dass sich habituelle verhaltens- wie auch be-
wertungsrelevante Umorientierungen ergeben, die es Individuen erleichtern, sich in einer grosser
gewordenen Welt zurechtzufinden und transnationale Praktiken in ihr Handlungsrepertoire zu
tibernehmen.» (Mau 2003: 57/58). Damit sind MigrantInnen Vorreiter von transnationalen Hand-
lungsweisen, welche sich prinzipiell auch bei Nicht-Migrantlnnen ergeben kénnen.

Symbolisches, soziales und kulturelles Kapital wird transnational genutzt, indem es sich komplet-
tiert: Hier fehlendes symbolisches Kapital etwa wird kurzfristig durch das Wissen um den Status
und das Erreichte dort ausgeglichen. Und zwar so lange, bis man sich in beiden nationalen Feldern
etabliert hat.

Kiirsat- Ahlers betont neben Aspekten wie Kapitalien auch die geographische Nihe von Deutsch-
land und der Tiirkei als férderlich fiir transnationale und hybride Lebensweisen. Diese Nihe ergibt
sich auch bei anderen Studien zu transnationalen Lebensweisen wie in Mexiko-USA oder der Do-
minikanischen Republik-USA. Ebenso wird die Wichtigkeit der geografischen Nahe in den Inter-
views zu dieser Studie deutlich, wenn die Reise (v.a. mit dem Auto) in die Tiirkei immer wieder als
Erzihl-Topos wichtig wird. Dies gilt vor allem bei der Frage nach materiellen Beziigen zur Tiirkei.
Kiirsat- Ahlers schreibt: «<Due to geographic proximity of Turkey and Germany, cultural transfer
and influence from the country of origin has remained considerable among the Turkish minority. A
distinctive Turkish migrant culture in Germany with its own political developments, social move-
ments, cultural modes and fashions has been slow to emerge. Rather, a culture has developed that
draws on both German and Turkish contexts, and the contradictions between the two. The majority
of second-generation Turks in Germany appear to have developed emotional and cultural ties to
the country of origin of their parents, Turkey, and also to the country where they live and intend to
remain.» (Kiirsat-Ahlers, 1996: 116)

Literaturverzeichnis

Abadan-Unat, Nermin. Die ersten 25 Jahre der tiirkischen Migration. In: Hermann Bausinger (Hg.).
Auslinder — Inlinder. Arbeitsmigration und kulturelle Identitdt. Tiibingen: Tiibinger Vereinigung fiir
Volkskunde,1986.

Bourdieu, Pierre. Die feinen Unterschiede — Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft (1979). Frankfurt:
Suhrkamp, 1987.

Bourdieu, Pierre und Loic J.D. Wacquant. Reflexive Anthropologie (1992). Frankfurt: Suhrkamp,
2006.

Briuer, Birgit. Ethnizitdt und Wohnkultur — Aspekte von Selbstverstindnis und Materieller Kultur Sie-
benbiirgener Sachsen in Niedersachsen. Marburg: N.G. Elwert Verlag, 2000.

Caglar, Ayse. Die zwei Leben eines Couchtisches — Die Deutsch-Tiirken und ihre Konsumpraktiken. In:
Historische Anthropologie (1998/2): 242-256.

Fuchs-Heinritz, Werner und Alexandra Koénig. Pierre Bourdieu. Konstanz: UVK Verlag, 2005.

Gerndt, Helge. Kultur als Forschungsfeld. Miinchen: Miinchner Beitrige zur Volkskunde, 21986.

Glick Schiller, Nina, Linda Basch und Christina Blanc-Szanton (Hg.). Towards a Transnational Per-
spective on Migration. New York: The New York Academy of Sciences, 1992.

Guarnizo, Luis Eduardo. The Emergence of a Transnational Social Formation and the Mirage of Return
Migration among Dominican Transmigrants. In: ldentities — Global Studies in Culture and Power
(Vol 4/No 2), Dezember 1997.

Ha, Kien Nghi. Ethnizitit und Migration Reloaded — Kulturelle Identitit, Differenz und Hybriditdt im
postkolonialen Diskurs. Berlin: Wissenschaftlicher Verlag, 2004.

Habermas, Tilmann. Geliebte Objekte — Symbole und Instrumente der ldentititshildung Frankfurt:
Suhrkamp, 1999.

212



Vom transnationalen Habitus in deutsch-/tiirkischen Wohnungen SAVE 104 (2008)

Hahn, Hans Peter. Materielle Kultur — Fine Einfiihrung Berlin: Reimer, 2005.

Katsching-Fasch, Elisabeth. Méblierter Sinn — stidtische Wohn- und Lebensstile. Wien: Bohlau Verlag,
1998.

Kiirsat- Ahlers, Elcin. The Turkish Minority in German Society. In: David Horrocks und Eva Kolinsky
(Hg.), Turkish Culture in German Society Today. Providence: Berghahn Books, 1996. S. 113-135.

Pries, Ludger. Die Transnationalisierung der sozialen Welt. Frankfurt: Suhrkamp, 2008.

213



	Living transnational room in the living room : vom transnationalen Habitus in deutsch-/türkischen Wohnungen

