
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 104 (2008)

Heft: 1: Thematischer Schwerpunkt : Ratgeberliteratur

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus de livres

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Buchbesprechungen – Comptes rendus de livres SAVk 104 2008), 125–144

125

Buchbesprechungen – Comptes rendus de livres

Simone Fopp: Trauung – Spannungsfelder und Segensräume. Empirisch-theologischer Entwurf eines
Rituals im Übergang. Stuttgart:Kohlhammer 2007.462 S. PraktischeTheologie heute, 88).

Die Hochzeitsthematik zähltseit je zum innersten Bestand unseres Kanons, obwohl sie aktuell selten

zum Forschungsgegenstand gemacht wird. Erstaunlicherweise sind dagegen in der Praktischen
Theologie, zuderenThemen die Lebenslaufrituale ja ebenfalls gehören, bisherdazu keine empirischen
Studien vorgelegt worden. Deshalb ist diese Berner theologische Dissertation sehr zu begrüssen. Sie
verfolgt keinen kulturwissenschaftlichen Ansatz, was sie für uns umso interessanter macht und zum
Dialog auffordert. Die Arbeit zeichnet sich durchgrosse Sorgfalt und methodische Reflektiertheit aus,
aber ebenso durch mutige, unkonventionelle Ideen. Sie liess sich von sozialpsychologischen Zugangsweisen

inspirieren und bezieht die seelsorgerliche und liturgische Praxis in ihre Zielsetzung mit ein.
Sie beschränkt sich dennauch auf die kirchliche Trauung, allerdings ohne deren Verhältnis zum ganzen
Ereignis Hochzeit zu reflektieren. Neu ist, dass Frau Fopp konsequent die Perspektive des Brautpaars
wahrnimmt. Leitend ist für sie die These, dass die Trauung für das Paar eine von Ambivalenzen und
Spannungen geprägte Erfahrung ist, die auch genderspezifische Probleme impliziert. Zur Sprache
gebracht soll werden, was das Ritual indiesem Kontext zu leisten vermag undob sich Segensräume in ihm
auftun lassen). Darauf gehe ich hier nicht ein.)

DieAutorin hat sich von einer Reihe von Paaren ihre Trauung erzählen lassen, einmal als Plan und
Problem in derPhase der Vorbereitung und ein Jahr danach als Erinnerung und Bilanzierung. Sie
versucht, die Sichtweise von Frau und Mann als je eigene zu erfassen, womit auch deutlich werden kann,
was das Paar bei diesem Anlass gemeinsam bewegt und welche Ambivalenzen eher verschieden und
allenfalls auch nur von einer Seite erlebt werden. Das sample ist relativ homogen, es enthält keine
ökumenische Trauung, kein ganz junges und auch keinPaar jenseits der Reproduktionsphase. Das mag
manbedauern, da gerade diese Konstellationen in der Gegenwarthäufiger auftretenals früher und für
die Überprüfung der Thesen aufschlussreich sein dürften, es ist aber verständlich und vertretbar bei
einer Studie, die für ihr Fachgebiet Pilotcharakter beanspruchen kann.

Durch die Erzählungen hindurch ziehen sich Gemeinsamkeiten: Der Entschluss zur Trauung
beruht bei allen auf einer Verbindung von emotionalen und zweckrationalen Motiven. Der Kinderwunsch

ist dabei wichtig, aber nicht allein ausschlaggebend. Geschlechtsspezifische Probleme und
Rollenerwartungen bleiben im Hintergrund, die Liebessemantik herrscht vor – d.h.die Hochzeit wird
von den Heiratenden nicht als Auseinandersetzung um Herrschaft wahrgenommen. Eher sind es,

neben individuellen Erfahrungen und Erwartungen, Generationenprobleme, die Spannungen erzeugen

und dem Harmoniebedürfnis entgegenstehen. Auf der Hochzeit sollen sich alle wohl fühlen, es
soll ernst, aber locker zugehen, und das Brautpaar fühlt sich dafür in allen Teilen verantwortlich.
Als Zentrum derTrauung bezeichnen alle das Versprechen zum Erstaunen der Theologin). Es ist im
allgemeinen Verständnis aber offenbar das, was Ehe von allen anderen Formen des Zusammenlebens
abhebt. Es überrascht von daher nicht, dass die Trauung nicht als Ritual der Versicherung gilt.

Diese Ergebnisse muten die Kulturwissenschaftlerin zunächst selbstverständlich, ja eigentümlich
traditionell an,siezeigen aber doch bedeutsameVerschiebungen gegenüber früher, nichtso sehr inden
Motiven als vielmehr in den Gewichten – und in den Rollen. Das sind wichtige, subtil herausgearbeitete

Erkenntnisse.
Ungewöhnlich für unser Fach ist der Autorin Umgang mit den Begriffen Ritual und Erzählung.

Ihrer Analyse liegt als empirisches Material ausschliesslich das zugrunde, was die Paare ihr erzählt
haben. Das Ereignis Trauung im Kontext der Hochzeit und alle befragten Paare feierten ein Fest
darum herum!) erscheint also nur in der je subjektiven, in Sprache transponierten Sicht von Frau und
Mann,als narrated culture sozusagen, nicht als existierendes Muster und auch nicht als ein von aussen
beobachteter Ablauf. Das istein kühnerWeg, der allerdings dem Faktum folgt,dass Hochzeiten gegenwärtig

nach individuell zu erstellenden Szenarios ablaufen müssen,aber vielleicht zu gering bewertet,
dass doch einige Fixpunkte als unverzichtbar gegeben sind.Andersgesagt: Es gibt das MusterHochzeit,
und Trauung als Begriff meint eine bestimmte kirchliche, nicht beliebige Handlung, unabhängig von
ihrer noch so individuellen jeweiligen Konkretisierung. Von den subjektiven Hochzeitserzählungen
ausgehend die Trauung als Erzählung zu definieren und diese mit Ritual gleichzusetzen,wie die Autorin

es tut, ist für ein kulturwissenschaftliches Verständnis dieser Begriffe deshalb nicht unproblematisch.

Erzählung setzt einen Autor voraus, der sie in aller Freiheit) erfindet, nicht bloss realisiert.
Trauung als Ritual stellt dagegen eine überindividuelle Ordnungskategorie dar. Wird es nur noch als



Buchbesprechungen – Comptes rendus de livres SAVk 104 2008)

subjektiveErzählung verstanden, verliert es in meinen Augengerade das, wasauch imEinzelfall seinen
Sinn ausmacht, dass es nämlich als sozial anerkannte, wiederholbare und vielfach erfolgreich
ausgeübte)

126

Handlungssequenz ein Deutungsangebot für ambivalente Erfahrungenenthält, indem es diese
anerkennt und dadurch Entlastung ermöglicht. Es ist allerdings denkbar und für die Autorin offenbar
gegeben), dasseinRitual sich gesellschaftlichenVeränderungen nicht mehr anzupassen vermag,dass es

sich überlebt und dass nur noch individuelle Erfindungen und Erzählungen zum Krisenmanagement
taugen. Die empirische Untersuchung von Simone Fopp scheint mir dies aber nicht nahezulegen,
vielmehr die Bedeutsamkeit des Rituals, falls es denn überhaupt freiwillig!) beansprucht wird, zu
bestätigen. Es lohnt sich aber ohne Zweifel, darüber weiter nachzudenken und zu forschen, im Dialog
zwischen Kulturwissenschaft und Praktischer Theologie. Das vorliegende Buch fordert dazu auf, und
man darf ihmdafür dankbar sein. Christine Burckhardt-Seebass

Albrecht Lehmann: Reden über Erfahrung. Kulturwissenschaftliche Bewusstseinsanalyse des Erzählens.

Berlin:Dietrich Reimer 2007. 256 S.

Albrecht Lehmann, von 1983 bis 2005 als Professor für Volkskunde/Kulturwissenschaft an der
Universität Hamburg tätig, hat die bis in die 1980er-Jahre in der Erzählforschung dominierenden
literaturwissenschaftlichen und philologischen Zugänge mit seinem Konzept einer Narratologie als
Bewusstseinsanalyse ergänzt und weiterentwickelt. Forschungsziel ist die wissenschaftliche Erklärung
der Gegenwart aus ihren historischen Wurzeln. In Bezug auf die Folkloristik bedeutet dies die Analyse
der Selbstreflexion und der Selbstthematisierung von Menschen durch den Erzählvorgang; im Zentrum

des Interesses steht also nicht mehr der Text, sondern der erzählende Mensch, der die Geschichten

formtund tradiert.Dervon Kurt Rankeals überzeitlicher Kollektivtyp konstruierte Homo narrans
wird um die subjektive, historische und soziale Dimension ergänzt.Die Quellen des in Hamburg
etablierten Forschungszweigs sind zur Hauptsache mittels qualitativer Interviews erhobene Erinnerungserzählungen,

also nicht in einer realen Situation des Alltags erzählte Texte; die Tonbänder und
Transkriptionen werden im «Archiv des Alltäglichen Erzählens» verwahrt, das zum Institut für Volkskunde
der Universität Hamburg gehört. Schriftliche Selbstaussagen, Fotos und Zeugnisse der Sachkultur
werden in die Analyse einbezogen. Ein thematischer Schwerpunkt des Hamburger Instituts liegt auf
dem Zweiten Weltkrieg, speziell den Erinnerungen ehemaliger deutscher Kriegsgefangener in
sowjetischen Lagern und ehemaliger Mannschaftssoldaten, dem Verarbeiten von Heimatverlust und
Vertreibung bei deutschen Flüchtlingen und der Bildung historischer Mythen.Als neuere Themen kommen

interkulturelles Erzählen, Migration, Technikerfahrung und die narrative Aneignung von Natur,
vornehmlichdesWaldes, hinzu.

Mit der vorliegenden Publikation beabsichtigt nun Lehmann «Themen der aktuellen volkskund-lich-

kulturwissenschaftlichen Erzählforschung» S. 9) – genauer: seine persönlichen Sichtweisen des
Fachs und seine subjektiveAuswahl der als forschungswürdig erachteten Themenfelder siehe oben) –
resümierenddarzustellen. Gegen diese Vorgehensweise an sich wärenichts einzuwenden,doch müsste
sie genau problematisiert werden.

Der Autor hat der volkskundlichen Erzählforschung stets Traditionsfixiertheit hinsichtlich der
Wahl der zu analysierenden Gattungen vorgeworfen; ein Gattungswechsel freilich garantiert nicht a
priori den erhofften «Abschied vom Volksleben» und die Analyse älterer Erzähltexte ist nicht von
vornherein mitder Suche nach Uraltem oder mit fanatischer Motivhuberei konnotiert.

Lehmanns Fokussierung auf die deutschen Opfer der Sowjetunion – die Gefangenen in sowjetischen

Lagern und die Vertreibung der Deutschen aus Osteuropa – steht trotz neuer Quellenmaterialien

und neuerFragestellungen inderTradition der Heimatvertriebenenvolkskunde der unmittelbaren
Nachkriegszeit, denn auch seine Betrachtungsweise lässt die Lebensgeschichten der NS-Opfer, einer
äusserst heterogenen Gruppe, gänzlich ausser Acht.Einzige löbliche Ausnahme innerhalb dieses
Versäumnisses bildet die Dissertation « das Lager läuft dir hinterher» Leben mit nationalsozialistischer
Verfolgung Hamburg 1996) von Dietmar Sedlaczek, einem Schüler von Albrecht Lehmann. Es ist
wohl eher der Unfähigkeit, die deutsche Kriegsschuld immer noch nicht anerkennen zu können, als
einem Versehen zuzuschreiben, dass diese ausgezeichnete Arbeit nicht einmal in die Bibliographie
Lehmanns aufgenommen wurde. Das Argument, die Oral-history-Forschung habe bereits die Schicksale

der NS-Verfolgten gebührend in den Fokus ihrer Interessen gerückt,vermag nicht zu überzeugen,
sind doch die Erkenntnisziele der Geschichtswissenschaft und jene der kulturwissenschaftlichen
Bewusstseinsanalyse, wie Lehmann selbst zu bedenken gibt, nicht dieselben.

Weiter fällt bei Lehmanns Darstellung die gänzliche Ausblendung der sozialhistorischen
Erzählforschung, einesseit den 70er-Jahren etablierten Forschungszweiges, ins Auge. Essei deshalb hier daran



Buchbesprechungen – Comptes rendus de livres SAVk 104 2008)

erinnert, dassdie mentalitätsgeschichtlichorientierten ErzählforscherInnen den zu Recht eingeforderten

Paradigmenwechsel vom Text hin zu den erzählenden Menschen mit ihren materiellen und psychischen

Bedrängnissen, ihren Erfahrungen und Wünschen gut zehn Jahre vorLehmann schonvollzogen
haben. An alte Texte wurden jenseits der Intention der Sammlungen neue Fragen gestellt, womit
bewiesen werden konnte, dass die grösstenteils unter altertumskundlichen Prämissen gesammelten
Quellen dem Paradigmenwechsel standhalten. Die vom Autor übergangene Richtung lässt neue
Einsichten zu unterschiedlichen Reflexen des Alltags in den Volkserzählungen zu, insbesondere zur
versprachlichtensozialenVerwundbarkeit von Alten, Frauenund Kindern, also zu denSchwachstellen des

sozialen Netzes und des Exponiert-Seins von Menschen in der Natur Topographie, Klima, Tierwelt).
Eine zentrale Kategoriedes mentalitätshistorischen Zugangs bildetdasGeschlecht; in Lehmanns
Ausführungen zum Reden im Alltag hingegen auf eine Femina narrans zu stossen, ist mit demselben
Aufwand verbunden, wie die sprichwörtliche Nadel im Heuhaufen zu finden. Frauenspezifische
Erfahrungen des Körpers wie Schwangerschaft, Geburt und Stillen und deren narrative Repräsentationen
finden im patriarchalen Konzept «Homo narrans gleich Vir narrans» keine Berücksichtigung; im
gleichen Zug wird geschlechtsspezifisches Erzählen nur marginal erörtert, nämlich einmal hinsichtlich
der unterschiedlichen Rezeptionder deutschenWochenschau-Propaganda während des Zweiten
Weltkriegs S. 109) sowie der Waldwahrnehmung S. 176f.). Ob diese Auslassungen die permanent
beschworeneAktualität der eigenen Forschungsperspektive zubelegen vermögen, bleibe dahingestellt.

Lehmann,einem der bedeutendstenVertreter derAnalyse gegenwärtigen «alltäglichenErzählens»
der Gegenwart, geht es in keiner Weise, wie man vorschnell annehmen könnte, um ein prinzipielles
Desinteresse an den einst wegen ihres Traditionsgehalts mythisierten, heutzutage aber aus demselben
Grund obsolet gewordenen traditionellen Gattungen. Der Autor ist nämlich immer wieder auf die
Ergebnisse der älteren Erzählforschung angewiesen, wenn es um die Bestätigung seiner Thesen geht.
So stellt er fest, die Kontextanalyse der amerikanischen Narratologen sei nur von der Person in der
Rolle des Zuhörers oder einem Netzwerk bei einem besonderen Erzählanlass ausgegangen, dabei sei
die «Spezifik des Atmosphärischen und Emotionalen als fördernde oder behindernde Qualität des

Erzählvorgangs» unberücksichtigt geblieben S. 69). Die Produktion von Atmosphäre, die Lehmann
fürdie Qualität des Erzählens als zentral erachtet, wird nicht,wie es von einemeingefleischten
Gegenwartsanalytiker zu erwarten wäre, anhand eines «Durchschnittserzählers» in einer alltäglichen
Erzählsituation exemplifiziert, sondern anhand der Märchenerzählrunden des traditionellen ungarischen
Dorfes, wo eigentliche Künstler ihr Bestes gaben. Wie es offensichtlich den Anschein macht, stossen
also auch die Erzählquellen der Gegenwart an ihre Grenzen, und man hätte gerne gesehen, dass der
Autor diese Grenzen mittels Quellenkritik, einem längst selbstverständlichen Verfahren der historischen

Erzählforschung, aufzeigt. Im Allgemeinen werden indes traditionelle Genres geringer geschätzt
als das «alltägliche Erzählen der Gegenwart» was unweigerlich zu einer Verzerrung des historischen
Referenzsystems und somit zu Fehlschlüssen hinsichtlich der Gegenwart führt. Kaum jemand aus

dem «Volk» habe die alten Erzählungen vermisst, bevor die «fleissigen Sammler» aufgetaucht seien.
Dem sei entgegengehalten, dass die meist betagten Erzähler und Erzählerinnen es als schmerzlichen
Verlust empfanden,dass sich die traditionellenAbendsitzeaufgelöst und sie deshalb ihr angestammtes
Publikum verloren hatten. Gerade weil sich die Sammler für die alten Geschichten interessierten und
ihnen wenigstens eine Person zuhörte, wurde den Forschenden ja auch erzählt. Den Informanten
Lehmanns, beispielsweise den ehemaligen Soldaten des Zweiten Weltkriegs mit ihren repetitiven
Rechtfertigungsgeschichten, muss es mit grosser Wahrscheinlichkeit gleich ergangen sein wir werden
diesbezüglich im dunkeln gelassen): Bekanntlich hatte die nachfolgende Generation, die revoltierenden

68er, die Nase mehr als voll von den Legitimationen der Krieges durch die Väter – eine konfliktuöse

Erfahrung. Wem nicht mehr zugehört wird, der gehört nicht mehr dazu – der kulturelle Wandel
der Kommunikation ist und bleibt schmerzlich.Angesichtsdieser Situation waren Forschende,dienicht
wie die eigenen Söhne auf Wahrheit und Moral insistierten, als Gesprächspartner willkommen.

Ebenfalls unverzichtbar ist für Lehmann André Jolles’ Theorie der Einfachen Formen, um seine
Theorien des Alltäglichen Erzählens zu untermauern. In den 50er-Jahren führte Hermann Bausinger
den Terminus «alltägliches Erzählen» als Kontrast- und Komplementärbegriff zu den traditionellen
Gattungen Märchen, Sage und Schwank in die Folkloristik ein, da deren Gewicht nach seinen
Beobachtungen in der Gegenwart immer geringer wurde. Bausinger hat freilich auf die historische Dimension

dieses«alltäglichen Erzählens» hingewiesen, undRudolf Schenda hat anhand zahlreicher Quellen
thematische und funktionale Aspekte des alltäglichen Redens in der Vergangenheit herausgearbeitet.
Während Schenda das Erzählen im historischen Alltag als gattungslos erachtete – nach seiner Auffassung

waren Genres Erfindungen der Literaturwissenschaft –, stellt Lehmann, gestützt auf Thomas
Luckmanns Konzept der Kommunikativen Gattungen, Pierre Bourdieus Habitus-Konzept und die

127



Buchbesprechungen – Comptes rendus de livres SAVk 104 2008)

Genre-Theorie des Folkloristen Dan Ben-Amos,dieThese auf,dass Einfache Formen als vorgegebene
Muster des Redens sich auch inder Vergangenheit entwickelt hätten,die täglich erprobten
Kommunikationsmuster

128

dem historischenWandel unterworfen seien, weshalb sich der vonAndré Jolles initiierte
Katalog von neun Einfachen Formen stets um neue Gattungen erweitern lasse. Gewiss werden sich
immer wieder neue, mehr oder weniger gerundete Redemuster aus der Kommunikation herausschälen
lassen, gewiss finden sich auch im Erzählen der Gegenwart gelegentlich sagen- oder schwankähnliche
Geschichten, was die Prägekraft der historischen Form auf die Kultur bezeugt. Dennoch sei die Frage
erlaubt, ob sich aufgrund wiederbelebter Genretheorien die Interessen der Erzählforschung nicht
wieder vom Kontext auf den Text verlagern und somit der erzählende Mensch mit seinenexistenziellen
Problemen erneut ins Abseits gerät. Lehmann hat sich stark von Bourdieus Habitus-Konzept inspirieren

lassen, dabei geht mehrum die Formen,die soziales Handeln bestimmen,als umdie Inhalte einzelner

Themenbereiche des Lebens. Bourdieu hat sich indes in seinem Werk La misère du monde 1993,

dt. Das Elend der Welt, 1997) relevanten Themen des gegenwärtigen Alltags zugewandt. Menschen
erzählen in qualitativen Interviews,wie sichKonkurrenzdruck auf dem Arbeitsmarkt, Langzeitarbeitslosigkeit

in allen Altersgruppen, schleichender Rückzug des Staates aus seiner Verantwortung, sprich
Sozialabbau, konkret auf ihr Leben auswirken. Es gibt zu denken,dass diese Erfahrungen alltäglichen
Leidens an den sozialen Hierarchien der französischen) Gegenwartsgesellschaft in Lehmanns
Bewusstsein nicht vorhanden sind.

Auch bei seinem neuen Forschungsfeld, dem Erzählen über denWald, sind ähnliche Auslassungen
festzustellen. Befragt wurden 130 Informanten, von denen ein Lehrerehepaar im Ruhestand sich über
seine Landschaftsvorlieben beim Zeitvertreib Waldspaziergang äussert; die Lebensbedingungen der
Waldarbeiter hingegen, ihre karg entlohnte und lebensgefährliche Saisonarbeit während des Winters
sowie die prinzipielle Gefährdung ihres Berufsunddiedamit einhergehende Arbeitslosigkeit gehören,
wie es hier den Anschein macht,nicht zur aktuellen Narratologie. Es geht der Rezensentin keineswegs
um eine grundsätzliche Ablehnung von Theorie und Methodik der narrativen Bewusstseinsanalyse,
sondern um deren Handhabung durch den Autor: Wünschenswert wäre ein ganzheitlicher und
empathischer Blick,der die ganz alltäglichen Schuftereien, die ganz alltäglichen Entmündigungen vieler
innerhalb einer sich immer tiefer in ArmundReich aufspaltenden Gesellschaft, die ganz alltägliche
individuell unterschiedliche Bewältigung von Rissen im Lebenslauf innerhalb des historischen Referenzrahmens

erfasst. Wird die Stimme von Betroffenen überhört – die Stimme ist ja nachvollziehbar
«grundlegende Voraussetzung des Erzählens» S. 85) –, so stimmt eben die Stimmung auch in der
Kulturwissenschaft nicht. Ursula Brunold-Bigler


	Buchbesprechungen = Comptes rendus de livres

