
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 103 (2007)

Heft: 2: Thema : Wohnen, Multilokalität und Kulturdynamik

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus de livres

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Buchbesprechungen – Comptes rendus de livres SAVk 103 2007), 285–304

285

Buchbesprechungen – Comptes rendus de livres

Brunhilde Miehe: Der Tracht treu geblieben, Bd. 5: Studien zum regionalen Kleidungsverhalten im
Schwarzwald. Kirchheim-Gershausen D-36275): VerlagderAutorin 2006.224 S., III.

In ihrem Unterfangen, heutiges Trachttragen ausführlich zu dokumentieren, hat die Autorin
nunmehr einen Schritt in den Südwesten Deutschlands getan. Der Band folgt dem bisherigen, an
den Publikationen über Hessen und die Lausitz entwickelten Schema, aus jedem Kirchspiel ein bis
zwei Frauen in Bild und Text zu porträtieren, den Erwerb und das Ablegen derTrachtenstücke in der
jeweiligen Biographie zu situieren und die verschiedenen Kleidungsformen Alltag, Freud und Leid,
Jahreszeit und Altersstufe zuzuordnen. Knapp werden Herkunft, Ausbildung, Berufstätigkeit und
Familienverhältnisse der Frauen erwähnt. Je ein Porträt ist einer Trachtenschneiderin, einem
Textilkaufmann und einer Hutmacherin gewidmet.

Die Autorin hat das Material auch hier selbst zusammengetragen die Bibliographie nennt nur
wenige Titel, ohne systematischen Anspruch) und die meisten Fotografien eigenhändig geknipst.Sie hat
also wohl auch mit allen Trachtenträgerinnen ausführlich gesprochen. Davon lässt der auktoriale Text
allerdings nichts hören und spüren.Die Frauen sollen nur von allen Seiten angeschaut werdenkönnen.

Der Porträtfolge ist ein Kapitel angeschlossen, das vergleichend Konservatismen,Veränderungen
undVariationsmöglichkeiten aufzeigt und Verbindendes und Eigenständiges herausarbeitet,allerdings
ohne dafür Argumente zu suchen.Den historischen,sozialen und wirtschaftlichen Kontextdürfen sich
die Leserinnen und Leser selbst dazudenken. An der von den früheren Bänden bekannten strikten
Trennung von authentischem und vereinsmässigem Trachttragen hält die Autorin fest, wiewohl ihr
Material andere Geschichtenerzählt von Familienbanden, vom Erben und Sparen, von der Freude am
ästhetischen Gestalten). Ein weiteres Kapitel weist auf die Rolle der Schneiderinnen und Näherinnen,
auf Handelsangebot und Mode hin,die alle stetenWandel bewirken. Dagegen werden kaum erwähnt
die Maler die Studie von Ulrike Höflein findet sichnirgends aufgeführt) und die Sommerfrischler,
deren Bedeutsamkeit viele Abbildungen von Gemälden und Postkarten doch explizit machen. Zu Recht
ist dem Einfluss der Kircheundder Pfarrer ein eigenes Kapitel gewidmet, da die Trachten heute praktisch

ausschliesslich für Kirchgang und kirchliche Feste Prozessionen, Hochzeiten) noch angezogen
werden, während imAlltagalle Frauen über Normalkleidung verfügen. Ein letztesKapitel widmet sich
der Trachtenpflege in Baden, die die Autorin als eigene Kategorie zwischen Authentizität und Verein
zu verstehen scheint.

DasBuch will nichts anderes sein alsbeschreibende Dokumentation,d. h. das liebevolle,detaillierte,
aber auch distanzierte Festhalten eines momentanen Zustands, bewusst keine Analyse, auch keine
historische Narration, aber implizit doch der Abgesang auf eine nicht hinterfragte, ehemals intakte,
sozial, räumlich und zeitlich wohlgeordnete Welt. Ich möchte der Autorin wünschen, dass sie nicht
dabei stehen bleibt. Die Frage nach Menschen unserer Zeit, die seit ihrer Jugend und bis in ihr Alter
Trachten tragen, ist ohne Zweifel in mehrfacher Hinsicht interessant und aufschlussreich, nicht nur für
die Kleidungsforschung. Als dichte Beschreibung könnte sie Modellcharakter haben, aber sie müsste
immerneu kritisch bedacht werden hinsichtlich ihrerAbsichtund ihres Vorgehens. Sonst könnte sie der
Gefahr erliegen, nur noch Stoff anzuhäufen. Christine Burckhardt-Seebass

Zoltán Fejös Hrsg.): Néprajzi értesítö 2004. Budapest: Néprajzi Múzeum 2005. 147 S., ill. Annales
musei ethnographiae, 86).

Seit 2002 hat das Jahrbuch des Ethnographischen Museumsvon Budapest eine neue, zeitgemässere
Aufmachung erhalten, ist auf Glanzpapier gedruckt und enthält farbige Abbildungen. Im gleichen Zug
fiel der Gesamttitel «Jahrbuch» évkönyv) teilweise weg,er ist nurnoch in lateinischer Sprache erhalten.
Deshalbsoll in Zukunftder Buchtitel als «Mitteilungen» értesítö) geführt werden, wie erauch auf Titelblatt

und Umschlag erscheint. Die Korrektur ist überfällig, die Rezensentin bittetum Nachsicht.
Erfreulicherweisehat dasEthnographischeMuseum inBudapest dieArtikel seiner Jahresschriftschon seit langem
mit englischsprachigen Zusammenfassungen versehen. So können die Mitteilungen weltweit verstanden
werden. Die Illustrationen tragen ihrerseits dazu bei, dass sie die Beachtung finden, die sieverdienen.

Ibolya T. Bereczki berichtet über das Digitalisierungsprogramm, das 2003 im Freiluftmuseum
Skanzen) in Szentendre bei Budapestgeschaffenwurde und 2004 mitdem Zsigmond-Bátky-Preis für

ethnographische Museen ausgezeichnet wurde. Dabei sollte jedes einzelne Objekt der Kollektion
digital erfasst werden. Die Auswertung erlaubt einerseits die Analyse der Zusammensetzung und des



Buchbesprechungen – Comptes rendus de livres SAVk 103 2007)

Aufbaus gerade der älterenTeile der Sammlung,deren Systematik erst jetzt deutlich wird.Andererseits
werden die in einem Schaulager deponierten Objekte zu einer im Internet zugänglich gemachten
virtuellen Ausstellung. Die Website lautet: www.skanzen.hu. Sie kann auch als abrufbare Datenbank
genutzt werden, die alle verfügbaren Daten der Öffentlichkeit übergibt. Das Schaulager selbst
entspricht modernstermuseologischer Konzeption:DieLagerung der Objekte genügt denAnsprüchen
an Sicherheit und Haltbarkeit, die jedes Museum zu erfüllen hat. Gleichzeitig sind die Exponate
thematisch und optisch ansprechend in Vitrinen gruppiert, so dass der Besucher das Lager auch
als Ausstellung nutzen und erleben kann. Es handelt sich aber nicht um eine sogenannte permanente

286

Ausstellung. Und genau dies war auch das Ziel bei der Schaffung des digitalen Archivs:Welche
anderen Möglichkeitengibt es,um möglichst viele Objektemöglichst vielen Betrachtern zugänglichzu
machen? Der Skanzen hat hierauf eineAntwort gegeben.

Das Ethnographische Museum in Budapest besitzt eine sehr schöne Sammlung an Sätteln. Zusätzlich

zu dieser Sammlung untersucht Imre Gráfik weitere Exemplare aus dem Nationalmuseum in
Budapest, aus diversem Privatbesitz und im Handel erhältliche Modelle. Es geht um Bau und Funktion
der Sättel, aber auch um Alter und Herkunft, Ausstattung und Verzierung. Gráfiks Ansatz ist ein
semiotischer, für ihn sind Gegenstände – in diesem Fall die Sättel – Objekte, die zu uns sprechen. An
ihnen ist ihre Geschichteabzulesen:Der Hersteller, der Benutzerund der Besitzer stehen dem heutigen
Reiter, unserer Gesellschaft und nicht zuletzt dem Forscher gegenüber. Dazwischen liegt, was dem
Zahn der Zeit ausgesetzt ist: Die Sachkenntnisse sind geschwunden, die Ungarn sind längst kein
Reitervolk mehr, unddie Sättel befinden sich oft in einem schlechten Zustand. Gerade die Spuren der Zeit
ergeben die individuelleGeschichte eines Objekts. Auf den Fotografien von László Roboz sind die
verschiedenenTypen sehrschönzu sehen,die Grafiken von ÁgnesGarzóverdeutlichen wesentliche Details
des Baus und der Verzierung. Um Hypothesen über die Zusammenhänge zwischen Herkunft und
Material der Sättel und ihrer reichen Ornamentik erhärten zu können, sind weitere Forschungen nötig.

Gábor Wilhelm sodann befasst sich mit dem Lebenswerk des eminenten ungarischen Ethnographen

Vilmos Diószegi und seiner vergleichenden ethnologischen Methode. Das Literaturverzeichnis
am Ende desArtikels gibteine Übersicht überdie wichtigsten Schriften des Forschers.Diószegiwandte
seine vergleichende Methode in all seinen Forschungen an, zuerst bei der Erforschung des Schamanismus

der finn-ugrischenVölkerbzw. der Rekonstruktion der religiösenVorstellungswelt der Ungarn zur
Zeit der Landnahme um 896 n. Chr.,später dannauch bei Schlussfolgerungen aus historischen Fragen.
Es ging ihm um die wissenschaftlich genaue Feststellung ungarischer Eigenart, die er sogar
ethnischgenetisch verankert sah 1954).Er verglich das gesamte volkskundliche gegenständliche) Material –
in Ermangelung schriftlicher Quellen – mit den religiösen Vorstellungen der umliegenden Völker
in Europa Türken) und in Sibirien Ob-Ugoren). Er stellte sich diesen Kosmos als geordnet vor,
und diese Annahme erlaubte ihm, Ähnlichkeiten bzw. Abweichungen von der religiösen Welt der die
Ungarn umgebenden Völker als Einflüsse zu definieren, anstatt nur zufällige Parallelen zu sehen. Die
zeitliche Zuordnung erwiessich alsbesondersschwierig und musste mit der ausschliessenden Methode,
die die Basis der vergleichenden Methode bildet, vorgenommen werden. Der Schamanismus erlaubte
Schlüsse auf andere Aspekte der Gesellschaft, die ihn hervorgebracht hatte, er bildete die Strukturen
einer menschlichen Gemeinschaft ab, «so wie ein Tropfen Wasser den ganzen Ozean widerspiegelt»
1960). Die religiöse Welt der Ungarn zur Zeit der Landnahme konnte aber nicht mehr homogen

sein, da die Ungarn sich aus verschiedenen ethnischen Stämmen zusammensetzten 1967). Später
unterschied Diószegi zwischen regionalen und überregionalen Aussagen: Während die regionalen
Erkenntnisse immer genauer werden, müssen Fragen von grossem zeitlich-räumlichen Umfang unter
Beiziehung anderer wissenschaftlicher Ergebnisse geklärt werden 1978). Seine methodologischen
Vorgänger waren die ungarischen Ethnographen Bernát Munkácsi 1893), Lajos Katona 1891, 1897)
und vor allem János Jankó 1896, 1900), deren Reihe er fünfzig Jahre später fortsetzte.

Diószegis Methode wendet nochmals fünfzig Jahre später Gábor Wilhelm bei der Untersuchung
des Schamanismus der Nahsi in der Provinz Jünnan Südwest-China) an 1992,1998, 2000). Es ist
sozusagen die Probe aufs Exempel.Dabei fälltauf, wie konsequent Diószegi jede Art von Text als Quelle
ausschloss. In diesem Punkt folgt ihm Gábor Wilhelm nicht,denn gerade die schamanischen Texte der
Nahsi geben Auskunft über ihre mythischen Vorstellungen. Dieser anspruchsvolle, da teilweise sehr
theoretische Artikel ist in der englischen Zusammenfassung auf einige wenige Sätze reduziert und
ersetzt die Lektüre über Diószegis Lebenswerk nicht. Es ist Gábor Wilhelms Verdienst, Diószegis
aktuelle Bedeutung gewürdigt zu haben.

Freundlich lächelnd blickt uns Kázmér Magyar 1858–1942) aus einer Fotografie an, die imBesitze
des Städtischen Museums von Gödöllö ist.Er ist der Urheber eines Fotoalbums,das ebenfalls im Besitz
des Museums ist, aber Fotosauseinerganz anderen Gegend beinhaltet. AlsAgronom und Mitglied des



Buchbesprechungen – Comptes rendus de livres SAVk 103 2007)

Landwirtschaftlichen Ministeriums inspizierte Magyar die landwirtschaftlichen Schulen des damaligen
Grossungarn, so auch in Kalotaszeg Rumänien). 1890 kaufte er in Gödöllö das Sommerhaus des

Schriftstellers Vilmos Györi und begann aus Liebe zur damals ganz jungen Volkskunde vorwiegend
bäuerliche Gegenstände zu sammeln: Hirtenmäntel mit Filzapplikationen, männliche und weibliche
Bekleidungsstücke, Werkzeuge, Waffen, Möbel und vielfältige Keramik zum täglichen Gebrauch. Im
August 1926 öffnete er anlässlich einer Ausstellung des örtlichen Kulturvereins sein Haus als Museum
mit 1573 Exponaten. Sie stammten vorwiegend aus Kalotaszeg, das gegen Ende des 19. Jahrhunderts
zum Ausgangspunkt für die ungarische Ethnographie geworden war.Er wurde Mitglied der Ethnographischen

Gesellschaft, und dank seiner Sammelleidenschaft, die er in die Schaffung eines Museums
überführen wollte, hält die ungarische Ethnographie seinen Namen fest. Die Exponate jener historischen

Ausstellung von 1926 verloren sich während des Zweiten Weltkrieges. Das besagte Fotoalbum
wurde lange Zeit einer Künstlerin in Gödöllö zugeschrieben, die Urheberschaft von Kázmér Magyar
steht heute aber ausser Zweifel. Er dokumentierte als geladener Gast 1911 zwei Hochzeiten in
Kalotaszeg. Beiallen Bildern stehenhandschriftliche Notizen zur namentlichen Bezeichnung der Personen
und ihres Standes sowie zur Witterung und zu den Lichtverhältnissen. Zwölf der 36 Bilder befinden
sich ebenfalls im ethnographischen Museum in Budapest, wobei die Umstände, wie sie dorthin kamen,
nichtbekannt sind. Ihr Fund 1985) führte aber zur wissenschaftlichenAnalyse des Fotoalbums.Dieses
kostbare Zeitdokument präsentiert hier Veronika Nagy.

Dóra Csiszér geht der Frage nach, ob das Ethnographiche Museum in Budapest im Laufe des
20.Jahrhunderts zufällige Ankäufe getätigt hat oder ob es von Anfang an systematisch gesammelt
hat. Die Akquisitionsstrategien werden hierbei mit anderen ethnographischen Museen über einen
Zeitraum von mehreren Jahren verglichen und so in einem übergreifenden Projekt erforscht. Für
das Ethnographische Museum in Budapest waren vor allem zwei Händler von Bedeutung, József
Lichtneckert und Gyula Grünbaum, wobei der erste 1903–1913, der zweite 1909–1929 in Beziehung
zum Museum stand. Sie waren beide volkskundlich interessierte Laien und hatten sehr wohl erfasst,
dass die Museologen ihnen für gutes Geld abkauften, was sie ihnen von ihren Reisen durch ganz
Westungarnmitbrachten. Lichtneckert kannte vorallem die Schokasen Serben) aus Baranya Südungarn),
er sammelte gezielt bestimmte Gebrauchsgegenstände in grosser Zahl Lebkuchenformen,
Kopftücher), notierte sich Sitten und Gebräuche und belegte sie auch mit Bildern. Es war aber meist
gängige, neue Ware ohne Wertzuwachs durch Alter. Grünbaum, aus Sopronkeresztúr, war eigentlich
Antiquitätenhändler und handelte oft auch in Kommission.Auf ihn geht das Verdienst zurück, die
westungarische jüdische Bevölkerung sehr genau dokumentiertzu haben.Oft kaufte er ganze Haushaltungen

auf und trat alsWiederverkäufer mit dem Museum inVerbindung.Aufdie Frage, ob es sich nun um
zufällige Ankäufe oder um systematische Akquisitionsstrategien handelte, gibt es keine eindeutige
Antwort. Für die damaligen Museologen handelte es sichum gezielte,also systematische Ankäufe, aus

heutiger Sicht lässt sich diese Sichtweise aber nichtaufrechterhalten. Umgekehrt sind die Sammlungen
durch den zeitlichen Abstand und durch ihreVielseitigkeit so wertvoll geworden,dass ihnen der Rang
einer systematischenAkquisition nicht abgesprochen werden soll.

Terézia Horváth Balogh dokumentiert die Bedeutung eines Sommerhauses für eine Budapester
Zeichen- und Handarbeitslehrerin an einer Mittelschule in Budapest.Sie wählte den in den dreissiger
Jahren aufgekommenen Badeort Surány auf der Insel gegenüber Szentendre, unmittelbar nördlich
von Budapest gelegen. Als früh emanzipierte Frau lebte sie allein und nutzte das Sommerhaus als
Erholungsort,aber auchals Zweitwohnung.Es sindZeichnungen undFotos vom Haus erhalten, die die
Besitzerin selber anfertigte und die ihren Geschmack zeigen. Sie mischte bürgerliche mit volkstümlichen

Stilelementen,derUmbauwurde von ihrbegleitetund ineinem Arbeitsheft festgehalten. Ein Bild
zeigt sie in einem städtischen Sommerkleid, ein anderes in derTrachtderPalócen Nordungarn)… Das
Beispiel der Lehrerin ist typisch für die Zwischenkriegszeit, als der Verlust der Randgebiete Ungarns
zu solidarischer Sympathiekundgebung, aber auch zu grossem Nationalismus führte.

Schliesslicherzählen Éva Szacsvay und EszterKutasdieGeschichte der Restaurationeiner
Madonnenfigur aus Jákfa Bezirk Vas, Westungarn). Die beiden Restauratorinnen mussten die Figur aus dem
17./18. Jahrhundert zuerst in ihren Kontext zurückführen,um die liturgischen Gebräuche feststellen zu
können, die zur Figur gehörten. Sie kamen zum Schluss, dass die Statue im Knotenpunkt der Einflüsse
von Ungarn, Österreichund Italienstand und im österreichischenRokoko verankert war, allerdings mit
älteren kunsthistorischen Zügen ausgestattet. Es handelt sich um eine Darstellung der «Madonna der
Bücher»;diese symbolische Erscheinungsform der Jungfrau Mariawird auch heute nochhergestellt und
in Prozessionen mitgetragen, allerdings in vereinfachter Ausführung und ikonographisch neutral.

Der mehr als reiche Gehalt des Jahrbuchs 2004 erklärt die relativ späte Zustellungszeit 2006). Wir
freuen unsbereits auf das Jahrbuch 2005. Paula Küng-Hefti

287



Buchbesprechungen – Comptes rendus de livres SAVk 103 2007)

Róbert Müller: Keszthely: tegnapelött … tegnap … és ma Vorgestern … gestern … und heute
The day before yesterday … yesterday … and today. Keszthely: Média Print Hungária 2005. 178 S., Ill.

Am Kreuzungspunkt zweier Fernstrassen vonNord-Süd undOst-West liegt Keszthely,«die Hauptstadt

des Plattensees» Schon in urgeschichtlicher Zeit war dieser Flecken Erde bewohnt, 15 v. Chr.
sodann erreichten die Römer Transdanubien. In Fenékpuszta, unmittelbar südlich von Keszthely an einer
natürlichenFurt am nordwestlichenEnde des Balatons gelegen,errichteten sie die grösste Befestigung
der Provinz Pannonien, um die Verbindung nach Norditalien zu sichern. Dieses castrum der Name
Keszthely leitet sich von lat. castellum ab) sollte für die lokale Bevölkerung von entscheidender
Bedeutung werden. Denn in der Völkerwanderungszeit fanden Menschen und Tiere Schutz in seinen
Mauern und blieben, während Hunnen,Ostgoten, Langobarden, Awaren und Karolinger kamen und
gingen 5.–9. Jh. n. Chr.). Der Ostgotenkönig Theoderich wurde hier geboren. Die landnehmenden
Ungarn zerstörten um 900 n. Chr. die Festung, liessen sich aber in unmittelbarer Nähe am Ufer des
Balatons nieder, und aus mehreren Siedlungskernen, jeweils an einer Kirche erkenntlich, entstand das
heutige Keszthely 1247 erstmals erwähnt in einer Urkunde desVeszprémer Kapitels).

Keszthely war Königsgut, aber noch vor 1291 gelangte die Siedlung in den Besitz einer Familie
Marcali.Mitte des 14. Jahrhunderts erwarbdenOrtder Palatin Stephan Lackfi.Von KönigLudwig dem
Grossen erlangte die Siedlung das Marktrecht, und von 1403 an wird Keszthely in den Urkunden
konsequent

288

als «oppidum» also als Marktflecken, bezeichnet. 1427 erwarben die Söhne eines Johannes
Pethö die Stadt, unddie Familie Pethöblieb in ihrem Besitz biszum Ende der Türkenherrschaft in
Südungarn 1532–1690). Allerdings hatte sich der Besitz unter den Nachkommen zersplittert; im 18.
Jahrhundert kauftenun ihreTeile Christoph Festetics auf, und1739 warer der alleinige Besitzer von Keszthely.

Er begann 1745 den Bau desBarockschlosses, des Wahrzeichens von Keszthely, und verlegte die
Verwaltungszentrale seiner umfangreichen Güter von Fenékpuszta nach Keszthely. Christoph Festetics’

Sohn Graf Paul und sein Enkel Herzog Georg führten den Bau des prachtvollen Barockschlosses
weiter, sie stifteten ein Gymnasium und ein Spital.

1797 gründete Herzog Georg Festetics 1755–1819), der die bedeutendste Persönlichkeit der Familie

Festetics war, das Georgikon, die erste Agrarhochschule des Kontinents, heute als Georgikon-
Fakultät der Universität Veszprém in einem neuen Gebäude untergebracht. Das Georgikon ist u.a.
berühmt für die Erhaltung traditioneller Obst- und Getreidesorten. Georg gründete eine Schiffswerft
und legte damit den Grundstein für die spätere Dampfschifffahrt aufdem Plattensee undden heutigen
Tourismus. Er liess einen Flügel des Schlosses als Bibliothek erbauen, in welcher er alle Wissenschaften,

nach Gebiet alphabetisch geordnet und durch die wichtigsten Werke repräsentiert, sammelte. Die
Werke reichen von der Antike bisheute, dieSammlung wird fortgeführt. ImZweiten Weltkrieg entkam
die Bibliothek der Zerstörung mit knapper Not, dank eines stationierten ukrainischen Offiziers, der sie
zumauern liess; heute istsie der Öffentlichkeit zugänglich und steht gleichrangig neben den schönsten
barocken Bibliotheken Europas. Als Mäzen unterstützte Georg das Erscheinen zahlreicher Zeitschriften

und belletristischer Werke.An seinen Namen knüpft sich aber vor allem die Einrichtung der Heli-kon-

Festlichkeiten: Seit 1817 lud er zweiMal jährlich die bedeutendsten ungarischen Dichter ein. Keszthely

wurde das geistige Zentrum Transdanubiens, was der Dichter Daniel Berzsenyi «kleines ungarisches

Weimar» nannte. Die Festlichkeiten werden, nach einer Unterbrechung während des Ersten
Weltkriegs, auch heute noch durchgeführt, längst um musikalische Darbietungen erweitert.

Georgs Sohn Ladislaus führte das reformerische Werk seines Vaters fort, wobei er sich vor allem
aufden Verkehr konzentrierte:Erentwickelte das Gestüt inFenékpuszta weiter, liess Schiffe bauen,
errichtete 1839 die Brücke inFenék und erleichtertedamitden Verkehr zwischen Keszthely unddem
KomitatSomogy, und er förderte das Badeleben amBalaton. Die Revolution von 1848/49 liess das Wachstum

der Stadt stagnieren, sie verlor sogar zeitweilig den Rang einer Stadt und wurde zur Grossgemeinde

degradiert. Erst 1888 verband die Eisenbahn Keszthely mit der Südbahn Budapest-Kanizsa.
Die Verringerung der wirtschaftlichen Bedeutung machte Keszthely mit der Entwicklung zur Schulstadt

und mit der Förderung des Fremdenverkehrs wett. Der Dampfer «Kisfaludi» ein Hafen, ein
Badehaus, das erste Hotel «Welle» und das historische Gasthaus «Fischer-Csárda» ein Theater, ein
Museum, das Kino «Uránia» ein Kasino und ein Musikpavillon zur Unterhaltung der Gäste sind
Marksteine der Entwicklung Keszthelys auf dem Wege zu einem bedeutenden Kulturzentrum und
Fremdenverkehrsort. Weitere Nachkommen der Familie Festetics traten als Förderer auf. Als Dank
errichtete die Stadt 1902auf dem Hauptplatz eine Statue, die Georg Festeticsdarstellt.

Symbol für die Stadt ist aber das Helikon-Denkmal: Der zierliche Kuppelbau, auf sechs Säulen
ruhend, wurde 1921 als Jubiläumsdenkmaleingeweiht; wegen des Ersten Weltkriegs verzögerten sich die
Feierlichkeiten um vier Jahre. Der Musentempel liegt am südlichen Ende von Keszthely, in der Nähe
des Seeufers inmitten desStadtparks, der heute Helikon-Parkheisst. Seit derWende 1990) wurdenalle



Buchbesprechungen – Comptes rendus de livres SAVk 103 2007)

wichtigen Gebäude und zahlreicheschöneVillen im Sezessionsstil renoviert. Dabei wurden historische
Fotografien zu Rate gezogen und der ursprünglicheZustand,wenn immer möglich, wieder hergestellt:
Dies ist eine beachtliche Leistung für eine Kreisstadt, die noch nicht einmal der Hauptort des Komitats
Zala ist, zudem sie gehört. Der Reiz der Broschüre liegt vor allem indenFotografien: Jede Doppelseite
illustriert den Gangder Geschichte, der dreisprachig in wenigen Worten festgehalten wird,mit drei
Fotografien aus dem 19., 20. und 21. Jahrhundert. Ein Stadtplan liegt bei. Das ist gut dokumentiert und
lässt miterleben, wie ein oppidum sich Schritt für Schrittzu einermodernen Stadt entwickelt, wie nach
und nach alle lebenswichtigen Institutionen Eingang ins Stadtbild finden undwie der Ort seine
Besonderheit entdeckt und zur einmaligenAttraktionzu gestalten weiss. Paula Küng-Hefti

ViktorWeibel: Hesonusode. Theater,Geschichte und Fasnachtskultur. Schwyz:Triner 2006. 233 S., Ill.
Zum 150jährigen Bestehen der Japanesengesellschaft Schwyz hat der Germanist,Namenforscher

und JapanesenspielautorViktorWeibel ein auch mit Bildern voluminös ausgestattetes Begleitbuch
geschaffen, das das von ihm verfasste Jubiläumsstück «amnaresäil» zur Fasnacht2007vertiefensoll. Nach
einer genauen Durchmusterung von Gesellschaftsprotokollen undder Ortspresse bietet ViktorWeibel
einen gekonnten Einblick in die Theatergeschichte der Fasnachtsspiele von Schwyz seit dem Jahre
1857. Ab dato ist es gemäss Aussage des bekannten Schweizer Theaterwissenschaftlers Oskar Eberle
demDorfe Schwyz gelungen, als einziger deutschsprachiger Ort seit denNürnberger Fasnachtsspielen
von Hans Sachs im Spätmittelalter eine eigenwüchsige Fasnachtsspielreihe über lange Zeit hinweg
zu halten und zuerhalten.Die Schwyzer Landschaftwar immersehr theaterfreundlich, schon Ende des
18. Jahrhunderts sind Bartlispiele zur Fasnachtszeit in Brunnen und 1829 ein fasnächtliches
Bühnengespräch

289

in Ibach beiSchwyz nachzuweisen.
Der Autor gibt einen detaillierten Überblick über alle seit 1857 auf dem Platz vor Pfarrkirche und

Rathaus in Schwyz aufgeführten Fasnachtsspiele der Japanesen, wobei es ihm vorzüglich gelingt, die
einzelnen Fasnachtstheaterstücke in den historischen Kontextzu stellen. Jedes Japanesenspiel war
eingebettet ins damalige Geschehen und stark beeinflusst von lokalen,kantonalen, nationalen und
internationalen Ereignissen. Ein authentischer Zeitspiegel! Wir erhalten damit auch ein Spiegelbild des
jeweils herrschenden Zeitgeistes, der im Japanesenspiel immer wieder arg kritisiert wurde. Ausgangspunkt

für die Schwyzer Fasnachtsspiele ist der seit 1850nachzuweisendeEinzug vonPrinz Carneval im
Dorf Schwyz und 1857 das Spiel«Circus Carneval» inAnlehnung an einen Auftrittdes Zirkus Knie im
Vorjahr. Dieses Gastspiel der Vorfahren des heutigen Schweizer Nationalzirkus anno 1856 führte an
der darauffolgenden Fasnacht durch die Organisation «Freunde des tollen Lebens» unter Anleitung
des damaligen Schwyzer Landammanns Karl Styger und Kanzleidirektors Ambros Eberle zu einer
neckischen fasnächtlichen Aufführung mit exotischem Touch: Indianer und Schwarze mit fremden
Sprachen, aber auch Tiere aus Afrika wurden vorgeführt. Als im Herbst 1862 eine Schweizer Delegation

zwecks Abschluss eines Handelsvertrages mit Japan aus Bern nach Tokio abreiste, aber erst im
April 1863 in Nagasaki eintraf, antizipierten die Schwyzer Fasnächtler schon an der Fasnacht 63 im
Spiel «Die Schweiz in Japan. Grosses japanesisch-schweizerisches Volksfest in Jeddo-Schwyz» das

Scheitern der Verhandlungen. So wurde Internationales auf die dörfliche Spielebene projiziert und in
hochdeutscher Sprachemit Blankvers und Knittel belächelt.

Die Träger der Schwyzer Fasnachtsspiele nennen sich seit 1863 bis heute Japanesen, und der erste
Autor aller gespielten Stücke war bis zu seinem Tode anno 1883 Kanzleidirektor Ambros Eberle. Im
Jahre 1865 thematisierte er historisierend im Spiel «DerZürcher & Urner Fastnachtsfahrt nach Schwyz
im Jahre 1486» die ehemalige Freundschaft unter den Eidgenossen, wobei stark das Unbehagen der
Schwyzer wegen der Niederlage im Sonderbundskrieg von 1847 durchschimmerte, eine Anti-Bern-
Stimmung, die bis heute immer wieder neben der Fasnacht auch beim SchwyzerStimmverhalten manifest

wird. Im Jahre 1869war «Heimath undFremde» Ausdruckeinergewissen Heimat-Sehnsucht, 1874
belustigte sich Eberle über den Streit um den geplanten Gotthard-Eisenbahntunnel.

Nach dem Tode von Ambros Eberle bemühte man die beiden Lehrerseminardirektoren Johann
Baptist Marty 1884/5) und Jakob Grüniger 1907) als Fasnachtsspielautoren. Dazwischen amtete als
Theaterverfasser Kanzleidirektor Martin Styger, ein politischer Kopf, der anno 1894 mit dem Stück
«Der Staatsgüselwagen» Position für Japan in dessen Krieg gegen China bezog und 1895 die Italiener
wegen ihrer Kolonialismusgelüste in Abessinien attackierte. Um die Jahrhundertwende gab es zwei
spürbare Änderungen bei den Japanesenspielen:Man hörte auf mit dem Historisieren der Zeitereignisse

und verkürzte dasFasnachtstheatervon drei auf eineinhalb Stunden.Jakob Grüniger führte 1907
die zwei, heute als wichtige Charakterrollen betrachtete Figuren des «Schuelherr Karl Franz vo Schwyz
und des Träsmära-Jörätönels us-em Hürithal» ein, einem witzigen Muotathaler Bäuerlein – zwei



Buchbesprechungen – Comptes rendus de livres SAVk 103 2007)

Gestalten also, die dann 1958 Autor Paul Kamer definitiv als konstitutive Rollenträger ins Japanesenspiel

implantierte.
In den 1920er Jahren widerspiegelt sich das Zeitgeschehen in den folgenden fasnächtlichen

Thematisierungen: die Schweiz als Asylland, die arge Steuerschraube,die ersten Schritte zur
Frauenemanzipation,

290

die Schweizer Kommunisten, die von der katholischen Kirche verpönte Kremation und
die Abneigung der Schwyzer gegenden Völkerbund. Inden 1930er Jahren war dann die Spielthematik
des damaligen Autors, des Philologen und Theologe Paul Styger Sohn von Kanzleidirektor Martin
Styger), aufdie totalitären Systeme der Nationalsozialisten, Faschisten und Kommunisten gerichtet,
exemplifiziert an Hitler, Mussolini undStalin. Im Jahre 1936 spielte man ganz offen mit «Japanesä-Mühli
oder der Untergang desAbendlandes» gegen den Bau des neuen Bundesbriefarchives in Schwyz.

Eine neue Ära der Japanesenspiele brach nach dem Zweiten Weltkrieg an: 1947 amtete Oskar
Eberle, Urenkel vonAmbros Eberle, promovierterTheaterwissenschafter und nun Autor von «Vivelun
Taikun!» wobei er aus Heimatliebe erstmals den Narrentanz der Schwyzer Nüssler Blätz) ins Spiel
integrierte.Der bekannte Schwyzer Dichter undSchriftsteller Meinrad Inglin verfasste 1952 den«
Friedenskongress in Jeddo-Schwyz» wobei er im Sinne des Kalten Krieges dem Fasnachtsstückeine starke
politische Note verlieh. Diese wesentliche politische Komponente im Kalten Krieg,die Ablehnung des
Kommunismus, setzte sich nach dem Ungarnaufstand auch 1958 unter dem neuenSpielautor Paul
Kamer in «Urstände – Hundert Jahre Yeddo Schwyz» fort. Kamer übernahm das von Paul Styger fürs
Spiel von 1937 geschaffene Schlusslied, etablierte dieses als festen Bestandteil am Spielschluss, wobei
er ab 1963 den Haupttext dieses Abgesanges den herrschenden Aktualitäten anpasste. Mit dem Spiel
«Dr Blätz» inthronisierte er 1970 die bekanntestensechs lokaltypischen fasnächtlichen Strassenfiguren
des Dorfes Schwyz, denen seit dato fast mythische Bedeutungen zukommen. Nach dem Umzug
Kamers von Schwyz nach Zürich erhalten seine Theaterwerke fürs Japanesenspiel in Schwyz einen stark
vonder Aussensicht geprägten selbstkritischenDuktus mit Themen wie Computer, Import und Export.
Aber immer waren Paul Kamers Japanesenspiele von tiefer Hintergründigkeit geprägt, was auch bei
seinen kurzen Morgenpredigten im Deutschschweizer Radio spürbar war.

Einen ganz andern Stil pflegte der Verfasser der Japanesenspiele von 1975 bis 2001: Marcel
Gaberthuel,wie PaulKamerGermanist und Gymnasiallehrer, ging nunvon seinerpersönlichenErfahrung
als Kabarettist im Nebenberufaus:Sketches und Jazz, freie Bühne undungezügelte Spiellust, Wortspiel
und Wortverdrehung,Humor und Chaos wurden nun die spielbestimmenden Bauelemente. Da gab es

Glossierung der Aktualitäten aus der grossen und kleinen Welt wie die Krise im Bistum Chur um
Bischof Haas,Sammelklagen gegendie Schweizwegen Bankkonten, Rechtsradikale, Halloweenund
Streetparade. Marcel Gaberthuel führte als Bussprediger die Figur desPadre Kapuzo ins Japanesenspiel ein,
der wie ein Deus ex Machina mit einer GardinenpredigtSchwyz letztlich vor dem Untergang rettet.

Im Annex des Buches wird noch eine Schilderung der staatstragenden Funktion der Schwyzer
Japanesenbeim Bundesfeierspiel von 1891 im Schwyzer Kantonshauptort beigefügt.

Es ist Viktor Weibel zweifellos gelungen, die Grundzüge der Japanesenspiele seit 1863 für den
Theaterwissenschafter, aber auch für einen breitern Leserkreisklar und fassbar herauszuarbeiten. Die
chronologische Abfolge von Jahren und fasnächtlichen Ereignissen ist überblickbar,der Reflex eines
doch eher konservativen Zeitgeistes wird in den theatralischen Manifestationen der Autoren spürbar,
aber auch eine gutePortion an Schwyzer Humor und Selbstkritik.Das Schwyzer Japanesenspiel wurde
von Autoren und Spielern stets auch als «Vermahnspiel» im Sinne einer autokritischen Beurteilung
empfundenund diese auf demHintergrund einer gewissen Künstlichkeit des Japanesentumsmit
grosszügiger Inszenierung auf dem Hauptplatz von Schwyz vorgetragen. Meist waren es Intellektuelle, die
die Japanesenspiele verfassten. Es fehlt jedoch in Weibels Opus eineAbhandlung zur Rezeption dieser
Fasnachtstheater. Auf die Frage, wie die Schwyzer Spiele mit ihrem kulturellen Anspruch für eine
soziokulturell gehobene Bürgerschicht auch auf die breite Volksmasse, das einfache Volk, wirkten, wird
im Sinne volkskundlicher Fragestellung nicht eingetreten. Dafür gibt es breite Ausführungen zur
Geschichte derJapanesen-Organisation,zu den gespielten Themen undzu den Biographien der Autoren,
wasdasWerk schon allemal lesenswertmacht. Werner Röllin

Torsten Fischer/Thomas Riis Hrsg.): Tod und Trauer.Todeswahrnehmung und Trauerriten in
Nordeuropa.Kiel:Ludwig 2006. 267 S., Ill.

Der vorliegende Band ist das Ergebnis des ersten Symposions des neu gegründeten Forschungsverbundes

«Northern European Historical Research Network» NEHRN),das 2004 in Kiel stattfand.
Dem Netzwerk gehören bislang 22 Forschungsinstitute und Universitäten in Irland, Schottland,
England, Frankreich,Skandinavien, Belgien, Niederlande, Deutschland, Polen, Litauen, Lettland, Estland



Buchbesprechungen – Comptes rendus de livres SAVk 103 2007)

undRussland an.Dies sind auchdie Länder, ausdenen die in diesem Band versammelten fünfzehn
Autoren stammen,häufig nicht jedochderen inhaltlicher Bezug. Die geografische Bezeichnung«Nordeuropa

» sollte hier zunächst genauer definiert werden, denn warum sollte ausgerechnet Frankreich zu
Nordeuropa gehören … Das Spektrumder untersuchtenThemengebiete ist äusserst breit, umnicht zu
sagenunspezifisch,und lässt keine übergeordnete Fragestellung erkennen. Es reicht von Darstellungen
des personifizierten Todes im Spätmittelalter und der Renaissance, von Funeralkompositionen im
17. und 18. Jahrhundert, von Totengedichten der Skaldik des 10. Jahrhunderts bis zu der Pest in Reval
und Stralsund zu Beginn des 18.Jahrhunderts oder den Pestzügen in Skandinavien und Finnland.
Aufgrund der grossen Heterogenität, Forschungszeiträume und -gebiete lässt sich somit kein allgemeines
Forschungsresultatdes genannten Symposiums benennen, weswegen hier von den fünfzehn Beiträgen
nun einige vorgestellt werden.

Der sehr gute, aber in diesem Band schlecht plazierte Beitrag von Stefanie Gerber untersucht
Todespersonifikationsdarstellungen vom Beginndes13.Jahrhunderts bis in die Zeit um 1550 inEuropa
und fragt nach deren Bedeutung für die Mentalität des Spätmittelalters und der Reformationszeit. Seit
dem14.Jahrhundert haben die Personifikationsdarstellungen des Todes und die Vergänglichkeit in der
bildenden Kunst vielfältigen Ausdruck gefunden. Dabei werden die Toten bis ins späte Mittelalter
als lebende Menschen dargestellt, um dann im 13. Jahrhundert als Skelette dem Menschen gegenüberzutreten.

«Ihre vornehmliche Intention ist die Veranschaulichung der christlichen Lehre» S. 10). Die
Metaphorik des Skeletts wurde zum beherrschenden Bildmotiv, das die Menschen an ihre Sterblichkeit

gemahnte; dies vor allem in der Legende von den drei Lebenden und den drei Toten, die ab dem
13. Jahrhundert in ganz Europa bildlich umgesetzt wurde. Die bildliche Begegnung derToten mit den
Lebenden stellte eine konkrete Bedrohung aller irdischen Güterund Werte dar und beinhaltete gleichzeitig

eine religiöse Unterweisung für eine adäquate Lebensführung.
Vornehmlich unter dem Eindruck der Pest entstanden in ganz Europa im 15.Jahrhundert die

Totentänze, in denen die Toten zu handelnden, die Lebenden bedrohenden Subjekten werden. Als
bebilderte Busspredigten veranschaulichen sie die kollektive Angst vor einem sündenbelasteten Tod
undwirkengleichzeitig als soziale«Gleichmacher» da sie allenStänden gleichermassenaufwarten. Die
Darstellungen der Hinfälligkeit beinhalten die Intention, denTod zu bewältigenund die Endlichkeitzu
akzeptieren; sie wirken als moralisches Züchtigungsmittel für die Lebensführung. Die aus Italien
kommenden Triumphdarstellungen sind ein weiteres Bildmotiv, das auf das literarische Werk von Petrarca
zurückgeht. Hier wird der Tod als Triumphator auf einem von Rossen und Rindern gezogenen Wagen
dargestellt, als eigenständige, aber nicht nur bedrohliche Macht, die auch Erlösungscharakter haben
kann und die vom irdischen Ruhm besiegt werden kann. In der frühen Neuzeit tauchen dann neue
eigenständige Sujets wie derTodund die Frau auf.Die interessante Untersuchung der unterschiedlichen
Bildgruppen mit der Personifizierung des Todessoll denWandel der religiösen Mentalität veranschaulichen,

wobei sich der Bogen spannt von einer ausweglosen Unerbittlichkeit bis zu einer versöhnlichen
Darstellung, bei welcher der Tod nur das Tor zwischen zwei Welten ist und dessen Macht durch die
ÜberwindungderTodesangst gebrochen werden kann. Kritisch anzumerken ist, dassbildliche Darstellungen,

die den Kern der Untersuchung darstellen, für den Leser in einer Grösse und Qualität präsentiert

werden sollten,die sein Vorstellungsvermögen nicht über die Massen strapazieren.
Outi Tuomi-Nikula untersucht Aspekte von «Tod und Trauer in Finnland vor der Zeit der

Industrialisierung» d.h. in diesem Fall eigentlich bis zum Zweiten Weltkrieg. Nach der Christianisierung
Finnlands durch die Schweden im 12.Jahrhundert kann man drei Einflusszonen in der Todeskultur
unterscheiden: «Erstens die vor allem in West- und Südfinnland vorherrschende und von der lutherischen

Kirche geprägte Tradition, zweitens die noch ineinigen Teilen Ostfinnlands lebendige orthodoxe
Tradition und drittens die arktische Todeskultur, deren Elemente bis zum II. Weltkrieg vor allem im
nordfinnischen Gebiet festzustellen sind» S. 103). Urbanisierung und Strassenbau brachten vor allem
in Nordfinnland in nur wenigen Jahrzehnten einen Modernisierungsschub, der vom Autor als
Todesverleugnung bezeichnet wird. In der vorindustriellen Agrargesellschaft war die Vorstellung von der
Dreiteilung des Menschen in Körper,Geist und Schattengeist, der beimAbleben des Menschen seinen
Körper verlässt, prägend für die rituellen Vorgaben. Diese Dreiteilung bestimmte auch das Weltbild,
das aus der Götterwelt, dem irdischen Leben und demTotenland bestand. Der Noaidi, eine Art
Schamane, konnte zwischen der Welt der Toten und Lebenden vermitteln. Das Totenland, das von dem der
Lebenden durch einen Fluss getrennt war, bedeutete Glück und Sorglosigkeit, weswegen in einer Zeit
hoher Kindersterblichkeit Wiegenlieder des Todes entstanden.

In Finnland gibt es erst seit dem 18.Jahrhundert Friedhöfe.Aufgrund der klimatischen Bedingungen

und der ausserordentlich grossen Entfernungen wurden die Toten auf «Toteninseln» zwischengelagert.

Tuomi-Nikula listet in einer tabellarischen Gegenüberstellung die Unterschiede zwischen west-

291



Buchbesprechungen – Comptes rendus de livres SAVk 103 2007)

licher und östlicher Todeskultur auf und bescheinigt der westlichen Todeskultur viele Gemeinsamkeiten

mit der deutschen,wobei seine Qualifizierung der Todeskultur als «von Natur aus maskulin» im
Unterschied zur weiblich-orthodoxen zumindest hinsichtlich der deutschen Todeskultur fragwürdig
und zu einfach ist.

Der Beitrag von Eugenija Nazarowa befasst sich mit «Funeral Traditions in the Russian North
13th–19th Centuries)» und zeigt an verschiedenen Beispielen, wieeng heidnische und christliche

Elemente

292

desTotenkultes miteinander verwoben sind. Nach dem Ableben war es wichtig, der Seele beim
Verlassen des Körpers behilflich zusein,wofür verschiedene Vorrichtungen getroffen wurden. So wurden

z.B. Kessel mit Wasser bereitgestellt, damit sich die Seele waschen könne, bevor sie sich in einen
Schmetterling, eine Taube, einen Hasen oder eine Dohle verwandelt.Der Glaube,dass die Toten eine
lange Reise bis zu ihrer neuen Bleibe unternehmen müssten, liess vielfältige Riten entstehen. Es wurden

Münzen in den Sarg geworfen,Finger- und Fussnägel als Grabbeigaben gesammelt, damit der Tote
Bäume erklimmen könne, und es wurden ihm allerlei nützliche Dinge für das jenseitige Leben wie
Boote und Ruder, Zaumzeug oder Nahrungsmittel als Grabbeigaben mitgegeben. Da man glaubte,
dass die Toten im Jenseits die gleichen Berufe ausübten wie im Diesseits, stattete man sie mit dem
entsprechenden Handwerkszeugaus und gab ihnen Geschenke für dieAhnen mit oder opferte Haustiere
als Grabbeigaben. Bemerkenswert ist, dass in der Vologda-Region die Kremation als pagane
Bestattungsform erst im 17. Jahrhundert aufgegeben wurde. Nazarowa resümiert, dass die Ähnlichkeiten des
Totenkultes in unterschiedlichen Ethnien nicht unbedingt aus der Vermischung unterschiedlicher
Kulturen erfolgt sein müssen, sondern dass Menschen unter ähnlichen Umständen ähnliche
Verhaltensmuster konvergent ausbilden. Allerdings können ähnlicheVerhaltensmuster auch ein Hinweis auf
einen wesentlich älteren gemeinsamen Ursprung sein.

Harm-Peer Zimmermann diskutiert am Beispiel des Volksliedes «Der gute Kamerad» von Ludwig
Uhland,das seit seiner Entstehung im Jahre 1809 bis in den Zweiten Weltkrieg und danach vor allem
an Volkstrauertagen eine grossePopularität erlangthat, wie sich der militärischeTotenkult seit der
Aufklärung bis in die Mitte des 20. Jahrhunderts in Deutschland verändert hat. Ein Bezug zu Nordeuropa
imTitel des Bandes ist nicht erkennbar. Es soll insbesondere gezeigt werden, dass Ludwig Uhland als
Mitbegründer einer volkspädagogischen Form der Volkspoesie an derVersittlichung und Demokratisierung

des Volkslebens und hier des Soldatenlebens mitgewirkt hat. ImZuge der Aufklärung entstand
das Bild vom Soldaten als Staatsbürger in Uniform unddie Idee vom mündigen Soldaten, was aber erst
nach der preussischen Niederlage von 1806 Eingang in die militärische Praxis fand. Die «Kameradschaft

» auch über den Tod hinaus wurde zum Inbegriff dieses neuen Sittlichkeitsideals, das auch von
Ernst Moritz Arndt und Lessing verfochten wurde. So handelt auch Uhlands Lied von der Versittlichung

des Soldatenlebens und -sterbens. Er entwirft das Muster idealer Kameradschaft, zu der
nun auch die sentimentalische Verlusterfahrung gehört. Uhlands Sittlichkeitsideale beziehen sich
erstens auf den Mündigkeitsbegriff der Aufklärung, zweitens den Mitleidsbegriff der Aufklärung und
drittens aufden Kantschen Pragmatismus. Seine Idee guter Kameradschaft hat vor allemein Ziel:«die
freiheitliche Normierung des Soldatenlebens, wozu insbesondere gehört, um die Opfer des Krieges zu
trauern» S. 256).

Jörg Zapnik gibt einen kurzen Einblick in den Verlauf und die Auswirkungen der Pestepidemie
in Reval und Stralsund in den Jahren1710/11, indem er Präventionsmassnahmen und die Anzahl der
Todesopfer in diesen beiden Städten vergleicht.

Raimo Pullat erklärt anhand von Kirchenbüchern die Sterblichkeitsstruktur und deren Saisonbedingtheit

in Tallinn. Er untersucht die alters- und geschlechtsspezifische Sterblichkeit sowie die
prozentuale Verteilungder Sterbefällemonats- und jahrweise in der Zeit von 1736–1800.Dabei zeigte sich,
dass wieüberall inNordeuropa jedes vierte Kind im ersten Lebensjahr starb und jedes zweite nicht das
zehnte Lebensjahr erreichte. Die Tallinner Daten belegen eine wenig erstaunliche sozialeUngleichheit
bei Erkrankungen und beim Sterben, die «nicht erst dasErgebnis der industriellen Revolution» sei.

Die thematische Vielfalt der Beiträge, ihre grossen Qualitätsunterschiede und die ziemlich
wahllose Zusammenstellung unter dem sehr weitgefassten Thema «Tod und Trauer» lassen kein
zielführendes Forschungsinteresse der Herausgeber erkennen. Es ist zu hoffen, dass die Rezeption einiger
interessanter Beiträge, die man nicht unbedingt in diesem Band erwartet, nicht darunter leidet.

Barbara Happe

PiaTodorovic Redaelli Hrsg.):Märchenaus dem Tessin. Zürich:LimmatVerlag 2006. 320 S.,1 Karte.
Gedruckte Märchensammlungen haben auch im 21. Jahrhundert Konjunktur. Textkritische und

wissenschaftlich kommentierte Ausgaben jedoch stellen unter ihnen immer noch eine Besonderheit



Buchbesprechungen – Comptes rendus de livres SAVk 103 2007)

dar. Eine solche ist die 2006 im Zürcher Limmat Verlag erschienene Edition «Märchen aus dem Tessin

» zusammengestellt,aus lombardischen Dialekten ins Deutsche übertragenund herausgegeben von
der in Lugano als freischaffendeÜbersetzerin tätigen promovierten Philologin PiaTodorovicRedaelli.

Den buchbinderisch solide besorgten Band im handlichen Taschenbuchformat ziert auf dem in
grau-beige-braun gehaltenen Hardcover Luigi Rossis berühmtes «Temporale in montagna» von 1892.
Das Inneredes320 Seiten starken Bandes gibt sich ganz prosaisch:Auf das Inhaltsverzeichnis und eine
ganzseitige Karte des Tessins mit allen zentralen Orten und Landschaften folgen die edierten Erzähltexte,

das Nachwort der Herausgeberin und als Anhang die Anmerkungen und Nachweise der einzelnen

Märchen mit den von Hans-Jörg Uther besorgten Klassifizierungen.
Bei den insgesamt81 Erzählungen handelt es sich um «Märchen» im weitesten Sinnebzw. im Sinne

der internationalen Typen- und Motivkataloge AnttiAarnes und StithThompsons. Die Sammlung bietet

daher nicht nur Märchen i.e. S. wie Tiermärchen Nrn.1–11), Zaubermärchen Nrn. 12–34, Nr. 80),
Legendenmärchen Nrn. 35–51, Nr. 81) und Kettenmärchen Nrn. 77–79), sondern beinhaltet auch
Schwänke Nrn. 52–68) und Schildbürgereien Nrn. 69–76).Die Typologisierbarkeitder wiedergegebenen

Geschichten verdeutlicht auch hier: Autochthon Tessiner Märchen gibt es nicht. Das für die
Erzähltraditionen imTessin Spezifische liegt im Lokalkolorit Namen der Helden, Landschaft,ökonomische

Grundlagen, Sprechweisen der Antagonisten usw.) und in derMentalität der ländlichen Bevölkerung

Tessins, die religiösen Respekt, Demut und Bescheidenheit markiert. Wie einst fürArnold Büchli
undRudolf Schenda, so gilt auch für Pia Todorovic Redaelli, dass «[...]die hier ausgewählten Märchen,
LegendenundSchwänkeeine ganz eigene Färbung [haben], die ihnen ihrunverwechselbares Gepräge
gibt.Sie besitzen eine starke sozialhistorische Aussagekraft und stellen ein Tessin jenseits der Stereotypen

dar» Nachwort, S. 279).Erzählungen sind in der Tat Teil des kollektiven Gedächtnisses menschlicher

Gesellschaft; insofern bieten sie relativ authentisch Einblick in die konkreten Lebensbedingungen,

sozialen Normen und kulturellen Werte der Menschen einer Region. Pia Todorovic Redaelli ist
sich dessen bewusst. Deshalb hat sie aus der Fülle der im Laufe der 20. Jahrhunderts aus dem Tessin
zusammengetragenen Erzählüberlieferungen z. B. die Sammlungen von Giuseppina Ortelli-Taroni,
Luigia Carloni-Groppi, Giuseppe Zoppi und Walter Keller) und der von Erzählerpersönlichkeiten
wie Jolanda Bianchi-Poli, CoraCarloni, Alice Togni und Cleofe Canepa explorierten Märchen für ihre
Edition nur solche Geschichten ausgewählt und zum Druck gebracht, die in der Erzählwirklichkeit
Tessins bis heute bestimmend sind vgl. Nachwort, S.285). Vielleicht liegt hierin auch der Grund, weshalb

die beiden letztenErzählungen des Bandes Nrn. 80 und 81) zusätzlich in der originalen Mundart

293

wiedergegeben wurden.
Im Nachwort S. 279–296) skizziert Pia Todorovic Redaelli in grossen Linien die historisch-

politischen, wirtschaftlichen und kulturellen Entwicklungen des Tessin und stellt in Kurzbiographien die
Überlieferungsträger – es sind signifikanterweise ausschliesslich Frauen – vor. Die vermittelten
KontextederErzähltraditionen ermöglichen den Leserinnen undLesern,die lebensgeschichtlichen Bezüge
der Geschichten zu dechiffrieren unddie darin ausgedrückten kulturellen Wertigkeiten zu verstehen.

Mit den «Märchen aus dem Tessin» haben die engagierte Herausgeberin und der Limmat Verlag
dembetreffenden Kanton und der Schweiz ermöglicht, sich eines zentralen Kulturerbes zu versichern.

ErikaLindig


	Buchbesprechungen = Comptes rendus de livres

