
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 103 (2007)

Heft: 2: Thema : Wohnen, Multilokalität und Kulturdynamik

Artikel: Die Heilige Ecke, der Ofen und der Fernseher : Lebensgewohnheiten
der Mari im Wandel

Autor: Ruotsala, Helena

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118231

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118231
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizerisches Archiv für Volkskunde 103 2007),251–268

251

Die Heilige Ecke, der Ofen und der Fernseher.
Lebensgewohnheiten der Mari im Wandel

Helena Ruotsala

Abstract
Die Mari sind ein finnisch-ugrisches Volk, das grossenteils in MariEl, einer unabhängigen Republik
in der Russischen Förderation wohnt. Sie leben entlang des Flusses Wolga an der Grenze zu anderen

Völkern mit anderen Sprachen, Kulturen und Glaubensrichtungen. Die Feldforschung über die
finnisch-ugrischenVölker hat inFinnland eine lange Tradition, zuerst mit linguistischer, später auch
mit ethnopolitischer Zielsetzung, weil man unter den finnisch-ugrischen Völkern nach finnischen
Wurzeln suchte. Die Feldforschung über die in Russland wohnenden finnischen Sprachverwandten
fanden aber ihren Abbruch mit der Revolution.ZuBeginnderPerestroika – Ende 1980er-,Anfang
1990er-Jahre – ergaben sich jedoch erneut Möglichkeiten. In diesem Artikel wird, gestützt auf
eigene Feldforschungen, die Wohnkultur der Mari auf dem Lande thematisiert. Dabei konzentriert
sich dieAufmerksamkeit hauptsächlich auf jene Veränderungen,die die Menschen im Bereich des
Wohnens erfahren haben.

Man bat mich zumTee hinein.Die Gastgeberin öffnetedie mit Ästen hübsch
geschmückte Pforte, durch die man in den Innenhof gelangte. Der Innenhof war sandig,

und von der Pforte führten breite Bohlen,beinahe wie eine Stegbrücke,zur
Veranda. Durch den grossenVorbau kamen wir in einen dunklen Flur und von dort in
die Stube. Sobald ich durch die Tür trat, fiel mein Blick auf ein gegenüberliegendes
Hängeregal in der linken [oberen] Ecke, welches mit schönen, bestickten Vorhängen

bedeckt war. An diese Heilige Ecke war der Esstisch gestellt. An den
Holzwänden standen Bänke, und zusätzlich dienten noch einige Hocker als
Sitzgelegenheiten. Die Stube wurde von einem weissgekalkten grossen Ofen beherrscht,
der durch einen Vorhang vom restlichen Zimmer abgetrennt war. Sowohl über der
Aussentür, als auch über der Tür, die in ein weiteres Zimmer führte, steckten
Wacholderäste – zum Schutz der Bewohner, wie ich später erfuhr. Die gleiche Funktion

haben auch Hufeisen,die an der Türschwelle der Eingangstür) befestigt sind
und über welche die Eintretenden steigen. Die Hausherrin begann den Tee zu
kochen, so dass mir genug Zeit blieb, mich umzuschauen. Der untere Teil der Holzwand

war blau angestrichen,und dieselbe blaue Farbe reichte von der Ecke bis zur
Decke. Im zweiten Zimmer, welches ebenfalls blau war, stand unter der Heiligen
Ecke ein Fernseher.1

So habe ich einen meiner ersten Besuch in einem marischen Haus in Untsho,
wie das Dorf auf Mari genannt wird, in meinen Feldnotizen im Juni 2002 beschrieben.

Während derAnfänge meiner Feldforschungen war ich in unzähligen Häusern
des Dorfes, in einigen mehrmals, in anderen nur einmal. Bei diesen Besuchen habe

ich entdeckt, dass es in jedem Haus eine Heilige Ecke, jumo luk, gibt. In einigen
Häusern waren zwei davon – die erste in der Wohnküche und die zweite in der
dahintergelegenen Stube, in welcher normalerweise die Eltern schliefen. Auch der



Helena Ruotsala SAVk 103 2007)

Fernseher hatte seinen Platz in der Heiligen Ecke der zweiten) Stube bekommen.
In diesem Artikel beschreibe ich, gestützt auf meine Feldforschungen, die

Wohnkultur der Mari auf dem Lande. Dabei konzentriere ich mich hauptsächlich
auf jene Veränderungen, die die Menschen im Bereich des Wohnens erfahren
haben.

252

Mein eigentliches Forschungsgebiet sind die geschlechtsspezifischen Räume
und Plätze.

Meine Feldforschung bei den Mari

Die Mari sind ein finnisch-ugrisches Volk, das zur gleichen Sprachfamilie wie
die Finnen, die Ungarn und die Esten gehört. Alle diese Sprachen führen auf eine
frühe gemeinsame Stammsprache zurück.Abgesehen von dem gemeinsamen
Ursprung sind diese Sprachen heutzutage so weit voneinander entfernt, dass ein
Verstehen beinahe unmöglich ist. Die Sprachverwandschaft ist in den Ähnlichkeiten
des Sprachbaus zu erkennen, ebenso im einen oder anderen Kasus.

Gegenwärtig gibt es 604800 Mari, wovon die Hälfte in Mari El wohnt,einer
unabhängigen Republik in der Russischen Förderation. Die Mari stellen die Minderheit

43 Prozent) der Bevölkerung dar, wobei die Russen die Mehrheit 47
Prozent) bilden. Die Tataren 6 Prozent) sind die drittgrösste Bevölkerungsgruppe.
Sechzig Prozenz der Gesamtbevölkerung der Republik Mari wohnen in Städten,
aber der grösste Teil derMari 60 Prozent) lebt auf dem Land.Mari leben häufig an
Grenzen zu anderen Völkern, Sprachen, Kulturen und Glaubensrichtungen. Ihre
eigene Kultur ist gefärbt von Zügen anderer Völker und Kulturen.

Ganz zu Beginn meiner Feldforschungen2 war meine Methode «das Feld in Besitz

nehmen» in diesem Fall das Dorf Untsho, indem ich es physisch erschloss und
die Wege, Gassen und Aussengebiete des Dorfes auf und ab ging. Auf diese Weise

traf ich Menschen, unterhielt mich, fragte und antwortete, machte Beobachtungen,
beschrieb und machte Aufzeichnungen. Ich fotografierte viel und benutzte diese

Bilder als visuelle Aufzeichnungen. Natürlich sind sie auch gleichzeitig besonders
schöne Fotos vom Ort einer Zeitreise, denn aus finnischer Sicht kehrten wir in
Untsho teilweise in die 1950er-Jahre zurück, in die Zeit unserer Grosseltern. Aus
dieser Zeit erzählen unter anderem die schönen grauen Holzhäuser mit ihren
farbigen Fensterrahmen und ihren geschmückten Pforten; die Heuernte undArbeiten
derVieh- und Hauswirtschaft werden ohne technische Hilfmittel verrichtet,Wasser

wird mit Hilfe eines Zubers aus dem Brunnen geholt, Handarbeiten und Trachten
gehören zumAlltag.An die heutige Zeit, die Zeit der Globalisierung,erinnern uns

in Untsho die internationalen und bekannten Produkte in den Geschäften,die Art
der Jugendlichen, sich nach der neusten Mode zu kleiden, die dortige Popmusik,
Haushaltsgeräte, Computer und Mobiltelefone. Das Mobiltelefonnetz erreichte
das Dorf im Sommer 2005.



Die Heilige Ecke,der Ofen und der Fernseher SAVk 103 2007)

Während meiner Feldforschungen war ich in vielen verschiedenen Häusern.
Manchmal war aus der Stube ein Zimmer gemacht – ähnlich unserer Küche – in
dem es viele elektrische Küchengeräte, wie zum Beispiel Wasserkocher, elektrischer

Mixer,Gefrierschrank und Mikrowelle gab.In anderen Häusern erfüllte eine
«Kühlkammer» nach wie vor die Rolle des Kühlschranks, ein Keller unterhalb des

Hauses, in dem Schnee und Eis gesammelt wurde, um darin die Lebensmittel kühl
aufbewahren zu können.

Bruce Jackson hat gefragt, wie man das, was man erforschen sollte, ergründen
kann, ohne vorher etwas darüber zu wissen. Man kann nur das erfragen, wovon
man weiss, dass es existiert.3 Somit klärte sich mein Forschungsgebiet ebenfalls erst
nach der ersten Felduntersuchung auf, als ich mir – als eine aussenstehende
Forscherin – einen Gesamteindruck über die zu untersuchende Gemeinschaft, ihre
sozialen Beziehungen und über die Kultur verschafft hatte.Als ich in das Gebiet kam,
wusste ich nur, dass mein Forschungsthema mit dem Alltag der Frauen zu tun
haben würde.

Die Begegnungen, die ich zu Beginn meiner Untersuchungen machte, waren
völlig zufällig; Menschen gingen von einem Platz zum anderen, oft mit Arbeit
beschäftigt – mit Wasserholen aus dem Brunnen oder von der Quelle,mit Wäschewaschen

in der Quelle, mit Gänsefüttern,mitViehhüten – oder sassen einfach nur an

der Pforte. Nach den Gesprächen erhielt ich Einladungen zum Tee und konnte
durch die Pforte eintreten, um sowohl das Haus als auch den Alltag kennen zu
lernen.4 Allmählich begann ich nach diesen Begegnungen und Gesprächen das Dorf
in geschlechtsspezifischen Räumen und Plätzen zu erfassen. Auf meinen nächsten
Feldforschungsreisen konkretisierte sich mein Forschungsschwerpunkt, und somit
wurden auch meine Wahrnehmungen fokussierter und ausgewählter, sodass ich
meine Beobachtungen besser eingrenzen konnte.

Auf diese Weise ergeben die Feldforschungen gewisse Impressionen. Neue
Erfahrungen geben in Erinnerung bleibenden Momenten neue Bedeutungen.
Feldnotizen und Analysematerialien könnte man wie Paul Ricoer lesen «als Reise in
eine Welt der neuen Möglichkeiten» 5 Ein wesentlicherTeil dabei ist, dass man bei
Feldforschungen ganzheitlich teilnimmt, als würde sich der ganze Körper an die
Untersuchungen erinnern.Die Orte bleiben einem auf ganz andereArt und Weise

in Erinnerung, wenn man sie selbst erlebt hat. So erinnere ich mich beispielsweise
an den hervorstehenden Giebel am Gehöft von Elizaveta, wo mich die Bienen
stachen, als ich gemeinsam mit meiner marischen Forscherkollegin Tamara Molotova
vom Fluss RichtungApakajev-Strasse ging, an den rauchigen Geruch beim Sürem-
Opferfest im Opferhain, an die Regenspuren auf den rutschigen und matschigen
Wegen, an die heisse Mittagssonne, die feuchte Hitze in der Kantine der Kolchose,
an die reichlich gedeckten Teetische, wie sie in manchen Häusern angeboten wurden,

sowie an einen neuen Geschmack und neue Gerüche. Stimmen, Bilder und

253



Helena Ruotsala SAVk 103 2007)

Gerüche erwecken Erinnerungen, sie lassen Eindrücke sowie Erinnerungen an
Ereignisse,

254

Orte und Plätze aufleben. Die Erinnerungen, die sich auf Orte und Plätze
zu verschiedenen Zeiten beziehen, gründen häufig auf unterschiedliche
Sinneswahrnehmungen, wobei neben dem Hören und Sehen auch der Geruchssinn eine
wichtige Rolle beim Aufbau von Erinnerungen spielt. Düfte und Gerüche aus der
Kindheit oder der näheren Vergangenheit bringen Orte, Menschen, Ereignisse
oder einfach nur die Erinnerungen an bestimmte Geschehnisse oder Orte lebhaft
in unseren Sinn, manchmal verschwommen, manchmal überdeutlich. J. Douglas
Porteous meint in seinenAufzeichnungen zur Geruchslandschaft [smellscape], dass

Düfte und Gerüche auch räumlich sind, an einen Ort gebunden. 6 So lässt mir zum
Beispiel der Geruch von Pfefferminze immer wieder einen Befragten und die
duftenenden Pfefferminzbüschel in seinem Garten in den Sinn kommen.Das Material
meiner Feldforschungen setzt sich sowohl aus Feldnotizen als auch aus Erinnerungen

zusammen.

Das Wasser bestimmt den Wohnort

Die Mari haben sich inWassernähe niedergelassen,und noch im 19.Jahrhundert
benannte man sie nach den Flüssen, an deren Ufern sie lebten. So siedelten
beispielsweise die Wetlugamari in der Nähe des Wetlugaflusses, und der Fluss
Koksaga, der durch die Hauptstadt Joschkar-Ola fliesst, gab den Koksagamari ihren

DieFenster sind schön dekoriert.Untsho, Mari El, August 2005. Foto: Helena Ruotsala.



Die Heilige Ecke,der Ofen und der Fernseher SAVk 103 2007)

Namen. Das Dorf Untsho erhielt in der Sprache der Mari seinen Namen aufgrund
des durch das Dorf strömenden Flusses Untsho. Der russische Name Shorunzha
hingegen ist eine Mischung der beiden Flüsse Shora und Untsho,welche sich in der
Quelle des Dorfes verbinden. Die Bedeutung des Wassers ist für die Mari wichtig,
denn nach einem marischen Sprichwort «gibt es keine Vögel ohne Flügel, kein
Dorf ohne Quelle» 7

Neben Untsho gehören sechs weitere, kleinere Dörfer zur Dorfgemeinschaft.
Insgesamt gibt es dort gut 2200 Einwohner. Der grösste Arbeitgeber ist das
Landwirtschaftskollektiv Peredovik, in dem zurzeit ca. 70 Arbeiter beschäftigt sind, wobei

es im Jahr 2002 noch 240 waren. Obwohl sich dieses Landwirtschaftskollektiv
erneut zu einer landwirtschaftlichen Produktionsgenossenschaft KDP) organisiert
hat, an dem jeder einen eigenen Anteil hat, benutzen die Dorfbewohner nach wie
vor den Namen Kolchose. Ein Teil der Dorfbewohner lebt in Wohnungen,die vom
Kollektiv organisiert wurden,der grösste Teil jedoch in Häusern, die von der Familie

255

selbst oder von ihren Eltern erbaut wurden.

Eine marische Siedlung ist nach russischem Baustil ein Strassendorf, in dem die
Giebel der Häuser Richtung Strasse zeigen. Früher ging die Ansiedlung der Mari
von Einzelhäusern aus, um welche dann die Häuser der Familie gebaut wurden.
Um 1850 beschloss man, dass auch in den nichtrussisch bewohnten Dörfern die
Wohngebäude Seite an Seite zu bauen waren, mit dem Giebel zur Strasse. Als
Grund für den neuen Bebauungsplan wurde unter anderem der Brandschutz
geltend gemacht. 8

Zu einem marischen Haus gehörten das Wohngebäude, der Stall und andere
Unterkünfte für Tiere, Schuppen- und Scheunenzeile und Sauna. Typisch waren
ebenfalls die Gemüsebeete und der Garten hinter dem Haus. Noch bis Anfang des

20. Jahrhunderts teilte sich der Hof eindeutig in zwei Hälften:in den Wohnhof und
in den Viehhof.Auf dem Wohnhof befanden sich das Wohnhaus, die Scheune und
die Kochhütte, im Viehhof wiederum die Viehställe, der Holzschuppen und der
Geräteschuppen.Diese wurden durch einen Zaun voneinander getrennt.

Die Kollektivierung hat das Wohnen der Familie und das Leben zu Hause in
vielerlei Hinsicht beeinflusst. Das sich in Familienbesitz befindende Grundstück
verkleinerte sich und die Aussengebäude leerten sich. 9 Das Vieh, die Werkzeuge und
das Angebaute wurde dem Kollektiv übergeben – dessen Mitglieder die Dorfbewohner

wurden – und deshalb brauchten sie keine – oder weniger –
Aufbewahrungsmöglichkeiten. Gleichzeitig traten Veränderungen in der Baukultur auf, und
einige Gebäudetypen – die Kochhütte und die zweistöckigen Scheunen – wurden
nach und nach nicht mehr benutzt,so dass man statt dessen begann, eine Kammer
oder einen Vorbau zum Wohnhaus zu errichten, welche «Sommerzimmer» genannt
wurden.



Helena Ruotsala SAVk 103 2007)

Anfang des 20. Jahrhunderts kannte man in Mari drei Formen der Wohnhäuser:

Stube + Flur + Scheune
Stube + Flur
Stube + Flur + Stube. 10

Diese Gebäudeformen sind immer noch deutlich erkennbar im Dorf Untsho.
Traditionell wohnen in einem marischen Haus viele Generationen zusammen.
Noch im 21. Jahrhundert holt der Bräutigam bei einer marischen Hochzeit die
Braut von zu Hause ab,wo er dieAussteuer der Braut einlösen muss.Die Hochzeit
feiert man zuerst im Haus der Braut und am nächsten Tag kommt das Paar ins
Haus des Bräutigams, wo man sich dann oft häuslich niederlässt. Der älteste Sohn

bleibt für gewöhnlich im Elternhaus, für die anderen im Dorf verbleibenden Kinder

ist man bestrebt, eigene Häuser zu bauen. Früher nahm man beim Umzug in
ein neues Heim Kohle aus der Feuerstelle des Elternhauses mit.

Der Ofen ist das Herzstück des Wohnhauses und bestimmt weitgehend die
ganze Einrichtung. Er ist der Mittelpunkt des Lebens, hier wird das Essen zubereitet,

gebacken und Wasser gewärmt. Er ist zudem Wärme- und Lichtquelle.Auf dem
Ofen wurde früher geschlafen Herdbänke),Wäsche und Lebensmittel getrocknet.
In Häusern mit einer Stube trennte man die Seite mit dem Ofen durch einen
Vorhang als Küche ab. Diese Art hat man sich von den Nachbarvölkern wie den Tataren

und Baschkiren zu eigen gemacht. 11

Reinlichkeit und Sauberkeit sind ein wichtiger Bestandteil der marischen
Wohnkultur und des Alltags. 12 Die Häuser – wie auch die Kleidung und der
menschliche Körper – hält man sauber und vor unterschiedlichen Festen führt man
Reinigungen durch. Erscheinungen, Gegenstände,Menschen und Tiere, die abweichend

bzw. anomal wirken, hält man ebenfalls häufig für unsauber, verboten und
gefährlich. Diese Anomalie zeigt die symbolischen Grenzen, welche wichtig für die
Erneuerung der sozialen Werte sind. Nach Mary Douglas haben für gefährlich
gehaltene Kontakte einen symbolischen Wert. Das Ziel dieserVorstellungen, die mit
Trennung, Sauberkeit, Grenzen ziehen und die Bestrafung bei Grenzüberschreitung

zu tun haben, sollen eine gewisse Ordnung in die Erfahrungen bringen, die
von Natur aus nicht eindeutig erklärbar sind. Im Allgemeinen helfen Reinlichkeit
und Sauberkeit bei Kontrolle und Verständnis der uns umgebenden Welt, die sich
ständig verändert, und sie schützen vor dem bösen Geist. 13

Die reinigende und regenerierende Kraft von Wasser und Feuer wird in verschiedenen

Ritualen und Riten benutzt, so auf Hochzeiten, Beerdigungen oder beim
Gedenkfest der Verstorbenen,Semyk. Das Berühren derVerstorbenen übermittelt
Gefahren, wovor man sich mit Reinigung schützt.Die Reinigung ist auch eine Methode,
sich imVoraus zu schützen oder sich von Krankheiten zu erholen. Normalerweise ist

256



Die Heilige Ecke,der Ofen und der Fernseher SAVk 103 2007)

In Häusern mit einer Stube trennte man die Seite mit dem Ofen durch einen Vorhang als Küche ab.
Untsho,MariEl, Juni 2002, Foto: Helena Ruotsala.

257



Helena Ruotsala SAVk 103 2007)

eine Person, die von einem Status zum anderen wechselt, wie beispielsweise eine zu

verheiratende Frau, in Gefahr und stellt auch für andere eine solche dar. Eine der
ersten Aufgaben im neuen Heim war – dieseAufgaben werdenauch heutzutage noch
ausgeübt – für die junge Ehefrau das Wasserholen am Tag nach der Hochzeit. So

zeigt sie sich dem weiblichen Schutzgeist der Quelle des Dorfes oder des Brunnes
und opfert dem Wasser eine Münze oder eine Perle. Die Menschen beten nach wie
vor zur Mutter des Wassers,vyd ava, opfern ihr Münzen oder Essen,waschen sich mit
dem heiligen Wasser der Quelle und tragen es auf langen Wegen als Trinkwasser
nach Hause. Dieses Wasser hat eine ganz besonders heilende, Energie spendende
sowie

258

Glück bringende Kraft.An die Mutter der Quelle – wie an die weiteren eigenen
Götter der Mari – kann man sich auch aus anderen Gründen richten. 14

Ausserhalb des Hofes

Heutzutage wird in Untsho jeder Hof von einem Zaun umgeben, und hinter
dem Haus befinden sich Garten, Beete und ein Teil der Felder. Nach Angaben der
Befragten werden die Arbeiten gemeinsam verrichtet, und dadurch sind sie auch
gemeinschaftliches Gebiet. Der Viehstall und die dazugehörigen Arbeiten sind
hauptsächlich von den Frauen und den Kindern zu erledigen. Von der Stall- und
Gartenarbeit kommen die Frauen immer herein, um die Hausarbeit zu besorgen:
Essen zubereiten, putzen,Tiere füttern sowie auf die Kinder aufpassen.

Eine Hofpforte besteht aus zwei Teilen: die schmalere ist für Menschen und die
breitere für Tiere sowie Wagen oder später für Autos. Am Strassenrand neben der
Pforte ist im Allgemeinen eine Bank oder ein Hocker angebracht. Vor manchen
Häusern sitzen alte Menschen, zum Beispiel auf dem Dorfplatz, Centralnaja, und
vor einem bestimmten Haus in der Apakajeva sitzen abends die Männer und
trinken. Die Spielplätze der Kinder befinden sich zur Strasse hin, so sind die Sandkästen

beispielsweise ausserhalb der Pforte. Die Mütter können dadurch während der
Hausarbeiten das Spiel der Kinder imAuge behalten.

Mehrmals am Tag führen die Wege der Frauen vom Hof hinaus und wieder
zurück: die Kinder in den Kindergarten und zur Schule bringen, zur Arbeit, zur
Mittagszeit nach Hause und anschliessend wieder zur Arbeit, Tiere füttern, einkaufen,
Tiere von der Weide holen, zur Arbeit aufs Feld und in den Garten, manchmal um
Nachbarn zu besuchen oder umVerwandten zu helfen. Im Dorf sind die Räume der
Frauen vorrangig ihre Arbeitsplätze, wie der kollektive Viehstall, die Kantine,
Stickerei, Läden und Quellen. Wenn man recht beschäftigt ist, holt man sich das

Essen auch nach Hause, zumindest Brot, um an heissen Tagen zu Hause den Ofen
nicht anheizen zu müssen. Von den eben genannten Arbeitsplätzen sind nur die
Viehställe ausserhalb des Dorfzentrums, am selben Ort wie auch die Maschinenhallen,

Lager und Holzwerkstatt des Kollektivs, in denen die Männer arbeiten.15



Die Heilige Ecke,der Ofen und der Fernseher SAVk 103 2007)

19. 6. ein Tag vor Semyk (…) Ich binmitTiinaund Elina am Waschplatz, der gleichzeitig die Quelle
ist. Tiina skizziert den Waschplatz. Es wird ein sehr heisser Tag. Auch aus dieser Quelle wird oft
Wasser geholt, eben ging eine Frau mit einem «Weiberkumt» Wasser tragend auf die andere Seite
des Flusses. Die Quellen sind hier mit einem Dach und mit Wänden geschützt. … Eigentlich sind
hier wenig andere Leute, nur dieWasserholer.Die anderen bereiten das Semyk-Fest vor.Eine alte
Frau kommt langsam,eine zweite, eine dritte und eine vierte. Sie fragt auch, wieso wir hier sitzen.
Die Wäsche ist wohl schon gestern gespült. Ein etwa sechzigjähriger Mann kommt Wasser holen
und bleibt auf ein Gespräch. Er fragt, wie es uns gefällt und wie unser Leben verglichen mit dem
Leben hier ist usw. Er erzählt auch kurz,wie Semyk bei ihnen verbracht wird. … Zum Schluss
vergleichen wir finnische und marische Wörter miteinander.Das ist oft ein gutes Gesprächsthema …
das war es schon auf der Kola-Halbinsel. … Meinen Beobachtungen zufolge holen Männer eigentlich

259

nie Wasser an der Quelle.16

Wie dieser Auszug aus meinen Feldnotizen erkennen lässt, ist das Wasserholen
vorrangig den Frauen und Kindern überlassen, sehr selten übernehmen auch
Männer diese Aufgabe. Das normale Brauchwasser für drinnen, für die Tiere als

auch für die Sauna, holt man von den Brunnen der Dorfstrasse, aber das
Trinkwasser holt man von der Quelle, die bis zu mehreren hundert Metern entfernt
sein kann. Einige Häuser haben ab und zu einen eigenen Brunnen. Die Wäsche
zu Hause in der Sauna zu waschen und sie in der Quelle zu spülen, ist Frauenarbeit.
In einigen Häusern gibt es handbetriebende Waschmaschinen, aber die Wäsche

wird noch auf die gleiche Weise am Waschplatz der Quelle gespült, wie Timofej
Jevsejev es zu Beginn des 20. Jahrhunderts beschrieb: die Kleidung legt man in
die Furche eines hölzernen Trogs und stampft sie mit zwei Stöcken unter fliessendem

Wasser. 17

Als ich das Dorf kennen lernte, gab es südöstlich eine Ödlandschaft, die in
meinen Augen nach einem Ort für Männer ausssah: da gibt es Bretterhaufen,
Holzgestelle und Brennholzstapel. Die fertig geschnitzten Gestelle bringt man
von dort zur Baustelle, bereits mit der schützenden blauen Farbe bemalt. Viele
Dinge, die man zum Wohnen benötigt, werden von ausserhalb des Dorfes
geholt, wie Brennholz oder Viehfutter. Die Kuhweiden befinden sich ebenfalls
ausserhalb. Im daran angrenzenden Wald geht man Beeren und Pilze sammeln sowie
angeln.

Geister schützen den Schlaf

Im Leben der Mari auf dem Land sind die Einflüsse des eigenen Volksglaubens
in vielen Bereichen noch heute erkennbar. Schutz und Sicherheit bringen ausser

der blauen Farbe der Wände und Ecken unter anderem Wacholderäste über den
Türen und amWandpfosten der Saunadiele, Glück bringen Symbole wie Hufeisen
anTürschwellen. Für den wirtschaftlichenWohlstand sorgen hingegen Münzen,die
beim Bau einesHauses in die Decke gesteckt werden und bewirken sollen,dass der
Wohlstand im Haus verbleibt.



Helena Ruotsala SAVk 103 2007)

DieBetten sind durch einen Vorhang getrennt.Untsho, Mari El,Juni 2002, Foto: Helena Ruotsala.

Früher befand sich in marischen Häusern die Eingangstür im Osten, da die Mari
ihre Gebete durch die offene Tür in Richtung Sonne halten. 18 Schutz vor den Geistern

260

bieten u.a. die Aufstellung der Betten sowie die Schlafreihenfolge. Noch bis
zum Ende des 19. Jahrhunderts dienten als Schlafplätze Pritschen, Bänke,
Herdbänke und Hängeböden, die über Ofen oder Tür gebaut waren. Der Hängeboden
war normalerweise der Schlafplatz der Alten und der Kinder. 19 Erst im 20.
Jahrhundert setzten sich in den marischen Dörfern Betten durch. Die Schlafstellen der
Familien oder der Generationen, die im selben Zimmer schliefen, wurden durch
Vorhänge voneinander getrennt, um vor den Blicken der anderen oder dem bösen
Auge geschützt zu sein.

Nach dem Glauben der Mari sollten die Menschen so in den Betten schlafen,
dass ihr Kopf entweder Richtung Sonnenaufgang Osten) oder Richtung Tag
Süden) zeigt, und nicht Richtung Abend Westen) oder Nacht Norden). Ausserdem
solltewenn möglichbeimSchlafender Kopfzur Heiligen Eckezeigen undnicht die
Füsse. Sogar die Schlafordnung war geregelt – zumindest prinzipiell, da hier aus

pragmatischen Gründen Änderungen stattgefunden haben. Der Mann hatte zur
Zimmerseite zu schlafen, als müsse er die Frau vor Gefahren oder bösen Gedanken
beschützen. Zum Beispiel erklärte die 1950 geborene Elizaveta,zuerst selbst an der
Wand geschlafen zu haben, aber seit der Geburt der Kinder zum Zimmer hin
gewechselt zu haben, um schneller zum schreienden Baby laufen zu können.20

Im Haus gibt es auch Orte, an denen nicht geschlafen werden darf. Dazu gehören

sämtliche Kellerluken,egal ob in der Stube, im Flur oder im Sommerhäuschen.



Die Heilige Ecke,der Ofen und der Fernseher SAVk 103 2007)

Die Kellerluken sind deshalb gefährliche Stellen, weil sich beim Hinauf- und
Hinuntersteigen die Ober- und die Unterwelt treffen. In der Unterwelt treffen die

261

Menschen auf viele Gefahren.

Im Sommer verlegt man die Küche nach draussen

Wie ich bereits eingangs berichtete, gehörte zur jedem typisch marischen
Bauernhaus eine so genannte Kochhütte, welche viereckig war, ein gezimmertes
Holzgebäude ohne Fussboden, Decke und Fenster. In dessen Mitte befand sich die
offene Feuerstelle und darüber ein Balken, an den alle Küchenutensilien gehängt

werden konnten. Der Rauch entwich durch einen Rauchfang im Dach. In der
Hütte gab es einen Tisch, feste Bänke sowie ein Wandregal, in welches der
Hauseigentümer Opfergaben und Opfergeräte legte. In der Kochhütte wurde das Essen
im Sommer sowohl zubereitet als auch eingenommen. Dort veranstaltete man
auch die Familienfeiern, wie Beerdigungen oder jährlich wiederkehrende Feste,

an denen man zu den Göttern betete.21 Da Kochhütten allmählich aus der Mode
geraten sind, gibt es jetzt oft eine Hofküche mit einem Holzherd als Feuerstelle,
auf dem man Wasser erwärmt,Viehfutter kocht und die Hausarbeit erledigt.

DieAnzahl der Scheunen aufdem Hofhing früher von den Familienmitgliedern
und von der Anzahl der im Haus lebenden Personen ab, da die jungen Paare und
Kinder im Sommer draussen schliefen. Der marische Lehrer undVolkskundler
Timofej Jevsevjev erzählte, dass sich die Mädchen im Sommer dort auf dem
Wohnspeicher versammelten, um Handarbeiten zu machen. Von Frühling bis Herbst
spielte sich das Leben draussen in den Scheunen und Sommerküchen ab. 22

Der Brauch, dass die jungen Paare und die Kinder im Frühjahr für die warmen
Monate nach draussen in die Scheunen zum Schlafen umzogen, ist aus verschiedenen

Gründen immer seltener geworden. Die Scheunen haben an Bedeutung verloren,

da Einrichtungsneuheiten – wie Kleiderschränke – sie nach und nach nutzlos
machen. Anstelle von Scheunen entstehen nun Lagerräume und Garagen. Alte
Pforten werden verbreitert, so dass genügend Raum für Autos und Traktoren
besteht.An die Häuser wird angebaut, da jede Generation ihren eigenen Schlafplatz
erhält. Deshalb müssen die jungen Paare und Kinder im Sommer nicht mehr nach
draussen ziehen um einen eigenen Schlaplatz zu haben.

Auch die Küche verlegt man im Sommer nicht mehr in die Kochhütte, sondern
in die Veranda. Dieser nicht beheizbare Raum wird Sommerzimmer genannt. Dahin

bringt man den Gasherd, den Geschirrschrank und die Küchengeräte. Im Vorbau

ist die Arbeit in der Sommerhitze viel angenehmer. Sobald der Herbst kommt,
verlegt man die Küche wieder ins Haus. Während der warmen Monate kann im
Sommerzimmer auch geschlafen werden.



Helena Ruotsala SAVk 103 2007)

Auf dem Hof einiger Häuser in Untsho stehen heutzutage kleine einräumige
Holzhäuschen, welche Sommerhäuser genannt werden. Sie wurden für
auswärtswohnende

262

Familienmitglieder und Verwandte gebaut.Die in der Stadt wohnenden
Familienmitglieder und Verwandten kommen im Sommer aufs Land, um bei der
Arbeit, beim Beerenpflücken und Gemüsepflanzen zu helfen,oder um sich einfach
nur zu erholen. Die Enkel aus der Stadt besuchen ihre Grosseltern auf dem Land,
zumTeil auch, um die Sprache zu lernen, da Mari in den Kindergärten und Schulen
der Städte nicht gesprochen oder unterrichtet wird. 23

Veränderungen im Haus

Der Nutzung der Räume im Haus und die dabei entstandenen Veränderungen
kamen schon bei meinen Feldforschungen im Sommer 2002 zum Ausdruck. Die
Küche ist nach wie vor hauptsächlich der Ort für Frauen und Mädchen, obwohl die
Befragten erklärten, dass auch die Männer bei der Zubereitung des Essens helfen
würden. Besonders in den Familien, in welchen beide Parter ihrenArbeitsplatz
ausserhalb des Hofes hatten, machten auch die Männer das Essen oder halfen zumindest

bei kleineren Hausarbeiten: Honig und Getränke aus dem Keller holen, Tee

kochen oder Tisch decken. Die Feuerstelle bzw. der Ofen ist nicht mehr allein der
Arbeitsbereich der Frauen, sondern auch Männer sind bei der Speisenzubereitung
beteiligt.24 Nach Angaben der Befragten war die Sitzordnung beiTisch damals – in
der Jugend eines ca. sechzigjährigen Begfragten – genau festgelegt. Der angesehenste

Platz war unter der Heiligen Ecke, wo nach wie vor die Gäste sitzen. Die
Frau des Hauses – in diesem Fall die Schwiegermutter – sass am nächsten beim
Ofen, so dass sie schnell die Speisen auf den Tisch bringen konnte. Der Hausherr
bzw. das Familienoberhaupt sass am Kopfende und das junge Paar hatte seinen
Platz am Fenster, wobei der Mann näher bei der Heiligen Ecke sass.

Zu den wichtigen Aufgaben, die von den Frauen erledigt wurden, gehörten
neben Essenkochen die Pflege von Kleidung und Textilien. DerenAufbewahrungsort
war ein Teil der eigens für die Frauen gedachten Räume. Die typische Kleiderscheune

befand sich normalerweise in der Mitte aller Lagergebäude. Jedoch wird
heute das so genannte Sommerzimmer anstelle der Kleiderscheunen dafür
benutzt. So haben in den letzten Jahrzehnten die traditionellen Aufbewahrungsorte
genauso an Bedeutung verloren wie die tradionellen Kleidungsstücke an sich. Man
benutzt jetzt «moderne» gebrauchsfertige Schränke im Haus. 25 Solche Schrankreihen

trennen das Wohnzimmer in zwei Teile, hinter der «Wand» bleiben die Betten
unsichtbar. Dadurch sind die Schlafplätze auch geschützt vorAussenstehenden und
vor bösen Blicken. Ferner können sich die Frauen Schritte sparen,da aufgrund der
neuen Aufbewahrungsmöglichkeiten Wäsche oder andere Sachen nicht mehr aus
den Scheunen hereingeholt werden müssen.



Die Heilige Ecke,der Ofen und der Fernseher SAVk 103 2007)

Die Wohnungseinrichtung in ländlichen Gebieten hat im 20. Jahrhundert bei
den Mari auch grosse Veränderungen erfahren. Herkömmliche, oft sperrige Möbel
sind beinahe vollkommen aus dem Gebrauch geraten und an ihre Stelle traten
fabrikgemachte oder in der Holzwerkstatt des Dorfes hergestellte Möbel. Oft haben
die gleichen Schränke, Sofas, Sessel oder Betten ihren Weg in die einzelnen Häuser
gefunden – andere gab es nicht zu kaufen.Durch Wohlstand und Individualität sind
– seit dem 20. Jahrhundert – Unterschiede in der Einrichtung bemerkbar.
Beispielsweise haben sich die reicheren Bewohner von Untsho ihre Möbel in Kasan –

der Hauptstadt von Tatarstan – gekauft, wo die Auswahl viel grösser ist als in den
Gemeindeläden in Mari.

Elektrizität sah man in der Sowjetunion als Symbol der Modernisierung. Strom
und Gas haben ebenfalls die Einrichtung der Häuser beeinflusst.Das Verlegen der
Erdgasleitungen im Dorf und die Inbetriebnahme der Gasheizungen wird die In-

Der Fernseher hat seinen eigenen Platz unterder Heiligen Ecke gefunden. Untsho,MariEl, Juni 2002,
Foto: Helena Ruotsala TYKL: 4129).

263



Helena Ruotsala SAVk 103 2007)

nengestaltung der Häuser demnächst wesentlich verändern. Noch ist in beinahe
jedem

264

Haus in Untsho der Ofen die einzige Wärmequelle, abgesehen von den
Holzzentralheizungen in einigen reicheren Häusern. Die Verbreitung von Haushaltsgeräten

wie Kühlschrank, Gefrierschrank oder Mikrowelle wird in Zukunft ebenfalls
die Einrichtung verändern. Der Fernseher hat bereits seinen eigenen Platz fast
überall im zweiten Wohnzimmer unter der Heiligen Ecke gefunden. Und es

scheint, als hätte diese leere Stelle dort nur darauf gewartet. Die Heilige Ecke ist
immer noch in Gebrauch.

Die bessere wirtschaftliche Situation sieht man in verschiedenerWeise auch im
Wohnbereich. Die Häuser sind verbreitert worden, man hat für Kinder und Grosseltern

eigene Schlafzimmer gebaut.«Na,seht euch um,seht euch nur um.Und dann
werdet ihr erkennen, in welchen Häusern man genug Geld hat.» So antwortete mir
ein Mann aus Untsho, als ich ihn im Sommer 2003 nach der wirtschaftlichen Lage
im Dorf befragte. Seit den 1990er-Jahren prägen mehrere neue zwei- bis dreistöckige

Ziegelhäuser das Dorfbild von Untsho. Ihr Grundriss unterscheidet sich von
den alten traditionellen marischen Bauernhäusern. In der zweiten Etage befinden
sich die Schlafzimmer und in der ersten Wohnzimmer und Küche, in der nun der
Ofen fehlt, da man mit Zentralheizung heizt. Im Kellergeschoss befinden sich die
Lagerräume, eine Werkstatt und die Sauna. Die alten ungestrichenenden Holzböden

sind in letzter Zeit schnell durch leicht sauber zu haltendes Linoleum ersetzt

Seit den 1990er-Jahren prägen mehrere neue zweistöckige Ziegelhäuser das Dorfbild von Untsho. Juli
2004,Foto:Helena Ruotsala.



Die Heilige Ecke,der Ofen und der Fernseher SAVk 103 2007)

worden. Zumindest die Familienmütter haben von diesem arbeitserleichterndem
Material immer schon geträumt. Obwohl die Farbwelt einiger Häuser noch die
Traditionen der 1960er-Jahre widerspiegelt – gelb,grün und blau– schmücken in neueren

265

Häusern schon Tapeten die Wände.

Ungeachtet von Modernisierung und Neuheiten gibt es in marischen Bauernhäusern

nach wie vor traditionelle Erscheinungen wie Fotografien über den Fenstern

oder am oberen Teil der Wände oder Zimmerschmuck mit bestickten Textilien:

Tücher, Vorhänge oder Kissen. So gehörte es sich, dass die zukünftige
Schwiegertochter diese Stoffe beim Einzug ins Haus mitbrachte und sofort die älteren
gegen ihre oft moderneren Tücher in der Heiligen Ecke austauschte. Die Fotografien

erzählen von den früheren Generationen und vom Leben der Hausbewohner.

Neue Mobilität

Zur Zeit der Sowjetunion hatte das Kollektiv viel Macht und Verantwortung,
welche sich auch auf jene Dorfbewohner ausdehnte, die nicht für das Kollektiv
arbeiteten.Caroline Humphrey untersuchte Kollektive sowohl während der sowjetischen

als auch während der russischen Zeit und stellte drei Gesichtspunkte heraus.

Der erste Aspekt ist eine vererbte Mitgliedschaft in den Kollektiven, Kolchosen
oder Sovchosen. Diese Mitgliedschaft bestimmte weitgehend das Leben der Personen,

da die Menschen in eine bestimmte Kolchose hineingeboren wurden, die
ihnen eine Identität, einen Platz sowie ein bestimmtes Geschichtsverständnis gab.

Erst in den 60er Jahren war es möglich, mit Erlaubnis der Leitung eine Mitgliedschaft

zu beenden.Völlig freiwillig konnte man erst in den 80er-Jahren die Kolchosen

verlassen. Zweitens wurde der Status eines Mitglieds von seinen Rechten und
Pflichten bestimmt. Die Mitglieder des Kollektivs sah man als politische Vertreter
der Kolchose,nicht als sowjetische Staatsbürger. Und drittens waren die Kollektive
Institutionen für Produktion, Wechsel und Konsum sowie gleichzeitig soziale
Einrichtungen. Es war der Mikrokosmos eines Staates mit eigenen Regeln,Vorstellungen,

Kompromissen, aber auch anarchistischen Handlungen. 26

Natürlich haben die Menschen auch früher schon ihr Dorf verlassen, um eine
Ausbildung zu machen. So zogen die Leute aus anderen kleineren Dörfern der
Dorfgemeinde Untsho in das Hauptdorf, um dort eine Arbeit aufzunehmen. Das
Sowjetsystem schickte die Fachkräfte dann dorthin,wo sie gebraucht wurden,nicht
unbedingt in die Heimatregion oder zu ihrem Volk. In den 1960ern wurden
kleinere und für unrentabel gehaltene Kolchosen zu grösseren, staatseigenen Sovchosen

zusammengelegt.Viele kleine, einige Dutzend Häuser zählende Dörfer verurteilte

man zur Unsichtbarkeit, so dass ihre Bewohner in grössere Zentren verzogen,

so auch nach Untsho,wo heute 2200 Einwohner leben.



Helena Ruotsala SAVk 103 2007)

Der Lebensraum der Menschen in Untsho ist geografisch nicht auf das eigene

Dorf begrenzt,sondern dehnt sich weit aus.Das Leben ist heute von Transnationalismus

266

geprägt. Wegen gut bezahlter Saisonarbeit überschreitet man die Grenzen
des eigenen Landes,aber das eigene Dorf wird nicht verlassen.Viele junge Männer
gehen in den «Norden» arbeiten, womit die nordrussischen oder sibirischen Erdölund

Erdgasfelder gemeint sind. Die hohen Gehälter sowie die guten
Beschäftigungsmöglichkeiten verleiten die unter Arbeitslosigkeit und schlechten wirtschaftlichen

Verhältnissen lebenden Mari dazu, weit entfernt der Heimat zu arbeiten. Man
zieht jedoch nicht ganz in den Norden, sondern arbeitet dort drei bis vier Wochen
und kommt danach für einpaarWochenzum Urlaub nachHause oder umbei
Hausarbeiten zu helfen.Nach wie vor verlangt das Landleben oft den ganzen Einsatz seiner

Menschen: zusätzlich zum Haus muss man sich um das Vieh und sein Futter, um
Brennholz, um den Garten, den Gemüseanbau und um die Felder kümmern. Nach
Meinung der zu Hause gebliebenen Partner ist ein Leben ohne die Hilfe der
Verwandten hart,sogar unmöglich, wie die 1967 geborene Tamara bestätigt.

Neben dem Nordengehört auch die Hauptstadt Kasan der Nachbarrepublik
Tatarstan zu den sozialen Einzugsgebieten der Dorfbewohner. Kasan ist dem Dorf
sogar näher als die eigene Hauptstadt Joschkar-Ola, da Untsho direkt an der
tatarstanischen Grenze liegt. Die Jugend geht nach Kasan studieren, und die dort
wohnenden und arbeitenden Verwandten und Freunde sind ein Teil des sozialen
Netzes der Dorfbewohner.Die in die Stadt Ziehenden finden ihre erste Wohnunge
bei den Verwandten. Ausserdem bietet die Millionenstadt Kasan den Bauern für
ihre landwirtschaftlichen Produkte, wie Kartoffeln, Wurzelgemüse, Honig, Milch,
Beeren und Pilze einen guten Markt. 27 So können die Dorfbewohner in ihren Dörfern

wohnen bleiben, aber die Voraussetzungen zum Leben schafft der Unterhalt,
der in der Nachbarrepublik verdient wird. Der Transnationalismus ist auch im
Dorfbild und in der Wohnkultur erkennbar. Da die im Norden oder in Kasan
arbeitenden Menschen gut verdienen, investieren sie ihr Gehalt in die neusten, grössten

Häuser, in eine bessere Einrichtung, Haushaltsgeräte oder Autos.

Das Pendeln zu den Erdgas- und Erdölfeldern ist nur eineVeränderung,die sich

in der Wohnkultur der Mari ergeben hat.Die Betrachtung der Wohnkultur und der
damit verbundenen Plätze und Gebiete ist interessant und sie gibt über viele Dinge
Aufschluss, wie beispielsweise über soziale, wirtschaftliche und kulturelle Dimensionen

des Alltags. Wie bereits Henri Lefebvre feststellte, gibt es bei einigen
Wirtschaftsformen oder Gemeinschaftsverbindungen eigene Plätze und dafür eigens

geschaffene soziale Verwendungen. 28 In den Häusern von Untsho sind einerseits
der Volksglaube und seine Ausübung noch genau erkennbar, aber andererseits
besitzen die Menschen dort die gleichen Haushaltgeräte wie wir. Der Fernseher unter
der Heiligen Ecke bringt die Einflüsse von nah und fern; ähnliche Werbung,
Wettkämpfe und Programmformate laufen sowohl im marischen Fernsehen als auch bei
mir in Finnland.



Die Heilige Ecke,der Ofen und der Fernseher SAVk 103 2007)

Die Männer pendeln weg und die Frauen bleiben zuhause. In meinem Beispiel
aus Mari beherrschen die Frauen den Wohnplatz des Hauses. Das Geschlecht ist
also ein wesentliches Element der Raumnutzung. Auf genau dieselbe Art, wie der
Mensch den Raum als kulturelles System formt, formt der Raum den Menschen.
Nach Kirsi Saarikangas stehen die geschlechtsspezifischen Raumnutzer mit dem
Raum als soziales Beziehungsnetz in ständigerWechselwirkung,als würden sie sich

umeinander schlingen.29 Die Raumordnungen erhalten geschlechtsspezifische
Unterschiede, Bedeutungen und soziale Raumnutzungen aufrecht.Sie formen sich im

267

Raumgebrauch des Alltags, in alltäglichen Situationen und Handlungsweisen.
Übersetzung:AlexandraVirtanen

Anmerkungen

1 Feldnotizen10.06.2002.
2 Meine Feldforschungen gehören zuzwei Projekten: In den Jahren 2002–2003 leitete ich mitder Pri¬

vatdozentin Ildiko Lehtinen eine Gruppe von Studierenden,die den Einfluss der Modernisierung
auf denAlltagder marischen Frauen nach dem ZweitenWeltkrieg untersuchte. IndenJahren 2004–
2005 unternahm ich Feldforschungen für meineigenesProjekt, welches von der Finnischen Akademie

Nr 8208289) finanziell unterstützt wurde. Im Rahmen beider Projekte arbeitete ich mit der
marischen Forscherin Dr. phil. Tamara Molotova, deren Funktion als kulturelle Übersetzerin [auf
Englisch cultural mediator] für meine Forschungen von grosser Bedeutung war. Ausserdem wurde
ich in den Jahren 2004–2005 von SeppoTeerimo begleitet.An dieser Stelle möchte ich ihnen allen
für die gemeinsamen Momente während meinerFeldforschungen danken.

3 Bruce Jackson: Fieldwork. Urbana 1987: 90.
4 Zum Tee einladen bedeutet eigentlich zum Essen einladen, da man den Tisch zusätzlich zum Tee

mit Piroggen, Brot,Aufschnitt, Eiern,Keksen, Marmelade,Gemüse, Beeren, Honig sowie manchmal

auch mit Suppe deckt – abhängig nachTages- und Jahreszeit und nach Wohlstand der Familie.
5 Paul Ricoeur: Interpretation Theory.Texas 1976.
6 J. Douglas Porteous: Smellscape. In: Jim Drobnich Hg.), The Smell Culture Reader. Oxford 2006,

89–106.
7 Tamara Molotova & Gennadi Sepejev: Marilaisten kylien ja asuinrakennnusten muutokset 1980- ja

1990-luvuilla. In: Ildikó Lehtinen Hg.), Marit, mordvalaiset ja udmurtit. Perinteisen kulttuurin
tietosanakirja. Helsinki 200: xvi.

8 Ebd, xvi; T. A. Krujukova: Materialnaja kultura marijtsev XIX veka. Joskar-Ola 1956: 106–108.
9 Gennadi Sepejev:Sredstva peredviz enija. Rasvutuhe transporta. In: N.F.Moksin &T.P. Fedjanovits

& L.S. Hritoljubova,NarodyPovolzjaiPriuralja, Komi-zyrjane,Komi-permjaki, Marijtsy,Mordva,
Udmurty. Moskva 2000: 216–218.

10 Tamara Molotova & Gennadi Sepejev: Marilaisten kylien ja asuinrakennnusten muutokset 1980- ja
1990-luvuilla, xvii.

11 Ildikó Lehtinen: Perhe. In: Ildikó Lehtinen Hg.), Marit, mordvalaiset ja udmurtit. Perinteisen kult¬
tuurin tietosanakirja. Helsinki 2006:89.

12 Grosser Putz ist normalerweise dreimal im Jahr: zu Ostern, Ende Mai zum Tag des Nikolai und im
November. Ildikó Lehtinen Hg.): Marit, mordvalaiset ja udmurtit. Perinteisen kulttuurin tietosanakirja.

Helsinki 2006: 40.
13 Mary Douglas: Puhtaus ja vaara. Rituaalisen rajanvedon analyysi. Tampere 2000: 49–51.
14 Albert Hämäläinen:Mordvalaisten, tseremissien javotjakkien kosinta- ja häätavoista.Vertaileva tut¬

kimus. Helsinki 1913: 274–278; Uno Holmberg: Ts eremissien uskonto. Porvoo 1914: 49; Über die
Bedeutung des Wassers bei den UdmurtenseheTatjana Minniahmetova: Traditsionnyjeobrjady
zakamskih udmurtov:struktura, semantika, folklor.Tartu 2003.



Helena Ruotsala SAVk 103 2007)

15 Helena Ruotsala:Marilainen kylä tiloina ja paikkoina. In:Helena Ruotsala Hg.), Meiltä ja maailm¬
alta.

268

Omistettu professoriPekka Leimullehänen täyttäessään 60-vuotta 5.12.2003. Turku 2003: 131–145.
16 Feldnotizen 19.06.2002.
17 Ildikó Lehtinen:Timofei Jevsevjevs ethnographische Sammlungen über die Tscheremissen. Helsinki

1985: 74; Timofej Jevsevjev: Ts eremissien rakennukset. Helsinki 2002: 244–245.
18 Gennadi Sepejev: Uuni. In Ildikó Lehtinen Hg):Marit, mordvalaiset ja udmurtit. Perinteisen kult¬

tuurin tietosanakirja. Helsinki 2006: 139.
19 Tamara Molotova & Gennadi Sepejev: Marilaisten kylien ja asuinrakennnusten muutokset 1980- ja

1990-luvuilla, xvii.
20 Ich möchte meiner udmurtischen Kollegin Dr. phil. Tatjana Minniahmetova dafür danken, dass sie

mich auf die Schlafordnung aufmerksam machte.
21 Gustav Ränk:DasSystem der Raumeinteilung in den Behausungen dernordeurasischen Völker I.

Stockholm 1949.
22 Timofej Jevsevjev 2002: 204.
23 Sogar im 21. Jahrhundert raten die Lehrer den Eltern, mit ihren Kindern Russisch zu reden, damit

sie diese Sprache richtig erlernen.
24 Vgl. Tamara Dragadze: The Sexual Division of Domestic Space among Two Soviet Minorities: The

Georgians and the Tadjiks. In: Shirley Ardener Hg.),Women and Space. Ground Rules and Social
Maps. Oxford 1993: 156–164.

25 Ildikó Lehtinen:Chest and Cupboard:A Case of Identity in a Mari Village. Ethnologia FennicaVol
28 2001): 33–46.

26 Caroline Humphrey: Karl Marx Collective. Economy, society and religion in a Siberian collective
farm. Cambridge1983, 74; Caroline Humphrey: Introduction. Cambridge Anthropology 18 1995):
7–8.

27 Ein Milchauto aus Kasan holt zwischen April und Oktober die Milch aus dem Dorf. Andere Pro¬

dukte bringen die Bauern entweder selbst oder verkaufen diese an Händler aus Kasanoder anderen

Teilen Russlands.
28 Henri Lefebvre: The Production of Space. Oxford1991:40–42,50.
29 Kirsti Saarikangas: Tila,konteksti ja käyttäjä.Arkkitehtonisen tilan,vallan ja sukupuolen suhteista.

In:Kirsi Saarikangas Hg.), Kuvasta tilaan. Taidehistoria tänään. Tampere 1999: 247–98.


	Die Heilige Ecke, der Ofen und der Fernseher : Lebensgewohnheiten der Mari im Wandel

