Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 103 (2007)

Heft: 2: Thema : Wohnen, Multilokalitat und Kulturdynamik

Artikel: Die Heilige Ecke, der Ofen und der Fernseher : Lebensgewohnheiten
der Mari im Wandel

Autor: Ruotsala, Helena

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-118231

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-118231
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schweizerisches Archiv fiir Volkskunde 103 (2007),251-268

Die Heilige Ecke, der Ofen und der Fernseher.
Lebensgewohnheiten der Mari im Wandel

Helena Ruotsala

Abstract

Die Mari sind ein finnisch-ugrisches Volk, das grossenteils in Mari El, einer unabhingigen Republik
in der Russischen Férderation wohnt. Sie leben entlang des Flusses Wolga an der Grenze zu ande-
ren Volkern mit anderen Sprachen, Kulturen und Glaubensrichtungen. Die Feldforschung tiber die
finnisch-ugrischen Volker hat in Finnland eine lange Tradition,zuerst mit linguistischer, spiter auch
mit ethnopolitischer Zielsetzung, weil man unter den finnisch-ugrischen Vélkern nach finnischen
Waurzeln suchte. Die Feldforschung tiber die in Russland wohnenden finnischen Sprachverwandten
fanden aber ihren Abbruch mit der Revolution. Zu Beginn der Perestroika — Ende 1980er-, Anfang
1990er-Jahre — ergaben sich jedoch erneut Moglichkeiten. In diesem Artikel wird, gestiitzt auf ei-
gene Feldforschungen, die Wohnkultur der Mari auf dem Lande thematisiert. Dabei konzentriert
sich die Aufmerksamkeit hauptsichlich auf jene Verédnderungen, die die Menschen im Bereich des
Wohnens erfahren haben.

Man bat mich zum Tee hinein. Die Gastgeberin 6ffnete die mit Asten hiibsch ge-
schmiickte Pforte, durch die man in den Innenhof gelangte. Der Innenhof war san-
dig, und von der Pforte fithrten breite Bohlen, beinahe wie eine Stegbriicke, zur Ve-
randa. Durch den grossen Vorbau kamen wir in einen dunklen Flur und von dortin
die Stube. Sobald ich durch die Tiir trat, fiel mein Blick auf ein gegeniiberliegendes
Hiéngeregal in der linken [oberen| Ecke, welches mit schonen, bestickten Vorhén-
gen bedeckt war. An diese Heilige Ecke war der Esstisch gestellt. An den Holz-
winden standen Bénke, und zusétzlich dienten noch einige Hocker als Sitzgele-
genheiten. Die Stube wurde von einem weissgekalkten grossen Ofen beherrscht,
der durch einen Vorhang vom restlichen Zimmer abgetrennt war. Sowohl iiber der
Aussentlir, als auch iiber der Tiir, die in ein weiteres Zimmer fiihrte, steckten Wa-
cholderéste — zum Schutz der Bewohner, wie ich spiter erfuhr. Die gleiche Funk-
tion haben auch Hufeisen, die an der Tiirschwelle (der Eingangstiir) befestigt sind
und tiber welche die Eintretenden steigen. Die Hausherrm begann den Tee zu ko-
chen, so dass mir genug Zeit blieb, mich umzuschauen. Der untere Teil der Holz-
wand war blau angestrichen, und dieselbe blaue Farbe reichte von der Ecke bis zur
Decke. Im zweiten Zimmer, welches ebenfalls blau war, stand unter der Heiligen
Ecke ein Fernseher.'

So habe ich einen meiner ersten Besuch in einem marischen Haus in Untsho,
wie das Dorf auf Mari genannt wird, in meinen Feldnotizen im Juni 2002 beschrie-
ben. Wihrend der Anfinge memer Feldforschungen war ich in unzéihligen Héusern
des Dorfes, in emigen mehrmals, in anderen nur einmal. Bei diesen Besuchen habe
ich entdeckt, dass es in jedem Haus eine Heilige Ecke, jumo luk, gibt. In einigen
Héusern waren zwei davon - die erste in der Wohnkiiche und die zweite in der da-
hintergelegenen Stube, in welcher normalerweise die Eltern schliefen. Auch der

251



Helena Ruotsala SAVEK 103 (2007)

Fernseher hatte seinen Platz in der Heiligen Ecke der (zweiten) Stube bekommen.

In diesem Artikel beschreibe ich, gestiitzt auf meine Feldforschungen, die
Wohnkultur der Mari auf dem Lande. Dabei konzentriere ich mich hauptsédchlich
auf jene Verdnderungen, die die Menschen im Bereich des Wohnens erfahren ha-
ben. Mein eigentliches Forschungsgebiet sind die geschlechtsspezifischen Rdume
und Platze.

Meine Feldforschung bei den Mari

Die Mari sind ein finnisch-ugrisches Volk, das zur gleichen Sprachfamilie wie
die Finnen, die Ungarn und die Esten gehort. Alle diese Sprachen fithren auf eine
frithe gemeinsame Stammsprache zuriick. Abgesehen von dem gemeinsamen Ur-
sprung sind diese Sprachen heutzutage so weit voneinander entfernt, dass ein Ver-
stehen beinahe unmoglich ist. Die Sprachverwandschaft ist in den Ahnlichkeiten
des Sprachbaus zu erkennen, ebenso im ¢inen oder anderen Kasus.

Gegenwirtig gibt es 604800 Mari, wovon die Hélfte in Mari El wohnt, einer un-
abhéngigen Republik in der Russischen Forderation. Die Mari stellen die Minder-
heit (43 Prozent) der Bevolkerung dar, wobei die Russen die Mehrheit (47 Pro-
zent) bilden. Die Tataren (6 Prozent) sind die drittgrosste Bevolkerungsgruppe.
Sechzig Prozenz der Gesamtbevolkerung der Republik Mari wohnen in Stddten,
aber der grosste Teil der Mari (60 Prozent) lebt auf dem Land. Mari leben héufig an
Grenzen zu anderen Volkern, Sprachen, Kulturen und Glaubensrichtungen. Thre
eigene Kultur ist gefdrbt von Ziigen anderer Vilker und Kulturen.

Ganz zu Beginn meiner Feldforschungen” war meine Methode «das Feld in Be-
sitz nehmen», in diesem Fall das Dorf Untsho, indem ich es physisch erschloss und
die Wege, Gassen und Aussengebiete des Dorfes auf und ab ging. Auf diese Weise
traf ich Menschen, unterhielt mich, fragte und antwortete, machte Beobachtungen,
beschrieb und machte Aufzeichnungen. Ich fotografierte viel und benutzte diese
Bilder als visuelle Aufzeichnungen. Natiirlich sind sie auch gleichzeitig besonders
schone Fotos vom Ort einer Zeitreise, denn aus finnischer Sicht kehrten wir in
Untsho teilweise in die 1950er-Jahre zuriick, in die Zeit unserer Grosseltern. Aus
dieser Zeit erzédhlen unter anderem die schonen grauen Holzhduser mit thren far-
bigen Fensterrahmen und ihren geschmiickten Pforten; die Heuernte und Arbeiten
der Vieh- und Hauswirtschaft werden ohne technische Hilfmittel verrichtet, Wasser
wird mit Hilfe eines Zubers aus dem Brunnen geholt, Handarbeiten und Trachten
gehoren zum Alltag. An die heutige Zeit, die Zeit der Globalisierung, erinnern uns
in Untsho die internationalen und bekannten Produkte in den Geschiiften, die Art
der Jugendlichen, sich nach der neusten Mode zu kleiden, die dortige Popmusik,
Haushaltsgerite, Computer und Mobiltelefone. Das Mobiltelefonnetz erreichte
das Dorf im Sommer 2005.

252



Die Heilige Ecke, der Ofen und der Fernseher SAVEK 103 (2007)

Wihrend meiner Feldforschungen war ich in vielen verschiedenen Héusern.
Manchmal war aus der Stube ein Zimmer gemacht — dhnlich unserer Kiiche - in
dem es viele elektrische Kiichengerite, wie zum Beispiel Wasserkocher, elektri-
scher Mixer, Gefrierschrank und Mikrowelle gab. In anderen Héusern erfiillte eme
«Kithlkammer» nach wie vor die Rolle des Kiihlschranks, ein Keller unterhalb des
Hauses, in dem Schnee und Eis gesammelt wurde, um darin die Lebensmittel kiihl
aufbewahren zu konnen.

Bruce Jackson hat gefragt, wie man das, was man erforschen sollte, ergriinden
kann, ohne vorher etwas dariiber zu wissen. Man kann nur das erfragen, wovon
man weiss, dass es existiert.” Somit klérte sich mein Forschungsgebiet ebenfalls erst
nach der ersten Felduntersuchung auf, als ich mir — als eine aussenstehende For-
scherin — einen Gesamteindruck iiber die zu untersuchende Gemeinschaft, ihre so-
zialen Beziehungen und iiber die Kultur verschafft hatte. Als ich in das Gebiet kam,
wusste ich nur, dass mein Forschungsthema mit dem Alltag der Frauen zu tun
haben wiirde.

Die Begegnungen, die ich zu Beginn meiner Untersuchungen machte, waren
vollig zuféllig; Menschen gingen von einem Platz zum anderen, oft mit Arbeit be-
schéftigt — mit Wasserholen aus dem Brunnen oder von der Quelle, mit Wéschewa-
schen in der Quelle, mit Génsefiittern, mit Viehhiiten — oder sassen einfach nur an
der Pforte. Nach den Gesprichen erhielt ich Einladungen zum Tee und konnte
durch die Pforte eintreten, um sowohl das Haus als auch den Alltag kennen zu ler-
nen.* Allméhlich begann ich nach diesen Begegnungen und Gespréichen das Dorf
in geschlechtsspezifischen Raumen und Plétzen zu erfassen. Auf meinen néchsten
Feldforschungsreisen konkretisierte sich mein Forschungsschwerpunkt, und somit
wurden auch meine Wahrnehmungen fokussierter und ausgewdéhlter, sodass ich
meine Beobachtungen besser eingrenzen konnte.

Auf diese Weise ergeben die Feldforschungen gewisse Impressionen. Neue Er-
fahrungen geben in Erinnerung bleibenden Momenten neue Bedeutungen. Feld-
notizen und Analysematerialien kénnte man wie Paul Ricoer lesen «als Reise in
eine Welt der neuen Mdéglichkeiten».® Ein wesentlicher Teil dabei ist, dass man bei
Feldforschungen ganzheitlich teilnimmt, als wiirde sich der ganze Korper an die
Untersuchungen erinnern. Die Orte bleiben einem auf ganz andere Art und Weise
in Erinnerung, wenn man sie selbst erlebt hat. So erinnere ich mich beispielsweise
an den hervorstehenden Giebel am Gehoft von Elizaveta, wo mich die Bienen sta-
chen, als ich gemeinsam mit meiner marischen Forscherkollegin Tamara Molotova
vom Fluss Richtung Apakajev-Strasse ging, an den rauchigen Geruch beim Siirem-
Opferfest im Opferhain, an die Regenspuren auf den rutschigen und matschigen
Wegen, an die heisse Mittagssonne, die feuchte Hitze in der Kantine der Kolchose,
an die reichlich gedeckten Teetische, wie sie in manchen Héusern angeboten wur-
den, sowie an einen neuen Geschmack und neue Geriiche. Stimmen, Bilder und

253



Helena Ruotsala SAVEK 103 (2007)

Geriiche erwecken Erinnerungen, sie lassen Eindriicke sowie Erinnerungen an Er-
eignisse, Orte und Plétze aufleben. Die Erinnerungen, die sich auf Orte und Plitze
zu verschiedenen Zeiten beziehen, griinden héufig auf unterschiedliche Sinnes-
wahrmehmungen, wobei neben dem Horen und Sehen auch der Geruchssinn eme
wichtige Rolle beim Aufbau von Erinnerungen spielt. Diifte und Gertiche aus der
Kindheit oder der ndheren Vergangenheit bringen Orte, Menschen, Ereignisse
oder einfach nur die Erinnerungen an bestimmte Geschehnisse oder Orte lebhaft
in unseren Sinn, manchmal verschwommen, manchmal iiberdeutlich. J. Douglas
Porteous meint in seinen Aufzeichnungen zur Geruchslandschaft [smellscape], dass
Diifte und Geriiche auch rdumlich sind, an einen Ort gebunden.® So ldsst mir zum
Beispiel der Geruch von Pfefferminze immer wieder einen Befragten und die duf-
tenenden Pfefferminzbiischel in seinem Garten in den Sinn kommen. Das Material
meiner Feldforschungen setzt sich sowohl aus Feldnotizen als auch aus Erinnerun-
gen zusammen.

Das Wasser bestimmt den Wohnort

Die Mari haben sich in Wasserndhe niedergelassen, und noch im 19. Jahrhundert
benannte man sie nach den Fliissen, an deren Ufern sie lebten. So siedelten bei-
spielsweise die Wetlugamari in der Nihe des Wetlugaflusses, und der Fluss Kok-
saga, der durch die Hauptstadt Joschkar-Ola fliesst, gab den Koksagamari ihren

B
|
|
|
uy
i ;

=

Die Fenster sind schon dekoriert. Untsho, Mari El, August 2005. Foto: Helena Ruotsala.

254



Die Heilige Ecke, der Ofen und der Fernseher SAVEK 103 (2007)

Namen. Das Dorf Untsho erhielt in der Sprache der Mari seinen Namen aufgrund
des durch das Dort stromenden Flusses Untsho. Der russische Name Shorunzha
hingegen ist eine Mischung der beiden Fliisse Shora und Untsho, welche sich in der
Quelle des Dorfes verbinden. Die Bedeutung des Wassers ist fiir die Mari wichtig,
denn nach einem marischen Sprichwort «gibt es keine Vogel ohne Fliigel, kein
Dort ohne Quelle».”

Neben Untsho gehoren sechs weitere, kleinere Dorfer zur Dorfgemeinschaft.
Insgesamt gibt es dort gut 2200 Einwohner. Der grosste Arbeitgeber ist das Land-
wirtschaftskollektiv Peredovik, in dem zurzeit ca. 70 Arbeiter beschéftigt sind, wo-
bei es im Jahr 2002 noch 240 waren. Obwohl sich dieses Landwirtschaftskollektiv
erneut zu einer landwirtschaftlichen Produktionsgenossenschaft (KDP) organisiert
hat, an dem jeder einen eigenen Anteil hat, benutzen die Dorfbewohner nach wie
vor den Namen Kolchose. Ei Teil der Dorfbewohner lebt in Wohnungen, die vom
Kollektiv organisiert wurden, der grosste Teil jedoch in Héusern, die von der Fami-
lie selbst oder von ihren Eltern erbaut wurden.

Eine marische Siedlung ist nach russischem Baustil ein Strassendorf, in dem die
Giebel der Hiuser Richtung Strasse zeigen. Frither ging die Ansiedlung der Mari
von Einzelhdusern aus, um welche dann die Héuser der Familie gebaut wurden.
Um 1850 beschloss man, dass auch in den nichtrussisch bewohnten Dorfern die
Wohngebdude Seite an Seite zu bauen waren, mit dem Giebel zur Strasse. Als
Grund fiir den neuen Bebauungsplan wurde unter anderem der Brandschutz gel-
tend gemacht.®

Zu einem marischen Haus gehorten das Wohngebédude, der Stall und andere
Unterkiinfte fiir Tiere, Schuppen- und Scheunenzeile und Sauna. Typisch waren
ebenfalls die Gemiisebeete und der Garten hinter dem Haus. Noch bis Anfang des
20. Jahrhunderts teilte sich der Hof eindeutig in zwei Hélften: in den Wohnhof und
in den Viehhof. Auf dem Wohnhof befanden sich das Wohnhaus, die Scheune und
die Kochhiitte, im Viehhof wiederum die Viehstille, der Holzschuppen und der
Geriteschuppen. Diese wurden durch einen Zaun voneinander getrennt.

Die Kollektivierung hat das Wohnen der Familie und das Leben zu Hause in vie-
lerlei Hinsicht beeinflusst. Das sich in Familienbesitz befindende Grundstiick ver-
kleinerte sich und die Aussengebdude leerten sich.” Das Vieh, die Werkzeuge und
das Angebaute wurde dem Kollektiv iibergeben — dessen Mitglieder die Dorfbe-
wohner wurden — und deshalb brauchten sie keine — oder weniger — Autbewah-
rungsmoglichkeiten. Gleichzeitig traten Verdnderungen in der Baukultur auf, und
emige Gebidudetypen — die Kochhiitte und die zweistéckigen Scheunen — wurden
nach und nach nicht mehr benutzt, so dass man statt dessen begann, eine Kammer
oder einen Vorbau zum Wohnhaus zu errichten, welche «Sommerzimmer» genannt
wurden.

258



Helena Ruotsala SAVEK 103 (2007)

Anfang des 20. Jahrhunderts kannte man in Mari drei Formen der Wohnhéuser:

e Stube + Flur + Scheune
e Stube + Flur
e Stube + Flur + Stube.’®

Diese Gebdudeformen sind immer noch deutlich erkennbar im Dorf Untsho.
Traditionell wohnen in einem marischen Haus viele Generationen zusammen.
Noch im 21. Jahrhundert holt der Bréutigam bei einer marischen Hochzeit die
Braut von zu Hause ab, wo er die Aussteuer der Braut einldsen muss. Die Hochzeit
feiert man zuerst im Haus der Braut und am néchsten Tag kommt das Paar ins
Haus des Brautigams, wo man sich dann oft héuslich niederlésst. Der dlteste Sohn
bleibt fiir gewohnlich im Elternhaus, tiir die anderen im Dorf verbleibenden Kin-
der ist man bestrebt, eigene Héuser zu bauen. Frither nahm man beim Umzug in
ein neues Heim Kohle aus der Feuerstelle des Elternhauses mit,

Der Ofen ist das Herzstiick des Wohnhauses und bestimmt weitgehend die
ganze Einrichtung. Er ist der Mittelpunkt des Lebens, hier wird das Essen zuberei-
tet, gebacken und Wasser gewdrmt. Er ist z7udem Wiirme- und Lichtquelle. Auf dem
Ofen wurde frither geschlafen (Herdbédnke), Wische und Lebensmittel getrocknet.
In Hdusern mit einer Stube trennte man die Seite mit dem Ofen durch einen Vor-
hang als Kiiche ab. Diese Art hat man sich von den Nachbarvilkern wie den Tata-
ren und Baschkiren zu eigen gemacht."

Reinlichkeit und Sauberkeit sind ein wichtiger Bestandteil der marischen
Wohnkultur und des Alltags.” Die Héuser — wie auch die Kleidung und der
menschliche Kérper — hélt man sauber und vor unterschiedlichen Festen fithrt man
Reinigungen durch. Erscheinungen, Gegenstéinde, Menschen und Tiere, die abwei-
chend bzw. anomal wirken, hilt man ebenfalls héufig fiir unsauber, verboten und
gefédhrlich. Diese Anomalie zeigt die symbolischen Grenzen, welche wichtig fiir die
Erneuerung der sozialen Werte sind. Nach Mary Douglas haben fiir geféhrlich ge-
haltene Kontakte einen symbolischen Wert. Das Ziel dieser Vorstellungen, die mit
Trennung, Sauberkeit, Grenzen zichen und die Bestrafung bei Grenziiberschrei-
tung zu tun haben, sollen eine gewisse Ordnung in die Erfahrungen bringen, die
von Natur aus nicht eindeutig erklédrbar sind. Im Allgemeinen helfen Reinlichkeit
und Sauberkeit bei Kontrolle und Versténdnis der uns umgebenden Welt, die sich
standig verdndert, und sie schiitzen vor dem bosen Geist.”

Die remigende und regenerierende Kraft von Wasser und Feuer wird in verschie-
denen Ritualen und Riten benutzt, so auf Hochzeiten, Beerdigungen oder beim Ge-
denkfest der Verstorbenen, Semyk. Das Beriihren der Verstorbenen iibermittelt Ge-
fahren, wovor man sich mit Reinigung schiitzt. Die Reinigung ist auch eine Methode,
sich im Voraus zu schiitzen oder sich von Krankheiten zu erholen. Normalerweise ist

256



Die Heilige Ecke, der Ofen und der Fernseher SAVEK 103 (2007)

In Héusern mit einer Stube trennte man die Seite mit dem Ofen durch einen Vorhang als Kiiche ab.
Untsho, Mari El, Juni 2002, Foto: Helena Ruotsala.

257



Helena Ruotsala SAVEK 103 (2007)

eine Person, die von einem Status zum anderen wechselt, wie beispielsweise eine zu
verheiratende Frau, in Gefahr und stellt auch fiir andere eine solche dar. Eine der
ersten Aufgaben im neuen Heim war — diese Aufgaben werden auch heutzutage noch
ausgeliibt — fir die junge Ehefrau das Wasserholen am Tag nach der Hochzeit. So
zeigt sie sich dem weiblichen Schutzgeist der Quelle des Dorfes oder des Brunnes
und opfert dem Wasser eine Miinze oder eine Perle. Die Menschen beten nach wie
vor zur Mutter des Wassers, vyd ava, opfern ihr Miinzen oder Essen, waschen sich mit
dem heiligen Wasser der Quelle und tragen es auf langen Wegen als Trinkwasser
nach Hause. Dieses Wasser hat eine ganz besonders heilende, Energie spendende so-
wie Gliick bringende Kraft. An die Mutter der Quelle — wie an die weiteren eigenen
Gédtter der Mari — kann man sich auch aus anderen Griinden richten. ™

Ausserhalb des Hofes

Heutzutage wird in Untsho jeder Hof von einem Zaun umgeben, und hinter
dem Haus befinden sich Garten, Beete und ein Teil der Felder. Nach Angaben der
Befragten werden die Arbeiten gemeinsam verrichtet, und dadurch sind sie auch
gemeinschaftliches Gebiet. Der Viehstall und die dazugehdorigen Arbeiten sind
hauptséchlich von den Frauen und den Kindern zu erledigen. Von der Stall- und
Gartenarbeit kommen die Frauen immer herein, um die Hausarbeit zu besorgen:
Essen zubereiten, putzen, Tiere fiittern sowie auf die Kinder aufpassen.

Eine Hofpforte besteht aus zwei Teilen: die schmalere ist fiir Menschen und die
breitere fiir Tiere sowie Wagen oder spiter fiir Autos. Am Strassenrand neben der
Pforte ist im Allgemeinen eine Bank oder ein Hocker angebracht. Vor manchen
Héusern sitzen alte Menschen, zum Beispiel auf dem Dorfplatz, Centralnaja, und
vor einem bestimmten Haus in der Apakajeva sitzen abends die Ménner und trin-
ken. Die Spielplitze der Kinder befinden sich zur Strasse hin, so sind die Sandkés-
ten beispielsweise ausserhalb der Pforte. Die Miitter konnen dadurch wéhrend der
Hausarbeiten das Spiel der Kinder im Auge behalten.

Mehrmals am Tag fiithren die Wege der Frauen vom Hof hinaus und wieder
zuriick: die Kinder in den Kindergarten und zur Schule bringen, zur Arbeit, zur Mit-
tagszeit nach Hause und anschliessend wieder zur Arbeit, Tiere fiittern, einkaufen,
Tiere von der Weide holen, zur Arbeit aufs Feld und in den Garten, manchmal um
Nachbarn zu besuchen oder um Verwandten zu helfen. Im Dorf sind die Raume der
Frauen vorrangig ihre Arbeitsplitze, wie der kollektive Viehstall, die Kantine,
Stickerei, Laden und Quellen. Wenn man recht beschiftigt ist, holt man sich das
Essen auch nach Hause, zumindest Brot, um an heissen Tagen zu Hause den Ofen
nicht anheizen zu miissen. Von den eben genannten Arbeitsplidtzen sind nur die
Viehstille ausserhalb des Dorfzentrums, am selben Ort wie auch die Maschinen-
hallen, Lager und Holzwerkstatt des Kollektivs, in denen die Méinner arbeiten.”

258



Die Heilige Ecke, der Ofen und der Fernseher SAVEK 103 (2007)

19.6. ein Tag vor Semyk (...) Ich bin mit Tiina und Elina am Waschplatz, der gleichzeitig die Quelle
ist. Tiina skizziert den Waschplatz. Es wird ein sehr heisser Tag. Auch aus dieser Quelle wird oft
Wasser geholt, eben ging eine Frau mit einem «Weiberkumt» Wasser tragend auf die andere Seite
des Flusses. Die Quellen sind hier mit einem Dach und mit Winden geschiitzt. ... Eigentlich sind
hier wenig andere Leute, nur die Wasserholer. Die anderen bereiten das Semyk-Fest vor. Eine alte
Frau kommt langsam, eine zweite, eine dritte und eine vierte. Sie fragt auch, wieso wir hier sitzen.
Die Wische ist wohl schon gestern gespiilt. Ein etwa sechzigjdhriger Mann kommt Wasser holen
und bleibt auf ein Gespriich. Er fragt, wie es uns gefillt und wie unser Leben verglichen mit dem
Leben hier ist usw. Er erzédhlt auch kurz, wie Semyk bei ihnen verbracht wird. ... Zum Schluss ver-
gleichen wir finnische und marische Worter miteinander. Das ist oft ein gutes Gespréichsthema ...
das war es schon auf der Kola-Halbinsel. ... Meinen Beobachtungen zufolge holen Ménner eigent-
lich nie Wasser an der Quelle.*

Wie dieser Auszug aus meinen Feldnotizen erkennen lésst, ist das Wasserholen
vorrangig den Frauen und Kindern iiberlassen, sehr selten tibernchmen auch
Miénner diese Aufgabe. Das normale Brauchwasser fiir drinnen, fiir die Tiere als
auch fiir die Sauna, holt man von den Brunnen der Dorfstrasse, aber das Trink-
wasser holt man von der Quelle, die bis zu mehreren hundert Metern entfernt
sein kann. Einige Héuser haben ab und zu einen eigenen Brunnen. Die Wische
zu Hause in der Sauna zu waschen und sie in der Quelle zu spiilen, ist Frauenarbeit.
In einigen Héusern gibt es handbetriebende Waschmaschinen, aber die Wische
wird noch auf die gleiche Weise am Waschplatz der Quelle gespiilt, wie Timofej
Jevsejev es zu Beginn des 20. Jahrhunderts beschrieb: die Kleidung legt man in
die Furche eines hdlzernen Trogs und stampft sie mit zwei Stocken unter fliessen-
dem Wasser."’

Als ich das Dorf kennen lernte, gab es siidostlich eine Odlandschaft, die in
meinen Augen nach einem Ort fiir Médnner ausssah: da gibt es Bretterhaufen,
Holzgestelle und Brennholzstapel. Die fertig geschnitzten Gestelle bringt man
von dort zur Baustelle, bereits mit der schiitzenden blauen Farbe bemalt. Viele
Dinge, die man zum Wohnen bendtigt, werden von ausserhalb des Dorfes ge-
holt, wie Brennholz oder Vichfutter. Die Kuhweiden befinden sich ebenfalls aus-
serhalb. Im daran angrenzenden Wald geht man Beeren und Pilze sammeln sowie
angeln.

Geister schiitzen den Schlaf

Im Leben der Mari auf dem Land sind die Einfliisse des eigenen Volksglaubens
in vielen Bereichen noch heute erkennbar. Schutz und Sicherheit bringen ausser
der blauen Farbe der Winde und Ecken unter anderem Wacholderéste iiber den
Tiiren und am Wandpfosten der Saunadiele, Gliick bringen Symbole wie Hufeisen
an Turschwellen. Fiir den wirtschaftlichen Wohlstand sorgen hingegen Miinzen, die
beim Bau eines Hauses in die Decke gesteckt werden und bewirken sollen, dass der
Wohlstand im Haus verbleibt.

259



Helena Ruotsala SAVEK 103 (2007)

Die Betten sind durch einen Vorhang getrennt. Untsho, Mari El, Juni 2002, Foto: Helena Ruotsala.

Frither befand sich in marischen Hiusern die Eingangstiir im Osten, da die Mari
ihre Gebete durch die offene Tiir in Richtung Sonne halten.* Schutz vor den Geis-
tern bieten u.a. die Aufstellung der Betten sowie die Schlafreihenfolge. Noch bis
zum Ende des 19. Jahrhunderts dienten als Schlafplédtze Pritschen, Binke, Herd-
béianke und Héingebdden, die iiber Ofen oder Tiir gebaut waren. Der Hiangeboden
war normalerweise der Schlafplatz der Alten und der Kinder.” Erst im 20. Jahr-
hundert setzten sich in den marischen Dorfern Betten durch. Die Schlafstellen der
Familien oder der Generationen, die im selben Zimmer schliefen, wurden durch
Vorhéinge voneinander getrennt, um vor den Blicken der anderen oder dem bosen
Auge geschiitzt zu sein.

Nach dem Glauben der Mari sollten die Menschen so in den Betten schlafen,
dass ihr Kopf entweder Richtung Sonnenaufgang (Osten) oder Richtung Tag (Sii-
den) zeigt, und nicht Richtung Abend (Westen) oder Nacht (Norden). Ausserdem
sollte wenn moglich beim Schlafen der Kopf zur Heiligen Ecke zeigen und nicht die
Fiisse. Sogar die Schlafordnung war geregelt — zumindest prinzipiell, da hier aus
pragmatischen Griinden Anderungen stattgefunden haben. Der Mann hatte zur
Zimmerseite zu schlafen, als miisse er die Frau vor Gefahren oder bosen Gedanken
beschiitzen. Zum Beispiel erklérte die 1950 geborene Elizaveta, zuerst selbst an der
Wand geschlafen zu haben, aber seit der Geburt der Kinder zum Zimmer hin ge-
wechselt zu haben, um schneller zum schreienden Baby laufen zu kénnen.®

Im Haus gibt es auch Orte, an denen nicht geschlafen werden darf. Dazu geho-
ren sdmtliche Kellerluken, egal ob in der Stube, im Flur oder im Sommerhéuschen.

260



Die Heilige Ecke, der Ofen und der Fernseher SAVEK 103 (2007)

Die Kellerluken sind deshalb gefédhrliche Stellen, weil sich beim Hinauf- und Hi-
nuntersteigen die Ober- und die Unterwelt treffen. In der Unterwelt treffen die
Menschen auf viele Gefahren.

Im Sommer verlegt man die Kiiche nach draussen

Wie ich bereits eingangs berichtete, gehorte zur jedem typisch marischen
Bauernhaus eine so genannte Kochhiitte, welche viereckig war, ein gezimmertes
Holzgebéude ohne Fussboden, Decke und Fenster. In dessen Mitte befand sich die
offene Feuerstelle und dartiber ein Balken, an den alle Kiichenutensilien gehéingt
werden konnten. Der Rauch entwich durch einen Rauchfang i Dach. In der
Hiitte gab es einen Tisch, feste Bénke sowie ein Wandregal, in welches der Haus-
eigentiimer Oplergaben und Opfergerite legte. In der Kochhiitte wurde das Essen
im Sommer sowohl zubereitet als auch eingenommen. Dort veranstaltete man
auch die Familienfeiern, wie Beerdigungen oder jéhrlich wiederkehrende Feste,
an denen man zu den Géttern betete.” Da Kochhiitten allméhlich aus der Mode
geraten sind, gibt es jetzt oft eine Hofkiiche mit einem Holzherd als Feuerstelle,
auf dem man Wasser erwidrmt, Viehfutter kocht und die Hausarbeit erledigt.

Die Anzahl der Scheunen auf dem Hof hing friiher von den Familienmitgliedern
und von der Anzahl der im Haus lebenden Personen ab, da die jungen Paare und
Kinder im Sommer draussen schliefen. Der marische Lehrer und Volkskundler Ti-
mofej Jevsevjev erzéhlte, dass sich die Middchen im Sommer dort auf dem Wohn-
speicher versammelten, um Handarbeiten zu machen. Von Frithling bis Herbst
spielte sich das Leben draussen in den Scheunen und Sommerkiichen ab.”

Der Brauch, dass die jungen Paare und die Kinder im Frithjahr fiir die warmen
Monate nach draussen in die Scheunen zum Schlafen umzogen, st aus verschiede-
nen Griinden immer seltener geworden. Die Scheunen haben an Bedeutung verlo-
ren, da Einrichtungsneuheiten — wie Kleiderschréinke — sie nach und nach nutzlos
machen. Anstelle von Scheunen entstechen nun Lagerrdume und Garagen. Alte
Pforten werden verbreitert, so dass geniigend Raum fiir Autos und Traktoren be-
steht. An die Héuser wird angebaut, da jede Generation ihren eigenen Schlafplatz
erhélt. Deshalb miissen die jungen Paare und Kinder im Sommer nicht mehr nach
draussen zichen um einen eigenen Schlaplatz zu haben.

Auch die Kiiche verlegt man im Sommer nicht mehr in die Kochhiitte, sondern
in die Veranda. Dieser nicht beheizbare Raum wird Sommerzimmer genannt. Da-
hin bringt man den Gasherd, den Geschirrschrank und die Kiichengerite. Im Vor-
bau ist die Arbeit in der Sommerhitze viel angenchmer. Sobald der Herbst kommt,
verlegt man die Kiiche wieder ins Haus. Wihrend der warmen Monate kann im
Sommerzimmer auch geschlafen werden.

261



Helena Ruotsala SAVEK 103 (2007)

Auf dem Hof einiger Héuser in Untsho stehen heutzutage kleine einrdumige
Holzhduschen, welche Sommerhiuser genannt werden. Sie wurden fiir auswérts-
wohnende Familienmitglieder und Verwandte gebaut. Die in der Stadt wohnenden
Familienmitglieder und Verwandten kommen im Sommer aufs Land, um bei der
Arbeit, beim Beerenpfliicken und Gemiisepflanzen zu helfen, oder um sich einfach
nur zu erholen. Die Enkel aus der Stadt besuchen ihre Grosseltern auf dem Land,
zum Teil auch, um die Sprache zu lernen, da Mari in den Kindergérten und Schulen
der Stidte nicht gesprochen oder unterrichtet wird.”

Veranderungen im Haus

Der Nutzung der Rdume im Haus und die dabei entstandenen Verdnderungen
kamen schon bei meinen Feldforschungen mm Sommer 2002 zum Ausdruck. Die
Kiiche ist nach wie vor hauptséchlich der Ort fiir Frauen und Méadchen, obwohl die
Befragten erklérten, dass auch die Ménner bei der Zubereitung des Essens helfen
wiirden. Besonders in den Familien, in welchen beide Parter ihren Arbeitsplatz aus-
serhalb des Hofes hatten, machten auch die Minner das Essen oder halfen zumin-
dest bei kleineren Hausarbeiten: Honig und Getrénke aus dem Keller holen, Tee
kochen oder Tisch decken. Die Feuerstelle bzw. der Ofen ist nicht mehr allein der
Arbeitsbereich der Frauen, sondern auch Méanner sind bei der Speisenzubereitung
beteiligt.” Nach Angaben der Befragten war die Sitzordnung bei Tisch damals — in
der Jugend eines ca. sechzigjahrigen Begfragten — genau festgelegt. Der angese-
henste Platz war unter der Heiligen Ecke, wo nach wie vor die Géste sitzen. Die
Frau des Hauses — in diesem Fall die Schwiegermutter — sass am néchsten beim
Ofen, so dass sie schnell die Speisen auf den Tisch bringen konnte. Der Hausherr
bzw. das Familienoberhaupt sass am Kopfende und das junge Paar hatte seinen
Platz am Fenster, wobei der Mann niher bei der Heiligen Ecke sass.

Zu den wichtigen Aufgaben, die von den Frauen erledigt wurden, gehorten ne-
ben Essenkochen die Pflege von Kleidung und Textilien. Deren Aufbewahrungsort
war ein Teil der eigens fiir die Frauen gedachten Rdume. Die typische Kleider-
scheune befand sich normalerweise in der Mitte aller Lagergebéude. Jedoch wird
heute das so genannte Sommerzimmer anstelle der Kleiderscheunen dafiir be-
nuizt. So haben in den letzten Jahrzehnten die traditionellen Aufbewahrungsorte
genauso an Bedeutung verloren wie die tradionellen Kleidungsstiicke an sich. Man
benutzt jetzt «moderne», gebrauchsfertige Schrinke im Haus.” Solche Schrankrei-
hen trennen das Wohnzimmer in zwei Teile, hinter der «Wand» bleiben die Betten
unsichtbar. Dadurch sind die Schlafplédtze auch geschiitzt vor Aussenstehenden und
vor bisen Blicken. Ferner konnen sich die Frauen Schritte sparen, da aufgrund der
neuen Aufbewahrungsmdoglichkeiten Wiésche oder andere Sachen nicht mehr aus
den Scheunen hereingeholt werden miissen.

262



Die Heilige Ecke, der Ofen und der Fernseher SAVEK 103 (2007)

Die Wohnungseinrichtung in lédndlichen Gebieten hat im 20. Jahrhundert bei
den Mari auch grosse Verdnderungen erfahren. Herkémmliche, oft sperrige Mobel
sind beinahe vollkommen aus dem Gebrauch geraten und an ihre Stelle traten fa-
brikgemachte oder in der Holzwerkstatt des Dorfes hergestellte Mobel. Oft haben
die gleichen Schrinke, Sofas, Sessel oder Betten ihren Weg in die einzelnen Héduser
gefunden — andere gab es nicht zu kaufen. Durch Wohlstand und Individualitét sind
— seit dem 20. Jahrhundert — Unterschiede in der Eimrichtung bemerkbar. Bei-
spielsweise haben sich die reicheren Bewohner von Untsho ihre Mobel in Kasan —
der Hauptstadt von Tatarstan — gekauft, wo die Auswahl viel grosser ist als in den
Gemeindeldden in Mari.

Elektrizitdt sah man in der Sowjetunion als Symbol der Modernisierung. Strom
und Gas haben ebenfalls die Einrichtung der Hiuser beeinflusst. Das Verlegen der
Erdgasleitungen im Dorf und die Inbetriebnahme der Gasheizungen wird die In-

Der Fernseher hat seinen eigenen Platz unter der Heiligen Ecke gefunden. Untsho, Mari El, Juni 2002,
Foto: Helena Ruotsala (TYKL: 4129).

263



Helena Ruotsala SAVEK 103 (2007)

nengestaltung der Hauser demnéichst wesentlich verédndern. Noch ist in beinahe je-
dem Haus in Untsho der Ofen die einzige Wirmequelle, abgesehen von den Holz-
zentralheizungen in einigen reicheren Héusern. Die Verbreitung von Haushaltsge-
riten wie Kiihlschrank, Gefrierschrank oder Mikrowelle wird in Zukunft ebenfalls
die Einrichtung verdndern. Der Fernseher hat bereits seinen eigenen Platz fast
iiberall im zweiten Wohnzimmer unter der Heiligen Ecke gefunden. Und es
scheint, als hitte diese leere Stelle dort nur darauf gewartet. Die Heilige Ecke ist
immer noch in Gebrauch.

Die bessere wirtschaftliche Situation sieht man in verschiedener Weise auch im
Wohnbereich. Die Hiuser sind verbreitert worden, man hat fiir Kinder und Gross-
eltern eigene Schlafzimmer gebaut. «Na, seht euch um,seht euch nur um. Und dann
werdet ihr erkennen, in welchen Hiusern man genug Geld hat.» So antwortete mir
ein Mann aus Untsho, als ich ithn im Sommer 2003 nach der wirtschaftlichen Lage
im Dorf befragte. Seit den 1990er-Jahren pridgen mehrere neue zwei- bis dreisto-
ckige Ziegelhduser das Dorfbild von Untsho. Ihr Grundriss unterscheidet sich von
den alten traditionellen marischen Bauernhéusern. In der zweiten Etage befinden
sich die Schlafzimmer und in der ersten Wohnzimmer und Kiiche, in der nun der
Ofen fehlt, da man mit Zentralheizung heizt. Im Kellergeschoss befinden sich die
Lagerrdume, eine Werkstatt und die Sauna. Die alten ungestrichenenden Holzbo-
den sind in letzter Zeit schnell durch leicht sauber zu haltendes Linoleum ersetzt

Seit den 1990er-Jahren prigen mehrere neue zweistockige Ziegelhduser das Dortbild von Untsho. Juli
2004, Foto: Helena Ruotsala.

264



Die Heilige Ecke, der Ofen und der Fernseher SAVEK 103 (2007)

worden. Zumindest die Familienmiitter haben von diesem arbeitserleichterndem
Material immer schon getrdumt. Obwohl die Farbwelt einiger Héuser noch die Tra-
ditionen der 1960er-Jahre widerspiegelt — gelb, griin und blau- schmiicken in neue-
ren Héusern schon Tapeten die Winde.

Ungeachtet von Modernisierung und Neuheiten gibt es in marischen Bauern-
héusern nach wie vor traditionelle Erscheimmungen wie Fotografien iiber den Fens-
tern oder am oberen Teil der Winde oder Zimmerschmuck mit bestickten Texti-
lien: Tiicher, Vorhénge oder Kissen. So gehorte es sich, dass die zukiinftige Schwie-
gertochter diese Stoffe beim Einzug ins Haus mitbrachte und sofort die dlteren
gegen ihre oft moderneren Ticher in der Heiligen Ecke austauschte. Die Fotogra-
fien erzéihlen von den fritheren Generationen und vom Leben der Hausbewohner.

Neue Mobilitat

Zur Zeit der Sowjetunion hatte das Kollektiv viel Macht und Verantwortung,
welche sich auch auf jene Dorfbewohner ausdehnte, die nicht fiir das Kollektiv ar-
beiteten. Caroline Humphrey untersuchte Kollektive sowohl wihrend der sowjeti-
schen als auch wihrend der russischen Zeit und stellte drei Gesichtspunkte heraus.
Der erste Aspekt ist eine vererbte Mitgliedschaft in den Kollektiven, Kolchosen
oder Sovchosen. Diese Mitgliedschaft bestimmte weitgehend das Leben der Perso-
nen, da die Menschen in eine bestimmte Kolchose hineingeboren wurden, die
ihnen eine Identitit, einen Platz sowie ein bestimmtes Geschichtsversténdnis gab.
Erst in den 60er Jahren war es maoglich, mit Erlaubnis der Leitung cine Mitglied-
schaft zu beenden. Vollig freiwillig konnte man erst in den 80er-Jahren die Kolcho-
sen verlassen. Zweitens wurde der Status eines Mitglieds von seinen Rechten und
Pilichten bestimmt. Die Mitglieder des Kollektivs sah man als politische Vertreter
der Kolchose, nicht als sowjetische Staatsbiirger. Und drittens waren die Kollektive
Institutionen fiir Produktion, Wechsel und Konsum sowie gleichzeitig soziale Ein-
richtungen. Es war der Mikrokosmos eines Staates mit eigenen Regeln, Vorstellun-
gen, Kompromissen, aber auch anarchistischen Handlungen.*

Natiirlich haben die Menschen auch friither schon ihr Dorf verlassen, um cine
Ausbildung zu machen. So zogen die Leute aus anderen kleineren Dérfern der
Dorfgemeinde Untsho in das Hauptdorf, um dort eine Arbeit aufzunehmen. Das
Sowjetsystem schickte die Fachkrifte dann dorthin, wo sie gebraucht wurden, nicht
unbedingt in die Heimatregion oder zu ihrem Volk. In den 1960ern wurden klei-
nere und fiir unrentabel gehaltene Kolchosen zu grosseren, staatseigenen Sovcho-
sen zusammengelegt. Viele kleine, einige Dutzend Héuser zdhlende Dorfer verur-
teilte man zur Unsichtbarkeit, so dass ihre Bewohner in griossere Zentren verzo-
gen, so auch nach Untsho, wo heute 2200 Einwohner leben.

265



Helena Ruotsala SAVEK 103 (2007)

Der Lebensraum der Menschen in Untsho ist geografisch nicht auf das eigene
Dorf begrenzt, sondern dehnt sich weit aus. Das Leben ist heute von Transnationa-
lismus geprédgt. Wegen gut bezahlter Saisonarbeit tiberschreitet man die Grenzen
des eigenen Landes, aber das eigene Dorf wird nicht verlassen. Viele junge Ménner
gehen in den «Norden» arbeiten, womit die nordrussischen oder sibirischen Erdél-
und Erdgasfelder gemeint sind. Die hohen Gehilter sowie die guten Beschifti-
gungsmoglichkeiten verleiten die unter Arbeitslosigkeit und schlechten wirtschaftlhi-
chen Verhiltnissen lebenden Mari dazu, weit entfernt der Heimat zu arbeiten. Man
zieht jedoch nicht ganz in den Norden, sondern arbeitet dort drei bis vier Wochen
und kommt danach fiir ein paar Wochen zum Urlaub nach Hause oder um bei Haus-
arbeiten zu helfen. Nach wie vor verlangt das Landleben oft den ganzen Einsatz sei-
ner Menschen: zusétzlich zum Haus muss man sich um das Vieh und sein Futter, um
Brennholz, um den Garten, den Gemiiseanbau und um die Felder kiimmern. Nach
Meinung der zu Hause gebliebenen Partner ist ein Leben ohne die Hilfe der Ver-
wandten hart, sogar unméglich, wie die 1967 geborene Tamara bestéatigt.

Neben dem Norden gehort auch die Hauptstadt Kasan der Nachbarrepublik Ta-
tarstan zu den sozialen Einzugsgebieten der Dorfbewohner. Kasan ist dem Dorf
sogar ndher als die eigene Hauptstadt Joschkar-Ola, da Untsho direkt an der ta-
tarstanischen Grenze liegt. Die Jugend geht nach Kasan studieren, und die dort
wohnenden und arbeitenden Verwandten und Freunde sind ein Teil des sozialen
Netzes der Dortbewohner. Die in die Stadt Ziehenden finden ihre erste Wohnunge
bei den Verwandten. Ausserdem bietet die Millionenstadt Kasan den Bauern fiir
ihre landwirtschaftlichen Produkte, wie Kartoffeln, Wurzelgemiise, Honig, Milch,
Beeren und Pilze einen guten Markt.” So kénnen die Dorfbewohner in thren Dor-
fern wohnen bleiben, aber die Voraussetzungen zum Leben schafft der Unterhalt,
der in der Nachbarrepublik verdient wird. Der Transnationalismus ist auch im
Dorfbild und in der Wohnkultur erkennbar. Da die im Norden oder in Kasan ar-
beitenden Menschen gut verdienen, investieren sie thr Gehalt in die neusten, griss-
ten Héauser, in eine bessere Einrichtung, Haushaltsgerédte oder Autos.

Das Pendeln zu den Erdgas- und Erddlfeldern ist nur ¢ine Verdanderung, die sich
in der Wohnkultur der Mari ergeben hat. Die Betrachtung der Wohnkultur und der
damit verbundenen Plétze und Gebiete ist interessant und sie gibt iiber viele Dinge
Aufschluss, wie beispiclsweise liber soziale, wirtschaftliche und kulturelle Dimen-
sionen des Alltags. Wie bereits Henri Lefebvre feststellte, gibt es bei einigen Wirt-
schaftsformen oder Gemeinschaftsverbindungen eigene Plidtze und dafiir eigens
geschaffene soziale Verwendungen.” In den Hédusern von Untsho sind einerseits
der Volksglaube und seine Ausiibung noch genau erkennbar, aber andererseits be-
sitzen die Menschen dort die gleichen Haushaltgeréte wie wir. Der Fernseher unter
der Heiligen Ecke bringt die Einfliisse von nah und fern; dhnliche Werbung, Wett-
kdmpfe und Programmformate laufen sowohl im marischen Fernsehen als auch bei
mir in Finnland.

266



Die Heilige Ecke, der Ofen und der Fernseher SAVEK 103 (2007)

Die Ménner pendeln weg und die Frauen bleiben zuhause. In meinem Beispiel
aus Mari beherrschen die Frauen den Wohnplatz des Hauses. Das Geschlecht ist
also ein wesentliches Element der Raumnutzung. Auf genau dieselbe Art, wie der
Mensch den Raum als kulturelles System formt, formt der Raum den Menschen.
Nach Kirsi Saarikangas stehen die geschlechtsspezifischen Raumnutzer mit dem
Raum als soziales Beziehungsnetz in stéindiger Wechselwirkung, als wiirden sie sich
umeinander schlingen.” Die Raumordnungen erhalten geschlechtsspezifische Un-
terschiede, Bedeutungen und soziale Raumnutzungen aufrecht. Sie formen sich im
Raumgebrauch des Alltags, in alltédglichen Situationen und Handlungsweisen.

Ubersetzung: Alexandra Virtanen

Anmerkungen

! Feldnotizen 10.06.2002.

2 Meine Feldforschungen gehdren zu zwei Projekten: In den Jahren 2002-2003 leitete ich mit der Pri-
vatdozentin Ildiko Lehtinen eine Gruppe von Studierenden, die den Einfluss der Modernisierung
auf den Alltag der marischen Frauen nach dem Zweiten Weltkrieg untersuchte. In den Jahren 2004
2005 unternahm ich Feldforschungen fiir mein eigenes Projekt, welches von der Finnischen Akade-
mie (Nr 8208289} finanziell unterstiitzt wurde. Im Rahmen beider Projekte arbeitete ich mit der
marischen Forscherin Dr. phil. Tamara Molotova, deren Funktion als kulturelle Ubersetzerin [auf
Englisch cultural mediator] fiir meine Forschungen von grosser Bedeutung war. Ausserdem wurde
ich in den Jahren 2004-2005 von Seppo Teerimo begleitet. An dieser Stelle méchte ich ihnen allen
fiir die gemeinsamen Momente wihrend meiner Feldforschungen danken.

¢ Bruce Jackson: Fieldwork. Urbana 1987: 90.

* Zum Tee einladen bedeutet eigentlich zum Essen einladen, da man den Tisch zusétzlich zum Tee

mit Piroggen, Brot, Aufschnitt, Eiern, Keksen, Marmelade, Gemlise, Beeren, Honig sowie manch-

mal auch mit Suppe deckt — abhéingig nach Tages- und Jahreszeit und nach Wohlstand der Familie.

Paul Ricoeur: Interpretation Theory. Texas 1976.

¢ I Douglas Porteous: Smellscape. In: Jim Drobnich (Hg.), The Smell Culture Reader. Oxford 2006,
89-106.

7 Tamara Molotova & Gennadi Sepejev: Marilaisten kylien ja asuinrakennnusten muutokset 1980- ja
1990-1uvuilla. In: I1diké Lehtinen (Hg.), Marit, mordvalaiset ja udmurtit. Perinteisen kulttuurin tieto-
sanakirja. Helsinki 200: xvi.

¢ Ebd,xvi;T. A. Krujukova: Materialnaja kultura marijtsev XIX veka. Joskar-Ola 1956: 106-108.

? Gennadi Sepejev: Sredstva peredviZenija. Rasvutuhe transporta. In: N.E Moksin & T. P. Fedjanovit§
& L. S. Hritoljubova, Narody FovolZja i Priuralja, Komi-zyrjane, Komi-permjaki, Marijtsy, Mordva,

Udmurty. Moskva 2000: 216-218.

' Tamara Molotova & Gennadi Sepejev: Marilaisten kylien ja asuinrakennnusten muutokset 1980- ja
1990-Iuvuilla, xvii.

" J1diké Lehtinen: Perhe. In: Ildiké Lehtinen (Hg.), Marit, mordvalaiset ja udmurtit. Perinteisen kult-
tuurin tietosanakirja. Helsinki 2006: 89.

¥ Grosser Putz ist normalerweise dreimal im Jahr: zu Ostern, Ende Mai zum Tag des Nikolai und im
November. Ildiké Lehtinen (Hg.): Marit, mordvalaiset ja udmuriit. Perinteisen kulttuurin tietosana-
kirja. Helsinki 2006: 40.

¥ Mary Douglas: Puhtaus ja vaara. Rituaalisen rajanvedon analyysi. Tampere 2000: 49-51.

¥ Albert Himéldinen: Mordvalaisten, tseremissien ja votjakkien kosinta- ja hidtavoista. Vertaileva tut-
kimus. Helsinki 1913: 274-278; Uno Holmberg: TSeremissien uskonto. Porvoo 1914: 49; Uber die
Bedeutung des Wassers bei den Udmurten sehe Tatjana Minniahmetova: Traditsionnyje obrjady za-
kamskih udmurtov: struktura, semantika, folklor. Tartu 2003.

267



Helena Ruotsala SAVEK 103 (2007)

20

21

22

24

25

26

27

28

28

Helena Ruotsala: Marilainen kyli tiloina ja paikkeoina. In: Helena Ruotsala (Hg.), Meilti ja maailm-
alta. Omistettu professort Pekka Leimulle hinen tayttdessaan 60-vuotta 5.12.2003. Turku 2003: 131-145.
Feldnotizen 19.06.2002.

Ildiké Lehtinen: Timofei Jevsevjevs ethnographische Sammliungen iiber die Tscheremissen. Helsinki
1985: 74; Timofej Jevsevjev: TSeremissien rakennukset. Helsinki 2002: 244-245.

Gennadi Sepejev: Uuni. In T1diké Lehtinen (Hg): Marit, mordvalaiset ja udmurtit. Perinteisen kult-
tuurin tietosanakirja. Helsinki 2006: 139.

Tamara Molotova & Gennadi Sepejev: Marilaisten kylien ja asuinrakennnusten muutokset 1980- ja
1990-luvuilla, xvii.

Ich mo&chte meiner udmurtischen Kollegin Dr. phil. Tatjana Minniahmetova daftir danken, dass sie
mich auf die Schlafordnung aufmerksam machte.

Gustav Rink: Das System der Raumeinteilung in den Behausungen der nordeurasischen Volker 1.
Stockholm 1949.

Timofej Jevsevjev 2002: 204.

Sogar im 21. Jahrhundert raten die Lehrer den Eltern, mit ihren Kindern Russisch zu reden, damit
sie diese Sprache richtig erlernen.

Vel. Tamara Dragadze: The Sexual Division of Domestic Space among Two Soviet Minorities: The
Georgians and the Tadjiks. In: Shirley Ardener (Hg.), Women and Space. Ground Rules and Social
Maps. Oxford 1993: 156-164.

Ildiké Lehtinen: Chest and Cupboard: A Case of Identity in a Mari Village. Ethnologia Fennica Vol
28 (2001): 33-46.

Caroline Humphrey: Karl Marx Collective. Economy, society and religion in a Siberian collective
farm. Cambridge 1983, 74; Caroline Humphrey: Introduction. Cambridge Anthropology 18 (1995):
7-8.

Ein Milchauto aus Kasan holt zwischen April und Oktober die Milch aus dem Dorf. Andere Pro-
dukte bringen die Bauern entweder selbst oder verkaufen diese an Héindler aus Kasan oder ande-
ren Teilen Russlands.

Henri Lefebvre: The Production of Space. Oxford 1991: 40-42, 50.

Kirsti Saarikangas: Tila, konteksti ja kédyttdji. Arkkitehtonisen tilan, vallan ja sukupuolen suhteista.
In: Kirsi Saarikangas (Hg.), Kuvasta tilaan. Taidehistoria tindin. Tampere 1999: 247-98.

268



	Die Heilige Ecke, der Ofen und der Fernseher : Lebensgewohnheiten der Mari im Wandel

