
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 103 (2007)

Heft: 1

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus de livres

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Buchbesprechungen – Comptes rendus de livres SAVk 103 2007), 133–152

133

Buchbesprechungen – Comptes rendus de livres

Philip V. Bohlman, Jüdische Volksmusik– eine mitteleuropäische Geistesgeschichte.Wien,Köln, Weimar:

Böhlau 2005. 385 S., 30 Abb. Schriften zur Volksmusik, 21).
Der Musikwissenschaftler Philip Bohlman,Leiter des Instituts für JüdischeStudienander University

of Chicago, hat sich immer wieder mit ethnologischen und volkskundlichen Arbeiten über das

europäischeJudentum profiliert.Nun legter ein Handbuch zur jüdischenVolksmusik vor, deren
Wandlungen er inderperspektivischen Flucht auf dasEnde des 20. Jahrhunderts zumGegenstand einer
mitteleuropäischen Geistesgeschichte macht. Dabei geht es weniger um die Sachgeschichte dieser Volksmusik

als vielmehr um ihre Bewertung und ihre nicht zu unterschätzende Funktion für die Konstruktion

einer jüdischen Geschichte und einer jüdischen «Selbstidentität» in Europa. Bohlman sieht die
Bedeutung der Volksmusik, inAnlehnung anden soziologischen ZugriffAlexanderEliasbergs, in ihrer
Rolle als wesentliches Symbol für die Repräsentation jüdischer Identität. Fassbar wird diese Funktion
in den im vorliegenden Band zusammengetragenen Quellen, die während gut eines halben Jahrhunderts

vorwiegend im deutschen Sprachraum erschienen sind.
Die Komponenten seiner Darstellung strukturiert Bohlman etwas forciert) nach dem Modell

eines Dramas: als dramatis personae fungieren die singenden Einwohner ostjüdischer Dörfer,das
konsumierende westjüdische Publikum sowie Sammler und Wissenschaftler auf beiden Seiten; das Pendant
zum Rahmen des Bühnenbildes sieht Bohlman in den Techniken der Bearbeitung Feldforschung,
Transkription, Publikation, Bearbeitungen,Aufführungen); die Quellen selbst werden schliesslich als
Drama inneun Aktenbzw. Kapitelngegliedert, von denen jedesmiteinem Begriffspaar charakterisiert
ist. Die durch diese «weiche» Systematik berührten Aspekte legt Bohlman in einem einleitenden
Kapitel dar, in dem die wesentlichen Merkmale einer Geschichte der jüdischen Volksmusik differenziert
und plausibel aufgezeigt werden: Der Ursprung des Bewusstseins für jüdische Volksmusik liegt in der
Entdeckung einer «fremdenWelt des Ostens» die in den Jahren um 1900 meist) aus westlicher
Perspektive erforscht, inventarisiert und neu erfunden wurde. Dabeiwar die Frage der Selbstidentität und
der Bestimmung von Nähe und Distanz – ob unter praktischer oder wissenschaftlicher Zielsetzung –
stets mehr oder weniger unterschwellig präsent. Denn es ging bei der Sammlung ostjüdischer
Musiktraditionen nicht nur um eine Bestandsaufnahme, sondern ebensosehr um dieAufbereitung von Melodien

und Liedtexten für ein westjüdisches Publikum. Die Bearbeitung beinhaltete also auch Übertra-gungs-

und Übersetzungsleistungen und tendierte zur Musealisierung, sofern nicht die Stimulierung
ethnischer oder nationaler Einheitsgefühle im Dienstder zionistischen Bewegung und besonders dann
als Reaktion auf wachsenden Antisemitismus im Zentrum stand. In seiner neunteiligen Gliederung
vermischt Bohlman allerdings systematische und historische Aspekte, so dass oft nicht einsichtig ist,
warum eine Quelle einem bestimmten Kapitel zugeordnet wurde, und die Zusammenschau von
Textkategorien und historischemVerlaufvom Leser, der Leserin selbst geleistet werden muss. Dennoch
ergibt sich aus der Zusammenstellung von rund 30 teilweise schwer erreichbaren Quellen aus dem
Zeitraum von 1884 bis 1938 ein aufschlussreicher und nützlicher Reader, der dank einem umfassenden
Volksliedbegriff auch lebensweltliche und literarische Dokumente einbezieht und damit gesellschaftliche

Funktionen und interkulturelle Wechselwirkungen der Musik in Betracht zieht. Jedem Quellenauszug

geht ein hilfreicher Kommentar voran, in dem derText und sein Autor situiert und die Inhalte
des zitierten Abschnitts interpretiert oder auch nur paraphrasiert werden.

Eine Schlüsselposition im Gesamtbild der jüdischen Volksmusik nehmen selbstverständlich
Liederbücher und -sammlungen ein, deren Herausgeber sich meist in aufschlussreichen Vorworten selbst
positionieren. Die Liederbücher decken ein breites Spektrum ab, von reinen Textsammlungen z. B.
Gustav Dalman,JüdischdeutscheVolkslieder, 1884) bis zuwissenschaftlichen Aufzeichnungen authentischer

Traditionen z. B. in den europabezogenen Bänden vonAbraham Idelsohns Hebräisch-orientalischem

Melodienschatz,1932). Entscheidend fürdie RezeptionderLiederbücher ist ein grundsätzlicher
Unterschied zwischen solchen, die Volksmusik primär sammeln, um alte Traditionen musealisierend
festzuhalten z. B. Jüdische Volkslieder in Russland von Saul Ginsburg und Pesach Marek, 1901, oder
Fritz Mordechai Kaufmann, Die schönsten Lieder der Ostjuden, 1920), und jenen, die versuchen, aus

dem Bestehenden Neues zu schöpfen und damit die jüdische Kultur der säkularisierten Moderne zu
nähren, indem sie die Lieder entsprechend bearbeiten und etwa mit Klavierbegleitungen versehen
z. B. Arno Nadel, Jüdische Liebeslieder, 1923). Die ideologischen Debatten um die jüdischeVolksmusik

lassen sich besonders gut verfolgen aufgrund der verschiedenen Liederbücher für jüdische Vereine,
die eine starke Breitenwirkung entfaltetenunddirekt aufzeitgeschichtlicheVeränderungen reagierten.



Buchbesprechungen – Comptes rendus de livres SAVk 103 2007)

Bereits Ende des 19. Jahrhunderts wird die Abwehr gegen den zunehmenden Antisemitismus in
Vereinsliederbüchern manifest, welche den Nationalgedanken stärken sollen, deren Repertoire aber
mitten im Spannungsfeld zwischen Akkulturation und Festhalten an der eigenen jüdischen Identität
angesiedelt ist. So bringt das Liederbuch von Heinrich Löwe 1894) etwa die Ben-Jehuda-Hymne
«MeinVolk» auf die Melodie des deutschen «Ännchen von Tharau» Das zionistische Blau-Weiss
Liederbuch

134

1914/1918) ist eine direkte Reaktion auf Zupfgeigenhansel und Wandervogel und enthält
dementsprechend sogar mehr deutsche als jüdische Volks-)Lieder.Die Liederbücher,die im Schatten
der 1930er Jahrenoch erschienen Ludwig Strauss, Jüdische Volkslieder, 1935, Jacob Schönberg,Schirej
eretz Israel,1938,und Hawa naschira! von Jacobsen und Jospe,1935), erhalten das Konzept einer
vielfältigen jüdischen Musik und das Ideal einer deutsch-jüdischen Symbiose bis zuletzt aufrecht, zeigen
aber zugleicheine zunehmende Ausrichtung aufPalästina. Wissenschaftliche Abhandlungen über
jüdische Volksmusik sind naturgemäss stärker aufdie Vergangenheit ausgerichtet,bilden aber dennoch
einen wichtigen diskursiven Hintergrund für den geistesgeschichtlichen Wandel. Demgegenüber
dokumentieren die literarischen Quellentextevor allemdie nostalgische) Stilisierung der jüdischen Volksmusik

zuhanden des westlichen Publikums. Gerade bei diesen Beispielen werden die Grenzen eines
solchenTextbuches aber besonders spürbar.MancheAusschnittesind ohne ihren Kontext kaumzu
verstehen, und bei etlichen Beispielen wären konkretere Erklärungen nützlich. Wem wird unmittelbar
klar, dass «Kaschten sein osser ünaufgemacht zü essen» meint, die Kirschen dürften nicht mehr
ungeöffnet gegessen werden, weil nämlich ein Mitglied der Gemeinde einen Wurm entdeckt hat, die
Früchte also nicht mehr zweifelsfrei koscher sind Max Grünwald, «Mattersdorf» 1924/25)? Auch bei
den musikbezogenen Anekdoten aus Martin Bubers Erzählungen der Chassidim 1938) wären einige
Erläuterungen durchaus hilfreich gewesen.Denn wenn Rabbi Pinchas sagt,«Herr der Welt, könnte ich
singen, ich würde dich nicht in den Höhen bleiben lassen, ich würde dir mit meinem Gesang zusetzen,
bis dudich bei uns niederliessest» geht es um weit mehralsnur um ein «Lob des Gesangs» Der Spruch
veranschaulicht vielmehr die gewaltige kommunikative Kraft des Singens im Kontakt zwischen
Mensch und Gott, einen zentralen Gedanken der chassidischen Musikauffassung also.

Der Anhang des Buches bietet ein Glossar sowie ein Namen-, Orts- und Sachregister. In der
umfangreichen Bibliographie sind einige abgelegene Titel zum Thema zu entdecken, leider fehlen aber
auch etliche Daten einige Erscheinungsjahre sowie Informationen über denWiederabdruck bzw. die
Neuausgaben von Quellen wie Friedmanns Der synagogale Gesang, Berls Das Judentum in der Musik
oder Hawa naschira! von Jacobsen und Jospe); und für ein im Buch verwendetes Kürzel Reiss 1997)
findet sich keine Auflösung. Der Band hätte ein sorgfältigeres Lektorat verdient, weniger um die
vorhandenen Druckfehleraufzuspüren, als umsprachliche Ungelenkheiten der Übersetzungauszubügeln,
die mancheAussage in den Kommentaren verschleiern.Trotz dieser kleinen Mängel ist dem Lesebuch,
das einenvielfältigenEinblick in ein spannendes Kapiteldereuropäischen Kulturgeschichte vermittelt,
eine weite Verbreitung zu wünschen. Heidy Zimmermann

Burkhart Lauterbach: Tourismus. Eine Einführung aus Sicht der volkskundlichen Kulturwissenschaft.

Würzburg: Königshausen& Neumann 2006.198 S. Kulturtransfer,3).
Burkhart Lauterbach ist Herausgeber der Reihe «Kulturtransfer. Alltagskulturelle Beiträge»

Nachdem er 2004 das Buch «Beatles, Sportclubs,Landschaftsparks. Britisch-deutscher Kulturtransfer»
an den Beginn stellte, lieferte er kürzlich auch den dritten Band. Diese Einführung in den Tourismus
«aus Sicht der volkskundlichen Kulturwissenschaft» ist wohl strukturiert:DerAutor führt von Problemen

der Definition des Phänomens über seine Geschichte, überAkteure und Motivationenbis zu
touristischen Zielen, den dort gemachten Erfahrungen und den mitgebrachten Erinnerungen, bis hin zu
Chancen, Problemen und Folgen touristischen Reisens.Es folgen ein Kapitel zu Tourismuskritik, zwei
von ihm so genannte Fallstudien und schliesslich noch ein Abschnitt zur Zukunftsperspektive «
volkskundlich kulturwissenschaftlicher» – indieseTradition stellt sich Lauterbach konsequent – Tourismusforschung.

DenUmschlag desBandes schmücken französische – vielmehr Pariser – Sujets, und auch im Kapitel

«Modalitäten, Ziele, Aktivitäten: Welche Bedingungen touristisches Reisen ermöglichen – und wie
man damit umgeht» erweist sich der Autor als frankophil, schwelgt in französischer Verkehrs- und
Stadtgeschichte. Weckt der Buchumschlag optisch besondere Assoziationen, so entfalten auch die
einzelnen Abschnitte inhaltlich nicht immer, was die Leserin aufBasis derTitel erwartet hätte.

Lauterbach referiert deutschsprachige Studien, vor allem aus den 1980er und 90er Jahren, vereinzelt

jüngeren Datums. Nur ausnahmsweise wirdLiteratur nichtdeutscher Provenienz präsentiert –etwa
der Tourismus-Theorie-Klassiker «The Tourist.A NewTheory of the Leisure Class» 1976) von Dean



Buchbesprechungen – Comptes rendus de livres SAVk 103 2007)

MacCannell oder die einschlägigenArbeiten Orvar Löfgrens. Der Untertitel seines Buches sollte also
eigentlich «Eine Einführung in die deutschsprachige Tourismusforschung aus Sicht der volkskundlichen

Kulturwissenschaft» lauten.
Die ausgewählten Studien werden kurz vorgestellt und in ihren Kernaussagen zusammengefasst;

nicht immer wird deutlich, warum gerade dieseTexte unbedingt in eine Einführung gehören. Lauterbach

lobt mitunter ihren innovativen Charakter und kritisiert viel öfter die Thesen der AutorInnen,
auch derenAnsatz oder Methodik. Im Anschluss macht er häufig auf Forschungsdesiderata aufmerksam,

will Studierende dezidiert auf wenig bearbeitete Themen und neue Fragen stossen so «steckt
die volkskundlich-kulturwissenschaftliche Erkundung des Fliegens noch vollkommen in den Anfängen

» S. 94).
Stilistischhat sich der Kulturwissenschaftler sehr an seiner Zielgruppe orientiert:Er schreibt überaus

verständlich und erklärtsorgfältig weniger gängige Begriffe z.B. «Kunst- undWunderkammer» S.

104). Fachbegriffe bzw. Konzepte verwandter Disziplinen vor allem der Soziologie) stellt er jenen der
EuropäischenEthnologie gegenüber und erläutert Unterschiede bzw. Gemeinsamkeiten. Er korrigiert
und erweitert bestehende Modelle und mahnt zur Skepsis gegenüber Vielzitiertem.1

Assoziativ,aber ohne Umwege bewegter sich von einem thematischen Schwerpunktzum nächsten,
folgt eigenen Gedanken oder spinnt Ideen aus eben referierterLiteratur weiter. MancheDetails scheinen

bedingt sinnvoll – wie ein Zeiterfassungsbogen aus der berühmten «Marienthal-Studie» präsentiert

als methodische Anregung fürTourismusforschung S.99f.). Immerwieder flicht er in seiner Funktion

als Lehrender ein, was eine volkskundlich-kulturwissenschaftliche Studie will oder wollen soll
Wandel herausarbeiten,Akteure zentral setzen, Bedeutungen erkunden). Wiederholt betont er – und

esgeht auchaus dem Reihenuntertitel hervor –, dass Tourismusals Teil des Alltags zu verstehen sei und
daher in derVolkskunde,die sich alsAlltagskulturforschung versteht, Thema sein müsse.

Auf die Definitionen von Tourismus, die vor allem mit ihren Schwachpunkten präsentiert werden,
folgt ein Abschnitt zur Tourismus- oder eher: Reisegeschichte, denn Burkhart Lauterbach behandelt
hier überwiegend die Zeit, bevor der Fremdenverkehr massenhaft und durchorganisiert war.Auch im
nächsten Kapitel zu Theorie und Methodik des Reisens bleibt er, zumindest gängiger Periodisierung
gemäss, in eigentlich vortouristischer Zeit und zitiert – eine Rarität in diesem Buch – ausführlich die
Arbeiten eines österreichischen Wissenschaftlers, nämlich des Salzburger Kultursoziologen Justin
Stagl.Der Autor hantelt sich weiter bis zum EthnologenBronislaw Malinowski und schliesst: Reisen
Forschen. Und Tourismus?

Einweiteres Kapitel ist der Geschichte der Reiseführer gewidmet; dem folgt ein Überblick zu
Untersuchungen rund um Reiseerinnerungen und -erfahrungen, in dem es vor allem um das Souvenir
geht. Hinter «Chancen, Probleme, Folgen:Was touristisches Reisen bewirkt –und was es nicht bewirkt»
S.117) verbirgt sich das Thema Sehenswürdigkeit. Hier sind die Aspekte der Wahrnehmung sowie der

Decodierung und Deutung zentral. Am Ende dieses Abschnitts kommt noch kurz zur Sprache, dass

Tourismus auch Interaktion ist, interkulturelle Kommunikation oft. Dann wird Alternativtourismus
aufgegriffen und als naive 1970er Jahre-Angelegenheit abgetan; ähnlich verfährt Lauterbach mit dem
«sanften Tourismus» der 1980er und mit den dazugehörenden wissenschaftlichen Arbeiten.

Prinzipiell kritisiert der Kulturwissenschaftler den allzu ökonomischen Fokus tourismuswissenschaftlicher

Studien2 und betont demgegenüber die Merkmale volkskundlich-kulturwissenschaftlicher
Tourismusforschung nach Ueli Gyr). Hier bemängelt Lauterbach wiederum, dass eine «echte»
Verbindung von Alltagsforschung undTourismusforschung fehle.Und er bemerkt, dass Tourismuswissenschaft

tendenziell die Bereistenund die Zurückgelassenen vernachlässige – das ist auch in seinen eigenen

Ausführungen der Fall. Etwaige Genderspezifika scheinen nicht so wichtig, obwohl Lauterbach
meint, das Thema «geschlechtsspezifischer Reisepraktiken dürfte noch lange nicht zur Genüge
erforscht sein» S.62), auch hebt erHenriette d’Angeville alserste Alpinistin auf dem Mont Blanc 1838)
besonders hervor und rügt den amerikanischenHistoriker Peter H.Hansen, dieses Faktumunterschlagen

zu haben. Einigermassen irritierend – auf anderer Ebene, aber doch in diesem Zusammenhang:
Während Autoren oft im Fliesstext namentlich erwähnt werden, finden von Frauen verfasste Studien
wohl ausgiebig Verwendung, die Namen der Verfasserinnen tauchen aber meist nur in Fussnoten auf
z. B. Elisabeth Fendl und Klara Löffler, S.113).

1 Z.B. in Zusammenhang mit Wolfgang Schivelbuschs Bestseller «Geschichte der Eisenbahnreise»
1989), die er freilich selbst ausführlich verwendet, um den Zusammenhang von Eisenbahntechnikgeschichte,

135

Wahrnehmung, Zeit und Raum zu erläutern vgl.S. 85–91).
2 Wirtschaftliches spielt dafür bei Lauterbachüberhaupt keine Rolle.



Buchbesprechungen – Comptes rendus de livres SAVk 103 2007)

Gegen Ende bringt Lauterbach,wie erwähnt, zwei Fallstudien ein. Inder ersten zum frühenAlpinismus

wird nochmals Tourismus als Interaktion gestreiftund wiederumvorallem aus der Perspektive der
Touristenbehandelt. Kein Wunder, denn derAutorbezieht sich ausschliesslich auf «Erinnerungsbücher»
der britischen Bergsteiger EdwardWhymper und Albert Frederick Mummery. Inder zweiten Fallstudie
befasst er sich mit der Kriegsreise.Anhand vonTextendes Kultursoziologen Henning Eichberg und des
Volkskundlers Konrad Köstlin erklärt Burkhart Lauterbach, dass Krieg und Tourismus nicht zu verbinden

136

seien, nicht einmal gedanklich, denn wesentliches Charakteristikum des Tourismus sei die Freiwilligkeit,

die der Kriegsreise nicht zuzuschreiben sei. Eichberg liesse es bei seinem Vergleich ausserdem
jeglicher Empirie mangeln; Köstlin wird immerhin mehr Sorgfalt und Differenziertheit zugesprochen.

Unmittelbar danach im Schlusskapitel «Aussichten» schlägt Lauterbach vor, Migration und Tourismus

zusammenzuspannen.Warum diese beiden kombiniert werden können, ja sollen, wenn es eine
Unmöglichkeit ist, Krieg und Tourismus zusammenzudenken, bleibt unklar. Und verwirrend lautet der
vorletzte Satz im Buch: «Gleich, obwir Migranten sind oder nicht,Touristen sind wir alle» S.175).

Nikola Langreiter

Grosses Lexikon derBestattungs- und Friedhofskultur.Wörterbuch zur Sepulkralkultur. Hg.
vom Zentralinstitut für Sepulkralkultur Kassel; Reiner Sörries Bearb.). Braunschweig: Thalacker-
Medien 2002.
Bd. 1:Volkskundlich-kulturgeschichtlicher Teil, von Abdankung bis Zweitbestattung. 2002. 414 S., Ill.;
Bd. 2: Archäologisch-kunstgeschichtlicher Teil, von Abfallgrubebis Zwölftafelgesetz. 2005. 440 S., Ill.

Reiner Sörries, der Direktor des Zentralinstituts und Museums für Sepulkralkultur sowie
geschäftsführender Direktor der Arbeitsgemeinschaft Friedhof und Denkmal in Kassel, hat in nur drei
Jahren zwei Bände des «Grossen Lexikons der Bestattungs- und Friedhofskultur» erarbeitet. Ein
praxisorientierter dritter Band von «Abtrag bis Zweifelderwirtschaft» ist in Vorbereitung. Ein musik-kundlich-

literaturgeschichtlicher Teil ist geplant. Der fünfte Band wird das Register sowie Ergänzungen

und Nachträge, die eigens im Vorwort des zweiten Bandes vom Verfasser erbeten werden, enthalten.

Das Wörterbuch wendet sich an Laien wie an Fachwissenschaftler und an Praktiker in der
Friedhofs- und Bestattungskultur. Es will die «schnelle Begriffserklärung einschlägiger Termini
erleichtern und Grundwissen vermitteln» und durch die Angabe einer breiten «Basis-Literatur» die
grösstenteils in der Bibliothek des Institutes in Kassel vorhanden ist, zur vertiefenden Weiterarbeit
anregen Bd.1, S. 3).Während der erste Band weitestgehend von Sörries allein bearbeitet wurde, hat
am zweiten Band die Kunsthistorikerin Stefanie Knöll mitgewirkt.

Das Werk ist somit im Unterschied zu anderen grossen Enzyklopädien oder Lexika, die über
wesentlich längere Zeiträume konzipiert werden, und auch anders als das 1993 von Walter Beltz
herausgegebene «Lexikon der letzten Dinge» das von einem Autorenteam aus Juristen, Medizinern, Philosophen,

Kunstwissenschaftlern, Germanisten und Mitarbeitern des Bestattungswesens erarbeitet wurde,
als ein Ein-Mann-Projekt zu bezeichnen. Dabei konnte Reiner Sörries bei seinen Recherchen auf
einemsolidenPolsteraufbauen, das dieMitarbeiter derArbeitsgemeinschaftFriedhofund Denkmal und
des Zentralinstituts in jahrelanger Vorarbeit zusammengetragen hatten, da das Wörterbuch auf die
Initiative seines Vorgängers Hans-Kurt Boehlke zurückgeht.

Ein Lexikon zu rezensieren ist nicht ganz einfach, da sich seine Qualität erst bei der intensiven
Arbeit damit wirklicherweist.Zunächst einmal ist festzustellen, dass derAutor seinen eigenen Anspruch,
ein schnelles Begriffsinstrumentarium für den täglichen Gebrauch zu vermitteln, in weiten Teilen einlöst

und dass das hierzu vorliegende Wissen kompakt und lexikalisch gebündelt ist und eine gute
bibliographische Grundlage für die Sepulkralkultur darstellt. Respekt gebührt auch derArbeitsleistung,
in so kurzer Zeit zwei umfangreiche Bände dieser Qualität zusammengestelltzu haben.

Gleichwohl stellen sich bei der Benutzung des Wörterbuchs einige gravierende konzeptionelle
Schwierigkeiten heraus, die erschwerend wirken. Dies soll exemplarisch an den Stichworten «Grab»
und «Friedhof» verdeutlicht werden. Das Grab wird herkömmlich entsprechend seiner Bedeutung für
die verschiedenen Fachdisziplinen undgesellschaftlichen Bereiche von zahlreichenWissenschaftsdisziplinen

untersucht, so von Paläoanthropologen,Archäologen, Theologen,Medizinern, Juristen, Historikern

und Kunsthistorikern,Kulturwissenschaftlern und Volkskundlern, um nur diewichtigstenzu
nennen, und entsprechend dieser Zuordnung lexikalisch untergliedert.

Im vorliegenden Lexikon taucht das Stichwort«Grab» sowohl imersten, volkskundlichen als auch
im zweiten,archäologischen Band mit sehr kurzen Texteinträgen auf. Grösseren Raum nehmen dagegen

die Komposita wie «Grabarten» «Grabbeigaben» oder «Grabblumen» ein,die in beiden Bänden
allerdings in unterschiedlicher Ausführlichkeit vorkommen. Im ersten, volkskundlich-kulturgeschicht-



Buchbesprechungen – Comptes rendus de livres SAVk 103 2007)

lichen Band wird dann zusätzlich zum Kompositum «Grabblumen» das Kompositum «Grabbepflanzung

» mit einem ausführlichen Textbeitrag bedacht, was vor allem bei einem nicht versierten Nutzer,
der mit der Thematik nichtvertraut ist,zu gewissen Orientierungsschwierigkeiten führen dürfte.
Insbesondere die Doppelung der Stichwörter in den beiden Bänden bewirkt eine vermeidbare Redundanz,
da sich die Textinhalte immer wieder überschneiden.Leider ist das «Grab» auch nicht in seiner
paläoanthropologischen

137

Bedeutung und damit als das Konstituens für Religion und Kultur erfasst.
Das gleiche gilt für das Stichwort «Friedhof» das im volkskundlichen Band eher in seiner

geschichtlichen Entwicklung seit dem Mittelalter untersucht wird, während im archäologisch-
kunstgeschichtlichen Teil das Hauptaugenmerk auf archäologischen Ausgrabungenauf mittelalterlichen Friedhöfen

und nicht auf den archäologischen Zeugnissen frühchristlicher Begräbnisplätze liegt. Im Band 1
gibt es dann den Eintrag «Friedhof, bildende Kunst» und im Band 2 «Friedhof, in der Kunst» wo es

ebenfalls zu Wiederholungen im Text kommt.
Möglicherweise wäre es unterVermeidung des umfangreichenVerweissystemsund der zahlreichen

Überschneidungen und Doppelungen zwischen den beiden Bänden doch sinnvoller gewesen, einen
oder zwei Bände mit alphabethisch fortlaufenden Stichworten zu erarbeiten, die entsprechend ihrer
Dimension thematisch untergliedert sind. Dies hätte dem Nutzer sicherlichumständliches Blättern und
Suchen erspart und nicht zuletzt einige Redundanzen vermieden.

Im Anhang jedes Bandes ist die mehrfach zitierte Grundlagenliteratur aufgeführt, die Spezialliteratur

zu den einzelnen Stichworten findet sichdirekthinterdem Stichwort in chronologischer undnicht
in alphabetischer Reihenfolge derAutoren, was der Übersichtlichkeit nicht sehr dienlich ist.

Insgesamt erfolgte die Auswahl der Stichworte und ihre Ausarbeitung mit grosser Kompetenz und
Sorgfalt, und es wäre zu wünschen, dass dieser breite Wissensfundus auch digital zugänglich gemacht
wird,um nicht länger auf «Wikipedia» angewiesen zusein. Barbara Happe

Cees Nooteboom: Tumbas – Gräber von Dichtern und Denkern. Photographien von Simone Sassen.

München:Schirmer & Mosel 2006.255 S., Ill.[Übers. aus dem Niederländischen].
«Gräber sind doppeldeutig.Sie bewahren etwas und bewahren doch nichts.» Ihre Ambivalenz

besteht darin, dass sie einerseits die Anwesenheit des Verstorbenen vortäuschen und gleichzeitig seine
Ab-Wesenheit bezeichnen. Dieses Paradox mag Cees Nooteboom dazu angeregt haben, mit seiner
Frau, der Fotografin Simone Sassen, ein Buch über die Gräber seiner Lieblingsdichter zu verfassen.
Denn die Liebe zur Poesie war es, die ihn auf zahlreiche Reisen führte. Gemeinsam bereiste das Paar
über Jahre die Kontinente, wo sie die Gräber der Dichter besuchten, die Cees Nooteboom über lange
Zeit hinweg begleitet haben und mit denen er sich besonders verbunden fühlt. Das Verhältniszu ihnen
ist so persönlich, dass er manchmal nur ihretwegen die Reise auch zu entlegenen Orten antrat. Hier
entwirft er sein ganz persönliches Pantheon der Literaten, Denker und Philosophen und wählt selbst
auf Friedhöfen, auf denen viel literarische «Prominenz» liegt, nur diejenigen aus, die für ihn oder
Simone Sassen eine besondere Bedeutunghaben. Jede Grabstätte und jeder Grabbesuch löst bei Nooteboom

eine einzigartige Empfindung oder Erinnerung aus, und manchmal kann allein das mit Hindernissen

verbundene Auffinden eines Grabes oder die Fahrt dorthin, wie zum Grabvon Vergil durch die
Aussenbezirke von Neapel, fast das Wichtigste werden, zumal die Erwartungenan die Grabstätte eines
bestimmten Dichters oftmals durch die Realität korrigiert werden.

Cees Nooteboomhält Zwiesprache mit «seinen» Toten, denn «auch zwischen Tausenden von
Grabsteinen habe ich nie das Gefühl,dass ich zu einem Toten auf Besuch komme» S. 12f.).Warum besucht
er eigentlich die Gräber? Leben doch die Dichter, wie er selbst sagt,nicht in ihren Standbildern oder
Gräbern, sondern ausschliesslich in ihren Büchern fort. Warum ist es offenbar bewegend, an einem
heissen Sommernachmittag nach stundenlangem Suchen schliesslich das Grab eines Gesuchten auf
einemkleinen Friedhof unter Hundertenvon anderen aufzufinden? Nooteboom meint: Weilwir noch
irgend etwas von demToten wollen. «In einemgeheimen Winkel unseres Herzenshegen wir dieVorstellung,

dass eroder sie uns sieht undmerkt, dass wirnoch an ihnoder sie denken.Denn das ist es,was wir
wollen, wir wollen von denToten bemerkt werden,wir wollen, dass sie wissen, dass wir sie noch lesen,
weil sie immernoch zu uns sprechen. Wenn wiran ihren Gräbern stehen, sind ihre Worte in uns» S. 9).

AmGrab von Proust, dem ersten,das er schon beschrieben hatte,als er nochnicht andie jetzt
vorliegende Sammlung dachte,und das auch das Titelbild des Buches zeigt, wiegt er sich einen Moment
lang in der Illusion, Proust sei anwesend und man könnte sagen du côté de chez lui und dabei an die
Kirchtürme in der Normandie denken, die im Leben des kleinen Marcel eine so wichtige Rolle spielten.

Die schwarze, polierte Grabplatte auf demPère Lachaise schien Nooteboom gefüllt mit verdichteter,

wiedergefundener Zeit.Er stand dort an einem Novembertag inmitten einer kleinen «Ordensbru-



Buchbesprechungen – Comptes rendus de livres SAVk 103 2007)

derschaft» in fast konspirativem Schweigen, zusammen mit Menschen, die sich nichts zu sagen haben,
aber dennoch etwas voneinander wissen.Es sind eben doch die Namen und Orte.

Eindrucksvoll ist z.B. sein Weg zum Grab von Robert Louis Stevenson, einem tempelartigen weissen

Monument aufdem Mount Vea, der den Bewohnern von Samoa heilig ist.Die Dorfältesten hatten
1894 eigens einen Weg freigehackt, um den Sarg in flimmernder Hitze durch den Urwald bergauf zu
schleppen, und Nooteboom fühlte sich bei seinem Besuch im Jahre 1987, als er sich einen Pfad durch
das unwegsame Gelände bahnte, als wäre er selbst auf dem Weg ins Totenreich. Er kann den
unterschiedlichsten

138

religiösen oder abergläubischen Vorstellungen über das Grab – sei es als Wohnung des
Totenoder als Ort, an dem dieToten festgehalten werden, um sie zu bannen und die Lebenden nichtzu
belästigen – etwas abgewinnen und pflegt einen souveränen Umgang mit multiethnischen Todes- und
Jenseitsvorstellungen.

Grabbesuchedienen der Kommunikation und dem imaginären Dialog, derganz persönlichen
Erinnerungund vielleicht der Teilhabe an dem Leben und den GedankenderVerstorbenen,die dadurch
eigenartig präsent werden. Gräber rufen in ganz besonderer Weise Erinnerungen wach. So ist es auch
nicht in erster Linie die Gestaltung der Grabdenkmäler,die CeesNooteboom undSimone Sassen
faszinieren und die sie uns hier vorstellen und zeigen wollen, sondern die durch sie wachgerufenen Gedanken

und Assoziationen. Zuweilenversieht Nooteboom diewunderbar unprätentiösen Schwarzweiss-
Fotografien seiner Frau mit Versender Schriftsteller,dann wieder mit kleinenEssays, vergnüglichen Anekdoten

oderEpisoden aus dem Leben der Betreffenden. Ihre Reise istweniger eine Reise zu Friedhöfen
und Grabmälern als eineReise indie Welt derLiteratur, es sind Begegnungen undZufälle, bei denen er
manchmal etwas fand, nach dem er gar nicht gesucht hatte. Und hierzu benötigte er die authentischen
Graborte als Auslöser der Imagination, die ihm beispielsweise die Aschenurne von Multauli
Pseudonym von Eduard Douwes Dekker, 1820–1887) imMuseum am Korsjespoortsteeg inAmsterdam und
die von Juarroz, die sich auf dem Kaminsims bei seiner Frau befindet, verweigerten. Denn diejenigen,
welche die Nähe der anderen Toten auf einem gewöhnlichen Friedhof scheuen, sind wirklich
verschwunden ohne die Buchstaben, die ihrenNamen noch einmalwiederholen.Damit ist ihre «Abwesenheit

zu einer uneinnehmbaren Festung geworden [...] in der ein Lebender nichts zusuchen hat» S. 30).
Dieses Buch ist ein eindringliches und berührendes Plädoyer für das Grab als unmittelbarem Ort der
Begegnung mitden Toten.Allediejenigen, welche die namenloseBestattung propagieren,mögen es sich
besonders zu Herzen nehmen. Für alle anderen ist es ein grosser Genuss. Barbara Happe

Daniel Koglin: Gelebtes Spiel – gespieltes Leben. Improvisation und Tradition in der Musikdes
griechischen Kaval. Kassel: Bärenreiter 2002. 216 S, Ill.,Notenbeisp. Musiksoziologie, 10).

Die Improvisation ist eines der interessantesten, aber auch der heikelsten musikalischen
Phänomene, zumalsie in der ganzenVielfalt ihrer Erscheinungsformen noch relativ wenig erforscht ist.Sie
wirft viele verschiedene Fragen hinsichtlich ihrer begrifflichen Konzeption auf, bedenkt man, welche
Rolle sie beispielsweise im mittelalterlichen Organum spielte, wie hoch sie ästhetisch von den späten
Madrigalisten geschätzt wurde oder von welch grundlegender Bedeutung sie bei der Ausführung des
Basso continuo war.Die Schwierigkeiten, die daraus für ein Verständnis des Begriffs der musikalischen
Improvisation erwachsen, häufen sich noch, wenn man dieses Phänomen in einer Kultur mit mündlicher

Überlieferung, gleich ob innerhalb oder ausserhalb Europas, untersucht, wo die Notenschrift als
Vergleichsgrundlage fehlt – auch wenn im Terminus «Improvisation» selbstverständlich eine Vorstellung

von derUnabhängigkeit von und in Bezug auf konkrete Notationsformen mitschwingt.
AufwelcheWeise die Improvisation inderVolksmusik Griechenlands inErscheinung trittund welche

Bedeutungen sie in diesem Kontext annehmenkann, das istderGegenstand einer vor wenigen Jahren

veröffentlichten Studie, die den Fall des Kaval untersucht, einer traditionellenFlöte,deren musikalisches

Idiom im griechischen Teil Thrakiens noch heute vereinzelt gepflegt wird.
Der Buchtitel stimmt den Leser auf eine soziologisch ausgerichtete Untersuchung ein. In der Tat

entsteht beim Durchblättern der Eindruck, dass in dieser Studie der Versuch unternommen wird, eine
allgemeinere Gesellschaftstheorie in detaillierten technischen Analysen spezifischer musikalischer
Äusserungenzu verankern, was an Adornos Ideal von Musiksoziologiedenken lässt. Es stellt sich dann
aber dieFrage, ob es möglich ist, ein so komplexesThema ausschliesslich mit Methoden zu ergründen,
die dem Bereich der Soziologie entlehnt sind.Auch der Autor scheint diesbezüglich Zweifel zu hegen
und bedient sich einer Vielzahl von theoretischen Modellen, methodologischen Werkzeugen und
Informationsquellen.Verschiedenste Zugangsweisen werden, sofern sie eine möglichst umfassende
Beschreibung des Untersuchungsgegenstands versprechen, ausprobiert und die Grenzen einer einzelnen
wissenschaftlichen Disziplin dabei überschritten.



Buchbesprechungen – Comptes rendus de livres SAVk 103 2007)

Das erste Kapitel stellt die theoretischen Grundlagen vor,auf denen die nachfolgenden Analysen
beruhen. Der Autor wägt einige ältere und jüngere Modelle der musikalischen Improvisation
gegeneinander ab und schlägt davon ausgehend ein Gesamtsystem des improvisierten Musizierens vor, das
aus verschiedenen Subsystemen besteht. Wederkann das Verhalteneinesso komplexen, unbestimmten
Systems exakt vorausgesagt werden noch können alle Systemkomponenten klar voneinander
abgegrenzt werden.Es ist daher unmöglich, sämtliche die Improvisation beeinflussenden Faktoren zu
benennen. Dennoch lassen sich allgemein akzeptierte Verhaltensmuster ausmachen, mittels derer das

System den Improvisationsvorgang steuert– und die als «Kräfte» bezeichnet werden, um den
deterministischen Begriff der «Regel» zu vermeiden. Diese Kräfte sind für das Zustandekommen musikalischer

Stilmerkmale ausschlaggebend, wie etwa Tonsysteme,Singweisen,Zusammensetzung von
Instrumentalensembles oder Vorlieben für bestimmte Klangfarben, und stehen in engem Zusammenhang
mit ästhetischen Vorstellungen. Obwohl sie nicht deterministisch wirken,bewahren sie das dynamische
und stets wandelbare System vor der vollständigen Transformation.

Anschliessend geht der Autor daran, die wesentlichen systemischen Kräfte zu identifizieren, von
denen man erwarten darf, dass sie den Verlauf improvisierten Musizierens in signifikanterWeise
regulieren: der Musiker und die Tradition, die er fortführt, ästhetische und ethische Werte, die sich in
musikalischen Äusserungen niederschlagen,und das soziale Umfeld,das diese hervorbringtund billigt– das

alles sind Faktoren, die die Semantik und Syntax der resultierenden Musik formen. Sind diese
strukturbildenden Faktoren, die hierarchischen Beziehungen zwischen ihnen sowie die darin enthaltenen
kulturellen Werte beschrieben,so wird esmöglich, den musikwissenschaftlichen Begriff der Improvisation

zu rein musikalischen Merkmalen in Beziehung zu setzen.
Im zweiten Kapitel wird der Versuch unternommen, verschiedene Bedingungen eines konkreten

geografischen Raums und eines musikalischen Idioms – hier die Tradition des Kavalspiels im nordöstlichsten

Teil Griechenlands – darzustellen, sofern sie für die dortige Improvisationspraxis von Bedeutung

sind: Die sozioökonomische Situation und die Geschichte der Region werden ebenso behandelt
wie verschiedene Probleme, die einer Fortsetzung der Kaval-Tradition im Wege stehen. Es folgt eine
sehr detaillierte Beschreibung des Kaval hinsichtlich seiner musikalischen Möglichkeiten, seiner
historischen Dimension, der traditionellen Spielweise und des daran gebundenen Melodienguts, des
Tonvorrats, der gebräuchlichen Tonleitern, melodischen Charakteristika undVerzierungen sowie diverser

139

symbolischer Konnotationen, die dem Instrumenteigen sind.
Umzu zeigen, in welchem Ausmass musikalische Äusserungen auf dem Kaval von anderen Faktoren

als der improvisatorischenWillkür des Spielers abhängen,werden im drittenKapiteldrei verschiedene

musikalische Manifestationen im Hinblick auf die komplexen Beziehungen zwischen dem Musiker

und seinem Umfeld analysiert: zwei Tanzmelodien und eine Hirtenweise mit abwechselnd fliessendem

und festem Metrum.Wie Improvisation in jedem dieser Fälle vorsich geht, wird ebenso gründlich
untersucht wie die musikspezifischen und aussermusikalischen) Faktoren, die die kreative Phantasie
des Spielers anregen bzw. einengen können und dadurch zu einem Ausgleich zwischen Wiederholung
und Überraschung beitragen, der wiederum die Integration des musizierenden Individuums in die
Gemeinschaft ermöglicht, ohne dabei seineAutonomie zu unterdrücken.

Das Schlusskapitel ist der vomAutor so genannten Ideologie der Improvisation gewidmet.
Improvisiertes Musizieren wird darin als soziales Spiel interpretiert, als Kontrapunkt zweier konfligierender
Elemente: der «freien» Erfindungsgabe des spielenden Individuums versus die «regulierenden» Kräfte
des sozialen und naturbedingten Systems. Deren Balance und harmonische Koexistenz stellen
wahrscheinlich die wichtigsteVoraussetzung für eine integrative Improvisationsleistungdar, die sowohl dem
Musiker wie auch seinem Publikum Befriedigung verschafft.Es kommt bei derartigem sozialen Spielen

– wie der Autor bemerkt – nicht auf den Sieg des individuellen Elements über das kollektive an
oder umgekehrt, sondern auf das Gewährleisten des reibungslosen Funktionierens des gesamten
Systems mittels Improvisation. Diesem Ideal, demzufolge unberechenbares individuelles Verhalten die
systematische Gruppenaktivität bereichert und verbessert, wird zum Schluss auch in anderen Bereichen

der griechischen Kultur –der antikenwiedermodernen – nachgespürt,seien es Ackerbau, Kriegswesen

oder religiöse Praktiken.
Koglins Buch ist eine wichtige und ertragreiche Erststudie eines überaus interessanten Themas,

nicht nur was die griechische Musik anbelangt.Trotz der eingangs erwähnten Problematik des
Untersuchungsgegenstands gelingt es dem Autor,das Konzept der Improvisation in seinen wesentlichen Zügen

zu beleuchten, und zwar sowohl durch die klare und detailreiche Darstellung eines spezifischen
musikalischen Idioms als auch mittels einer sorgfältigen und einfühlsamen Beobachtung der
Zusammenhänge zwischen Musiker und sozialem Umfeld.DieFragestellungen,zu denen er dabei gelangt,
regen durchaus zum erneuten Nachdenken über das Thema Improvisation an. Anastasios Hapsoulas



Buchbesprechungen – Comptes rendus de livres SAVk 103 2007)

Hans PeterHahn: MaterielleKultur.Eine Einführung. Berlin:Reimer 2005. 206 S., Ill. Ethnologische
Paperbacks).

Bedürfnis … Erinnerung … Erwerb … Geschichte … Geschlecht … Individuum … Kleidung
Bekleidung)

140

… Material … Museum … Norm … Objekteigenschaft … Sachbesitz … Soziologie … Sprache

…Technik … Umgangsweise …Werk:Dies sind die siebzehn Stichwörter, die im Index von Hans
Peter Hahns Buch «Materielle Kultur» die meisten Einträge haben. Sie haben alle mehr als zehn
Erwähnungen. Sie stecken also das Feld ab,das dieses Buch behandelt.

In den letzten Jahren boomt das Thema Materielle Kultur, und Studien dazusind in verschiedenen
Fächernerschienen:Ethnologie,Volkskunde, Cultural Studies, Soziologie, Geschichte, Kunstgeschichte
undArchäologie etc. Dass sich somit auch die Bearbeitung des Feldes verändert hat – im echten Sinne
interdisziplinär – ist ohne Zweifel.Hahns Buch will den aktuellen Stand all dieser Forschungen
zusammenfassen undauf knappem Raum darstellen.

Wie auch die anderen Publikationen der Reihe«Ethnologische Paperbacks» vermittelt «Materielle
Kultur» einen kompetenten und fundierten Überblick, wenn auch auf gut 200 Seiten das Forschungsfeld

nur abgesteckt werden kann.All die Einzelstudien, die die Sache erst richtig interessant machen,
können auf dem begrenzten Raum nur angerissen, im besten Fall kurz vorgestellt werden. Der Autor
er ist Ethnologe und lehrt an der Universität Bayreuth) hat selbst einige interessante Arbeiten dazu

veröffentlicht; er betreibt auch die Website www.materielle-kultur.de, auf der eine umfangreiche
Literaturliste zum Thema publiziert ist. Dem Buch fehlt der Platz, um in die Tiefe zu gehen, stattdessen
kann oft nur auf Namen und Texte verwiesen werden. Somit sollte man es eher als Materialsammlung
betrachten mit Stichwörtern, die weiterhelfen – auch deshalb ist der Index lobenswert. Jedoch
erschwert diese Konzentration manchmaldas Lesen; immer wieder harzt der Textfluss.

«Mehr Kontext, bitte!» mitdieser Forderung möchte man den AnsatzdesAutors zusammenfassen
auch die Indexeinträgebelegen dies recht deutlich). Immer wieder fordert er, dass «das Ding an sich»

für die ethnologische Forschung wertlos ist, dass es erst im Zusammenhang, in der Wahrnehmung, im
Umgang bzw. in einem Sinnzusammenhang zu einem «epistemischen Ding» wird ein Ausdruck, der
von dem Wissenschaftshistoriker und Molekularbiologen Hans-Jörg Rheinberger stammt). Wir kennen

das Problem aus jedem Museum: Irgendwo gibt es irgendwelche Überbleibsel, von denen ausser
ihrer Existenz kaum etwas bekannt ist. Meist sind es gerade besonders schöne Stücke, von denen man
weder Herkunft,Verwendung noch Geschichte kennt und die zu «musealen Stiefkindern» werden, die
denRest ihrerExistenz im Depot fristen.

Was «Mehr Kontext, bitte!» heissen kann und wie es uns von Holzwegen abhalten kann, verdeutlich

schön dasBeispiel auf dem Buchumschlag: Schwarz-Weiss sind zwei Püppchen abgebildet.Eins ist
aufden ersten Blick einegeschnitzte archaisch-afrikanische Frauendarstellung– etwas Kultisches also?
Das andereein Mädchen ausPlastik mit Kleidlein und Häslein unter demArm – sieht aus wieeine
europäische Spielpuppe. Doch der Autor klärt uns auf: Die Holzfigur stammt von afrikanischen
Flughäfen und wird dort als Andenken für europäischeTouristen verkauft also à la Brienzer Bären), die
Plastikpuppen dagegen werden heute in Süd-Nigeria im dortigen Totengedenken verwendet.

Dieses Beispiel zeigt, dassBeispiele helfen. DerWert des vorliegenden Buches liegt deshalbgerade
in dem, wasderUntertitel verspricht: «Eine Einführung» Es gibt einen sehr konzentrierten ersten
Eindruck, der dank Index immer wieder der beständigen Arbeit dienen kann, als Verweis auf die vielen
ergiebigen Einzelstudien zur materiellen Kultur. Matthias Buschle


	Buchbesprechungen = Comptes rendus de livres

