
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 101 (2005)

Heft: 2

Artikel: Das Eigene, das Fremde und die Volkskunde : neue Ansätze auf dem
Weg zu einer europäischen Ethnologie

Autor: Pfeifer, Catherine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118187

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118187
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizerisches Archiv für Volkskunde 101 (2005). 186-198

Das Eigene, das Fremde und die Volkskunde

Überlegungen zur ethnographischen Repräsentation

Catherine Pfeifer

Abstract
Die Volkskunde bewegt sich seit jeher im dichotomischen Verhältnis zwischen dem «Eigenen» und
dem «Fremden». Dabei wurde in den vergangenen Jahrzehnten immer wieder die Frage danach
gestellt, was die beiden Kategorien eigentlich ausmacht, und vor allem, ob (und wenn ja. wie) sie
für eine moderne Wissenschaft aufrecht erhalten werden können. Die Problematik äusserte sich
besonders in der so genannten «Krise der ethnographischen Repräsentation», die Volkskunde und
Völkerkunde gleichermassen betrifft. Der nachfolgende Beitrag skizziert zunächst die Entstehung
eines Problembewusstseins für die Volkskunde, stellt Verbindungen zur Nachbardisziplin Völkerkunde

her und mündet schließlich in die Überlegung, welche Erkenntnisse und welchen Nutzen
eine Disziplin, die sich zunehmend als «Europäische Ethnologie» bezeichnet, daraus ziehen kann.

Einleitung

«Das Eigene und das Fremde» ist ein Thema, das die Volkskunde in den

vergangenen Jahrzehnten immer wieder beschäftigt, bewegt und geprägt hat. In
der jüngeren Fachgeschichte nehmen verschiedene Autoren' unter cbendiesem
Titel Bezug auf unterschiedliche thematische Aspekte, die eine grundlegende
Fragestellung gemeinsam haben: Wo und wie lässt sich eine Grenze zwischen «eigen»
und «fremd» ziehen? Und - methodologisch gefragt: Wie tritt der Forscher/
die Forscherin in einem Feld auf, in dem er oder sie «fremd» ist? Dieses Problem,
verbunden mit der Frage nach einer angemessenen Beschreibung des Fremden,
rührten und rühren an ein fachliches Selbstverständnis und wuchsen sich zu einer
Problematik aus, die. zunächst in der Ethnologie, später auch in der Volkskunde, als

«Krise der ethnographischen Repräsentation» ihren Eingang in die Fachgeschichte
fand. Die Frage nach möglichst authentischer Darstellung ethnographischer
Forschung - der «Repräsentation» - ist in der Ethnologie spätestens seit Mitte der
1970er-Jahre Thema. 1973 erschien Clifford Geertz' oft zitiertes Werk zur «Dichten
Beschreibung» (deutsch 1983). Diese und die Mehrzahl der ausserdem zu diesem
Thema veröffentlichten Arbeiten sind der klassischen Ethnologie zuzurechnen,
doch auch die Volkskunde - traditionell auf der Seite des «Eigenen» stehend - hat
sich zunehmend mit dieserThematik auseinander setzen müssen. Die Frage, welche
Rolle der Forscher/die Forscherin im Feld einnimmt, und die Tatsache, dass er/sie
nicht (mehr?) das über den Dingen stehende «Subjekt» ist. steht jedoch für die
Volkskunde als empirische Wissenschaft genauso zur Diskussion.

Dabei ist die klassische Aufteilung, die sich in den Gleichungen Volkskunde
Eigenes und Ethnologie Fremdes recht griffig darstellen lässt. nicht mehr von
Belang, denn sie beinhaltet «eine Reihe von Vorannahmen, denen wir heute nicht
mehr ohne weiteres folgen können»:. Globalisierung, Mobilität, Interkulturalität

186



Das Eigene, das Fremde und die Volkskunde SAVk 101 (2005)

haben in unserem Fach zu einer fortschreitenden Loslösung von traditionellen
Themen der Volkskunde geführt. Volkskunde ist weit mehr als Haus- und

Brauchtumsforschung oder die Sammlung von Sagen und Volkserzählungen. Beleg dafür
ist unter anderem die seit Jahrzehnten andauernde Namensdebatte'.
Fachbezeichnungen wie «Europäische Ethnologie», «Empirische Kulturwissenschaft»
oder «Kulturanthropologie» weisen weit über diese traditionellen Themen hinaus

und lassen auch die Untersuchung des ausschliesslich Eigenen als unvollständig
erscheinen. Im Vordergrund des Erkenntnisinteresses steht nicht mehr die

Frage nach Unterschieden zwischen einer «eigenen» und einer «fremden» Kultur,
sondern vielmehr die Frage nach Zusammenhängen und Verknüpfungen -
Phänomenen, die in der jüngeren Literatur zum Beispiel unter dem Stichwort

«Hybridität» ans Licht gerückt werden.

In dieser Arbeit möchte ich zunächst die Frage nach dem Eigenen und

Fremden, wie sie sich der Volkskunde stellt, näher betrachten, dann einige
klassische Linien der Frage nach der ethnographischen Repräsentation
nachzeichnen und abschliessend einige neuere Ideen zum «Eigenen und Fremden»
vorstellen. Da dieses Thema seit nunmehr fast 30 Jahren im Fach diskutiert wird
und aus dieser Diskussion entsprechend viele Ansätze, Lösungsvorschläge und

Neuorientierungen hervorgegangen sind, kann (und will) diese Arbeit nicht den

Anspruch einer vollständigen Darstellung dieser langen Fachdebatte um Eigenes,
Fremdes und die Darstellungsproblematik erheben. Sie ist dennoch bemüht, die

aus dem Tenor der Literatur hervorgehenden wichtigsten Vertreter der Debatte zu
benennen und ihre Beiträge zumindest im Ansatz darzustellen.

Das Eigene, das Fremde und die Volkskunde.

Einige Aspekte einer problematischen Beziehung

Das Eigene: Die traditionelle Volkskunde
Die Volkskunde wurde von jeher als eine «Wissenschaft vom Eigenen» angesehen.

Die von Wilhelm Heinrich Riehl 1859 festgeschriebenen Elemente des Volkes

- Stamm, Sprache, Sitte, Siedelung - stehen dabei als vier Grundsteine volkskundlicher

Untersuchungsfelder für mehr als ein Jahrhundert im Vordergrund des

Interesses. Begriffe, die per definitionem schon das Augenmerk ausschliesslich

auf das Eigene richten: eigene Herkunft, eigene Sprache, eigene Traditionen. Mit
dieser Schwerpunktsetzung stand die Volkskunde allein vom Begrifflichen her in

Opposition zur Völkerkunde, deren Forschungsobjekt von Beginn an das Fremde

war. Auch die Herangehensweise der beiden Fachrichtungen hätte unterschiedlicher

nicht sein können: Während die Völkerkunde, ausgehend vom «Primitiven»,
Grundelemente des «geistigen Lebens» zu erschliessen versuchte, ging die Volkskunde

gerade den entgegengesetzten Weg und bemühte sich, aus dem Vorhandenen

heraus rückblickend auf etwaige Wurzeln zu schliessen.4

187



Catherine Pfeifer SAVk 101 (2005)

Diese klassische Dichotomie zwischen Volks- und Völkerkunde begann sich

erst aufzulösen, als man im Rahmen des radikalen Umbruchs in den 60er- und 70er-

Jahren des 20. Jahrhunderts, der nicht zuletzt die Folge einer intensiven
Auseinandersetzung mit der nationalsozialistischen Vergangenheit der Volkskunde war,
neue Wege einschlug und andere Inhalte festzulegen begann. Inspiriert zum
Teil von der Soziologie, aber auch durch einen neuen Kulturbegriff, der auch «das

Normale, Alltägliche, Erfahrene, Wahrgenommene»' umfasste, ging die Volkskunde

erste Schritte in Richtung einer modernen Kulturwissenschaft, wie wir sie

heute kennen.6

Ungefähr zur gleichen Zeit erkannte man, dass auch das, was man lange Zeit
als das Eigene betrachtet hatte, weit weniger «eigen» war, als es bis dahin den

Anschein gehabt hatte. Der Irrglaube, dass das Eigene nur «eigen» ist und keine
fremden Einflüsse enthält, wurde von der traditionellen Volkskunde mitgenährt.
Max Matter sieht dieses «scheinbar Eigene»7 als das Bedürfnis, sich in einer Welt,
die «zunehmend komplexer und unübersichtlicher wurde»s, zurechtzufinden und

Lebenszusammenhänge strukturiert darzustellen - ein Phänomen, das übrigens bei

Volkskundlern wie auch bei Ethnologen gleichermassen erkennbar war."

Utz Jeggle stellte dies auf dem Deutschen Volkskundekongress 1987, der zu
einem Grossteil dem Eigenen und Fremden gewidmet war, folgendermassen in

Frage:

Wenn die Völkerkundler wirklich die Fremdenforscher katexochen waren [...], dann waren
die Volkskundler ihre ängstlichen Bruder, die sich nicht aus dem Haus trauten und dem Fremden,
nennen wir es ruhig einmal Wolf, aus dem Weg gingen. Nun hat Fritz Kramer sehr einleuchtend
entwickelt, dass jene Fremdheitssehnsucht der Ethnographie ein Schatten eigener Imagination
war [Kramer 1977], eine Art Brunnen, der tief schien und an dessen OberOäche man sich selbst

gespiegelt sah. Wenn dem so ist. dass die Völkerkundler im Fremden das Eigene suchten, so wäre
die denkwürdige Getrenntheit der beiden Fächer unter dem Aspekt Fremd-Eigen noch einmal neu
zu bestimmen '"

Auf diese Weise erwachte in den 1970er- und 80er-Jahren ein neues Bewusstsein
sowohl für Interkulturalität als auch für Fachzusammenhänge zwischen Volksund

Völkerkunde, die zu einer langsamen Auflösung einer jahrhundertealten
Dichotomie führten.

Das Fremde: Von der Volkskunde zu einer Europäischen Ethnologie

Die Tendenz, das Eigene als «eigener» anzusehen, als es in Wirklichkeit ist.

besteht auch heute noch. So kritisiert etwa Matter:

Der Völkerkundler weiss um sein Fremdsein, der Volkskundler meint häufig vorschnell, Dinge
zu verstehen, und es würde ihm sicher guttun, das Eigene zunächst einmal fremder anzusehen,
als er es tut."

188



Das Eigene, das Fremde und die Volkskunde SAVk 101 (2005)

Matter plädiert dafür, sich - soweit dies noch nicht geschehen ist - von
überkommenen Fachtraditionen zu lösen und sich dem Fremden weitestgehend zu
öffnen, ohne den Blick auf das Eigene aus den Augen zu verlieren.

Auch für Wolfgang Kaschuba bedeutet die Öffnung hin zum Fremden eine

notwendige Erweiterung des Fachs. Dabei betont er,

dass Wahrnehmungen des «Andersseins» und der «Fremdheit» wenig mit nationalen Grenzen zu
tun haben,12

und macht diese Erkenntnis zur Voraussetzung für eine Ausweitung des Fachs.

In seinem Kapitel «Erweiterungen: Zum Programm einer Europäischen
Ethnologie»" werden Multi- und Interkulturalität, die Auflösung des Gegensatzpaares
«eigen» und «fremd» als die ausschlaggebenden Faktoren bestimmt, die von der
Volkskunde zu einer Europäischen Ethnologie führten und führen.

Um den Weg zu einer solchermassen «erweiterten» Volkskunde aufzeigen
zu können, möchte ich etwas weiter ausholen und einen Blick auf die Fach- und

Problemgeschichte der Ethnographie werfen. Dabei wird das Problem der
«ethnographischen Repräsentation» im Vordergrund stehen, da es sowohl in frühen
Arbeiten zum Thema14 einen hohen Stellenwert einnimmt, als auch eine Art Basis

für NeuerscheinungenIS bildet. Das Bewusstsein der Darstellungsproblematik trägt
auch - und gerade - heute dazu bei, ethnologische und volkskundliche Forschung
mit grosser Sensibilität für interkulturelle Differenzen zu betreiben.

«Ethnographische Repräsentation» in der Krise:
Der Weg zu einem neuen fachlichen Selbstverständnis

Begriffliche Grundlagen
Die Problematik der Repräsentation streift eine Vielzahl von Themengebieten

der Volkskunde bzw. besonders der Ethnologie, aber auch angrenzender Disziplinen.

Die Stichworte Text, Vertextlichung und Textualisierung beispielsweise beziehen

sich auf das tatsächliche Um- bzw. Übersetzen von Untersuchungsergebnissen
in Text, eine Fragestellung, die nicht nur Ethnologen, sondern in besonderem
Masse auch Sprachwissenschaftler und Philosophen bewegt. Ein anderer Zugang
zur Kritik der Repräsentation ist der über die eher psychologische Seite der Eigen-
und Fremdwahrnehmung; hinzu kommen diverse fachgeschichtliche Ansätze aus

der Ethnologie, die sich mit einer neuen Deutung der Gegensätze «eigen» und
«fremd» befassen16. In diesem Kapitel sollen diejenigen Ansätze kurz vorgestellt
und erklärt werden, die mir in Bezug auf die Thematik «Interkulturalität» und die
Gründe des Übergangs von der Volkskunde zu einer Europäischen Ethnologie
relevant erscheinen.

189



Catherine Pfeifer SAVk 101 (2005)

Ethnographische Beschreibung
Der überwiegende Anteil der Fachliteratur zur so genannten Krise der

ethnographischen Repräsentation stammt aus der klassischen Ethnologie, der Völkerkunde.

Häufig wird dort die Vieldeutigkeit des Begriffes «Ethnographie» bzw.

«ethnographische Beschreibung» thematisiert und kritisiert. So weist beispielsweise

Johannes Fabian darauf hin, dass der ursprüngliche Wortsinn des Begriffs
«Ethnographie» - als griechisch «Schreiben (graphein) von den Völkern (ethnoi)»

- in der Bezeichnung «Ethnographische Beschreibung» tautologisch verwendet
würde. Weiterhin kritisiert er die Verwässerung des Begriffs, der heutzutage sowohl
als Synonym für «empirische Forschung» oder «Datensammlung»17 verwendet
werde, wie auch unter dem Titel «Ethnographie betreiben»1S als Bezeichnung für
die Tätigkeiten der Datenerhebung im Feld, der Auswertung dieser Daten und
letztendlich deren Darstellung zumeist in Schriftform - Tätigkeiten, die wir heute
in den Fächern Ethnologie und Volkskunde (mit ihren verschiedenen
Namensvariationen) wiederfinden ".

Gerade diese letztgenannte Verwendungsmöglichkeit, die Bezeichnung «Ethnographie

betreiben» als Sammeibgriff für die oben genannten Tätigkeiten, wird in
der Literatur relativ häufig genutzt. Für eine Problematik - die der Repräsentation

- die sowohl die Ethnologie als auch die Volkskunde betrifft, möchte ich mich
daher diesem Usus anschliessen und die Sammelbezeichnung «Ethnographie» für das

beide Fächer umfassende Phänomen verwenden. Gemeint ist damit eine auf
empirischen Daten basierende Kulturwissenschaft, die sich vor das - im Folgenden
näher zu erläuternde - Problem der Repräsentation gestellt sieht.

Die Problematik der «Repräsentation»
Repräsentation ist, stark vereinfacht ausgedrückt, Darstellung. Ein bestimmter

Sachverhalt, z. B. ein kulturelles Phänomen, wird durch einen Text oder ein anderes

Mittel der Darstellung'" wiedergegeben. Diese Wiedergabe kann nicht ohne einen
Autor, also ein erkennendes Subjekt, geschehen - eine Tatsache, die uns sofort
in den Kern der Krise der ethnographischen Repräsentation führt: Jeder Autor
wird nämlich zwangsläufig seine Wahrnehmungen vor dem Hintergrund seiner

eigenen Herkunft und seiner kulturellen und lebensgeschichtlichen Erfahrungen
interpretieren. Aus diesem Grund ist es schlicht nicht möglich, die Wirklichkeit zu
100 Prozent genau wiederzugeben.

Johannes Fabian stellt in seinen Überlegungen zum anthropologischen Schreiben21

zwei Fragen, die Repräsentation betreffend, nämlich die nach ihrer Genauigkeit

(«Wie genau ist eine Repräsentation?») und die nach ihrem Wert («Wie gut
ist eine Repräsentation?»). Dabei zielt die zweite Frage auf den Nutzen bzw. das

Funktionieren - letztlich also das Einwirken der Repräsentation auf die Welt. Es

geht hier hauptsächlich um den Rezipienten und den Erkenntnisgewinn, den dieser
aus einer ethnographischen Darstellung ziehen kann. Die erste Frage ist die für

190



Das Eigene, das Fremde und die Volkskunde SAVk 101 (2005)

unsere Fragestellung interessantere: In welchem Verhältnis steht die Repräsentation

zur Wirklichkeit? Nach Fabian ist sie eine «Verdoppelung»22, da sie im Bewusstsein

des Autors (und später auch des Rezipienten) eine Wirklichkeit herstellt, die

der Tatsächlichen (also der Beschriebenen) möglichst genau entsprechen soll. Auch
Fabian sieht aber die Differenz zwischen Wirklichkeit und Repräsentation und

macht diese für eine automatisch auftretende «Distanz [...] zwischen Erkennendem
und Erkanntem»21 verantwortlich. Der Wissenschaftler wird dabei als Beobachter

gesehen, der, zusätzlich zu der von ihm als Individuum (mit individueller kultureller

Herkunft) in die Forschung eingebrachten Vorannahmen, auch noch eine Art
Schablone, ein «System von Konzepten»24 vor seine Erkenntnis(se) schiebt.

Fabian geht noch weiter. Distanz entsteht seiner Meinung nach nicht aus einer
natürlichen Gegebenheit heraus, sondern aus dem betrachtenden und beschreibenden

Individuum selbst. Es geht also nicht darum, dass jemand sich aktiv von etwas

distanziert; Repräsentation ist bei Fabian keine Fähigkeit des menschlichen Geistes

(also das, was der Forscher durch Wiedergabe des Wahrgenommenen hervorzubringen

in der Lage wäre), sondern anthropologische Praxis, d.h. etwas Prozesshaftes

und Produktives, etwas, das passiert, während Erkennender und Erkanntes Zeit und

Raum teilen. Diesen Prozess hat Fabian mit der Bezeichnung «Othering» belegt.
Gemeint ist damit, dass es sich bei allem, was der Erkennende als den «Anderen»
wahrnimmt, um Konstrukte handelt, die aus ihm, dem Subjekt des Erkennens, heraus

entstehen. Fabian sieht diese Konstrukte als Spiegel unserer selbst und meint, dass

die Art und Weise, in der wir den anderen <machen>. gleichbedeutend ist mit der Art und Weise,
in der wir uns selbst machen.:'

Für den Forscher im Besonderen bedeutet das, dass er sich selbst in der Welt

verorten möchte und deshalb zu besonderen Techniken - seinen ethnographischen
Methoden - greift:

Das Bedürfnis, dort hinzugehen [...], ist in Wirklichkeit unser Verlangen, hier zu sein (unseren Platz
in der Welt zu finden oder zu verteidigen). Der Drang. Ethnographien zu verfassen, zielt auf die
Verwandlung des Damals in ein Jetzt.2'

Einen ähnlichen Ansatz beschreibt auch Volker Gottowik, der in seiner Arbeit
zur Krise der ethnographischen Repräsentation ausführlich Historie, Probleme
und Lösungsmöglichkeiten darstellt.27 Diesem Ansatz nach sind ethnographische

Untersuchungen geprägt von so genannten «Besessenheitsmerkmalen»28, die

darüber Aufschluss geben sollen, welche Probleme in der Gesellschaft des

Ethnographen - nicht etwa der des Ethnographierten - zum Zeitpunkt der Forschung
eine Rolle spielen. Auch hier sind also in dem Verlangen, fremde Kulturen zu

erforschen, ureigene Beweggründe enthalten. Gottowik zufolge lassen sich - wenn
auch mit erheblichem methodischem Aufwand, wie er anschaulich darstellt - in

ethnographischen Texten unterschwellige Bedeutungen (Allegorien) verorten, die

auf die Kultur des Ethnographen zurückverweisen29.

191



Catherine Pfeifer SAVk 101 (2005)

Allegorie und Konstruktion
Über die Allegorie und ihre Bedeutung für ethnographisches Arbeiten hat

am ausführlichsten James Clifford gearbeitet. Er löst sich weitgehend vom Begriff
der Repräsentation und sieht ethnographische Praxis weniger vor ein Problem
der Darstellung des Anderen gestellt als vor das einer Inszenierung des Eigenen.

Unterschiedliche kulturelle Herkunft ist eine für die Beschreibung nicht zu
überwindende Hürde. Es ist schwierig, sogar unmöglich,

über wohldefinierte «Andere» von einer festen, distanzierten Position aus zu sprechen. Differenz
bricht in den Text ein; sie kann nicht länger repräsentiert werden; sie muss inszeniert werden."

Der Ethnograph hebt also gewissermassen bestimmte Kulturunterschiede hervor

(er setzt sie in Szene), indem er in der Auswertung und schriftlichen Darstellung
seiner Feldarbeit Themen auswählt, die zu seinem eigenen Lebenszusammenhang
oder dem seines Kulturkreises in Beziehung stehen. Diese ausgewählten Themen
sind als Allegorien auf Probleme eben dieses Lebenszusammenhangs zu lesen.

Besonders deutlich wird dies Clifford zufolge in der so genannten «Allegorie der

Rettung»": Die Tendenz, sich mit Phänomenen (z. B. Völkern, Milieus,Traditionen
etc.) zu befassen, die «vom Aussterben bedroht» zu sein scheinen, markiert ein

Bedürfnis, Flüchtiges festzuhalten, nicht nur als Bewahrer alter Traditionen der

Anderen, sondern besonders, um der Vergänglichkeit des eigenen Lebens auf subtile

Art zu begegnen. Hinzu kommt der (unbewusste) Wunsch, das im gewissen
Sinne über dem Anderen stehende Forscher-Ich zu legitimieren:

Der verschwindende Gegenstand der Ethnographie bildet somit in einem bedeutenden Masse ein
rhetorisches Konstrukt. das eine repräsentationale Praxis legitimiert [...]. Der Andere ist verloren
im Zerfallsprozess von Zeit und Raum, jedoch gerettet im Text.''

Das Bewusstsein von Repräsentationsproblematik, Othering. Konstrukt und

Allegorie hat im Fach einen Erkenntnisprozess in Gang gesetzt, der zu teilweise

radikalen, teilweise gemässigten Veränderungen in der ethnographischen
Beschreibung geführt hat. Hier soll jedoch nicht der Eindruck erweckt werden, alle

vorhergehende Forschung sei unreflektiert und unter einer als selbstverständlich

angesehenen «Überlegenheit des Forschenden» entstanden. Die damalige
Forschung stand schlicht unter völlig anderen Voraussetzungen, allein schon

aufgrund einer wesentlich geringeren Mobilität und Globalität. Der Wunsch
nach Selbsterkenntnis von Seiten des Forschenden war jedoch schon im frühen
20. Jahrhundert deutlich spürbar.

Erkenntnisse: Die Darstellung des Anderen als Spiegel des Selbst

Das inzwischen mehrfach angesprochene (bewusste oder unbewusste) narziss-

tische Bedürfnis danach, sich im Fremden selbst erkennen zu wollen, hat dazu

geführt, das Andere in der Forschungspraxis zu distanzieren und zu objektivieren.

192



Das Eigene, das Fremde und die Volkskunde SAVk 101 (2005)

Zwar hat Bronislaw Malinowski mit seiner berühmten «Trobriander-Forschung»"
eine neue Ära eingeläutet. Sein erklärtes Ziel, die Fremden in ihrem eigenen Kontext

sehen zu wollen, führte aber schlussendlich dazu, die Kluft zwischen «uns» und
den «anderen» beizubehalten, wenn nicht gar zu vergrössern, da per Vorannahmen
schon Unterschiede festgelegt wurden. Dass sich diese Unterschiede in Form von
zweifelhaften Bemerkungen in Malinowskis posthum veröffentlichten Tagebüchern
auch noch explizit niederschlagen, scheint dabei nur am Rande erwähnenswert.11

Clifford Geertz versucht, diese Kluft durch seine «dichte Beschreibung»" zu

minimieren. Ziel war auch hier ein tiefes Eindringen in die fremde Kultur durch

möglichst genaues Beschreiben. Im Unterschied zu Malinowski, der als Forscher in
der fremden Kultur möglichst wenig in Erscheinung treten wollte, hält Geertz von
vorneherein bewusst an Unterschieden fest, indem er seine Anwesenheit (die des

Forscher-Ichs) bei den verschiedensten Gelegenheiten zur Sprache bringt.

Sowohl für Malinowski als auch für Geertz stellen die Fremden eine Art
Mittel zur Erweiterung und Bereicherung des eigenen Weltbildes, letztlich ein

Mittel zur Selbsterkenntnis, dar. Die individuelle Einstellung des Beobachters

sowie soziale und politische Hintergründe seiner Herkunft spielen dabei eine
bedeutende Rolle für die Art und Weise des Blicks auf den Anderen. In der Literatur
zur Fachgeschichte wird immer wieder darauf hingewiesen, dass das Ende des

Kolonialismus einen Wendepunkt für die Selbst- und Fremddarstellung markiert.
Dies hängt zum einen damit zusammen, dass sich aus den kolonialisierten Ländern,
die zunächst noch ausschliesslich als «Forschungsobjekte» * eine Rolle spielten,

plötzlich Stimmen erhoben, die ein Recht auf Einsichtnahme und Mitsprache in
den laufenden Diskursen anmeldeten.

Die in die formale Unabhängigkeit entlassenen Länder der dritten Welt haben begonnen,
ihre eigenen Traditionen zu untersuchen und damit dem Westen das Privileg zu ethnographischer
Forschung streitig gemacht. "

Daraus entstand zum anderen, so Gottowik, auf der Seite der Ethnographen
eine «Orientierungskrise»*, die dazu führte, die eigene Position und Person

stärker zu hinterfragen. Der Grundstein war gelegt für eine «Anthropologie der

Anthropologie»'' bzw. eine «Ethnographie des Ethnographen»*. Der Forscher und

sein Einfluss auf das Feld wurden plötzlich kritisch unter die Lupe genommen:

Die ethnologische Sichtweise wird auf den Erkenntnisprozess ausgedehnt, indem man versucht, die
Teilhabe des Forschers an diesem Prozess zu beobachten und zu beschreiben.41

Ergebnisse. «Die Bedeutungen einer ethnographischen Darstellung sind

unkontrollierbar»4

Soll man zu einem Ergebnis oder einem zusammenfassenden Fazit dieser seit

mindestens drei Jahrzehnten andauernden Debatte über die ethnographische Re-

193



Catherine Pfeifer SAVk 101 (2005)

Präsentation, Allegorie und Konstruktion kommen, so muss man sich - genau wie
die hier zitierten Autoren - eingestehen, dass es eine pauschale Lösung zum jetzigen

Zeitpunkt nicht gibt und nicht geben kann. Das bisherige Ergebnis des

Diskurses liegt vielmehr in der Erkenntnis.

So sieht Gottowik in Anlehnung an den amerikanischen Anthropologen Viktor
A. Kramer «wechselseitige Verständigung»41 als zentralen Bezugspunkt ethnographischer

Arbeit. Es ist zunächst einmal wichtig, Differenzen zwischen kulturellem
Selbstverständnis auf der einen und interkultureller Fremdzuschreibung auf der
anderen Seite aufzudecken und Missverhältnisse auszuräumen:

Die an ethnographischen Darstellungen des Eigenen und Vertrauten leicht festzustellende Differenz

zwischen dem Selbstverständnis der Teilnehmer einer Kultur und der Fremdwahrnehmung
seitens eines externen Beobachters macht deutlich, dass Ethnographie eigentlich nicht als Leistung
eines isoliert zu denkenden Subjektes möglich ist. sondern sinnvollerweise als «wechselseitige
Verständigung» zwischen dem Ethnographen und den Mitgliedern der beschriebenen Kultur
betrieben werden sollte.44

Auch für James Clifford ist ein Bewusstsein über das Vorhandensein einer
solchen Problematik wichtiger als die Lösung eines Problems - des Problems
der Allegorie - von dem noch nicht einmal gesichert ist, dass es überhaupt lösbar
ist. Einzig eine veränderte Einstellung kann seiner Ansicht nach dabei helfen, aus

der Darstellungskrise (und damit aus den scheinbar unüberwindbaren Differenzen)

herauszufinden,

[...] und zwar nicht durch den Verzicht auf Allegorie -ein unerreichbares Ziel -.sondern dadurch,
dass wir uns selbst für unterschiedliche Varianten von Geschichte öffnen.4"

Clifford tritt dafür ein. die Tatsache anzuerkennen, dass Ethnographie eben

nicht als Bewahrer vom Verschwindenden zu gelten hat, sondern sich fortwährend

neuen (inter-)kulturellen Gegebenheiten anpassen muss. Wachsendes Interesse

auf Seiten der Ethnographierten, Literalität und die Forderung nach dem Recht

auf Mitsprache sind Aufgaben, die einer neuen Ethnographie nicht hemmend
im Weg stehen, sondern ihr neue Horizonte aufzeigen. In diesem Bewusstsein

bewegen sich einige neuere Arbeiten, die nicht mehr Differenzen als Angelpunkte
ihrer Forschung ansehen, sondern im Gegenteil Überschneidungen und
Gemeinsamkeiten.

Hybridität und Prozesshaftigkeit: Neue Wege in einem «alten» Fach

Gemeinsam ist allen innovativen ethnographischen Texten die Suche nach einer Darstellungsform,
die sich vom Westen als Zentrum und Norm gelöst hat.4"

Diese Aussage Gottowiks in seinen einleitenden Worten zu den «Konstruktionen

des Anderen» hebt ab auf die Orientalismus-Theorie des palästinensischen
Literaturwissenschaftlers Edward Said. Dieser hat bereits 1978 darauf hinge -

194



Das Eigene, das Fremde und die Volkskunde SAVk 101 (2005)

wiesen, dass wissenschaftliche Forschung über Jahrhunderte hinweg ein Bild des

Orients geschaffen und geprägt hat, das in weiten Teilen der Bevölkerung bis

heute als selbstverständlich anerkannt wird. Die Wissenschaft ist inzwischen -
wie die vorangehenden Kapitel zu zeigen versucht haben - bemüht, derartige
Selbstverständlichkeiten aufzubrechen.

Andreas Ackermann stellt - wohl nicht zuletzt aus diesem Grund - seiner

Arbeit zur Hybridität die Überschrift «Das Eigene und das Fremde» voran. Ihm

geht es - im Gegensatz zu vielen anderen Autoren, die zu einem früheren

Zeitpunkt unter ebendiesem Titel publiziert haben - nicht mehr ausschliesslich

um Unterschiede, sondern vorwiegend um Gemeinsamkeiten bzw. um eine ver-
wobene Mischkultur, in der Eigenes und Fremdes nicht mehr voneinander zu

trennen sind.

Da keine Kultur von der globalen Zirkulation von Menschen, Dingen, Zeichen und Informationen
unberührt geblieben ist, ist Kultur heutzutage generell hybrid und wird zum Ort des Widerstreits
zwischen Repräsentationen von Identität und Differenz.4'

Mobilität und Globalisierung haben dazu beigetragen, Kulturen zu vermischen

und unsere Gesellschaft in eine «generell Hybride» umzuformen. Diese Tatsache

machte sich zunächst in der Sprache bemerkbar. In diesem Zusammenhang fiel
auch der Hybriditätsbegriff erstmalig in den 1980er-Jahren wieder in sozial- und

kulturwissenschaftlicher Konnotation.4* Neben diesen Erkenntnissen die Sprache
betreffend sieht Ackermann im Begriff der Hybridität die Chance, die Problematik
der Darstellung des Anderen weitgehend zu lösen.

Das Hybriditäts-Konzept ermöglicht es zudem, über die Vorstellung der kulturellen Vielfalt
hinauszugehen, in der die jeweils andere Kultur immer noch ein Objekt möglichen Wissens und
abschliessenden Verstehens ist.4"

Eine wie auch immer geartete «kulturelle Vielfalt» ist in diesem Konzept also

nicht mehr vorhanden, da das Konzept selbst Vielfalt ist. Eine «hybride Kultur»
würde endlich die Dichotomie des Eigenen und des Fremden aufheben und damit
Repräsentation im bisher bekannten Sinn überflüssig machen.

Andere, jüngere volkskundliche (bzw. europäisch-ethnologische) Texte wenden

dieses Konzept der hybriden Kulturen zwar noch nicht explizit an, verweisen
aber oft ausdrücklich auf das Andere im Eigenen und kommen damit schon

der Forderung nach, die Ackermann an «innovative ethnographische Texte» stellt.
Kaschuba weist auf nicht nur auf den konstruierten Charakter ethnographischer
Betrachtung*1 hin sondern betont ausserdem:

Kultur meint [...] den ständigen Prozess des praktischen Aushandelns jener Regeln, nach denen
Menschen. Gruppen und Gesellschaften miteinander verkehren, nach denen sie sich untereinander
verständigen wie gegenseitig abgrenzen.51

195



Catherine Pfeifer SAVk 101 (2005)

Damit stellt er - wie auch Fabian und Clifford - die Prozesshaftigkeit kultureller
Handlungen ins Zentrum des Interesses und schlägt so einen Weg ein, der der

Betrachtung einer «hybriden Kultur» gerecht werden könnte. Die Eigenschaften
eines sich ständig wandelnden Phänomens sind nur angemessen zu beschreiben,

wenn man gerade den Prozess des Veränderns im Auge behält.

Schlussbetrachtungen und Fazit

Eine moderne Volkskunde, die sich als Europäische Ethnologie versteht, ist im

Begriff, die klassische Dichotomie des Eigenen und des Fremden aufzuheben.

Die Frage ist nicht länger, was als gesicherte Erkenntnis über eine fremde Kultur gelten kann,
sondern wie es dazu kommt, dass sich bestimmte Versionen als gültige wissenschaftliche Aussagen
durchsetzen können und im Gegensatz zu anderen Versionen Verbreitung finden/1

Die Frage «Wie kommt es,dass ...» anstelle der (alten) Frage «Was ist anders?»
ist bezeichnend für eine neue Art wissenschaftlicher Betrachtung. Sie betont
den prozessualen Charakter kultureller Handlungen in einer globalisierten und
mobilen Welt. Die ausschliessliche Beschreibung kultureller Phänomene (und der

spätere Versuch ihrer Deutung) wird, wenn nicht abgelöst, so doch ergänzt durch
die Beschreibung kultureller Veränderungs/?rozes-.ve\

Der von Ackermann wieder ins Gespräch gebrachte Begriff der Hybridität hat

sich bisher nicht durchgesetzt. Es bleibt abzuwarten, ob er für die volkskundliche
(bzw. deren Erweiterung, die europäisch-ethnologische) Forschung langfristig
von Relevanz sein und neue Wege des Diskurses aufzeigen wird. Ackermann
selbst räumt für das Hybriditäts-Konzept eine gewisse «theoretisch-analytische
Dürftigkeit»" ein, da «alle Kulturen letztlich hybrid sind»."1 Dennoch: Selbst

wenn sich hier nicht eine Lösung der lang diskutierten Frage nach angemessener
ethnographischer Repräsentation finden lässt, so bietet «Hybridität» doch einen

Ansatzpunkt, Kulturen und deren Differenzen und Gemeinsamkeiten einmal
in einem anderen Licht zu betrachten. Denn, so Ackermann bereits in seinen

einleitenden Bemerkungen.es bleibt

die zentrale Aufgabe der kulturwissenschaftlichen Disziplinen, sich ihres Umgangs mit Identität
und Differenz immer wieder zu versichern."

Dies betrifft sowohl das seit langem in der Forschungstradition verwachsene

Aufdecken von Differenz, als auch das Erkennen von Gemeinsamkeiten, die im
interkulturellen Vergleich nur allzu leicht übersehen werden.

196



Das Eigene, das Fremde und die Volkskunde SAVk 101 (2005)

Anmerkungen

1 z.B. Max Matter 1995 zum Wandel von einer traditionellen Volkskunde hin zu einer Europäischen
Ethnologie. Volker Gottowik 1997 als Teilüberschrift mehrerer Kapitel in seiner Arbeit zur
ethnographischen Repräsentation, Andreas Ackermann 2004 zu einer Neuinterpretation des (Inter-)Kul-
turbegriffs, sowie, etwas zeitferner, Werner Schiffauer 1988 zum Thema Arbeitsmigration in einem
Band, der sich unter der Überschrift «Kulturkontakt - Kulturkonflikt anlässlich des Deutschen
Volkskundekongresses insgesamt sehr stark dem Thema Fremdheit widmet.

: Kaschuba 1999,106
vgl. hierzu z.B. Bendix/Eggeling 2004 oder auch, mit etwas anderer Schwerpunktsetzung, Korff
1996.

4 Zu einer überblickartigen Geschichte der Volkskunde im 17. bis 19. Jahrhundert vgl. z.B. Spamer
1928.

5 Kaschuba 1999,94
" Zu einer Fachgeschichte des 20. Jahrhunderts vgl. z.B. Kaschuba 1999.54ff.
7 Matter 1995,271
" ebd.
" Vgl. dazu auch die Hinweise zu der Problematik der «Repräsentation» in diesem Beitrag.
10 Jeggle 1988,90
11 Matter 1995,281
•' Kaschuba 1999,103
" ebd. 96ff.
14 Wegweisend war und ist hier natürlich Geertz 1983 [1973].
11 Zum Beispiel Ackermann 2004, vgl. Kap. 4 dieser Arbeit.
" Vgl. das Kapitel «Das Fremde: Von der Volkskunde zu einer Europäischen Ethnologie» in dieser

Arbeit.
17 Fabian 343
'* ebd. 342
" Weitere Kritikpunkte an einer «unangemessenen» Verwendung des Begriffs finden sich bei Fabian

1993.340ff.
Denkbar wären z.B. Bilder oder Filme. Ein Text kann aus sprachwissenschaftlicher Sicht sowohl
schriftliche als auch mündliche Aufzeichnung umfassen.

71 Fabian 1993
'-' ebd. 336
:1 ebd.
74 ebd. 337
2 ebd. 338
•7* ebd. 337. Hervorhebungen im Original
77 Gottowik 1997
-" ebd. 103. Der Begriff «Besessenheitsmerkmal» geht zurück auf den Ethnologen Karl-Heinz Kohl.
'" vgl. Gottowik 118ff.
» Clifford 1993,210
" ebd. 223
1 ebd. 222
" Dazu z.B. Gottowik 155ff.
'"• Zu Malinowskis Forschung, deren Hinter- und Abgründen vgl. z.B. Fuchs/Berg (Phänomenologie...)

oder Gottowik 1997, lOOff.
» Geertz 1983 [1973]
* Gottowik spricht von «den Ethnographierten» (12f.)
17 Gottowik 14
V7 ebd. 15

" ebd.
40 ebd.
41 Fuchs/Berg 14
47 Clifford 233
41 Gottowik 129
44 ebd. 101

197



Catherine Pfeifer SAVk 101 (2005)

Clifford 232

Gottowik 23

Ackermann 2004,147
ebd. 148. Es darf an dieser Stelle nicht unerwähnt bleiben, dass das Hybriditäts-Konzept, an das

Ackermann anschliesst. auf die britischen Cultural Studies, insbesondere auf ihren Mitbegründer
Stuart Hall, zurückgeht. Ausführliche Literaturhinweise finden sich bei Ackermann 2004.

ebd. 149. Hervorhebung im Original
Vgl. Kap. 3.1.2 dieser Arbeit
Kaschuba 107

Gottowik 127

Ackermann 152

ebd.
ebd. 140

Literaturverzeichnis

Ackermann. Andreas: Das Eigene und das Fremde. Hybridität. Vielfalt und Kulturtransfers. In: Jäger,

Friedrich/Rüsen.Jörg(Hg): Handbuch der Kulturwissenschaften. Band 3: Themen und Tendenzen.

Stuttgart 2004,139-154.
Berg, Eberhard/Fuchs, Martin (Hg.): Kultur, soziale Praxis, Text. Die Krise der ethnographischen

Repräsentation. Frankfurt am Main 1993.

Bendix. Regina/Eggeling. Taljana (Hg.): Namen und was sie bedeuten. Zur Namensdebatte im Fach

Volkskunde. Göttingen 2004.

Clifford. James: Über ethnographische Allegorie. In Berg/Fuchs 1993.200-239.
Fabian. Johannes: Präsenz und Repräsentation. Die anderen und das anthropologische Schreiben.

In: Berg/Fuchs 1993.335-364.
Geertz, Clifford: Dichte Beschreibung. Beiträge zum Verstehen kultureller Systeme. Frankfurt a.M.

1983.

Gottowik. Volker: Konstruktionen des Anderen. Clifford Geertz und die Krise der ethnographischen
Repräsentation. Berlin 1997.

Göttsch, Silke/Lehmann. Albrecht (Hg.): Methoden der Volkskunde. Positionen. Quellen. Arbeits¬
weisen der Europäischen Ethnologie. Berlin 2001.

Greverus. Ina-Maria/Köstlin. Konrad/Schilling, Heinz (Hg.): Kulturkontakt. Kulturkonflikt: Zur Er¬

fahrung des Fremden. 26. Deutscher Volkskundekongress in Frankfurt vom 28. September bis
2. Oktober 1987. Band 1 Frankfurt a. M. 1988.

Jeggle. Utz: Deutung und Bedeutung des Fremden in uns und um uns. In: Greverus/Köstlin/Schilling
(Hg): A.a.O. 1988.89-98.

Kaschuba, Wolfgang: Einführung in die Europäische Ethnologie. München 1999.

Korff, Gottfried: Namenswechsel als Paradigmenwechsel? Die Umbenennung des Faches Volkskunde
an deutschen Universitäten als Versuch einer «Entnationalisierung». In: Weigel. Siegrid/Erdle.
Birgit H. (Hg): Fünfzig Jahre danach. Zur Nachgeschichte des Nationalsozialismus. Zürich 1996.

Matter. Max: Das Eigene und das Fremde. Gedanken zur Volkskunde als Europäische Ethnologie.
In: Kuntz. Andreas (Hg.): Lokale und biographische Erfahrungen. Studien zur Volkskunde. Münster

u.a. 1995.272-283.
Riehl. Wilhelm Heinrich: Die Volkskunde als Wissenschaft (1859). In: Lutz. Gerhardt: Volkskunde.

Ein Handbuch zur Geschichte ihrer Probleme. 1958.23-36.
Spanier, Adolf: Vom Problem des Volksgeistes zur Volkskunde als Wissenschaft (1928). In: Lutz,

Gerhardt: Volkskunde. Ein Handbuch zur Geschichte ihrer Probleme. 1958,15-22.

198


	Das Eigene, das Fremde und die Volkskunde : neue Ansätze auf dem Weg zu einer europäischen Ethnologie

