Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 101 (2005)

Heft: 2

Artikel: Das Eigene, das Fremde und die Volkskunde : neue Ansatze auf dem
Weg zu einer europaischen Ethnologie

Autor: Pfeifer, Catherine

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-118187

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-118187
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schweizerisches Archiv fiir Volkskunde 101 (2005), 186-198

Das Eigene, das Fremde und die Volkskunde

Uberlegungen zur ethnographischen Repriisentation

Catherine Pfeifer

Abstract

Die Volkskunde bewegt sich seit jeher im dichotomischen Verhiltnis zwischen dem «Eigenen» und
dem «Fremden». Dabei wurde in den vergangenen Jahrzehnten immer wieder die Frage danach
gestellt, was die beiden Kategorien eigentlich ausmacht, und vor allem, ob (und wenn ja, wie) sie
fiir eine moderne Wissenschaft aufrecht erhalten werden konnen. Die Problematik dusserte sich
besonders in der so genannten «Krise der ethnographischen Représentation», die Volkskunde und
Volkerkunde gleichermassen betrifft. Der nachfolgende Beitrag skizziert zunéchst die Entstehung
eines Problembewusstseins fiir die Volkskunde, stellt Verbindungen zur Nachbardisziplin Volker-
kunde her und miindet schlieBlich in die Uberlegung, welche Erkenntnisse und welchen Nutzen
eine Disziplin, die sich zunehmend als «Europiische Ethnologie» bezeichnet, daraus ziehen kann.

Einleitung

«Das Eigene und das Fremde» ist ein Thema, das die Volkskunde in den
vergangenen Jahrzehnten immer wieder beschiftigt, bewegt und geprigt hat. In
der jiingeren Fachgeschichte nehmen verschiedene Autoren' unter ebendiesem
Titel Bezug auf unterschiedliche thematische Aspekte, die eine grundlegende Fra-
gestellung gemeinsam haben: Wo und wie ldsst sich eine Grenze zwischen «eigen»
und «fremd» ziehen? Und - methodologisch gefragt: Wie tritt der Forscher/
die Forscherin in einem Feld auf, in dem er oder sie «fremd» ist? Dieses Problem,
verbunden mit der Frage nach einer angemessenen Beschreibung des Fremden,
rihrten und rithren an ein fachliches Selbstverstdndnis und wuchsen sich zu einer
Problematik aus, die, zunéchst in der Ethnologie, spater auch in der Volkskunde, als
«Krise der ethnographischen Reprisentation» thren Eingang in die Fachgeschichie
fand. Die Frage nach maoglichst authentischer Darstellung ethnographischer For-
schung — der «Reprisentation» — ist in der Ethnologie spitestens seit Mitte der
1970er-Jahre Thema. 1973 erschien Clifford Geertz’ oft zitiertes Werk zur «Dichten
Beschreibung» (deutsch 1983). Diese und die Mehrzahl der ausserdem zu diesem
Thema verdffentlichten Arbeiten sind der klassischen Ethnologie zuzurechnen,
doch auch die Volkskunde - traditionell auf der Seite des «Eigenen» stehend - hat
sich zunehmend mit dieser Thematik auseinander setzen miissen. Die Frage, welche
Rolle der Forscher/die Forscherin im Feld einnimmt, und die Tatsache, dass er/sie
nicht (mehr?) das iiber den Dingen stehende «Subjekt» ist, steht jedoch fiir die
Volkskunde als empirische Wissenschaft genauso zur Diskussion.

Dabei ist die klassische Aufteilung, die sich in den Gleichungen Volkskunde =
Eigenes und Ethnologie = Fremdes recht griffig darstellen ldsst, nicht mehr von
Belang, denn sie beinhaltet «eine Reihe von Vorannahmen, denen wir heute nicht
mehr ohne weiteres folgen konnen»’. Globalisierung, Mobilitit, Interkulturalitat

186



Das Eigene, das Fremde und die Volkskunde SAVk 101 (2005)

haben in unserem Fach zu einer fortschreitenden Loslosung von traditionellen
Themen der Volkskunde gefiihrt. Volkskunde ist weit mehr als Haus- und Brauch-
tumsforschung oder die Sammlung von Sagen und Volkserzidhlungen. Beleg dafiir
ist unter anderem die seit Jahrzehnten andauernde Namensdebatte®. Fachbe-
zeichnungen wie «Europiische Ethnologie», «Empirische Kulturwissenschaft»
oder «Kulturanthropologie» weisen weit iiber diese traditionellen Themen hinaus
und lassen auch die Untersuchung des ausschliesslich Eigenen als unvollstindig
erscheinen. Im Vordergrund des Erkenntnisinteresses steht nicht mehr die
Frage nach Unterschieden zwischen einer «eigenen» und einer «fremden» Kultur,
sondern vielmehr die Frage nach Zusammenhingen und Verkniipfungen -
Phinomenen, die in der jiingeren Literatur zum Beispiel unter dem Stichwort
«Hybriditdt» ans Licht geriickt werden.

In dieser Arbeit mochte ich zunédchst die Frage nach dem Eigenen und
Fremden, wie sie sich der Volkskunde stellt, niher betrachten, dann einige
klassische Linien der Frage nach der ethnographischen Reprisentation nach-
zeichnen und abschliessend einige neuere Ideen zum «Eigenen und Fremden»
vorstellen. Da dieses Thema seit nunmehr fast 30 Jahren im Fach diskutiert wird
und aus dieser Diskussion entsprechend viele Ansitze, Losungsvorschlige und
Neuorientierungen hervorgegangen sind, kann (und will) diese Arbeit nicht den
Anspruch einer vollstindigen Darstellung dieser langen Fachdebatte um Eigenes,
Fremdes und die Darstellungsproblematik erheben. Sie ist dennoch bemiiht, die
aus dem Tenor der Literatur hervorgehenden wichtigsten Vertreter der Debatte zu
benennen und ihre Beitrdge zumindest im Ansatz darzustellen.

Das Eigene, das Fremde und die Volkskunde.
Einige Aspekte einer problematischen Beziehung

Das Eigene: Die traditionelle Volkskunde

Die Volkskunde wurde von jeher als eine «Wissenschaft vom Eigenen» angese-
hen. Die von Wilhelm Heinrich Riehl 1859 festgeschriebenen Elemente des Volkes
— Stamm, Sprache, Sitte, Siedelung — stehen dabeli als vier Grundsteine volkskund-
licher Untersuchungsfelder fiir mehr als ein Jahrhundert im Vordergrund des
Interesses. Begriffe, die per definitionem schon das Augenmerk ausschliesslich
auf das Eigene richten: eigene Herkunft, eigene Sprache, eigene Traditionen. Mit
dieser Schwerpunktsetzung stand die Volkskunde allein vom Begrifflichen her in
Opposition zur Volkerkunde, deren Forschungsobjekt von Beginn an das Fremde
war. Auch die Herangehensweise der beiden Fachrichtungen hitte unterschied-
licher nicht sein konnen: Wihrend die Volkerkunde, ausgehend vom «Primitiven»,
Grundelemente des «geistigen Lebens» zu erschliessen versuchte, ging die Volks-
kunde gerade den entgegengesetzten Weg und bemiihte sich, aus dem Vorhan-
denen heraus riickblickend auf etwaige Wurzeln zu schliessen.*

187



Catherine Pfeifer SAVk 101 (2005)

Diese klassische Dichotomie zwischen Volks- und Vélkerkunde begann sich
erst aufzulosen, als man im Rahmen des radikalen Umbruchs in den 60er- und 70er-
Jahren des 20. Jahrhunderts, der nicht zuletzt die Folge einer intensiven Auseinan-
dersetzung mit der nationalsozialistischen Vergangenheit der Volkskunde war,
neue Wege einschlug und andere Inhalte festzulegen begann. Inspiriert zum
Teil von der Soziologie, aber auch durch einen neuen Kulturbegriff, der auch «das
Normale, Alltdgliche, Erfahrene, Wahrgenommene»*® umfasste, ging die Volks-
kunde erste Schritte in Richtung einer modernen Kulturwissenschaft, wie wir sie
heute kennen.*

Ungefdhr zur gleichen Zeit erkannte man, dass auch das, was man lange Zeit
als das Eigene betrachtet hatte, weit weniger «eigen» war, als es bis dahin den
Anschein gehabt hatte. Der Irrglaube, dass das Eigene nur «eigen» ist und keine
fremden Einfliisse enthélt, wurde von der traditionellen Volkskunde mitgenéhrt.
Max Matter sieht dieses «scheinbar Eigene»’ als das Bediirfnis, sich in einer Welt,
die «zunehmend komplexer und uniibersichtlicher wurde»*, zurechtzufinden und
Lebenszusammenhéinge strukturiert darzustellen — ein Phdanomen, das iibrigens bei
Volkskundlern wie auch bei Ethnologen gleichermassen erkennbar war.”

Utz Jeggle stellte dies auf dem Deutschen Volkskundekongress 1987, der zu
einem Grossteil dem Eigenen und Fremden gewidmet war, folgendermassen in
Frage:

Wenn die Volkerkundler wirklich die Fremdenforscher katexochen waren [...], dann waren
die Volkskundler ihre dngstlichen Briider, die sich nicht aus dem Haus trauten und dem Fremden,
nennen wir es ruhig einmal Wolf, aus dem Weg gingen. Nun hat Fritz Kramer sehr einleuchtend
entwickelt, dass jene Fremdheitssehnsucht der Ethnographie ein Schatten eigener Imagination
war [Kramer 1977], eine Art Brunnen, der tief schien und an dessen Oberfliche man sich selbst
gespiegelt sah. Wenn dem so ist, dass die Volkerkundler im Fremden das Eigene suchten. so wire
die denkwiirdige Getrenntheit der beiden Facher unter dem Aspekt Fremd-Eigen noch einmal neu
zu bestimmen ... "

Auf diese Weise erwachte in den 1970er- und 80er-Jahren ein neues Bewusstsein
sowohl fiir Interkulturalitit als auch fiir Fachzusammenhinge zwischen Volks-
und Volkerkunde, die zu einer langsamen Auflosung einer jahrhundertealten
Dichotomie fiihrten.

Das Fremde: Von der Volkskunde zu einer Europiischen Ethnologie

Die Tendenz, das Eigene als «eigener» anzusehen, als es in Wirklichkeit ist,
besteht auch heute noch. So kritisiert etwa Matter:

Der Volkerkundler weiss um sein Fremdsein, der Volkskundler meint haufig vorschnell, Dinge
zu verstehen, und es wiirde ihm sicher guttun, das Eigene zunidchst einmal fremder anzusehen,
als er es tut."

188



Das Eigene, das Fremde und die Volkskunde SAVk 101 (2005)

Matter pladiert dafiir, sich — soweit dies noch nicht geschehen ist — von iber-
kommenen Fachtraditionen zu 16sen und sich dem Fremden weitestgehend zu
offnen, ohne den Blick auf das Eigene aus den Augen zu verlieren.

Auch fiir Wolfgang Kaschuba bedeutet die Offnung hin zum Fremden eine
notwendige Erweiterung des Fachs. Dabei betont er,

dass Wahrnehmungen des «Andersseins» und der «Fremdheit» wenig mit nationalen Grenzen zu
tun haben,"

und macht diese Erkenntnis zur Voraussetzung fiir eine Ausweitung des Fachs.
In seinem Kapitel «Erweiterungen: Zum Programm einer Européischen Ethno-
logie»"” werden Multi- und Interkulturalitit, die Auflosung des Gegensatzpaares
«eigen» und «fremd» als die ausschlaggebenden Faktoren bestimmt, die von der
Volkskunde zu einer Europdischen Ethnologie fiihrten und fithren.

Um den Weg zu einer solchermassen «erweiterten» Volkskunde aufzeigen
zu konnen, mochte ich etwas weiter ausholen und einen Blick auf die Fach- und
Problemgeschichte der Ethnographie werfen. Dabei wird das Problem der «ethno-
graphischen Reprisentation» im Vordergrund stehen, da es sowohl in friithen
Arbeiten zum Thema™ einen hohen Stellenwert einnimmt, als auch eine Art Basis
fiir Neuerscheinungen  bildet. Das Bewusstsein der Darstellungsproblematik tragt
auch — und gerade - heute dazu bei, ethnologische und volkskundliche Forschung
mit grosser Sensibilitét fiir interkulturelle Differenzen zu betreiben.

«Ethnographische Reprasentation» in der Krise:
Der Weg zu einem neuen fachlichen Selbstverstandnis

Begriffliche Grundlagen

Die Problematik der Reprisentation streift eine Vielzahl von Themengebieten
der Volkskunde bzw. besonders der Ethnologie, aber auch angrenzender Diszipli-
nen. Die Stichworte Text, Vertextlichung und Textualisierung beispielsweise bezie-
hen sich auf das tatsichliche Um- bzw. Ubersetzen von Untersuchungsergebnissen
in Text, eine Fragestellung, die nicht nur Ethnologen, sondern in besonderem
Masse auch Sprachwissenschaftler und Philosophen bewegt. Ein anderer Zugang
zur Kritik der Repridsentation ist der iiber die eher psychologische Seite der Eigen-
und Fremdwahrnehmung; hinzu kommen diverse fachgeschichtliche Ansitze aus
der Ethnologie, die sich mit einer neuen Deutung der Gegensitze «eigen» und
«fremd» befassen™. In diesem Kapitel sollen diejenigen Ansitze kurz vorgestellt
und erklart werden, die mir in Bezug auf die Thematik «Interkulturalitdt» und die
Griinde des Ubergangs von der Volkskunde zu einer Europiischen Ethnologie
relevant erscheinen.

189



Catherine Pfeifer SAVk 101 (2005)

Ethnographische Beschreibung

Der iiberwiegende Anteil der Fachliteratur zur so genannten Krise der ethno-
graphischen Reprisentation stammt aus der klassischen Ethnologie, der Volker-
kunde. Hdufig wird dort die Vieldeutigkeit des Begriffes «Ethnographie» bzw.
«ethnographische Beschreibung» thematisiert und kritisiert. So weist beispiels-
weise Johannes Fabian darauf hin, dass der urspriingliche Wortsinn des Begriffs
«Ethnographie» — als griechisch «Schreiben (graphein) von den Volkern (ethnoi)»
- in der Bezeichnung «Ethnographische Beschreibung» tautologisch verwendet
wiirde. Weiterhin kritisiert er die Verwéasserung des Begriffs, der heutzutage sowohl
als Synonym fiir «empirische Forschung» oder «Datensammlung»' verwendet
werde, wie auch unter dem Titel «Ethnographie betreiben» ' als Bezeichnung fiir
die Tétigkeiten der Datenerhebung im Feld, der Auswertung dieser Daten und
letztendlich deren Darstellung zumeist in Schriftform — Tétigkeiten, die wir heute
in den Fichern Ethnologie und Volkskunde (mit ihren verschiedenen Namens-
variationen) wiederfinden".

Gerade diese letztgenannte Verwendungsmoglichkeit, die Bezeichnung «Ethno-
graphie betreiben» als Sammelbgriff fiir die oben genannten Tatigkeiten, wird in
der Literatur relativ haufig genutzt. Fiir eine Problematik — die der Reprasentation
— die sowohl die Ethnologie als auch die Volkskunde betrifft, mochte ich mich da-
her diesem Usus anschliessen und die Sammelbezeichnung «Ethnographie» fiir das
beide Facher umfassende Phdnomen verwenden. Gemeint ist damit eine auf empi-
rischen Daten basierende Kulturwissenschaft, die sich vor das — im Folgenden
naher zu erlduternde — Problem der Reprisentation gestellt sieht.

Die Problematik der «Reprdsentation»

Repriésentation ist, stark vereinfacht ausgedriickt, Darstellung. Ein bestimmter
Sachverhalt, z. B. ein kulturelles Phanomen, wird durch einen Text oder ein anderes
Mittel der Darstellung® wiedergegeben. Diese Wiedergabe kann nicht ohne einen
Autor, also ein erkennendes Subjekt, geschehen — eine Tatsache, die uns sofort
in den Kern der Krise der ethnographischen Reprasentation fiihrt: Jeder Autor
wird namlich zwangslaufig seine Wahrnehmungen vor dem Hintergrund seiner
eigenen Herkunft und seiner kulturellen und lebensgeschichtlichen Erfahrungen
interpretieren. Aus diesem Grund ist es schlicht nicht méglich, die Wirklichkeit zu
100 Prozent genau wiederzugeben.

Johannes Fabian stellt in seinen Uberlegungen zum anthropologischen Schrei-
ben® zwei Fragen, die Reprasentation betreffend, namlich die nach ihrer Genauig-
keit («Wie genau ist eine Reprasentation?») und die nach ihrem Wert («Wie gut
ist eine Reprisentation?»). Dabei zielt die zweite Frage auf den Nutzen bzw. das
Funktionieren — letztlich also das Einwirken der Reprasentation auf die Welt. Es
geht hier hauptsdchlich um den Rezipienten und den Erkenntnisgewinn, den dieser
aus einer ethnographischen Darstellung ziehen kann. Die erste Frage ist die fiir

190



Das Eigene, das Fremde und die Volkskunde SAVk 101 (2005)

unsere Fragestellung interessantere: In welchem Verhiltnis steht die Représenta-
tion zur Wirklichkeit? Nach Fabian ist sie eine «Verdoppelung»?, da sie im Bewusst-
sein des Autors (und spiter auch des Rezipienten) eine Wirklichkeit herstellt, die
der Tatsdchlichen (also der Beschriebenen) moglichst genau entsprechen soll. Auch
Fabian sieht aber die Differenz zwischen Wirklichkeit und Reprisentation und
macht diese fiir eine automatisch auftretende «Distanz [...] zwischen Erkennendem
und Erkanntem»® verantwortlich. Der Wissenschaftler wird dabei als Beobachter
gesehen, der, zusitzlich zu der von ihm als Individuum (mit individueller kulturel-
ler Herkunft) in die Forschung eingebrachten Vorannahmen, auch noch eine Art
Schablone, ein «System von Konzepten»* vor seine Erkenntnis(se) schiebt.

Fabian geht noch weiter. Distanz entsteht seiner Meinung nach nicht aus einer
natiirlichen Gegebenheit heraus, sondern aus dem betrachtenden und beschreiben-
den Individuum selbst. Es geht also nicht darum, dass jemand sich aktiv von etwas
distanziert; Représentation ist bei Fabian keine Fahigkeit des menschlichen Geistes
(also das, was der Forscher durch Wiedergabe des Wahrgenommenen hervorzubrin-
gen in der Lage wire), sondern anthropologische Praxis, d.h. etwas Prozesshaftes
und Produktives, etwas, das passiert, wihrend Erkennender und Erkanntes Zeit und
Raum teilen. Diesen Prozess hat Fabian mit der Bezeichnung «Othering» belegt. Ge-
meint ist damit, dass es sich bei allem, was der Erkennende als den «Anderen» wahr-
nimmt, um Konstrukte handelt, die aus ihm, dem Subjekt des Erkennens, heraus
entstehen. Fabian sieht diese Konstrukte als Spiegel unserer selbst und meint, dass

die Art und Weise, in der wir den anderen <machens, gleichbedeutend ist mit der Art und Weise,
in der wir uns selbst machen.*

Fiir den Forscher im Besonderen bedeutet das, dass er sich selbst in der Welt
verorten mochte und deshalb zu besonderen Techniken — seinen ethnographischen
Methoden — greift:

Das Bediirfnis, dort hinzugehen [...],ist in Wirklichkeit unser Verlangen, hier zu sein (unseren Platz
in der Welt zu finden oder zu verteidigen). Der Drang, Ethnographien zu verfassen, zielt auf die
Verwandlung des Damals in ein Jetzt.*

Einen dhnlichen Ansatz beschreibt auch Volker Gottowik, der in seiner Arbeit
zur Krise der ethnographischen Reprisentation ausfiihrlich Historie, Probleme
und Losungsmoglichkeiten darstellt.” Diesem Ansatz nach sind ethnographi-
sche Untersuchungen geprigt von so genannten «Besessenheitsmerkmalen»*, die
dariiber Aufschluss geben sollen, welche Probleme in der Gesellschaft des Ethno-
graphen — nicht etwa der des Ethnographierten — zum Zeitpunkt der Forschung
eine Rolle spielen. Auch hier sind also in dem Verlangen, fremde Kulturen zu
erforschen, ureigene Beweggriinde enthalten. Gottowik zufolge lassen sich — wenn
auch mit erheblichem methodischem Aufwand, wie er anschaulich darstellt — in
ethnographischen Texten unterschwellige Bedeutungen (Allegorien) verorten, die
auf die Kultur des Ethnographen zuriickverweisen®.

191



Catherine Pfeifer SAVk 101 (2005)

Allegorie und Konstruktion

Uber die Allegorie und ihre Bedeutung fiir ethnographisches Arbeiten hat
am ausfiihrlichsten James Clifford gearbeitet. Er 16st sich weitgehend vom Begriff
der Reprisentation und sieht ethnographische Praxis weniger vor ein Problem
der Darstellung des Anderen gestellt als vor das einer Inszenierung des Eige-
nen. Unterschiedliche kulturelle Herkunft ist eine fiir die Beschreibung nicht zu
iiberwindende Hiirde. Es ist schwierig, sogar unmoglich,

iiber wohldefinierte «Andere» von einer festen, distanzierten Position aus zu sprechen. Differenz
bricht in den Text ein; sie kann nicht langer reprisentiert werden; sie muss inszeniert werden.*

Der Ethnograph hebt also gewissermassen bestimmte Kulturunterschiede her-
vor (er setzt sie in Szene),indem er in der Auswertung und schriftlichen Darstellung
seiner Feldarbeit Themen auswihlt, die zu seinem eigenen Lebenszusammenhang
oder dem seines Kulturkreises in Beziehung stehen. Diese ausgewéhlten Themen
sind als Allegorien auf Probleme eben dieses Lebenszusammenhangs zu lesen.
Besonders deutlich wird dies Clifford zufolge in der so genannten «Allegorie der
Rettung»': Die Tendenz, sich mit Phdnomenen (z. B. Vlkern, Milieus, Traditionen
etc.) zu befassen, die «vom Aussterben bedroht» zu sein scheinen, markiert ein
Bediirfnis, Fliichtiges festzuhalten, nicht nur als Bewahrer alter Traditionen der
Anderen, sondern besonders, um der Vergéinglichkeit des eigenen Lebens auf sub-
tile Art zu begegnen. Hinzu kommt der (unbewusste) Wunsch, das im gewissen
Sinne iiber dem Anderen stehende Forscher-Ich zu legitimieren:

Der verschwindende Gegenstand der Ethnographie bildet somit in einem bedeutenden Masse ein
rhetorisches Konstrukt, das eine reprisentationale Praxis legitimiert [...]. Der Andere ist verloren
im Zerfallsprozess von Zeit und Raum, jedoch gerettet im Text.”

Das Bewusstsein von Reprisentationsproblematik, Othering, Konstrukt und
Allegorie hat im Fach einen Erkenntnisprozess in Gang gesetzt, der zu teilweise
radikalen, teilweise gemdéssigten Verdnderungen in der ethnographischen Be-
schreibung gefiihrt hat. Hier soll jedoch nicht der Eindruck erweckt werden, alle
vorhergehende Forschung sei unreflektiert und unter einer als selbstverstind-
lich angesehenen «Uberlegenheit des Forschenden» entstanden. Die damalige
Forschung stand schlicht unter vollig anderen Voraussetzungen, allein schon
aufgrund einer wesentlich geringeren Mobilitdt und Globalitit. Der Wunsch
nach Selbsterkenntnis von Seiten des Forschenden war jedoch schon im frithen
20. Jahrhundert deutlich spiirbar.

Erkenntnisse: Die Darstellung des Anderen als Spiegel des Selbst
Das inzwischen mehrfach angesprochene (bewusste oder unbewusste) narziss-
tische Bediirfnis danach, sich im Fremden selbst erkennen zu wollen, hat dazu

gefiihrt, das Andere in der Forschungspraxis zu distanzieren und zu objektivieren.

192



Das Eigene, das Fremde und die Volkskunde SAVk 101 (2005)

Zwar hat Bronislaw Malinowski mit seiner berithmten «Trobriander-Forschung»*
eine neue Ara eingeldutet. Sein erklirtes Ziel, die Fremden in ihrem eigenen Kon-
text sehen zu wollen, fithrte aber schlussendlich dazu, die Kluft zwischen «uns» und
den «anderen» beizubehalten, wenn nicht gar zu vergréssern, da per Vorannahmen
schon Unterschiede festgelegt wurden. Dass sich diese Unterschiede in Form von
zweifelhaften Bemerkungen in Malinowskis posthum veroffentlichten Tagebiichern
auch noch explizit niederschlagen, scheint dabei nur am Rande erwidhnenswert.*
Clifford Geertz versucht, diese Kluft durch seine «dichte Beschreibung»* zu
minimieren. Ziel war auch hier ein tiefes Eindringen in die fremde Kultur durch
moglichst genaues Beschreiben. Im Unterschied zu Malinowski, der als Forscher in
der fremden Kultur moéglichst wenig in Erscheinung treten wollte, hilt Geertz von
vorneherein bewusst an Unterschieden fest, indem er seine Anwesenheit (die des
Forscher-Ichs) bei den verschiedensten Gelegenheiten zur Sprache bringt.

Sowohl fiir Malinowski als auch fiir Geertz stellen die Fremden eine Art
Mittel zur Erweiterung und Bereicherung des eigenen Weltbildes, letztlich ein
Mittel zur Selbsterkenntnis, dar. Die individuelle Einstellung des Beobachters
sowie soziale und politische Hintergriinde seiner Herkunft spielen dabei eine be-
deutende Rolle fiir die Art und Weise des Blicks auf den Anderen. In der Literatur
zur Fachgeschichte wird immer wieder darauf hingewiesen, dass das Ende des
Kolonialismus einen Wendepunkt fiir die Selbst- und Fremddarstellung markiert.
Dies hiangt zum einen damit zusammen, dass sich aus den kolonialisierten Léndern,
die zunidchst noch ausschliesslich als «Forschungsobjekte»* eine Rolle spielten,
plotzlich Stimmen erhoben, die ein Recht auf Einsichtnahme und Mitsprache in
den laufenden Diskursen anmeldeten.

Die in die formale Unabhingigkeit entlassenen Linder der dritten Welt haben begonnen,
ihre eigenen Traditionen zu untersuchen und damit dem Westen das Privileg zu ethnographischer
Forschung streitig gemacht.”

Daraus entstand zum anderen, so Gottowik, auf der Seite der Ethnographen
eine «Orientierungskrise»*, die dazu fiihrte, die eigene Position und Person
starker zu hinterfragen. Der Grundstein war gelegt fiir eine «Anthropologie der
Anthropologie»® bzw. eine «Ethnographie des Ethnographen»*. Der Forscher und
sein Einfluss auf das Feld wurden plotzlich kritisch unter die Lupe genommen:

Die ethnologische Sichtweise wird auf den Erkenntnisprozess ausgedehnt, indem man versucht, die
Teilhabe des Forschers an diesem Prozess zu beobachten und zu beschreiben.”

Ergebnisse. «Die Bedeutungen einer ethnographischen Darstellung sind
unkontrollierbar»

Soll man zu einem Ergebnis oder einem zusammenfassenden Fazit dieser seit
mindestens drei Jahrzehnten andauernden Debatte iiber die ethnographische Re-

193



Catherine Pfeifer SAVk 101 (2005)

prasentation, Allegorie und Konstruktion kommen, so muss man sich — genau wie
die hier zitierten Autoren — eingestehen, dass es eine pauschale Losung zum jetzi-
gen Zeitpunkt nicht gibt und nicht geben kann. Das bisherige Ergebnis des Dis-
kurses liegt vielmehr in der Erkenntnis.

So sieht Gottowik in Anlehnung an den amerikanischen Anthropologen Viktor
A. Kramer «wechselseitige Verstindigung» * als zentralen Bezugspunkt ethnogra-
phischer Arbeit. Es ist zunéchst einmal wichtig, Differenzen zwischen kulturellem
Selbstverstiandnis auf der einen und interkultureller Fremdzuschreibung auf der
anderen Seite aufzudecken und Missverhiltnisse auszurdumen:

Die an ethnographischen Darstellungen des Eigenen und Vertrauten leicht festzustellende Diffe-
renz zwischen dem Selbstverstidndnis der Teilnehmer einer Kultur und der Fremdwahrnehmung
seitens eines externen Beobachters macht deutlich, dass Ethnographie eigentlich nicht als Leistung
eines isoliert zu denkenden Subjektes mdéglich ist, sondern sinnvollerweise als «wechselseitige
Verstindigung» zwischen dem Ethnographen und den Mitgliedern der beschriebenen Kultur
betrieben werden sollte.

Auch fiir James Clifford ist ein Bewusstsein iiber das Vorhandensein einer
solchen Problematik wichtiger als die Losung eines Problems — des Problems
der Allegorie — von dem noch nicht einmal gesichert ist, dass es iiberhaupt 1osbar
ist. Einzig eine verdnderte Einstellung kann seiner Ansicht nach dabei helfen, aus
der Darstellungskrise (und damit aus den scheinbar uniiberwindbaren Differen-
zen) herauszufinden,

[...] und zwar nicht durch den Verzicht auf Allegorie - ein unerreichbares Ziel —, sondern dadurch,
dass wir uns selbst fiir unterschiedliche Varianten von Geschichte 6ffnen.*

Clifford tritt dafiir ein, die Tatsache anzuerkennen, dass Ethnographie eben
nicht als Bewahrer vom Verschwindenden zu gelten hat, sondern sich fortwiahrend
neuen (inter-)kulturellen Gegebenheiten anpassen muss. Wachsendes Interesse
auf Seiten der Ethnographierten, Literalitdt und die Forderung nach dem Recht
auf Mitsprache sind Aufgaben, die einer neuen Ethnographie nicht hemmend
im Weg stehen, sondern ihr neue Horizonte aufzeigen. In diesem Bewusstsein
bewegen sich einige neuere Arbeiten, die nicht mehr Differenzen als Angelpunkte
ihrer Forschung ansehen, sondern im Gegenteil Uberschneidungen und Gemein-
samkeiten.

Hybriditit und Prozesshaftigkeit: Neue Wege in einem «alten» Fach

Gemeinsam ist allen innovativen ethnographischen Texten die Suche nach einer Darstellungsform,
die sich vom Westen als Zentrum und Norm gel6st hat.*

Diese Aussage Gottowiks in seinen einleitenden Worten zu den «Konstruk-
tionen des Anderen» hebt ab auf die Orientalismus-Theorie des paldstinensischen
Literaturwissenschaftlers Edward Said. Dieser hat bereits 1978 darauf hinge-

194



Das Eigene, das Fremde und die Volkskunde SAVk 101 (2005)

wiesen, dass wissenschaftliche Forschung iiber Jahrhunderte hinweg ein Bild des
Orients geschaffen und geprigt hat, das in weiten Teilen der Bevdlkerung bis
heute als selbstverstandlich anerkannt wird. Die Wissenschaft ist inzwischen —
wie die vorangehenden Kapitel zu zeigen versucht haben - bemiiht, derartige
Selbstverstandlichkeiten aufzubrechen.

Andreas Ackermann stellt — wohl nicht zuletzt aus diesem Grund - seiner
Arbeit zur Hybriditét die Uberschrift «Das Eigene und das Fremde» voran. Ihm
geht es — im Gegensatz zu vielen anderen Autoren, die zu einem friiheren
Zeitpunkt unter ebendiesem Titel publiziert haben — nicht mehr ausschliesslich
um Unterschiede, sondern vorwiegend um Gemeinsamkeiten bzw. um eine ver-
wobene Mischkultur, in der Eigenes und Fremdes nicht mehr voneinander zu
trennen sind.

Da keine Kultur von der globalen Zirkulation von Menschen, Dingen, Zeichen und Informationen
unberiihrt geblieben ist, ist Kultur heutzutage generell hybrid und wird zum Ort des Widerstreits
zwischen Reprasentationen von Identitat und Differenz. v

Mobilitdt und Globalisierung haben dazu beigetragen, Kulturen zu vermischen
und unsere Gesellschaft in eine «generell Hybride» umzuformen. Diese Tatsache
machte sich zunéchst in der Sprache bemerkbar. In diesem Zusammenhang fiel
auch der Hybriditédtsbegriff erstmalig in den 1980er-Jahren wieder in sozial- und
kulturwissenschaftlicher Konnotation.* Neben diesen Erkenntnissen die Sprache
betreffend sieht Ackermann im Begriff der Hybriditit die Chance, die Problematik
der Darstellung des Anderen weitgehend zu 16sen.

Das Hybriditats-Konzept ermdglicht es zudem, iber die Vorstellung der kulturellen Vielfalt hinaus-
zugehen, in der die jeweils andere Kultur immer noch ein Objekt moglichen Wissens und
abschliessenden Verstehens ist.”

Eine wie auch immer geartete «kulturelle Vielfalt» ist in diesem Konzept also
nicht mehr vorhanden, da das Konzept selbst Vielfalt ist. Eine «hybride Kultur»
wiirde endlich die Dichotomie des Eigenen und des Fremden aufheben und damit
Repriasentation im bisher bekannten Sinn tiberfliissig machen.

Andere, jiingere volkskundliche (bzw. europiisch-ethnologische) Texte wen-
den dieses Konzept der hybriden Kulturen zwar noch nicht explizit an, verweisen
aber oft ausdriicklich auf das Andere im Eigenen und kommen damit schon
der Forderung nach, die Ackermann an «innovative ethnographische Texte» stellt.
Kaschuba weist auf nicht nur auf den konstruierten Charakter ethnographischer
Betrachtung® hin , sondern betont ausserdem:

Kultur meint [...] den standigen Prozess des praktischen Aushandelns jener Regeln, nach denen
Menschen, Gruppen und Gesellschaften miteinander verkehren, nach denen sie sich untereinander
verstindigen wie gegenseitig abgrenzen.*'

195



Catherine Pfeifer SAVk 101 (2005)

Damit stellt er — wie auch Fabian und Clifford — die Prozesshaftigkeit kultureller
Handlungen ins Zentrum des Interesses und schldgt so einen Weg ein, der der
Betrachtung einer «hybriden Kultur» gerecht werden konnte. Die Eigenschaften
eines sich stindig wandelnden Phidnomens sind nur angemessen zu beschreiben,
wenn man gerade den Prozess des Verdnderns im Auge behilt.

Schlussbetrachtungen und Fazit

Eine moderne Volkskunde, die sich als Européische Ethnologie versteht, ist im
Begriff, die klassische Dichotomie des Eigenen und des Fremden aufzuheben.

Die Frage ist nicht linger, was als gesicherte Erkenntnis {iber eine fremde Kultur gelten kann, son-
dern wie es dazu kommt, dass sich bestimmte Versionen als giiltige wissenschaftliche Aussagen
durchsetzen konnen und im Gegensatz zu anderen Versionen Verbreitung finden. >

Die Frage «Wie kommt es, dass ...» anstelle der (alten) Frage «Was ist anders?»
ist bezeichnend fiir eine neue Art wissenschaftlicher Betrachtung. Sie betont
den prozessualen Charakter kultureller Handlungen in einer globalisierten und
mobilen Welt. Die ausschliessliche Beschreibung kultureller Phédnomene (und der
spatere Versuch ihrer Deutung) wird, wenn nicht abgelost, so doch erginzt durch
die Beschreibung kultureller Verdnderungsprozesse.

Der von Ackermann wieder ins Gesprich gebrachte Begriff der Hybriditat hat
sich bisher nicht durchgesetzt. Es bleibt abzuwarten, ob er fiir die volkskundliche
(bzw. deren Erweiterung, die europdisch-ethnologische) Forschung langfristig
von Relevanz sein und neue Wege des Diskurses aufzeigen wird. Ackermann
selbst rdumt fiir das Hybriditdts-Konzept eine gewisse «theoretisch-analytische
Diirftigkeit»" ein, da «alle Kulturen letztlich hybrid sind».* Dennoch: Selbst
wenn sich hier nicht eine Losung der lang diskutierten Frage nach angemessener
ethnographischer Représentation finden lasst, so bietet «Hybriditdt» doch einen
Ansatzpunkt, Kulturen und deren Differenzen und Gemeinsamkeiten (!) einmal
in einem anderen Licht zu betrachten. Denn, so Ackermann bereits in seinen
einleitenden Bemerkungen, es bleibt

die zentrale Aufgabe der kulturwissenschaftlichen Disziplinen, sich ihres Umgangs mit Identitét
und Differenz immer wieder zu versichern.*

Dies betrifft sowohl das seit langem in der Forschungstradition verwachsene
Aufdecken von Differenz, als auch das Erkennen von Gemeinsamkeiten, die im
interkulturellen Vergleich nur allzu leicht iibersehen werden.

196



Das Eigene, das Fremde und die Volkskunde SAVk 101 (2005)

Anmerkungen

z.B. Max Matter 1995 zum Wandel von einer traditionellen Volkskunde hin zu einer Européischen
Ethnologie, Volker Gottowik 1997 als Teiliiberschrift mehrerer Kapitel in seiner Arbeit zur ethno-
graphischen Reprasentation, Andreas Ackermann 2004 zu einer Neuinterpretation des (Inter-)Kul-
turbegriffs, sowie, etwas zeitferner, Werner Schiffauer 1988 zum Thema Arbeitsmigration in einem
Band, der sich unter der Uberschrift «Kulturkontakt — Kulturkonflikt anlisslich des Deutschen
Volkskundekongresses insgesamt sehr stark dem Thema Fremdheit widmet.

Kaschuba 1999, 106

vgl. hierzu z.B. Bendix/Eggeling 2004 oder auch, mit etwas anderer Schwerpunktsetzung, Korff
1996.

Zu einer iiberblickartigen Geschichte der Volkskunde im 17. bis 19. Jahrhundert vgl. z.B. Spamer
1928.

Kaschuba 1999, 94

Zu einer Fachgeschichte des 20. Jahrhunderts vgl. z.B. Kaschuba 1999, 54ff.

Matter 1995, 271

ebd.

Vgl. dazu auch die Hinweise zu der Problematik der «Reprasentation» in diesem Beitrag.

Jeggle 1988, 90

Matter 1995, 281

Kaschuba 1999, 103

ebd. 96ff.

Wegweisend war und ist hier natirlich Geertz 1983 [1973].

Zum Beispiel Ackermann 2004, vgl. Kap. 4 dieser Arbeit.

Vgl. das Kapitel «Das Fremde: Von der Volkskunde zu einer Européischen Ethnologie» in dieser
Arbeit.

Fabian 343

ebd. 342

Weitere Kritikpunkte an einer «unangemessenen» Verwendung des Begriffs finden sich bei Fabian
1993, 340ff.

Denkbar wiren z.B. Bilder oder Filme. Ein Text kann aus sprachwissenschaftlicher Sicht sowohl
schriftliche als auch miindliche Aufzeichnung umfassen.

Fabian 1993

ebd. 336

ebd.

ebd. 337

ebd. 338

ebd. 337, Hervorhebungen im Original

Gottowik 1997

ebd. 103. Der Begriff «Besessenheitsmerkmal» geht zuriick auf den Ethnologen Karl-Heinz Kohl.

vgl. Gottowik 118ff.

Clifford 1993, 210

ebd. 223

ebd. 222

Dazu z.B. Gottowik 155ff.

Zu Malinowskis Forschung, deren Hinter- und Abgriinden vgl. z.B. Fuchs/Berg (Phdnomenolo-
gie...) oder Gottowik 1997, 100ff.

Geertz 1983 [1973]

Gottowik spricht von «den Ethnographierten» (12f.)

Gottowik 14

ebd. 15

ebd.

ebd.

Fuchs/Berg 14

Clifford 233

Gottowik 129

ebd. 101

197



Catherine Pfeifer SAVk 101 (2005)

“ Clifford 232

“  Gottowik 23

7 Ackermann 2004, 147

ebd. 148. Es darf an dieser Stelle nicht unerwihnt bleiben, dass das Hybriditits-Konzept, an das
Ackermann anschliesst, auf die britischen Cultural Studies, insbesondere auf ihren Mitbegriinder
Stuart Hall, zuriickgeht. Ausfiihrliche Literaturhinweise finden sich bei Ackermann 2004.

“  ebd. 149, Hervorhebung im Original

* Vgl Kap. 3.1.2 dieser Arbeit

st Kaschuba 107

2 Gottowik 127

®  Ackermann 152

* ebd.

% ebd. 140

Literaturverzeichnis

Ackermann, Andreas: Das Eigene und das Fremde. Hybriditit, Vielfalt und Kulturtransfers. In: Jéger,
Friedrich/Riisen, Jorg (Hg.): Handbuch der Kulturwissenschaften. Band 3: Themen und Tendenzen.
Stuttgart 2004, 139-154.

Berg, Eberhard/Fuchs, Martin (Hg.): Kultur, soziale Praxis, Text. Die Krise der ethnographischen
Repriasentation. Frankfurt am Main 1993.

Bendix, Regina/Eggeling, Tatjana (Hg.): Namen und was sie bedeuten. Zur Namensdebatte im Fach
Volkskunde. Gottingen 2004.

Clifford, James: Uber ethnographische Allegorie. In Berg/Fuchs 1993, 200-239.

Fabian, Johannes: Prisenz und Reprisentation. Die anderen und das anthropologische Schreiben.
In: Berg/Fuchs 1993, 335-364.

Geertz, Clifford: Dichte Beschreibung. Beitriage zum Verstehen kultureller Systeme. Frankfurt a.M.
1983.

Gorttowik, Volker: Konstruktionen des Anderen. Clifford Geertz und die Krise der ethnographischen
Reprisentation. Berlin 1997.

Gotsch, Silke/L.ehmann, Albrecht (Hg.): Methoden der Volkskunde. Positionen, Quellen, Arbeits-
weisen der Europaischen Ethnologie. Berlin 2001.

Greverus, Ina-Maria/Kostlin, Konrad/Schilling, Heinz (Hg.): Kulturkontakt, Kulturkonflikt: Zur Er-
fahrung des Fremden. 26. Deutscher Volkskundekongress in Frankfurt vom 28. September bis
2. Oktober 1987. Band 1 Frankfurt a. M. 1988.

Jeggle, Utz: Deutung und Bedeutung des Fremden in uns und um uns. In: Greverus/Kostlin/Schilling
(Hg.): A.a.0. 1988, 89-98.

Kaschuba, Wolfgang: Einfiihrung in die Europiische Ethnologie. Miinchen 1999.

Korff, Gottfried: Namenswechsel als Paradigmenwechsel? Die Umbenennung des Faches Volkskunde
an deutschen Universitdaten als Versuch einer «Entnationalisierung». In: Weigel, Siegrid/Erdle,
Birgit H. (Hg.): Fiinfzig Jahre danach. Zur Nachgeschichte des Nationalsozialismus. Ziirich 1996.

Matter, Max: Das Eigene und das Fremde. Gedanken zur Volkskunde als Europiische Ethnologie.
In: Kuntz, Andreas (Hg.): Lokale und biographische Erfahrungen. Studien zur Volkskunde. Miins-
ter u.a. 1995, 272-283.

Riehl, Wilhelm Heinrich: Die Volkskunde als Wissenschaft (1859). In: Lutz, Gerhardt: Volkskunde.
Ein Handbuch zur Geschichte ihrer Probleme. 1958, 23-36.

Spamer, Adolf: Vom Problem des Volksgeistes zur Volkskunde als Wissenschaft (1928). In: Lutz,
Gerhardt: Volkskunde. Ein Handbuch zur Geschichte ihrer Probleme. 1958, 15-22.

198



	Das Eigene, das Fremde und die Volkskunde : neue Ansätze auf dem Weg zu einer europäischen Ethnologie

