Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 100 (2004)

Heft: 2

Artikel: Tierliebe und Tiertod : kulturwissenschaftliche Betrachtungen zu einem
verdrangten Alltagsbereich

Autor: Bellwald, Waltraut

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-118173

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-118173
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schweizerisches Archiv fiir Volkskunde 100 (2004),229-250

Tierliebe und Tiertod

Kulturwissenschaftliche Betrachtungen zu einem verdringten
Alltagsbereich

Waltraut Bellwald

Im Februar 2004 sorgte eine Todesanzeige in einer Schweizer Tageszeitung fiir
betriachtliche Aufmerksamkeit (Abb. 1). Von vielen Lesern wurde sie — zu Recht,

Jasper

6. Mai 2001 bis 1.Februar 2004

Du kamst so iiberraschend

in unser Leben. Du zeigtest uns,
dass die Welt schon, zdrtlich und
verspielt ist. Dafiir gebiihrt Dir
unser ganzer Dank. Wir wissen,
Dass Du nun unser Schutzengel bist und

weiterhin mit uns durch's Leben gehst. Dies gibt uns
die Kraft die grosse Trauer zu ertragen.

Wir lieben Dich und wir werden Dich nie vergessen!

Brigitte & Stefan Meier-Deus mit Cesar
Deine zahlreichen Freunde

XB574E.6

Abb. 1: Todesanzeige fiir eine Katze im Ziircher TagesAnzeiger vom 3.2.2004.

wie sich herausstellen sollte — als Todesanzeige fiir eine Katze interpretiert, und
einige von ihnen reagierten «mit Emporung». Verlag und Redaktion erklérten,
dass sie getduscht worden seien: «Eine Todesanzeige fiir ein Tier widerspricht ganz
klar unseren Richtlinien. Wir publizieren keine Todesanzeigen fiir Tiere Seite an
Seite mit Todesanzeigen fiir Menschen.» Fiir sie sei die Angelegenheit unan-
genehm, «da wir mit der Todesanzeige die Wiirde anderer Verstorbener verletzt
haben».!

Die Angelegenheit zog weitere Kreise und wurde in Radio und Fernsehen, in
Leserbriefen und Editorials diskutiert. Zeigten die einen Verstdndnis fiir diese
Form der Trauerbewiltigung: «Ob ein Mensch stirbt, ein Tier endet, ein alter
Prachtbaum knickt — der Schmerz dariiber ist Menschenschmerz. Viele halten ihn

229



Waltraut Bellwald SAVk 100 (2004)

nur aus, wenn sie ihn veroffentlichen. Offentlichkeit — der Schein der Anteilnahme
— trostet die wunde Seele»’, so reagierten andere entriistet und fanden die Anzeige
geschmacklos. Experten gaben ihre Meinung ab: «Todesanzeigen fiir Tiere sind ein
Zeichen dafiir, wie sich moralische Grenzen auflésen.»* Natiirlich fehlten auch iro-
nische Glossen nicht: «Gebiihrt nicht auch meiner Uhr, die mich in guten und
schlechten Zeiten begleitet hat, ein wiirdiger Abschied? Oder meinem Auto?»* In
der Folge boten verschiedene Zeitungen an, unter einer eigenen Rubrik Todes-
anzeigen fir Tiere zu publizieren, die Nachfrage scheint jedoch gering gewesen
Zu sein.

Es ist keine Neuigkeit: Menschen interessieren sich fiir Tiere. Es miissen nicht
immer so aufriitteinde Ereignisse sein, wie die nahezu vergessene BSE-Krise und
die Maul- und Klauenseuche, auch an kleinere wiederkehrende Dramen rund um
Kampfhunde, Pelztragen, Kélbermast und Hiithnergrippe haben wir uns gewohnt.

Oft sind es die weniger spektakuldren Themen, die offentliche Diskussionen
auslosen, wie etwa die Millionensummen, die fiir Haustierfutter ausgegeben wer-
den, die Zucht haarloser Katzen, Bernhardiner, die im Kochtopf landen, oder die
Aussetzung von Wolfen und Luchsen. Wir lesen von Tierfriedhofen und Gottes-
diensten mit Tieren, wir horen von neuen Berufen rund um die Beziehung Mensch
und Tier und von neuen Dienstleistungen. In diversen Meldungen schlédgt sich das
oft skurrile Verhéaltnis Menschen und Tier nieder (Abb. 2).

: T r—— Dds Bus: ﬁnd sein Retter
Ratten als SCh 1 ldkrﬂt(‘ ‘ ECUBLENS - Nicht nur  vorbereitet sind, wurde

or ch: h Tiere in Ecublens VD deut-
Spiirhunde biss . e irfen bei Brandfil. lich, X
LONDON - Ratten sollen IbS Leﬂk(‘rl]] len der Rettung und e Feutemix;
kunftig dhnlich wie Such- | Betreuung: Dass ‘d;e gefreiter rettete be e
hunde Erdbebenopfer auf- | Solothurn. - Eine auf dem Neben- Feuerwehren und ihre Katze aus einer bre
spiiren. US-Forscher haben sitz mitfahrende Schildkréte hatte Minner auch darauf nenden Wohnung.
am Samstagnachmittag fir eine -
— 1
3 |
GESETZESVORSCHLAG. |.k te |
i |
Hundefleisch zum ] Kihe gegen Dotk
SC | ﬁ-Mlsé;t‘QgSpaare \ M |stkafer
AM - . =
Verkallf fr EIgeben gegen Openair- L!ebA::p 35’;::3?

ilands Feinschmecker lassen
\ -::::\ eine neue Delikatesse
\ munden: Insekten aus Konse!

Die Bewohner der holldndi-

SEQUL. Nach vor der Fusshall-Welt- schen Kleinstadr Qnane..—. rven.

meisterschaft im kommenden Jahr-sgll
der Verkauf von Hundefleisch inSiidko-

Abb. 2: Tierthemen, die die Offentlichkeit bewegen.

Unterhaltungsfilme mit tierischen Helden wie Chicken Run, Kommissar Rex, Ein
Schweinchen namens Babe oder die Bdrenbriider haben grossen Erfolg beim Publi-
kum jeden Alters. Und Kinderbiicher, deren Helden Béren, Schnecken oder spre-
chende Papageien sind, fiillen in den Buchldden die Regale (Abb. 3).

Auch fiir Erwachsene ist das Angebot an Bildbidnden und an Ratgeberliteratur
zu praktischen Fragen der Mensch-Tier-Beziehung reichhaltig. Mager sieht es je-
doch mit kulturwissenschaftlicher Literatur aus. Es ist doch einigermassen iiber-
raschend, dass die Sozial- und Kulturwissenschaften sich fiir diesen Bereich des

230



Tierliebe und Tiertod SAVk 100 (2004)

Abb. 3: Tiere als Helden,

so wie hier im Buch «Globi
im Reich der Tiere», erfreuen
ein grosses Publikum.

menschlichen Lebens kaum zu interessieren scheinen, und es erstaunt, wie selten
Geschichte, Psychologie, Soziologie und auch die Ethnologie die Mensch-Tier-Be-
ziehung thematisieren. Auch in der Volkskunde, die von threm Selbstverstdndnis
her den lebensweltlich-alltiglichen Handlungen und Erfahrungen zugeneigt ist —
und zu dieser Lebenswelt gehoren Tiere und Kontakte mit Tieren —, ist es nicht an-
ders. Unter den rund 1000 Titeln aktueller volkskundlicher Abschlussarbeiten der
Jahre 2002 und 2003 an deutschsprachigen Universitidten sind gerade zwolf, die
man im allerweitesten Sinn mit Mensch-Tier-Beziehungen in Zusammenhang brin-
gen konnte. Eine Internetrecherche ergab, dass zwischen dem Sommersemester
1999 und dem Sommersemester 2004 in deutschsprachigen volkskundlichen Insti-
tuten sieben Veranstaltungen zum Thema Mensch und Tier angeboten wurden.

In volkskundlichen Studien ist es oft so, wie in der Einleitung zum Themenband
Mensch und Tier der Hessischen Blitter festgestellt wird: «Tiere kommen immer
und iiberall, aber in unterschiedlicher, oft zufalliger oder nebenséchlicher Relevanz
in bestimmten Gebieten der Volkskunde vor.»* In Nebensatzen und Unterkapiteln

231



Waltraut Bellwald SAVK 100 (2004)

wird die Rolle der Tiere meist als Instrument und Sache abgehandelt, die soziale
Beziehung hingegen bleibt unentdeckt.

Diese mangelnde wissenschaftliche Aufmerksamkeit den Tieren und den
Mensch-Tier-Beziehungen gegeniiber ist nicht nur ein Problem der Volkskunde.
Auch in anderen Kultur- und Sozialwissenschaften steht dieser Forschungsgegen-
stand im Abseits. «<Die Beziehung des Menschen zum Tier ist eigentlich nicht der
Rede wert. Tierliebe ist eine liacherliche Liebe», die Bindung ans Tier werde als
peinlich angesehen und nur als «Ersatz» fiir menschliche Bindung, schreibt die Psy-
chologin Hanna Rheinz.® Die Untersuchung der Mensch-Tier-Beziehung habe sich
noch nicht als serioser Forschungsgegenstand etabliert, ausser man widme sein For-
schungsinteresse den Fragen der Niitzlichkeit.’

Der Soziologe Rainer E. Wiedenmann stellt in einem Besprechungsessay zum
soziokulturellen Wandel des Mensch-Tier-Verhiltnisses fest, dass «einschldgigen
soziologischen Arbeiten noch immer etwas Esoterisches anhaftet».* Dazu ein Zitat
der Volkskundlerin Jutta Buchner: «Auffallend ist, dass die wissenschaftliche Be-
schiftigung mit Tieren oftmals Verwunderung und Erstaunen auslost. Das Thema
bedarf vielfacher Vermittlungsbemiihungen. In vielen Gesprichen bin ich immer
wieder auf dhnliche Einstellungen gestossen: Tiere und Kinder gehoren zusammen,
als Erwachsener hat man mit solchen kindlichen Gefiihlen nichts mehr zu tun.
Tiere sind fir alleinstehende, fiir einsame Menschen von Bedeutung, fiir Frauen
sind sie Kindersatz, das heisst, Tierhaltung wird als Ausdruck psychisch-sozialer
Schwierigkeiten gewertet.»’

Brigitte Miitherich untersucht die Reserviertheit der Soziologie gegeniiber der
Mensch-Tier-Beziehung, einem «integralen Bestandteil der materiellen, kulturel-
len und strukturellen Konfiguration eines sozialen Systems». Obschon man davon
ausgehen konne, dass es «aufschlussreiche Verbindungen gibt zwischen tierbezoge-
nen und intrahumanen Symbol-, Werte-, Normen- und Handlungssystemen von
Gesellschaften und sozialen Gruppen», kommen «Mensch-Tier-Bezichungen in
der traditionellen Soziologie nicht vor»."

Anhand der Beispiele Marx und Weber zeigt Miitherich dann das Ausmass der
«Disqualifizierung des tierlichen Individuums» in historisch massgebenden sozio-
logischen Theorien. Fiir Webers verstehende Soziologie ist, nach Miitherich, die
Mensch-Tier-Beziehung nicht unter den Begriffen Sinnhaftigkeit und Zweckratio-
nalitdt zu qualifizieren und deshalb nicht relevant. Fiir Marx sind Tiere Natursub-
stanzen. Sie sind Rohmaterial, das in einem Stoffwechselprozess, der einem reinen
Kosten-Nutzen-Kalkil untersteht, in fiir den menschlichen Gebrauch wertvolle
Substanzen verwandelt wird. Fiir Marx sei die Mensch-Tier-Beziehung oder der
industriegesellschaftliche Umgang mit Tieren kein Thema. Die Forderung nach
einem humaneren Umgang mit diesen «Natursubstanzen» tue er als kindisches
und romantisches Verhalten des bourgeoisen Menschen ab. Es sei ein Verhalten,
das dazu diene, den Bestand der biirgerlichen Gesellschaft zu sichern."

Diese Einstellung zum Tier und zur Mensch-Tier-Beziehung erhalte aber ein be-
sonderes Gewicht, da sie eine «politisch weltanschauliche Qualitdt» aufweise, «die

232



Tierliebe und Tiertod SAVk 100 (2004)

bis heute einen - zumeist unreflektiert gebliebenen — grossen Einfluss auf die Wir-
kungsgeschichte der marxschen Theorie und das <inke Denken> ausiibt»."”

Auch im englischsprachigen Raum nehmen Forschungen zur Mensch-Tier-Be-
zichung «Human-Animal Studies» (HAS) marginale Positionen ein.” Trotz zweier
renommierter Publikationen, den Zeitschriften Anthrozodos' und Society and Ani-
mals", die Forschungsergebnisse dieses multi-disziplindren Feldes, «<which explores
the ways in which nonhuman animals figure in human lives», veroffentlichen. Um
jedoch ein neues Forschungsfeld aufzubauen, miissten sich renommierte Person-
lichkeiten und akademische Institutionen damit befassen. Solche Personlichkeiten
und Institutionen hitten meist die Neigung, sich bevorzugt nicht-kontroversen und
konsensféhigen Forschungsthemen zuzuwenden: «<HAS is risky business for tradi-
tional disciplines.»'®

Das Tier, eine kulturelle Konstruktion

Eine zentrale Schwierigkeit der Erforschung der Mensch-Tier-Beziehungen
wird von manchen in der grossen Bandbreite an moglichen Zugéngen, aber auch in
der fehlenden Theorie gesehen. Ein Teil der volkskundlichen Studien sind deskrip-
tive Darstellungen, andere setzen sich mit dem kulturhistorischen Hintergrund des
Verhiltnisses Mensch-Tier im Wandel der Industriegesellschaft auseinander.”

Aber bereits bei der Antwort zur Frage: «Was ist ein Tier?» gehen die Ansichten
auseinander. Philosophen, Ethiker, Theologen und Juristen denken iiber diese
Frage nach, denn die Vorstellung vom 7ier prigt unser Handeln, unsere Wertschit-
zung und die Rechte, die wir thm zugestehen. Aristoteles, Descartes und Kant, Tho-
mas von Aquin und Schopenhauer, um nur ein paar wenige zu nennen, sie alle sind
zu unterschiedlichen Folgerungen gekommen. Ist das Tier ein seelenloser Automat,
wie es Descartes postulierte, oder eine Gottheit, wie es die alten Agypter sahen? Ist
das Tier eine Handelsware oder ist es ein Mitgeschopf, fiir das wir Menschen Ver-
antwortung tragen?

Ein wichtiges Merkmal der Konstruktion Zier ist seine Leidensfahigkeit.” Tiere
konnen nichts fithlen, behauptete Descartes und verglich den tierischen Organis-
mus mit einem sinnreich konstruierten Automaten, den er zwar bewunderte, bei
dem er jedoch keinen Unterschied zu einer Maschine festzustellen glaubte. Wenn
man einem Hund einen Tritt gebe und dieser dann jaule, dann sei das nichts ande-
res als das Geklingel und Geschepper der Rdadchen und Federn in einer Maschine.
Deshalb, so seine Meinung, diirfe man auch am lebenden Tier experimentieren.

Auch andere Philosophen und Theologen sprechen den Tieren die Leidensfihig-
keit ab, und zwar deshalb, weil mit dem Leiden die Menschen fiir Adams Siinde be-
straft worden seien. Da jedoch die Tiere nicht von Adam abstammen, konnen sie
auch nicht leiden. Tiere seien deshalb Wesen, deren Leiden unwichtig sei.

Thomas von Aquin war der Meinung, dass es dem gottlichen Gebot entspreche,
wenn der Mensch Tiere benutzt, tétet und verspeist, weil Gott die Tiere fir die

233



Waltraut Bellwald SAVk 100 (2004)

Menschen geschaffen habe. Und Immanuel Kant teilte die Welt in hoherrangige
und niederrangige Wesen, in Personen und in Sachen ein, zu den Sachen gehoren
die Tiere. Er vertrat deshalb die Auffassung, dass man mit den Tieren nach Belie-
ben schalten und walten konne, Tierqualerei allerdings verurteilt er. Dies aber nicht
aus Riicksicht auf das Leiden der Tiere, sondern es sei der Mensch, der vor dem
verrohenden Einfluss der Tierquélerei geschiitzt werden solle. Ein Mensch, der
Tiere quile, quéle moglicherweise auch Menschen.

Aristoteles, wie spiter auch Rousseau, gestand den Tieren zu, dass sie leiden
konnen. Und weil Tiere das gleiche Empfindungsvermogen wie Menschen hitten,
hétten sie das gleiche Recht, nicht unnétig misshandelt zu werden. Auch Schopen-
hauer verlangte Mitleid und Riicksicht gegeniiber Mensch und Tier. Biblische
Barmherzigkeit und Gerechtigkeit sei man auch den Tieren schuldig. Doch welches
Tier gemeint ist, ob Mitleid und Riicksicht auch fiir Flohe und Gartenschnecken
gelten sollen oder nur fiir so genannt «héhere» Tiere, dariiber ist die Diskussion
noch offen.

«Macht euch die Erde untertan.» Diese Stelle aus der Schopfungsgeschichte zi-
tieren die Menschen oft, wenn sie ihre tierischen Mitgeschopfe einteilen in Niitzli-
che und Schidliche, in Uberfliissige und Notwendige, Essbare oder Eklige — mit
existenziellen Folgen fiir die betroffenen Tiere. Was Ungeziefer und Schiadlinge
sind, das entscheiden nicht «natiirliche» Kriterien, sondern es ist eine individuell
geprigte, mehr noch eine kulturell und sozial bedingte Einteilung. Kleine Kinder
lieben Kéfer, Regenwiirmer, Schnecken und Kellerasseln und es sind meist die Er-
wachsenen, die ithnen dieses unbefangene Interesse und den selbstverstandlichen
Umgang mit den «Ekeltieren» austreiben.

Was man mit Tieren tun darf, dariiber herrscht heute grosse Unsicherheit. Die Ge-
setzgebung geht zumeist davon aus, dass sowohl Toten wie Quilen von Tieren ohne
verniinftigen Grund rechtswidrig ist.” Doch was sind verniinftige Griinde, Tieren
Schmerz und Leiden zuzufiigen? Ist die Lust am Fleisch ein Grund? Sind Sport-
angeln und Wettfischen, Jagd, Pelztierzucht, Tierversuche, Heimtierhaltung, Zoo-
und Zirkustiere verniinftige Griinde? Darf man ein Tier zur Unterhaltung toten?*

Die Grenze zum Tier

«Als Hund eine Katastrophe, aber als Mensch unersetzlich» soll der frithere
deutsche Bundesprisident Johannes Rau iiber seinen Riesenschnauzer gesagt ha-
ben. Auch der bekannte Ausspruch «<Hunde sind die besseren Menschen» weist auf
eine unscharfe Grenze zwischen Mensch und Tier hin. Grundsétzlich gehen jedoch
das christliche wie das judaische Weltbild von einer gottgegebenen Hierarchie aus,
mit dem Menschen als dem Herren der Schopfung. Tiere sind das Andere, das
Fremde schlechthin.

Alle Kulturen besitzen populdre Vorstellungen vom Tier: in Fabeln, Mirchen
und Mythen, in Kinderbiichern, in der Werbung. Als Wappentier, Automarke und

234



Tierliebe und Tiertod SAVk 100 (2004)

Pliischtier begegnen uns der mutige Léwe oder die falsche Schlange, die fleissige
Biene und der hinterlistige Fuchs. Tiere haben die Menschen beeindruckt durch
ihre Kraft, ihre Gewandtheit, ihre Schnelligkeit. Vor allem aber durch ihre faszinie-
renden Fahigkeiten: ihren ausgeprédgten Geruchssinn und das hervorragende
Gehor, durch die Fihigkeit zu fliegen, im Wasser zu leben und sich in finsterster
Nacht zurechtzufinden. Wen wundert es, dass die Menschen auch Hoheres in den
Tieren gesehen haben, Gottdhnliches, ja manchmal ihren eigenen Ursprung.

Aber auch durch «menschliche» Eigenschaften sprechen uns die Tiere an: Ge-
burt, Aufzucht der Jungen, Abhédngigkeit von Nahrung und Wasser, Schlaf, Ver-
wundbarkeit und Sterblichkeit haben sie mit uns gemein. Der Mensch hat sich dem
Tier nah und fremd zugleich gefiihlt, es war Mitkreatur in der heiligen Ordnung
(Abb. 4).

IER SPIEGEL

BRUDER AFFE

Was den Menschen
von seinem
nachsten
Verwandten
unterscheidet

Abb. 4: Oft sind es die «menschlichen» Eigenschaften, die uns an Tieren ansprechen.

235



Waltraut Bellwald SAVk 100 (2004)

Aber diese Ordnung scheint nicht mehr zu gelten, die Grenze zum Tier, auch sie
eine menschliche Konstruktion, wird neu definiert. So sah man in der Xenotrans-
plantation, der Ubertragung von Organen, Geweben oder Zellen zwischen Tier
und Mensch, eine Moglichkeit, tierische Ressourcen fiir die Menschen zu bean-
spruchen, vor allem Schweine werden hier genutzt. Doch bisher ist noch keine be-
friedigende Verpflanzung grosserer tierischer Organe gelungen. Ging es urspriing-
lich nur darum, dass das verpflanzte Organ funktionierte, so sind in jiingster Zeit
Bedenken aufgetaucht, wonach vom Transplantat vielleicht sogar Gefahren fiir den
Empfanger ausgehen. Viren, die fiir das Schwein harmlos sind, konnten sich unter
den Bedingungen des menschlichen Korpers zu gefahrlichen Krankheits- und Seu-
chenerregern entwickeln.” Hier wird also die Grenze zwischen den Arten von der
Natur selbst gezogen, nicht vom Menschen, der allerdings daran arbeitet, diese
Beschriankung niederzureissen.

Unsere heutige Gesellschaft habe eine neue Beziehung zum Tier entwickelt,
heisst es. Das Tier werde vermenschlicht, werde zum Partner, ja zum Kinderersatz.
Genau dies entlastet diese Gesellschaft, so kann sie soziale Verpflichtungen an Tiere
delegieren, kann den praktischen und emotionalen Unterhalt fiir die Aussenseiter
der Gesellschaft, Alte und Behinderte, Gefdangnisinsassen und Heimbewohner an
Tiere abgeben. «Companion-Animals» erbringen heute als Begleit-, Besuchs- und
Therapietiere unschitzbare Leistungen, neben den bereits anerkannten Rettungs-,
Arbeits- und Schutztieren. Auch in alltiglichen Situationen, wie zum Beispiel am
Arbeitsplatz, erkennt man den Wert tierischer Gefihrten. «Tiere sind eine Quelle
der Inspiration, sie entspannen und motivieren die Mitarbeiter wihrend einer Pause,
sie bringen ein Stiick Natur ins sonst eher «sterile>, stressige Betriebsleben», erklirt
Dennis C. Turner, Dozent fiir Heimtierethologie an der Universitit Ziirich.”

Tierhaltung — eine zivilisatorische Leistung

In menschlichen Gesellschaften hatte das Verhiltnis zum Tier immer auch ent-
scheidenden Einfluss auf die jeweilige kulturelle und soziale Entwicklung. Ohne
das Tier, ohne die Nutzung seiner Kraft, seines Korpers, seiner Produkte, seiner
Nachkommen und seiner Symbolhaftigkeit hitte menschliche Kultur nicht entste-
hen konnen. Die Domestizierung der Tiere hat die Entwicklung der menschlichen
Kultur vorangetrieben, sie ist eine grosse zivilisatorische Errungenschaft, mit der
das Tier allerdings zum Sklaven des Menschen geworden ist.

Durch die Nutzung der Tiere sind Kulturen und Vermdégen entstanden: das Rit-
tertum, Cowboys, Trapper, Walfinger, Rinderbarone und Straussenfedernmil-
liondre, Schafwollkonige, Seidenraupenzucht, um nur wenige zu erwihnen. Mit der
Domestizierung trat aber auch eine ganze neue Vorstellungskette in die Mensch-
Tier-Beziehung ein. Tiere sind jetzt Besitz, sie sind Kapital und Existenzgrundlage.
Eine uniibersehbare Sachkultur wird geschaffen, um dieses Eigentum zu beherr-
schen, zu nutzen, zu pflegen und zu toten (Abb. 5).

236



Tierliebe und Tiertod SAVEk 100 (2004)

Abb. 5: Die «Mechanisierung des Tétens» in einem Schweineschlachthof, aus Sigfried Giedion: Die
Herrschaft der Mechanisierung. Ein Beitrag zur anonymen Geschichte. Frankfurt a. M. 1982,113.

Heute sind viele Eigenschaften des Tieres durch die technische Revolution fiir
die menschliche Nutzung iiberfliissig geworden. Eigentlich ist es der Tod des Tieres,
der den Menschen am meisten niitzt.

Menschen haben zu ihrem Lebensunterhalt wohl schon immer Tiere getotet
und verwertet, Anthropologen behaupten, dass erst Fleischnahrung die Entwick-
lung des menschlichen Gehirns zum Homo sapiens moglich gemacht hat. Haut
oder Fell, Knochen und Sehnen wurden fiir Bekleidung, Werkzeug und Waffen ver-
wendet, viele Tierprodukte fanden und finden Einsatz im medizinischen und im
kultischen Bereich.

Doch iiber die notwendigen Bediirfnisse des Lebensunterhalts hinaus haben
Menschen Tiere aus unterschiedlichen Griinden gequilt und getétet.

Tiere als Opfer

Tiere waren gefdhrliche und unberechenbare Rivalen im Streit um natiirliche
Ressourcen. Menschen bewunderten die besonderen Krifte der Tiere und wiinsch-
ten sich diese anzueignen. In den merkwiirdigen Hornern, Zdhnen, Krallen, in
Schnibeln, Panzern, Schuppen und Gift schienen diese Krifte magisch konzen-
triert zu sein (Abb. 6).

Im Glauben, dass der Besitz solcher Kraftzentren Teilhabe an dieser Macht be-
deutet, wurden und werden Tiere getotet. Auch die Trophéden der heutigen Jager
sind im Grunde solche Symbole der Macht und der Potenz (Abb. 7). Und «indivi-
duell verarbeitete, wertvolle Jagdtrophden wie Hirschgrandeln, Gewaff von Sauen
usw., das ist edler Jagdschmuck, ist wahrer Jagerinnen-Traum».”

237



Waltraut Bellwald SAVk 100 (2004)

Abb. 6: Mit Amuletten, hier aus Krallen, versu-
chen Menschen, sich tienische Kréfte anzu-
eignen.

Abb. 7: Der Jager lasst
sich mit seiner Trophae
ablichten.

Tierprozesse

Ein besonderes Phinomen, das zwischen dem 13. und dem 19. Jahrhundert in
Europa in Erscheinung trat und das fiir die beteiligten Tiere wiederum tédlich war,
sind die so genannten Tierprozesse. In Europa sind rund 200 Fille belegt. Frithe
Verfahren dieser Art sind aus der Schweiz und den umgebenden Regionen doku-
mentiert. Hinter diesen mittelalterlichen und frithneuzeitlichen Ereignissen steckt
eine sehr differenzierte und vielschichtige Rechtsauffassung und Rechtspraxis, wie
die Historikerin Esther Cohen zeigt (Abb. 8).*

238



Tierliebe und Tiertod SAVK 100 (2004)

The Criminal Prosecution
and Capital Punishment

of Animals

The Lost History of Europe’s Animal Trials

E. P. Evans
Foreword by Nicholas Humphrey

|3
[

7 A A "."
Y f

Abb. 8: So wurde im Spatmittelalter Tieren der Prozess gemacht.

239



Waltraut Bellwald SAVk 100 (2004)

1266 wurde in Frankreich ein Schwein, das ein Kind gefressen hatte, zum Tode
durch Verbrennen verurteilt. Aus dem 16. Jahrhundert ist aus Frankreich ein Pro-
zess gegen Ratten iiberliefert, die angeklagt wurden, die Gersten-Ernte des
Distrikts zerstort zu haben.

Tierprozesse wurden nach den rechtlichen Gepflogenheiten der Zeit durchge-
fiihrt, die Angeklagten bekamen einen Verteidiger, Rechtskundige leiteten die Ge-
richtsverhandlung und nachdem das Urteil geféllt war, wurde es durch einen pro-
fessionellen Scharfrichter vollstreckt. Bei gesetzwidrigen Kifern, Schnecken, Rau-
pen, Ratten und Méusen, die nicht individuell angeklagt werden konnten, wurden
meist kirchliche Gerichte bemiiht. Diese befahlen den Ubeltitern oft, die Gegend
zu verlassen, widrigenfalls drohe ihnen Verfluchung, Bann und Exorzismus. Dies
aber erst, nachdem die Menschen versucht hatten, die gottgesandten Plagen mit
Bussiibungen, Almosenversprechen oder Prozessionen zu bezwingen. Im Grunde
ging es bei den Rechtsprozessen um die Frage der Lebensberechtigung von
Mensch und Tier. Wihrend die Klidger der Auffassung waren, dass Tiere allein fiir
den Nutzen der Menschen existierten und bestraft werden sollten, falls sie gegen
die menschlichen Interessen handelten, argumentierte die Verteidigung anders:
Gott habe den Tieren ihre Lebensberechtigung zugestanden, lange bevor die Men-
schen erschaffen wurden, ihre Rechte seien deshalb ilter.”® Ein Argument, dem
kaum zu widersprechen war.

Heute wird auf solche Ereignisse und Beschreibungen meist zuriickgegriffen,
um zu zeigen, wie abergldubisch und wie irrational die Menschen friitherer Zeiten
in ihrem Verhiltnis zur Natur und zu den Tieren waren. Aber wie in allen Dingen,
die kulturell oder historisch fremd sind, empfiehlt sich eine vorsichtige Beurtei-
lung: Kann die Verbrennung von Millionen von Rindern und Schafen, wie es zur
Zeit von BSE und Maul- und Klauenseuche in Europa geschehen ist, als rationales
Verhalten angesehen werden?

Tierprozesse, so fremd sie unserem Denken auch sein mogen, haben doch ein
nachvollziehbares Motiv, wiahrend das nédchste Thema schon weniger verstdndlich
ist.

Toten zum Vergniigen

Die Jagd hat ihre Bedeutung als kulturelle Strategie zum Nahrungserwerb ver-
loren, dennoch hat sie eine archaische Aura bewahrt. Trotz aller Bekenntnisse zu
Waldschutz und Wildhege geht es in der Jagd grundsitzlich um den Kampf, um das
Kriftemessen mit einem wiirdigen Gegner, wobei modernste technische Hilfsmit-
tel auf der Seite der Jiager das Kriftegleichgewicht zu ihren Gunsten beeinflussen.
Die Haltung der Bevolkerung gegeniiber der Jagd und besonders den Jagern ge-
geniiber ist kritischer geworden, den Grund dafir sieht der Historiker Werner
Rosener darin, dass sich die Gesellschaft «in ihren Einschdtzungen und Wertvor-
stellungen grundlegend veridndert, ohne dass die Jager dies entsprechend wahrge-

240



Tierlicbe und Tiertod SAVk 100 (2004)

nommen und rezipiert haben.» Die Einstellung zum Tod habe sich gedndert, die
Waffe als Aggressionsinstrument sei zunehmend negativ belegt. «Jagd aber hat mit
Toten und Waffen zu tun.»*

Wenig Verstidndnis hatte zum Beispiel die Schweizer Bevolkerung fiir die Op-
position von Teilen der Jigerschaft gegen die Wiederansiedlung des Luchses in der
Schweiz, die sich u. a. darin dusserte, dass dem Amt fiir Natur des Kantons Bern im
Februar 2000 per Post ein anonymes Paket mit vier frisch abgeschnittenen Pfoten
emnes Luchses zugeschickt wurde. Der Téter blieb unbekannt.

Grausame Spiele

«Der Kreativitiat des Menschen, um sich mit Tieren die Zeit zu vertreiben, sind
keine Grenzen gesetzt, auch wenn diese Spiele nicht immer von gutem Geschmack
und der Tapferkeit der Spieler zeugen», stellt der belgische Sporthistoriker Erik De
Vroede?” fest. Bei Quilspielen werden Tiere aufeinander gehetzt, wie noch heute in
Bali die Kampfhihne, in Ruminien Hunde auf Béren und, illegalerweise, Kampf-
hunde in Deutschland.

Wichtiger Aspekt bei diesen Spielen ist und war oftmals die Moglichkeit, auf
den Ausgang der «Spiele» Wetten abzuschliessen. In England sind aus diesem
Grund solche Tierkdmpfe von der landed gentry bis ins 19. Jahrhundert gefordert
und unterstiitzt worden. Hetzjagden, mit Jagdhunden auf Fiichse und Rotwild wer-
den bis heute noch als traditionell britisches Kulturerbe angesehen, das es mit gros-
sem Einsatz zu verteidigen gilt.

Hinter dem Quilen von Tieren konnen verschiedene Beweggriinde stehen: In
manchen Kulturen war die Auffassung verbreitet, dass durch die Todesangst eines Tie-
res sein Fleisch an Wohlgeschmack gewinnt, Bull-Baiting™ war deshalb in England im
17. Jahrhundert sogar gesetzlich vorgeschrieben.” Oder es gehort die Todesangst des
Tieres zum speziellen Genuss des Spiels, wie in einer anderen Art von Spielen, wo
junge Minner versuchen, angebundene Génse oder Hiahne durch Bewerfen mit Stei-
nen oder Eisenstiicken zu toten oder auf einem Pferd reitend den Kopf des aufge-
hangten Tieres abzureissen oder mit einem Stecken abzuschlagen (Abb. 9).

Dazu Hoffmann-Krayer: «Nicht weniger grausam ist der ehemalige Martini-
brauch in Sursee, bei dem die an einer Schnur vom quergespannten Seil nieder-
hiangende Gans mit einem Sébel abgehauen wurde. Da dies aber mit verbundenen
Augen geschah, so war das Tier selbst den Hieben ausgesetzt.»* Hoffmann-Krayer
spricht hier von einer «zweckgerichteten Tierquilerei», die einen magischen Hin-
tergrund habe und sich aus dem religiésen Opfer-Kult ableite. Sie komme aus dem
Glauben, dass Unheil und Leiden, das Menschen befallen habe, durch Ubertragung
auf ein Tier abgewendet werden kann (Siindenbock). Damit sie wirksam sei, miisse
diese Ubertragung mit Qualen verbunden sein. Zum Beispiel durch lebendiges
Verbrennen des Opfers. Die Qualen dienten dazu, die Gottheit oder die Ddmonen
giinstig zu stimmen. Oftmals wiirden auch besondere Tiere, wie weisse oder

241



Waltraut Bellwald SAVk 100 (2004)

Abb. 9: Gansabhauet in Sursee.

schwarze Hihne, Katzen oder Schlangen verwendet. Bauopfer, lebende oder tote
Tiere z.B. unter der Schwelle eines Bauwerks eingemauert, dienten dhnlichen ab-
wehrenden Zwecken und sind in vielen Kulturen nachweisbar.

Die Grausamkeit, die wir heute in solchen Vergniigungen sehen und verab-
scheuen, war nach Keith Thomas, der sich auf Norbert Elias bezieht, keine Bosar-
tigkeit sondern Gleichgiiltigkeit und Teilnahmslosigkeit, es war das iibliche Verhal-
ten der damaligen Menschen den Tieren gegeniiber: «It was a world in which much
of what would later be regarded as «cruelty> had not yet been defined as such.»"

Sozialer, mentaler, aber auch wirtschaftlicher Wandel haben bewirkt, dass sol-
che Spiele verschwunden sind — oder soweit «zivilisiert» wurden, dass keine leben-

242



Tierliebe und Tiertod SAVK 100 (2004)

den Tiere mehr verwendet werden. Ausnahmen sind die spanischen Stierkdmpfe,
aber auch die amerikanischen Rodeos.

Nach Norbert Elias” war das Leben im Mittelalter von einer relativ unregulier-
ten, Aggressivitit geprigt. Das Ausleben der Affekte war gesellschaftlich akzep-
tiert. Ebenso die Lust am Toten und Foltern: «Die Freude am Quilen und Toten
anderer war gross, und es war eine gesellschaftlich erlaubte Freude. Bis zu einem
gewissen Grade dringte sogar der gesellschaftliche Aufbau in diese Richtung und
machte es notwendig, liess es als zweckmiissig erscheinen, sich so zu verhalten.» Es
fehlte die strafende, gesellschaftliche Gewalt, die regulierend hitte eingreifen kon-
nen. Aggressivitit, Gewalt waren funktionale Notwendigkeit in Gesellschaften, in
denen sich noch keine allgegenwirtige Ordnungsmacht herausgebildet hatte. Sich
aggressiv und gewalttitig zu verhalten, diente zur Herrschaftssicherung, zur Vertei-
digung und im Kampf um die Ressourcen.

Wo Aggression, Gewalt und Folter zu den akzeptierten Gesellschaftsstandards
gehorten, war auch das Mitmachen und Zuschauen bei gewalttitigen Spektakeln
und Tierquilereien eine gebilligte Form gesellschaftlicher Lustbarkeit, fiir Erwach-
sene wie fiir Kinder. Eine solche Tierquilerei hat nichts Zweckhaftes, durch den
Verstand zu Legitimierendes, sie ist «Inkarnation eines gesellschaftlichen Affekt-
standards».

Fiir uns heute schwer zu begreifen, da sich hier die «Lust, Lebendiges zu quilen,
so nackt unverhiillt und zweckfrei, nimlich ohne Entschuldigung vor dem Verstand
zeigt». Hier zeigt sich aber auch der geschichtliche Zusammenhang des Affekt-
haushalts: «Vieles von dem, was ehemals Lust erregte, erregt heute Unlust» — nicht
nur im Individuum, sondern auch in der Gesellschaft: sozial unerwiinschte Trieb-
und Lustdusserungen werden verboten und sanktioniert. Was nicht heisst, dass das
Unerwiinschte damit ausgemerzt ist, sondern dass es oftmals im Verdeckten wei-
terlebt: «Und so kdmpft die gesellschaftlich erweckte Unlust und Angst mit einer
verdeckten Lust.»*

In der sich wandelnden Gesellschaft zeigt sich aber, dass Gewalt als Medium in-
dividueller und gesellschaftlicher Konfliktbereinigung unzeitgemiss ist. Das Ge-
waltmonopol wird gesellschaftlichen Instanzen iibertragen, die Umgangsart der
Biirger und Biirgerinnen richtet sich nach den Regeln der Vernunft und der guten
Sitte. Elias ist sich aber auch klar dariiber, dass das, was wir Vernunft nennen, und
das, was wir als beherrschte und differenzierte Steuerung unseres Verhaltens als
Standard akzeptiert haben, in aussergewohnlichen Situationen abbréckeln und
zusammenbrechen kénnte.™

Tierschutz oder die Erfindung der Tierliebe
Wandel in Mentalitdten und Naturauffassung sowie Verédnderungen in den Um-
gangsformen zwischen Mensch und Tier versucht Siegfried Becker anhand des

«Christvogels» nachzuzeichnen.” Mit «volkskundlicher Zuwendung zu Bagatellen

243



Waltraut Bellwald SAVK 100 (2004)

und Zufilligkeiten» will der Autor das Grossere zeigen. Der Christvogel, der der
Sage nach versucht hat, dem gekreuzigten Jesus die Négel herauszuziehen, war we-
gen seines schonen Gesangs, und weil er das Haus vor bosen Einfliissen schiitzen
sollte, als Stubenvogel beliebt. Der Hausiererhandel mit solchen Stubenvogeln war
bis ins 19. Jh. ein wichtiger Erwerbszweig in Teilen Osterreichs und heute noch wird
im Salzkammergut «brauchmaissiger Vogelfang» betrieben. Becker weist in seinem
Aufsatz nicht nur auf die Niitzlichkeit, sondern auch auf die Popularisierung dieses
Vogel-Motivs hin. Es steht hier fiir die Naturromantik und die Vogelbegeisterung
der biirgerlichen Gesellschaft: an den Singvégeln, an ihrem menschendhnlichen
Verhalten beim Nestbau und an ihrer vorbildlichen Brutpflege habe sich der biir-
gerliche Tierschutzgedanke entziindet.*

Das Konzept des Tierschutzes war es, das schon in den 1960er-Jahren volks-
kundliche Forscher angeregt hat, sich mit den mentalen Hintergriinden und der
kulturellen Vermittlung dieser neuen Beziehung zum Tier zu befassen (Abb. 10).
Grundlegendes und Ausfiihrliches hat der Historiker Keith Thomas dazu fur die
englische Gesellschaft gesagt, iiber deutsche Verhéltnisse hat sich u.a. Martin
Scharfe gedussert.

Scharfe fasst die theologischen und weltlichen Einfliisse zusammen, die zur Po-
pularisierung der Tierschutzidee gefiihrt haben.” Einerseits die Vorstellung, dass
Tierquilerei Siinde sei, dass Gott dem Menschen die Pflicht zur Barmherzigkeit
und Gerechtigkeit gegeniiber den Mitkreaturen aufgetragen habe, andererseits
philosophisch-psychologische Gedanken, dass das Tier auch Lebensfreude ver-
spiire und damit auch Schmerz, dass Tierquilerei moralisch verwerflich sei, und
nicht der Gedanke, dass sich eine gerechte Behandlung der Tiere auch aus 6kono-
mischen Griinden empfehle. Lehrer und Theologen waren die ersten Vermittler
der Tierschutzidee, die mit der Bildung von Vereinen in der Mitte des 19. Jahrhun-
derts ihre Institutionalisierung fand.

Die Tierschutzidee hat sich in unserer Zeit stark diversifiziert, extreme und pro-
vokative Organisationen wie PETA™ existieren neben gemissigten Tierschutzver-
einen, in thren Zielen, Aktionen und in threr Argumentation unterscheiden sie sich
betrichtlich.

Tierliebe und Naturniahe

Mit dem Aufstieg des Biirgertums, der Bedeutung der hauslichen Privatsphire
und einem wachsenden allgemeinen Wohlstand verbreitete sich die Haltung von
«Haustieren» als Nachahmung adliger Gepflogenheiten, als gesunkenes Kulturgut,
in weite Kreise. Vogel diirften wohl die ersten frithneuzeitlichen «Hobbytiere» ge-
wesen sein. Nicht zuletzt welil sie relativ preiswert und anspruchslos waren. Die
Leitgedanken dieser neuen Art der Tierhaltung waren jedoch andere als die des
Adels. Hier wurde nicht Luxus demonstriert, sondern die neu entdeckte Naturliebe
und Naturnéhe, angereichert mit paddagogischen und moralischen Absichten. Aus

244



Tierliebe und Tiertod SAVk 100 (2004)

SCHWETZERISCHER TIERSCHUTZ-KALE

Herausgegeben vom Zentralvorstand des Schweizerischen
Tierschutzverbandes

Abb. 10: Titelbilder des Schweizer Tierschutzkalenders 1922 und 1958 als Beispiele der kulturellen
Vermittlung der neuen Mensch-Tier-Beziehung.

dem Verlust der Bindungen an die unverfélschte Natur und als Gegenwelt zur
zunehmenden Technisierung der Umwelt popularisierte und demokratisierte sich
eine neue Art der Tiernutzung, eine neue Beziehung zum Tier bildete sich heraus,
die Tierliebe.

Tierliebe konnte sich erst richtig entwickeln, als sich die emotionale Distanz
zwischen den Arten verringerte, als einzelne Tiere in ithrer Eigenheit und ihrer Ein-
maligkeit wahrgenommen wurden. In der Volkskunde der Schweiz fiihrt Richard
Weiss im Unterkapitel «Volkssprache und volkstiimliche Geistesart» aus, dass die
Beziehung der Menschen auch zu ihren Nutz-Tieren oftmals sehr differenziert war:
So war fiir den Biindner Gebirgsbauern eine junge Kuh nicht einfach ein Rind: Je
nachdem, ob sie zum Ziehen gebraucht wurde, ob sie Milch gab oder ob sie trich-
tig war, hatte er eine andere Bezeichnung fiir sie. Ebenso hat der Bodenseefischer
liber eine ganze Anzahl von Namen allein schon fiir den Hecht verfiigt, wohin-
gegen dem Biindner Gebirgsbauern alles, was im Wasser schwamm, einfach Fisch
war. Die Differenzierung in der Vorstellung vom Tier war dann gegeben, so Weiss,
wenn eine «besonders interessierte und affektive Bindung an die Sache» vorhan-
den war.

Diese «affektive Bindung» macht es aus, dass wir Tieren einen besonderen Na-
men geben. Hermann Bausinger hat sich gefragt, ob und wie sich die Namenge-

245



Waltraut Bellwald SAVk 100 (2004)

bung beim Nutzvieh entwickelt habe und von welcher Bedeutung sie war. Fiir die
Namengebung der Rinder stellt Bausinger fest, dass die weiblichen Tiere sehr viel
ofter menschliche Vornamen tragen, wihrend bei den mannlichen Tieren abstrakte
Begriffe wie Rekord und Rapid oder Standesbezeichnungen wie Hiuptling, Man-
darin, Mikado, Minister und Prilat {iberwiegen. Dies wiirde der These der affek-
tiven Bindung, die ja vermutlich zu den weiblichen Tieren durch den téglichen
Umgang enger war, entsprechen. Auch bei den Heim- und Schmusetieren ist die
Namengebung ein wichtiges Ritual, «die Taufe besiegelt die Liebe».

Anders ist es bei den fiir den Schlachthof geziichteten Tieren, Masttiere sterben
namenlos und wahrscheinlich auch ungeliebt.

Wenn Haustiere sterben

Die meisten Tiere haben im Vergleich zum Menschen eine geringe Lebenser-
wartung, und wer sein Leben mit Tieren teilt, wird mehrmals schmerzlich Abschied
nehmen miissen. Nicht immer stossen Trauer und Schmerz um das geliebte Tier auf
Verstiandnis: «<Es war doch nur eine Katze», heisst es etwa, oder: «Kauf dir doch ei-
nen neuen Hund.» Doch auch hier hat ein Umdenken stattgefunden, es gibt mitt-
lerweile Ratgeber, um die Trauer in den Griff zu bekommen. Moderne Tierérzte
bilden sich weiter, um ihren menschlichen Klienten iiber die schwere Zeit hinweg-
zuhelfen, in der es vielleicht um die Entscheidung geht, einen langjdhrigen tieri-
schen Begleiter zu toten.

Die Tiere, die den Menschen in guten und schlechten Zeiten zur Seite gestanden
haben, verdienen einen wiirdigen Abschied. Doch die Realitit sieht anders aus: der
Weg der gestorbenen Haustiere fiihrt oft {iber die Kadaver-Verwertungsanlage, in
der sie zusammen mit anderen tierischen Abfillen «weiterverarbeitet» werden.

Alternativen sind, das Tier kremieren oder begraben zu lassen. Noch vor weni-
gen Jahren war die Idee, ein Haustier bestatten zu lassen, fiir viele Menschen eine
lacherliche Vorstellung. Mittlerweile hat dieses Phidnomen Fuss gefasst. In
Deutschland hat sich 1998 ein Bundesverband der Tierbestatter formiert, als Bera-
tungs- und Betreuungseinrichtung fiir trauernde Tierbesitzer. Sogar einen Sterbe-
Vorsorgeplan konnen Tierbesitzer abschliessen.”

Zeichen der Verbundenheit von Mensch und Tier iiber den Tod hinaus in Ge-
denktafeln und Tiergribern sind keine moderne Erfindung. Bekannt sind die
Windhunde Friedrichs I1., die in einem Mausoleum beigesetzt wurden, das der Kai-
ser fiir seine eigene letzte Ruhestitte vorgesehen hatte. Auch Helene, die Stute des
Konigs Friedrich von Wiirttemberg, hat einen Gedenkstein bekommen*, und im
Freilichtmuseum Cloppenburg steht ein «<Hunde-Mausoleum» aus dem Nachlass
eines ostfriesischen Hofbesitzers.” Doch sind diese Zeichen der Trauer isolierte
Phidnomene.

Virtuelle Friedhoéfe sind mit der Popularisierung des Internet aufgekommen, seit
1997 existiert www.virtueller-tierfriedhof.de. Dieser Dienst war zuerst gratis, heute

246



Tierliebe und Tiertod SAVK 100 (2004)

kostet ein virtueller Ruheplatz 9.90 €. Im Tod sind auch Tiere nicht gleich, fiir 19.90
€ erhilt man einen Luxusgrabstein mit Blumen, bessere Grabpflege, kann ein Foto
des Tieres veroffentlichen und hat die Moglichkeit, etwa das Gebell des verstorbenen
Hundes in einer Sounddatei einzufiigen. Kitsch und Trauer liegen nahe beisammen.

In vielen Schweizer Gemeinden ist es heute gestattet, Tiere bis zu einer be-
stimmten Grosse im eigenen Garten beizusetzen. Seit 2001 gibt es den Tierfriedhof
Am Wisenberg auf einer ehemaligen Industriebrache oberhalb des Dorfes Laufel-
fingen BL (Abb. 11). Die Einrichtung hat in den Medien interessierten Widerhall
gefunden. Bereits 350 Tiere sind dort begraben, Tierhalter aus allen sozialen
Schichten machen vom Angebot Gebrauch. Das tote Tier wird in einem kleinen
Sarg mit Blumen aufgebahrt und danach in das mit Asten ausgelegte Grab umge-
bettet. «Es geht nicht um eine Vermenschlichung des Tiers, sondern um die emo-
tionalen Bediirfnisse der Halter», meint Marlis Morgeli, die mit ihrem Mann den
Tierfriedhof betreibt. Zuerst hat es Vorurteile gegeben, ein Friedhof sei ein Ort fiir
Spinner, meinten die einen, mit dem Friedhof wolle man sich am Leid sentimenta-
ler Tierfreunde bereichern, sagten andere.

Rechtlich betrachtet ist der Tierfriedhof ein Wasenplatz, ein Ort, an dem frither
verendete oder kranke Tiere vom Wasenmeister vergraben wurden. Solche Wasen-
pliatze gibt es seit den 1970er-Jahren in der Schweiz nicht mehr, einzig fiir den Fall
von Tierepidemien sind solche Plitze vorgesehen. Fiir den Tierfriedhof musste
diese Einrichtung wieder eingefiihrt werden.

Abb. 11: Ein Grab auf dem Tierfriedhof «Am Wisenberg» in Laufelfingen/BL.

247



Waltraut Bellwald SAVk 100 (2004)

Bunt ist der Friedhof, mit Blumen, Gedenktafeln und Windriadchen geschmiickt,
Kreuze gibt es jedoch nicht. «Ein bisschen Kitsch muss sein», es soll keine «traurige
Friedhofatmosphire herrschen» ist ein Leitgedanke der Morgelis.*

Dass man sich immer noch schwer tut mit der Aufwertung der Tiere und ihrer
Leistungen, zeigt ein Beispiel aus den USA. Dort sollte ein Denkmal errichtet wer-
den, fiir <Americas forgotten heroes», fiir alle Hunde, die im Vietnam-Krieg und in
den iibrigen Kriegen seit 1945 den Tod fanden: «They protected us on the field
of battle. They watch over our eternal rest. We are grateful.»* Jedoch habe sich
das Department of Veterans Affairs gegen den vorgesehenen Standort gestriaubt:
Ein Memorial fiir Kriegs-Hunde sei als unpassend fiir einen National-Friedhof
angesehen worden. Das Denkmal wurde schliesslich auf einem Air-Force-Gelédnde
errichtet.

Kritiker solcher Entwicklungen und Ereignisse haben moglicherweise Angst
vor einer allzu starken «Vermenschlichung» der Tiere, Angst davor, dass, wie die
Gentechnologie befiirchten lasst, die Grenze zwischen den Arten verschwinden
konnte. Als die Tierschutzorganisation PETA im Mirz 2004 eine Plakatausstellung
startete, in der das tierische Leiden in der industriellen Massentierhaltung und in
den Schlachthoéfen mit dem Holocaust und den Konzentrationslagern verglichen
wurde, hatte dies emporte Proteste und teilweise Verbote der Ausstellung zur
Folge. Die Ausstellung bedeute eine Entwiirdigung des menschlichen Leidens im
Holocaust, sie sei menschenverachtend und beleidige alle Opfer des Nazi-Terrors.

Beziehungen mit politischen Dimensionen

Wer sich wissenschaftlich und kritisch mit den Beziehungen der Menschen zu
den Tieren auseinandersetzt, ist immer auch mit seinen eigenen Gefiihlen und Er-
fahrungen konfrontiert, kann seine eigenen Werte und Einstellungen nicht vollig
ausser Kraft setzen. Recherchen liefern oftmals unangenehme, ja abstossende In-
formationen, eine distanzierte Haltung lasst sich da nicht immer einnehmen, man
fiihlt sich aufgefordert, sein eigenes Verhalten zu hinterfragen oder zu verdndern,
manchmal fiithlt man sich auch aufgefordert, aktiv zu werden. Mensch-Tier-Bezie-
hungen sind nicht nur gemiitliche, private Angelegenheiten, sondern haben durch-
aus auch gesellschaftliche und damit politische Dimensionen.

248



Tierliebe und Tiertod SAVk 100 (2004)

Anmerkungen

(]

10

11

12

13

21

]
2

Tod einer Katze. In: TagesAnzeiger 6.2.2004,13.

Hasler, Ludwig: Alles fiir die Katze. Kolumne im St. Galler Tagblatt vom 14.2.2004. Hasler ist
Dozent fiir Philosophie und Medientheorie.

Frei, Martina: «Ein weiterer Schritt in die Beliebigkeit.» Gesprach mit dem Psychotherapeuten
Reto Volkart. In: TagesAnzeiger 12.2.2004.

Geisseler Dominic: Requiem fiir einen Fisch. In: CoopZeitung 18.2.2004, 3.

Becker, Siegfried/ Bimmer, Andreas C. (Hg.): Mensch und Tier. Kulturwissenschaftliche Aspekte
einer Sozialbeziehung. Hessische Blitter fiir Volks- und Kulturforschung. Bd. 27 (1991) 7.

Rheinz, Hanna: Tierische Liebe. Die Psychologie der Beziehung zwischen Tier und Mensch. Miin-
chen 1994.

Rheinz, 17.

Wiedenmann, Rainer E.: Kreaturen der Moderne. Beitrige zum soziokulturellen Wandel des
Mensch-Tier-Verhiltnisses in westlichen Gesellschaften. In: Osterreichische Zeitschrift fiir Soziolo-
gie (1993) 74.

Buchner, Jutta: Kultur mit Tieren. Zur Formierung des biirgerlichen Tierverstindnisses im 19. Jahr-
hundert. Miinster 1996, 1.

Miitherich, Birgit: Die Problematik der Mensch-Tier-Beziehung in der Soziologie: Weber, Marx
und die Frankfurter Schule. Miinster 2000, 9ff.

Miitherich, 134.

Muiitherich, 132.

Shapiro, Kenneth J.: The State of Human-Animal Studies: Solid, at the Margin! In: Society and Ani-
mals, Volume 10, Nr. 4, 2002. (Online-Ausgabe http://www.psyeta.org/sa/sal0.4/shapiro.shtml)
Anthrozoos. A Multidisciplinary Journal of the Interactions of People and Animals. Seit 1987 her-
ausgegeben von der Delta Society, einer Organisation, nach eigenen Angaben «dedicated to the
promotion of the benefits of human/companion animal interactions».

Society and Animals. The Journal of Human-Animal Studies. Seit 1993 von Psyeta, Psychologists for
the Ethical Treatment of Animals, herausgegeben. Im Vergleich publiziert «Society and Animals»
mehr auf dem kultur- und sozialwissenschaftlichen Gebiet, wihrend «Anthrozods» eher naturwis-
senschaftlich ausgerichtet ist.

Kathleen C. Gerbasi, David C. Anderson, Alexandra M. Gerbasi, and Debbie Coultis: Doctoral Dis-
sertations in Human-Animal Studies: News and Views. Society and Animals. Journal of Human-
Animal Studies, Volume 10, No. 4, 2002. (http://www.psyeta.org/sa/sal0.4/gerbasi.shtml)

Dazu gehoren insbesondere der Band der Hessischen Blitter «Mensch und Tier» (Anm. 5) sowie
Jutta Buchners «Kultur mit Tieren» (Anm. 9). Weiter auch Band 1/2003 der Zeitschrift fiir Volks-
kunde.

Dazu: Bressler, Hans-Peter: Ethische Probleme der Mensch-Tier-Beziehung. Eine Untersuchung
philosophischer Positionen des 20. Jahrhunderts zum Tierschutz. Frankfurt a. M. 1997.

Bressler, 20.

In der Gotthelf-Serie des Schweizer Fernsehens vom Sommer 2004 sollte, der Authentizitat wegen,
ein Huhn geschlachtet werden. Getétet wurde es dann allerdings nicht von den Laien-Schauspie-
lern, sondern von einem Nachbarn. Mit Ausnahme des Vaters und des jiingsten Sohnes, die vom to-
ten Huhn und seinen Innereien offenbar fasziniert waren, verweigerten sich die tibrigen Familien-
mitglieder. Vom zubereiteten Huhn wurde kaum etwas gegessen. Gegen die Schlachtung eines
Schweins hatte sich die Familie geschlossen ausgesprochen. Dass hier ein Tier zur Unterhaltung
getotet wurde, gab weniger Anlass zur Diskussion als die Weigerung des Vaters, dem Huhn den
Kopf abzuhacken.

In einem anderen aktuellen Fall sprach sich der Deutsche Tierschutzverband im September 2004
gegen den Werbespot eines Haushaltwarengrossmarktes aus, der einen «Laubbldser» derart an-
pries, dass ein Gartner mit diesem Gerdt Maulwiirfe aus ihrem Bau in hohem Bogen herausblies
und so «erledigte». Auch wenn bei dieser Aktion Pliischmaulwiirfe verwendet worden seien, sei die-
ser Spot ein schlechtes Beispiel fir Kinder und rege zur Nachahmung an, war die Meinung des Tier-
schutzverbandes.

Ralf R. Tonjes: Transplantation von Organen aus Schweinen — Gefahren durch endogene Retro-
viren. In: Spektrum der Wissenschaft, Juli 1997.

Ein Tier gegen den Stress. In: Neue Ziircher Zeitung 29.9.2004, 63.

249



Waltraut Bellwald SAVk 100 (2004)

23
24

25
26

27

28

29

30

31
32

33

R}

39
40
41
42

a

Man trégt wieder «Jagdliches». In: Jagd & Natur. Das Schweizer Jagdmagazin Nr.4 (2004) 53.
Cohen, Esther: Law, Folklore and Animal Lore. In: Past & Present. A Journal of Historial Studies.
Nr. 110 (1986), 6-37.

Cohen, 13-14.

Rosener, Werner: Die Geschichte der Jagd. Kultur, Gesellschaft und Jagdwesen im Wandel der Zeit.
Diisseldorf, Ziirich 2004, 13-14.

De Vroede, Erik: Menschen spielen mit Tieren: Ganswurf, Gansritt, Hahnenschlagen. In: Becker,
Siegfried/ Bimmer, Andreas C. (Hg.): Mensch und Tier. Kulturwissenschaftliche Aspekte einer So-
zialbeziehung. Hessische Blitter fiir Volks- und Kulturforschung. Bd. 27 (1991) 61.

Die Bullen wurden festgebunden und Hunde wurden auf sie gehetzt.

Thomas, Keith: Man and the Natural World. Changing Attitudes in England 1500-1800. London
1983, 153.

Hoffmann-Krayer, Eduard: Tierquélerei in Volksaberglauben und Volksbrauch. In: Unsere Welt 10
(1918), 155.

Thomas, 148.

Norbert Elias: Uber den Prozess der Zivilisation. Soziogenetische und psychogenetische Untersu-
chungen. Bd.1. Frankfurt a. M. 1976, 268.

Ebda, 282.

Ebda, Bd. 2, 444.

Der Christvogel oder Kreuzschnabel hat in der Volkskultur und im Volksglauben des Tirols eine
besondere Stellung. Becker, Siegfried: Die Legende vom Christvogel. Zur Regionalitit und Okoty-
pik aitiologischer Deutungen im Volksglauben Tirols. In: Petzold, Leander u.a. (Hg.): Studien zur
Stoff- und Motivgeschichte der Volkserzahlung. Frankfurt a. M. 1995, 177-197.

Dies galt jedoch nicht fiir alle Végel, der als unsauber und asozial verachtete Spatz durfte z. B. im
Tirol bis ins 20. Jahrhundert als Schidling gefangen und vernichtet werden. Gasser, Christoph: Vo-
gelschutz zwischen Okonomie und Okologie. Das Beispiel der Sperlingsverfolgung (17.-20. Jh.) In:
Becker, Siegfried/ Bimmer, Andreas C. (Hg.): Mensch und Tier. Kulturwissenschaftliche Aspekte
einer Sozialbeziehung. Hessische Blitter fiir Volks- und Kulturforschung. Bd. 27 (1991) 59.
Scharfe, Martin: Kollektaneen zur Geschichte der Tierschutzidee. In: Die Schulwarte 21 (1968) 826—
846.

PETA People for the Ethical Treatment of Animals. «<PETA ist der Ansicht, das die Grundrechte
von Tieren, also ihre ureigensten Interessen, beriicksichtigt werden miissen, egal, ob die Tiere fiir
den Menschen von irgendeinem Nutzen sind. Genau wie wir konnen sie leiden und haben ein In-
teresse daran, ihr eigenes Leben zu leben. Daher steht es uns nicht zu, sie fir Erndahrung, Kleidung,
Experimente oder aus irgendeinem anderen Grund zu benutzen.» www.peta.de

Weiss, Richard: Volkskunde der Schweiz. Grundriss. 2. Aufl. Erlenbach-Ziirich 1978, 250.
http://www.bvt-marburg.de/

Scharfe, 844.

Tiertod. Wirklichkeiten und Mythen. Begleitbuch zur gleichnamigen Wanderausstellung des West-
falischen Museumsamtes Miinster und des Naturkundemuseums der Stadt Bielefeld. Minster
1996, 102.

Die Informationen stammen aus diversen Zeitungsberichten, die von Marlis und Urs Morgeli zur
Verfiigung gestellt wurden.

http://www.war-dogs.com/the_memorials.htm

250



	Tierliebe und Tiertod : kulturwissenschaftliche Betrachtungen zu einem verdrängten Alltagsbereich

