
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 100 (2004)

Heft: 2

Artikel: Tierliebe und Tiertod : kulturwissenschaftliche Betrachtungen zu einem
verdrängten Alltagsbereich

Autor: Bellwald, Waltraut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118173

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118173
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizerisches Archiv für Volkskunde 100 (2004), 229-250

Tierliebe und Tiertod

Kulturwissenschaftliche Betrachtungen zu einem verdrängten
Alltagsbereich

Waltraut Bellwald

Im Februar 2004 sorgte eine Todesanzeige in einer Schweizer Tageszeitung für
beträchtliche Aufmerksamkeit (Abb. 1). Von vielen Lesern wurde sie - zu Recht,

Jasper
6. Mai 2001 bis l.Februar 2004

Du kamst so überraschend

§s* _^MtfiH

in unser Leben. Du zeigtest uns,
dass die Welt schön, zärtlich und

verspielt ist. Dafür gebührt Dir
unser ganzer Dank. Wir wissen,

* 1

Dass Du nun unser Schutzengel bist und

weiterhin mit uns durch's Leben gehst. Dies gibt uns
die Kraft die grosse Trauer zu ertragen.
Wir lieben Dich und wir werden Dich nie vergessen!

Brigitte & Stefan Meier-Deus mit Cesar
Deine zahlreichen Freunde

XB574E.6

Abb. 1 : Todesanzeige für eine Katze im Zürcher TagesAnzeiger vom 3.2.2004.

wie sich herausstellen sollte - als Todesanzeige für eine Katze interpretiert, und

einige von ihnen reagierten «mit Empörung». Verlag und Redaktion erklärten,
dass sie getäuscht worden seien: «Eine Todesanzeige für ein Tier widerspricht ganz
klar unseren Richtlinien. Wir publizieren keine Todesanzeigen für Tiere Seite an
Seite mit Todesanzeigen für Menschen.» Für sie sei die Angelegenheit
unangenehm, «da wir mit der Todesanzeige die Würde anderer Verstorbener verletzt
haben».1

Die Angelegenheit zog weitere Kreise und wurde in Radio und Fernsehen, in
Leserbriefen und Editoriais diskutiert. Zeigten die einen Verständnis für diese

Form der Trauerbewältigung: «Ob ein Mensch stirbt, ein Tier endet, ein alter
Prachtbaum knickt - der Schmerz darüber ist Menschenschmerz. Viele halten ihn

229



Waltraut Bellwald SAVk 1«) (2004)

nur aus, wenn sie ihn veröffentlichen. Öffentlichkeit - der Schein der Anteilnahme

- tröstet die wunde Seele»:, so reagierten andere entrüstet und fanden die Anzeige
geschmacklos. Experten gaben ihre Meinung ab: «Todesanzeigen für Tiere sind ein
Zeichen dafür, wie sich moralische Grenzen auflösen.»3 Natürlich fehlten auch
ironische Glossen nicht: «Gebührt nicht auch meiner Uhr, die mich in guten und
schlechten Zeiten begleitet hat, ein würdiger Abschied? Oder meinem Auto?»4 In
der Folge boten verschiedene Zeitungen an, unter einer eigenen Rubrik
Todesanzeigen für Tiere zu publizieren, die Nachfrage scheint jedoch gering gewesen
zu sein.

Es ist keine Neuigkeit: Menschen interessieren sich für Tiere. Es müssen nicht
immer so aufrüttelnde Ereignisse sein, wie die nahezu vergessene BSE-Krise und
die Maul- und Klauenseuche, auch an kleinere wiederkehrende Dramen rund um
Kampfhunde, Pelztragen, Kälbermast und Hühnergrippe haben wir uns gewöhnt.

Oft sind es die weniger spektakulären Themen, die öffentliche Diskussionen
auslösen, wie etwa die Millionensummen, die für Haustierfutter ausgegeben werden,

die Zucht haarloser Katzen, Bernhardiner, die im Kochtopf landen, oder die

Aussetzung von Wölfen und Luchsen. Wir lesen von Tierfriedhöfen und
Gottesdiensten mit Tieren, wir hören von neuen Berufen rund um die Beziehung Mensch
und Tier und von neuen Dienstleistungen. In diversen Meldungen schlägt sich das

oft skurrile Verhältnis Menschen und Tier nieder (Abb. 2).

Ratten als
Spürhunde
LONDON - Ratten sollen
künftig ähnlich wie
Suchhunde Erdbebenopfer
aufspuren US-Forscher haben

Schildkröte
biss Lenkerin
Solothurn. - Eine auf dem Nebensitz

mitfahrende Schildkröte hatte
am Samstagnachmittag für eine

Das Büsi und sein Retter
ECUBLENS - Nicht nur
Menschen, auch Tiere
bedürfen bei Brandiäl-
len der Rettung und
Betreuung. Dass die
Feuerwehren und ihre
Männer auch darauf

vorbereitet sind, wurde
in Ecublens VD deut
lieh.

Ein Feuerwehr -

gefreiter rettete eine
Katze aus einer
brennenden Wohnung.

GESETZESVQRSCHLAG

Hundefleisch zum
Verkauf freigeben
SEOUL Noch vor der Fusshall Welt
meisterschaft im kommenden fahr «oll
der Verkauf von Hundefleisch in"Sudko

Kühe gegen
Liebespaare

I AMSTERDAM - Ml, Kühen
«eSenOpeMlr-L,coe

5, vT1™"der h°"a"™
sehen Kleinstadt Sn..~

Delikate
Mistkäfer

I Th.ii«.«i»f«'«',rK.k*r'",,n
1 »ch.m.n.u.D.l.k.t«"

rm,r,d.n:ln..kt.n.u«Kon».rvn

Abb. 2: Tierthemen, die die Öffentlichkeit bewegen.

Unterhaltungsfilme mit tierischen Helden wie Chicken Run, Kommissar Rex, Ein
Schweinchen namens Babe oder die Bärenbrüder haben grossen Erfolg beim Publikum

jeden Alters. Und Kinderbücher, deren Helden Bären, Schnecken oder
sprechende Papageien sind, füllen in den Buchläden die Regale (Abb. 3).

Auch für Erwachsene ist das Angebot an Bildbänden und an Ratgeberliteratur
zu praktischen Fragen der Mensch-Tier-Beziehung reichhaltig. Mager sieht es

jedoch mit kulturwissenschaftlicher Literatur aus. Es ist doch einigermassen
überraschend, dass die Sozial- und Kulturwissenschaften sich für diesen Bereich des

230



Tierliebe und Tiertod SAVk 100(2004)

«lobi
im Reiche der Tiere

Abb. 3:Tiere als Helden,
so wie hier im Buch «Globi
im Reich der Tiere», erfreuen
ein grosses Publikum

SC*tf Vw,

l'i*

*m¦'S:

T

•Ca**»

c
t»

ä ^ 3*

'^TT^.

menschlichen Lebens kaum zu interessieren scheinen, und es erstaunt, wie selten

Geschichte, Psychologie, Soziologie und auch die Ethnologie die Mensch-Tier-Beziehung

thematisieren. Auch in der Volkskunde, die von ihrem Selbstverständnis

her den lebensweltlich-alltäglichen Handlungen und Erfahrungen zugeneigt ist -
und zu dieser Lebenswelt gehören Tiere und Kontakte mit Tieren -, ist es nicht
anders. Unter den rund 1000 Titeln aktueller volkskundlicher Abschlussarbeiten der
Jahre 2002 und 2003 an deutschsprachigen Universitäten sind gerade zwölf, die

man im allerweitesten Sinn mit Mensch-Tier-Beziehungen in Zusammenhang bringen

könnte. Eine Internetrecherche ergab, dass zwischen dem Sommersemester
1999 und dem Sommersemester 2004 in deutschsprachigen volkskundlichen
Instituten sieben Veranstaltungen zum Thema Mensch und Tier angeboten wurden.

In volkskundlichen Studien ist es oft so, wie in der Einleitung zum Themenband
Mensch und Tier der Hessischen Blätter festgestellt wird: «Tiere kommen immer
und überall, aber in unterschiedlicher, oft zufälliger oder nebensächlicher Relevanz
in bestimmten Gebieten der Volkskunde vor.»5 In Nebensätzen und Unterkapiteln

231



Waltraut Bellwald SAVk 100 (2004)

wird die Rolle der Tiere meist als Instrument und Sache abgehandelt, die soziale

Beziehung hingegen bleibt unentdeckt.
Diese mangelnde wissenschaftliche Aufmerksamkeit den Tieren und den

Mensch-Tier-Beziehungen gegenüber ist nicht nur ein Problem der Volkskunde.
Auch in anderen Kultur- und Sozialwissenschaften steht dieser Forschungsgegenstand

im Abseits. «Die Beziehung des Menschen zum Tier ist eigentlich nicht der
Rede wert. Tierliebe ist eine lächerliche Liebe», die Bindung ans Tier werde als

peinlich angesehen und nur als «Ersatz» für menschliche Bindung, schreibt die
Psychologin Hanna Rheinz." Die Untersuchung der Mensch-Tier-Beziehung habe sich

noch nicht als seriöser Forschungsgegenstand etabliert, ausser man widme sein

Forschungsinteresse den Fragen der Nützlichkeit.7
Der Soziologe Rainer E. Wiedenmann stellt in einem Besprechungsessay zum

soziokulturellen Wandel des Mensch-Tier-Verhältnisses fest, dass «einschlägigen
soziologischen Arbeiten noch immer etwas Esoterisches anhaftet».8 Dazu ein Zitat
der Volkskundlerin Jutta Buchner: «Auffallend ist, dass die wissenschaftliche
Beschäftigung mit Tieren oftmals Verwunderung und Erstaunen auslöst. Das Thema
bedarf vielfacher Vermittlungsbemühungen. In vielen Gesprächen bin ich immer
wieder auf ähnliche Einstellungen gestossen:Tiere und Kinder gehören zusammen,
als Erwachsener hat man mit solchen kindlichen Gefühlen nichts mehr zu tun.
Tiere sind für alleinstehende, für einsame Menschen von Bedeutung, für Frauen
sind sie Kindersatz, das heisst, Tierhaltung wird als Ausdruck psychisch-sozialer
Schwierigkeiten gewertet.»9

Brigitte Mütherich untersucht die Reserviertheit der Soziologie gegenüber der
Mensch-Tier-Beziehung, einem «integralen Bestandteil der materiellen, kulturellen

und strukturellen Konfiguration eines sozialen Systems». Obschon man davon

ausgehen könne, dass es «aufschlussreiche Verbindungen gibt zwischen tierbezogenen

und intrahumanen Symbol-, Werte-, Normen- und Handlungssystemen von
Gesellschaften und sozialen Gruppen», kommen «Mensch-Tier-Beziehungen in
der traditionellen Soziologie nicht vor».1"

Anhand der Beispiele Marx und Weber zeigt Mütherich dann das Ausmass der

«Disqualifizierung des tierlichen Individuums» in historisch massgebenden
soziologischen Theorien. Für Webers verstehende Soziologie ist. nach Mütherich, die

Mensch-Tier-Beziehung nicht unter den Begriffen Sinnhaftigkeit und Zweckrationalität

zu qualifizieren und deshalb nicht relevant. Für Marx sind Tiere Natursubstanzen.

Sie sind Rohmaterial, das in einem Stoffwechselprozess, der einem reinen
Kosten-Nutzen-Kalkül untersteht, in für den menschlichen Gebrauch wertvolle
Substanzen verwandelt wird. Für Marx sei die Mensch-Tier-Beziehung oder der

industriegesellschaftliche Umgang mit Tieren kein Thema. Die Forderung nach

einem humaneren Umgang mit diesen «Natursubstanzen» tue er als kindisches
und romantisches Verhalten des bourgeoisen Menschen ab. Es sei ein Verhalten,
das dazu diene, den Bestand der bürgerlichen Gesellschaft zu sichern."

Diese Einstellung zum Tier und zur Mensch-Tier-Beziehung erhalte aber ein
besonderes Gewicht, da sie eine «politisch weltanschauliche Qualität» aufweise, «die

232



Tierliebe und Tiertod SAVk 100 (2004)

bis heute einen - zumeist unreflektiert gebliebenen - grossen Einfluss auf die

Wirkungsgeschichte der marxschen Theorie und das <linke Denkern ausübt».12

Auch im englischsprachigen Raum nehmen Forschungen zur Mensch-Tier-Beziehung

«Human-Animal Studies» (HAS) marginale Positionen ein." Trotz zweier
renommierter Publikationen, den Zeitschriften Anthrozoös'4 und Society and
Animals'-, die Forschungsergebnisse dieses multi-disziplinären Feldes, «which explores
the ways in which nonhuman animals figure in human lives», veröffentlichen. Um
jedoch ein neues Forschungsfeld aufzubauen, mussten sich renommierte
Persönlichkeiten und akademische Institutionen damit befassen. Solche Persönlichkeiten
und Institutionen hätten meist die Neigung, sich bevorzugt nicht-kontroversen und

konsensfähigen Forschungsthemen zuzuwenden: «HAS is risky business for
traditional disciplines.»16

Das Tier, eine kulturelle Konstruktion

Eine zentrale Schwierigkeit der Erforschung der Mensch-Tier-Beziehungen
wird von manchen in der grossen Bandbreite an möglichen Zugängen, aber auch in
der fehlenden Theorie gesehen. Ein Teil der volkskundlichen Studien sind deskriptive

Darstellungen, andere setzen sich mit dem kulturhistorischen Hintergrund des

Verhältnisses Mensch-Tier im Wandel der Industriegesellschaft auseinander.17

Aber bereits bei der Antwort zur Frage: «Was ist ein Tier?» gehen die Ansichten
auseinander. Philosophen, Ethiker, Theologen und Juristen denken über diese

Frage nach, denn die Vorstellung vom Tier prägt unser Handeln, unsere Wertschätzung

und die Rechte, die wir ihm zugestehen. Aristoteles, Descartes und Kant,Thomas

von Aquin und Schopenhauer, um nur ein paar wenige zu nennen, sie alle sind

zu unterschiedlichen Folgerungen gekommen. Ist das Tier ein seelenloser Automat,
wie es Descartes postulierte, oder eine Gottheit, wie es die alten Ägypter sahen? Ist
das Tier eine Handelsware oder ist es ein Mitgeschöpf, für das wir Menschen

Verantwortung tragen?
Ein wichtiges Merkmal der Konstruktion Tier ist seine Leidensfähigkeit.18 Tiere

können nichts fühlen, behauptete Descartes und verglich den tierischen Organismus

mit einem sinnreich konstruierten Automaten, den er zwar bewunderte, bei
dem er jedoch keinen Unterschied zu einer Maschine festzustellen glaubte. Wenn

man einem Hund einen Tritt gebe und dieser dann jaule, dann sei das nichts anderes

als das Geklingel und Geschepper der Rädchen und Federn in einer Maschine.

Deshalb, so seine Meinung, dürfe man auch am lebenden Tier experimentieren.
Auch andere Philosophen und Theologen sprechen den Tieren die Leidensfähigkeit

ab, und zwar deshalb, weil mit dem Leiden die Menschen für Adams Sünde
bestraft worden seien. Da jedoch die Tiere nicht von Adam abstammen, können sie

auch nicht leiden. Tiere seien deshalb Wesen, deren Leiden unwichtig sei.

Thomas von Aquin war der Meinung, dass es dem göttlichen Gebot entspreche,

wenn der Mensch Tiere benutzt, tötet und verspeist, weil Gott die Tiere für die

233



Waltraut Bellwald SAVk 100 (2004)

Menschen geschaffen habe. Und Immanuel Kant teilte die Welt in höherrangige
und niederrangige Wesen, in Personen und in Sachen ein, zu den Sachen gehören
die Tiere. Er vertrat deshalb die Auffassung, dass man mit den Tieren nach Belieben

schalten und walten könne, Tierquälerei allerdings verurteilt er. Dies aber nicht
aus Rücksicht auf das Leiden der Tiere, sondern es sei der Mensch, der vor dem
verrohenden Einfluss der Tierquälerei geschützt werden solle. Ein Mensch, der
Tiere quäle, quäle möglicherweise auch Menschen.

Aristoteles, wie später auch Rousseau, gestand den Tieren zu, dass sie leiden
können. Und weil Tiere das gleiche Empfindungsvermögen wie Menschen hätten,
hätten sie das gleiche Recht, nicht unnötig misshandelt zu werden. Auch Schopenhauer

verlangte Mitleid und Rücksicht gegenüber Mensch und Tier. Biblische
Barmherzigkeit und Gerechtigkeit sei man auch den Tieren schuldig. Doch welches
Tier gemeint ist, ob Mitleid und Rücksicht auch für Flöhe und Gartenschnecken
gelten sollen oder nur für so genannt «höhere» Tiere, darüber ist die Diskussion
noch offen.

«Macht euch die Erde Untertan.» Diese Stelle aus der Schöpfungsgeschichte
zitieren die Menschen oft, wenn sie ihre tierischen Mitgeschöpfe einteilen in Nützliche

und Schädliche, in Überflüssige und Notwendige, Essbare oder Eklige - mit
existenziellen Folgen für die betroffenen Tiere. Was Ungeziefer und Schädlinge
sind, das entscheiden nicht «natürliche» Kriterien, sondern es ist eine individuell
geprägte, mehr noch eine kulturell und sozial bedingte Einteilung. Kleine Kinder
lieben Käfer, Regenwürmer, Schnecken und Kellerasseln und es sind meist die
Erwachsenen, die ihnen dieses unbefangene Interesse und den selbstverständlichen

Umgang mit den «Ekeltieren» austreiben.
Was man mit Tieren tun darf, darüber herrscht heute grosse Unsicherheit. Die

Gesetzgebung geht zumeist davon aus, dass sowohl Töten wie Quälen von Tieren ohne

vernünftigen Grund rechtswidrig ist.1" Doch was sind vernünftige Gründe, Tieren
Schmerz und Leiden zuzufügen? Ist die Lust am Fleisch ein Grund? Sind
Sportangeln und Wettfischen, Jagd, Pelztierzucht, Tierversuche. Heimtierhaltung. Zoo-
und Zirkustiere vernünftige Gründe? Darf man ein Tier zur Unterhaltung töten?:"

Die Grenze zum Tier

«Als Hund eine Katastrophe, aber als Mensch unersetzlich» soll der frühere
deutsche Bundespräsident Johannes Rau über seinen Riesenschnauzer gesagt
haben. Auch der bekannte Ausspruch «Hunde sind die besseren Menschen» weist auf
eine unscharfe Grenze zwischen Mensch und Tier hin. Grundsätzlich gehen jedoch
das christliche wie das judaische Weltbild von einer gottgegebenen Hierarchie aus,

mit dem Menschen als dem Herren der Schöpfung. Tiere sind das Andere, das

Fremde schlechthin.
Alle Kulturen besitzen populäre Vorstellungen vom Tier: in Fabeln, Märchen

und Mythen, in Kinderbüchern, in der Werbung. Als Wappentier, Automarke und

234



Tierliebe und Tiertod SAVk 100(2004)

Plüschtier begegnen uns der mutige Löwe oder die falsche Schlange, die fleissige
Biene und der hinterlistige Fuchs. Tiere haben die Menschen beeindruckt durch
ihre Kraft, ihre Gewandtheit, ihre Schnelligkeit. Vor allem aber durch ihre faszinierenden

Fähigkeiten: ihren ausgeprägten Geruchssinn und das hervorragende
Gehör, durch die Fähigkeit zu fliegen, im Wasser zu leben und sich in finsterster
Nacht zurechtzufinden. Wen wundert es, dass die Menschen auch Höheres in den

Tieren gesehen haben, Gottähnliches, ja manchmal ihren eigenen Ursprung.
Aber auch durch «menschliche» Eigenschaften sprechen uns die Tiere an:

Geburt, Aufzucht der Jungen, Abhängigkeit von Nahrung und Wasser, Schlaf,
Verwundbarkeit und Sterblichkeit haben sie mit uns gemein. Der Mensch hat sich dem
Tier nah und fremd zugleich gefühlt, es war Mitkreatur in der heiligen Ordnung
(Abb. 4).

DER SP EGEL

BRUDER AFFE
Was den Menschen
von seinem
nächsten
Verwandten
unterscheidet

,>':

Abb. 4: Oft sind es die «menschlichen» Eigenschaften, die uns an Tieren ansprechen.

235



Waltraut Bellwald SAVk 100 (2004)

Aber diese Ordnung scheint nicht mehr zu gelten, die Grenze zum Tier, auch sie

eine menschliche Konstruktion, wird neu definiert. So sah man in der Xenotransplantation,

der Übertragung von Organen, Geweben oder Zellen zwischen Tier
und Mensch, eine Möglichkeit, tierische Ressourcen für die Menschen zu
beanspruchen, vor allem Schweine werden hier genutzt. Doch bisher ist noch keine
befriedigende Verpflanzung grösserer tierischer Organe gelungen. Ging es ursprünglich

nur darum, dass das verpflanzte Organ funktionierte, so sind in jüngster Zeit
Bedenken aufgetaucht, wonach vom Transplantat vielleicht sogar Gefahren für den

Empfänger ausgehen. Viren, die für das Schwein harmlos sind, könnten sich unter
den Bedingungen des menschlichen Körpers zu gefährlichen Krankheits- und
Seuchenerregern entwickeln.21 Hier wird also die Grenze zwischen den Arten von der
Natur selbst gezogen, nicht vom Menschen, der allerdings daran arbeitet, diese

Beschränkung niederzureissen.
Unsere heutige Gesellschaft habe eine neue Beziehung zum Tier entwickelt,

heisst es. Das Tier werde vermenschlicht, werde zum Partner, ja zum Kinderersatz.
Genau dies entlastet diese Gesellschaft, so kann sie soziale Verpflichtungen an Tiere

delegieren, kann den praktischen und emotionalen Unterhalt für die Aussenseiter
der Gesellschaft, Alte und Behinderte, Gefängnisinsassen und Heimbewohner an
Tiere abgeben. «Companion-Animals» erbringen heute als Begleit-, Besuchs- und

Therapietiere unschätzbare Leistungen, neben den bereits anerkannten Rettungs-,
Arbeits- und Schutztieren. Auch in alltäglichen Situationen, wie zum Beispiel am

Arbeitsplatz, erkennt man den Wert tierischer Gefährten. «Tiere sind eine Quelle
der Inspiration, sie entspannen und motivieren die Mitarbeiter während einer Pause,

sie bringen ein Stück Natur ins sonst eher <sterile>, stressige Betriebsleben», erklärt
Dennis C.Turner, Dozent für Heimtierethologie an der Universität Zürich.22

Tierhaltung - eine zivilisatorische Leistung

In menschlichen Gesellschaften hatte das Verhältnis zum Tier immer auch
entscheidenden Einfluss auf die jeweilige kulturelle und soziale Entwicklung. Ohne
das Tier, ohne die Nutzung seiner Kraft, seines Körpers, seiner Produkte, seiner
Nachkommen und seiner Symbolhaftigkeit hätte menschliche Kultur nicht entstehen

können. Die Domestizierung der Tiere hat die Entwicklung der menschlichen
Kultur vorangetrieben, sie ist eine grosse zivilisatorische Errungenschaft, mit der
das Tier allerdings zum Sklaven des Menschen geworden ist.

Durch die Nutzung der Tiere sind Kulturen und Vermögen entstanden: das

Rittertum, Cowboys, Trapper, Walfänger, Rinderbarone und Straussenfedernm.il-

lionäre, Schafwollkönige, Seidenraupenzucht, um nur wenige zu erwähnen. Mit der

Domestizierung trat aber auch eine ganze neue Vorstellungskette in die Mensch-

Tier-Beziehung ein. Tiere sind jetzt Besitz, sie sind Kapital und Existenzgrundlage.
Eine unübersehbare Sachkultur wird geschaffen, um dieses Eigentum zu beherrschen,

zu nutzen, zu pflegen und zu töten (Abb. 5).

236



Tierliebe und Tiertod SAVk 100(2004)

w***r>

\ m

*ï

Abb. 5: Die «Mechanisierung des Tötens» in einem Schweineschlachthof, aus Sigfried Giedion: Die
Herrschaft der Mechanisierung. Ein Beitrag zur anonymen Geschichte. Frankfurt a.M. 1982,113.

Heute sind viele Eigenschaften des Tieres durch die technische Revolution für
die menschliche Nutzung überflüssig geworden. Eigentlich ist es der Tod des Tieres,
der den Menschen am meisten nützt.

Menschen haben zu ihrem Lebensunterhalt wohl schon immer Tiere getötet
und verwertet, Anthropologen behaupten, dass erst Fleischnahrung die Entwicklung

des menschlichen Gehirns zum Homo sapiens möglich gemacht hat. Haut
oder Fell, Knochen und Sehnen wurden für Bekleidung, Werkzeug und Waffen
verwendet, viele Tierprodukte fanden und finden Einsatz im medizinischen und im

kultischen Bereich.
Doch über die notwendigen Bedürfnisse des Lebensunterhalts hinaus haben

Menschen Tiere aus unterschiedlichen Gründen gequält und getötet.

Tiere als Opfer

Tiere waren gefährliche und unberechenbare Rivalen im Streit um natürliche
Ressourcen. Menschen bewunderten die besonderen Kräfte der Tiere und wünschten

sich diese anzueignen. In den merkwürdigen Hörnern, Zähnen, Krallen, in
Schnäbeln, Panzern, Schuppen und Gift schienen diese Kräfte magisch konzentriert

zu sein (Abb. 6).
Im Glauben, dass der Besitz solcher Kraftzentren Teilhabe an dieser Macht

bedeutet, wurden und werden Tiere getötet. Auch die Trophäen der heutigen Jäger
sind im Grunde solche Symbole der Macht und der Potenz (Abb. 7). Und «individuell

verarbeitete, wertvolle Jagdtrophäen wie Hirschgrandeln, Gewaff von Sauen

usw., das ist edler Jagdschmuck, ist wahrer Jägerinnen-Traum».23

237



Waltraut Bellwald SAVk 100(2004)

V

Abb. 6: Mit Amuletten, hier aus Krallen, versuchen

Menschen, sich tierische Kräfte
anzueignen.

Abb. 7: Der Jäger lässt

sich mit seiner Trophäe
ablichten.

Tierprozesse

Ein besonderes Phänomen, das zwischen dem 13. und dem 19. Jahrhundert in
Europa in Erscheinung trat und das für die beteiligten Tiere wiederum tödlich war,
sind die so genannten Tierprozesse. In Europa sind rund 200 Fälle belegt. Frühe

Verfahren dieser Art sind aus der Schweiz und den umgebenden Regionen
dokumentiert. Hinter diesen mittelalterlichen und frühneuzeitlichen Ereignissen steckt
eine sehr differenzierte und vielschichtige Rechtsauffassung und Rechtspraxis, wie
die Historikerin Esther Cohen zeigt (Abb. 8).24

238



Tierliebe und Tiertod SAVk 100 (2004)

The Criminal Prosecution
and Capital Punishment
of Animals
The host History of Europe's Animal Trials
E. P. Evans
Foreword by Nicholas Humphrey

" I >- ik •.-¦'. 1 ¦ ,'.'/11, V

I' .1
.: '•: / t £'

»

y«
P*fflIt*

«£P

P

^^V**-*"

_'i

J*

o
Abb. 8: So wurde im Spätmittelalter Tieren der Prozess gemacht.

239



Waltraut Bellwald SAVk 100 (2004)

1266 wurde in Frankreich ein Schwein, das ein Kind gefressen hatte, zum Tode

durch Verbrennen verurteilt. Aus dem 16. Jahrhundert ist aus Frankreich ein Prozess

gegen Ratten überliefert, die angeklagt wurden, die Gersten-Ernte des

Distrikts zerstört zu haben.

Tierprozesse wurden nach den rechtlichen Gepflogenheiten der Zeit durchgeführt,

die Angeklagten bekamen einen Verteidiger, Rechtskundige leiteten die

Gerichtsverhandlung und nachdem das Urteil gefällt war, wurde es durch einen
professionellen Scharfrichter vollstreckt. Bei gesetzwidrigen Käfern, Schnecken, Raupen,

Ratten und Mäusen, die nicht individuell angeklagt werden konnten, wurden
meist kirchliche Gerichte bemüht. Diese befahlen den Übeltätern oft, die Gegend
zu verlassen, widrigenfalls drohe ihnen Verfluchung, Bann und Exorzismus. Dies
aber erst, nachdem die Menschen versucht hatten, die gottgesandten Plagen mit
Bussübungen, Almosenversprechen oder Prozessionen zu bezwingen. Im Grunde

ging es bei den Rechtsprozessen um die Frage der Lebensberechtigung von
Mensch und Tier. Während die Kläger der Auffassung waren, dass Tiere allein für
den Nutzen der Menschen existierten und bestraft werden sollten, falls sie gegen
die menschlichen Interessen handelten, argumentierte die Verteidigung anders:

Gott habe den Tieren ihre Lebensberechtigung zugestanden, lange bevor die
Menschen erschaffen wurden, ihre Rechte seien deshalb älter.25 Ein Argument, dem

kaum zu widersprechen war.
Heute wird auf solche Ereignisse und Beschreibungen meist zurückgegriffen,

um zu zeigen, wie abergläubisch und wie irrational die Menschen früherer Zeiten
in ihrem Verhältnis zur Natur und zu den Tieren waren. Aber wie in allen Dingen,
die kulturell oder historisch fremd sind, empfiehlt sich eine vorsichtige Beurteilung:

Kann die Verbrennung von Millionen von Rindern und Schafen, wie es zur
Zeit von BSE und Maul- und Klauenseuche in Europa geschehen ist, als rationales
Verhalten angesehen werden?

Tierprozesse, so fremd sie unserem Denken auch sein mögen, haben doch ein
nachvollziehbares Motiv, während das nächste Thema schon weniger verständlich
ist.

Töten zum Vergnügen

Die Jagd hat ihre Bedeutung als kulturelle Strategie zum Nahrungserwerb
verloren, dennoch hat sie eine archaische Aura bewahrt. Trotz aller Bekenntnisse zu

Waldschutz und Wildhege geht es in der Jagd grundsätzlich um den Kampf, um das

Kräftemessen mit einem würdigen Gegner, wobei modernste technische Hilfsmittel

auf der Seite der Jäger das Kräftegleichgewicht zu ihren Gunsten beeinflussen.

Die Haltung der Bevölkerung gegenüber der Jagd und besonders den Jägern
gegenüber ist kritischer geworden, den Grund dafür sieht der Historiker Werner
Rösener darin, dass sich die Gesellschaft «in ihren Einschätzungen und
Wertvorstellungen grundlegend verändert, ohne dass die Jäger dies entsprechend wahrge-

240



Tierlicbe und Tiertod SAVk KX) (2004)

nommen und rezipiert haben.» Die Einstellung zum Tod habe sich geändert, die

Waffe als Aggressionsinstrument sei zunehmend negativ belegt. «Jagd aber hat mit
Töten und Waffen zu tun.»26

Wenig Verständnis hatte zum Beispiel die Schweizer Bevölkerung für die

Opposition von Teilen der Jägerschaft gegen die Wiederansiedlung des Luchses in der

Schweiz, die sich u. a. darin äusserte, dass dem Amt für Natur des Kantons Bern im
Februar 2000 per Post ein anonymes Paket mit vier frisch abgeschnittenen Pfoten
eines Luchses zugeschickt wurde. Der Täter blieb unbekannt.

Grausame Spiele

«Der Kreativität des Menschen, um sich mit Tieren die Zeit zu vertreiben, sind
keine Grenzen gesetzt, auch wenn diese Spiele nicht immer von gutem Geschmack
und der Tapferkeit der Spieler zeugen», stellt der belgische Sporthistoriker Erik De
Vroede27 fest. Bei Quälspielen werden Tiere aufeinander gehetzt, wie noch heute in

Bali die Kampfhähne, in Rumänien Hunde auf Bären und, illegalerweise, Kampfhunde

in Deutschland.

Wichtiger Aspekt bei diesen Spielen ist und war oftmals die Möglichkeit, auf
den Ausgang der «Spiele» Wetten abzuschliessen. In England sind aus diesem

Grund solche Tierkämpfe von der landed gentry bis ins 19. Jahrhundert gefördert
und unterstützt worden. Hetzjagden, mit Jagdhunden auf Füchse und Rotwild werden

bis heute noch als traditionell britisches Kulturerbe angesehen, das es mit grossem

Einsatz zu verteidigen gilt.
Hinter dem Quälen von Tieren können verschiedene Beweggründe stehen: In

manchen Kulturen war die Auffassung verbreitet, dass durch die Todesangst eines Tieres

sein Fleisch an Wohlgeschmack gewinnt, Bull-Baiting2* war deshalb in England im
17. Jahrhundert sogar gesetzlich vorgeschrieben.2'' Oder es gehört die Todesangst des

Tieres zum speziellen Genuss des Spiels, wie in einer anderen Art von Spielen, wo
junge Männer versuchen, angebundene Gänse oder Hähne durch Bewerfen mit Steinen

oder Eisenstücken zu töten oder auf einem Pferd reitend den Kopf des

aufgehängten Tieres abzureissen oder mit einem Stecken abzuschlagen (Abb. 9).

Dazu Hoffmann-Krayer: «Nicht weniger grausam ist der ehemalige Martinibrauch

in Sursee, bei dem die an einer Schnur vom quergespannten Seil

niederhängende Gans mit einem Säbel abgehauen wurde. Da dies aber mit verbundenen

Augen geschah, so war das Tier selbst den Hieben ausgesetzt.»"' Hoffmann-Krayer
spricht hier von einer «zweckgerichteten Tierquälerei», die einen magischen
Hintergrund habe und sich aus dem religiösen Opfer-Kult ableite. Sie komme aus dem

Glauben, dass Unheil und Leiden, das Menschen befallen habe, durch Übertragung
auf ein Tier abgewendet werden kann (Sündenbock). Damit sie wirksam sei, müsse

diese Übertragung mit Qualen verbunden sein. Zum Beispiel durch lebendiges
Verbrennen des Opfers. Die Qualen dienten dazu, die Gottheit oder die Dämonen

günstig zu stimmen. Oftmals würden auch besondere Tiere, wie weisse oder

241



W.iltlaut Ik-llwiilil SAVk 100(2004)

S
*K

W
m

mÄI **
m

i
'y,

Abb. 9: Gansabhauet in Sursee.

schwarze Hähne, Katzen oder Schlangen verwendet. Bauopfer, lebende oder tote
Tiere z.B. unter der Schwelle eines Bauwerks eingemauert, dienten ähnlichen
abwehrenden Zwecken und sind in vielen Kulturen nachweisbar.

Die Grausamkeit, die wir heute in solchen Vergnügungen sehen und
verabscheuen, war nach Keith Thomas, der sich auf Norbert Elias bezieht, keine Bösartigkeit

sondern Gleichgültigkeit und Teilnahmslosigkeit, es war das übliche Verhalten

der damaligen Menschen den Tieren gegenüber: «It was a world in which much

of what would later be regarded as <cruelty> had not yet been defined as such.»"

Sozialer, mentaler, aber auch wirtschaftlicher Wandel haben bewirkt, dass solche

Spiele verschwunden sind - oder soweit «zivilisiert» wurden, dass keine leben-

242



Tierliebe und Tiertod SAVk 100 (2004)

den Tiere mehr verwendet werden. Ausnahmen sind die spanischen Stierkämpfe,
aber auch die amerikanischen Rodeos.

Nach Norbert Elias'2 war das Leben im Mittelalter von einer relativ unregulierten.

Aggressivität geprägt. Das Ausleben der Affekte war gesellschaftlich akzeptiert.

Ebenso die Lust am Töten und Foltern: «Die Freude am Quälen und Töten
anderer war gross, und es war eine gesellschaftlich erlaubte Freude. Bis zu einem

gewissen Grade drängte sogar der gesellschaftliche Aufbau in diese Richtung und
machte es notwendig, liess es als zweckmässig erscheinen, sich so zu verhalten.» Es

fehlte die strafende, gesellschaftliche Gewalt, die regulierend hätte eingreifen können.

Aggressivität, Gewalt waren funktionale Notwendigkeit in Gesellschaften, in
denen sich noch keine allgegenwärtige Ordnungsmacht herausgebildet hatte. Sich

aggressiv und gewalttätig zu verhalten, diente zur Herrschaftssicherung, zur
Verteidigung und im Kampf um die Ressourcen.

Wo Aggression, Gewalt und Folter zu den akzeptierten Gesellschaftsstandards

gehörten, war auch das Mitmachen und Zuschauen bei gewalttätigen Spektakeln
und Tierquälereien eine gebilligte Form gesellschaftlicher Lustbarkeit, für Erwachsene

wie für Kinder. Eine solche Tierquälerei hat nichts Zweckhaftes, durch den

Verstand zu Legitimierendes, sie ist «Inkarnation eines gesellschaftlichen
Affektstandards».

Für uns heute schwer zu begreifen, da sich hier die «Lust, Lebendiges zu quälen,
so nackt unverhüllt und zweckfrei, nämlich ohne Entschuldigung vor dem Verstand

zeigt». Hier zeigt sich aber auch der geschichtliche Zusammenhang des
Affekthaushalts: «Vieles von dem, was ehemals Lust erregte, erregt heute Unlust» - nicht

nur im Individuum, sondern auch in der Gesellschaft: sozial unerwünschte Trieb-
und Lustäusserungen werden verboten und sanktioniert. Was nicht heisst, dass das

Unerwünschte damit ausgemerzt ist, sondern dass es oftmals im Verdeckten
weiterlebt: «Und so kämpft die gesellschaftlich erweckte Unlust und Angst mit einer
verdeckten Lust.»"

In der sich wandelnden Gesellschaft zeigt sich aber, dass Gewalt als Medium
individueller und gesellschaftlicher Konfliktbereinigung unzeitgemäss ist. Das

Gewaltmonopol wird gesellschaftlichen Instanzen übertragen, die Umgangsart der

Bürger und Bürgerinnen richtet sich nach den Regeln der Vernunft und der guten
Sitte. Elias ist sich aber auch klar darüber, dass das, was wir Vernunft nennen, und
das, was wir als beherrschte und differenzierte Steuerung unseres Verhaltens als

Standard akzeptiert haben, in aussergewöhnlichen Situationen abbröckeln und
zusammenbrechen könnte.M

Tierschutz oder die Erfindung der Tierliebe

Wandel in Mentalitäten und Naturauffassung sowie Veränderungen in den

Umgangsformen zwischen Mensch und Tier versucht Siegfried Becker anhand des

«Christvogels» nachzuzeichnen.35 Mit «volkskundlicher Zuwendung zu Bagatellen

243



Waltraut Bellwald SAVk 100 (2004)

und Zufälligkeiten» will der Autor das Grössere zeigen. Der Christvogel, der der
Sage nach versucht hat, dem gekreuzigten Jesus die Nägel herauszuziehen, war wegen

seines schönen Gesangs, und weil er das Haus vor bösen Einflüssen schützen

sollte, als Stubenvogel beliebt. Der Hausiererhandel mit solchen Stubenvögeln war
bis ins 19. Jh. ein wichtiger Erwerbszweig in Teilen Österreichs und heute noch wird
im Salzkammergut «brauchmässiger Vogelfang» betrieben. Becker weist in seinem
Aufsatz nicht nur auf die Nützlichkeit, sondern auch auf die Popularisierung dieses

Vogel-Motivs hin. Es steht hier für die Naturromantik und die Vogelbegeisterung
der bürgerlichen Gesellschaft: an den Singvögeln, an ihrem menschenähnlichen
Verhalten beim Nestbau und an ihrer vorbildlichen Brutpflege habe sich der
bürgerliche Tierschutzgedanke entzündet.16

Das Konzept des Tierschutzes war es, das schon in den 1960er-Jahren
volkskundliche Forscher angeregt hat, sich mit den mentalen Hintergründen und der
kulturellen Vermittlung dieser neuen Beziehung zum Tier zu befassen (Abb. 10).

Grundlegendes und Ausführliches hat der Historiker Keith Thomas dazu für die

englische Gesellschaft gesagt, über deutsche Verhältnisse hat sich u.a. Martin
Scharfe geäussert.

Scharfe fasst die theologischen und weltlichen Einflüsse zusammen, die zur
Popularisierung der Tierschutzidee geführt haben.'7 Einerseits die Vorstellung, dass

Tierquälerei Sünde sei, dass Gott dem Menschen die Pflicht zur Barmherzigkeit
und Gerechtigkeit gegenüber den Mitkreaturen aufgetragen habe, andererseits

philosophisch-psychologische Gedanken, dass das Tier auch Lebensfreude
verspüre und damit auch Schmerz, dass Tierquälerei moralisch verwerflich sei, und
nicht der Gedanke, dass sich eine gerechte Behandlung der Tiere auch aus
ökonomischen Gründen empfehle. Lehrer und Theologen waren die ersten Vermittler
der Tierschutzidee, die mit der Bildung von Vereinen in der Mitte des 19. Jahrhunderts

ihre Institutionalisierung fand.

Die Tierschutzidee hat sich in unserer Zeit stark diversifiziert, extreme und pro-
vokative Organisationen wie PETA'8 existieren neben gemässigten Tierschutzvereinen,

in ihren Zielen, Aktionen und in ihrer Argumentation unterscheiden sie sich

beträchtlich.

Tierliebe und Naturnähe

Mit dem Aufstieg des Bürgertums, der Bedeutung der häuslichen Privatsphäre
und einem wachsenden allgemeinen Wohlstand verbreitete sich die Haltung von
«Haustieren» als Nachahmung adliger Gepflogenheiten, als gesunkenes Kulturgut,
in weite Kreise. Vögel dürften wohl die ersten frühneuzeitlichen «Hobbytiere»
gewesen sein. Nicht zuletzt weil sie relativ preiswert und anspruchslos waren. Die

Leitgedanken dieser neuen Art der Tierhaltung waren jedoch andere als die des

Adels. Hier wurde nicht Luxus demonstriert, sondern die neu entdeckte Naturliebe
und Naturnähe, angereichert mit pädagogischen und moralischen Absichten. Aus

244



Tierliebe und Tiertod SAVk 1«) (2004)

SCHWEIZERISCHER TIERSCHUTZ-KALENDER 1058 |

Tierschutz ver bandes

mfc3taïêni>crmm
m

«•

>V R

^u*u.E^eoition:Po(i>srapbircpts3n)iitu<'a.(iö.

i&ffmtóflrtfr Jrnrrttfl&omirrf ò.bèutórlvar$icpri_ZìCTsdtut5Dfmne.

Abb. 10:Titelbilder des Schweizer Tierschut/kalenders 1922 und 1958 als Beispiele der kulturellen
Vermittlung der neuen Mensch-Tier-Beziehung.

dem Verlust der Bindungen an die unverfälschte Natur und als Gegenwelt zur
zunehmenden Technisierung der Umwelt popularisierte und demokratisierte sich

eine neue Art der Tiernutzung, eine neue Beziehung zum Tier bildete sich heraus,
die Tierliebe.

Tierliebe konnte sich erst richtig entwickeln, als sich die emotionale Distanz
zwischen den Arten verringerte, als einzelne Tiere in ihrer Eigenheit und ihrer
Einmaligkeit wahrgenommen wurden. In der Volkskunde der Schweiz führt Richard
Weiss im Unterkapitel «Volkssprache und volkstümliche Geistesart» aus, dass die

Beziehung der Menschen auch zu ihren Nutz-Tieren oftmals sehr differenziert war:
So war für den Bündner Gebirgsbauern eine junge Kuh nicht einfach ein Rind: Je

nachdem, ob sie zum Ziehen gebraucht wurde, ob sie Milch gab oder ob sie trächtig

war, hatte er eine andere Bezeichnung für sie. Ebenso hat der Bodenseefischer
über eine ganze Anzahl von Namen allein schon für den Hecht verfügt, wohingegen

dem Bündner Gebirgsbauern alles, was im Wasser schwamm, einfach Fisch

war. Die Differenzierung in der Vorstellung vom Tier war dann gegeben, so Weiss,

wenn eine «besonders interessierte und affektive Bindung an die Sache»1" vorhanden

war.
Diese «affektive Bindung» macht es aus, dass wir Tieren einen besonderen

Namen geben. Hermann Bausinger hat sich gefragt, ob und wie sich die Namenge-

245



Waltraut Bellwald SAVk 100 (2004)

bung beim Nutzvieh entwickelt habe und von welcher Bedeutung sie war. Für die

Namengebung der Rinder stellt Bausinger fest, dass die weiblichen Tiere sehr viel
öfter menschliche Vornamen tragen, während bei den männlichen Tieren abstrakte

Begriffe wie Rekord und Rapid oder Standesbezeichnungen wie Häuptling,
Mandarin, Mikado, Minister und Prälat überwiegen. Dies würde der These der affektiven

Bindung, die ja vermutlich zu den weiblichen Tieren durch den täglichen
Umgang enger war, entsprechen. Auch bei den Heim- und Schmusetieren ist die

Namengebung ein wichtiges Ritual, «die Taufe besiegelt die Liebe».
Anders ist es bei den für den Schlachthof gezüchteten Tieren, Masttiere sterben

namenlos und wahrscheinlich auch ungeliebt.

Wenn Haustiere sterben

Die meisten Tiere haben im Vergleich zum Menschen eine geringe Lebenserwartung,

und wer sein Leben mit Tieren teilt, wird mehrmals schmerzlich Abschied
nehmen müssen. Nicht immer stossen Trauer und Schmerz um das geliebte Tier auf
Verständnis: «Es war doch nur eine Katze», heisst es etwa, oder: «Kauf dir doch
einen neuen Hund.» Doch auch hier hat ein Umdenken stattgefunden, es gibt
mittlerweile Ratgeber, um die Trauer in den Griff zu bekommen. Moderne Tierärzte
bilden sich weiter, um ihren menschlichen Klienten über die schwere Zeit
hinwegzuhelfen, in der es vielleicht um die Entscheidung geht, einen langjährigen
tierischen Begleiter zu töten.

Die Tiere, die den Menschen in guten und schlechten Zeiten zur Seite gestanden
haben, verdienen einen würdigen Abschied. Doch die Realität sieht anders aus: der

Weg der gestorbenen Haustiere führt oft über die Kadaver-Verwertungsanlage, in
der sie zusammen mit anderen tierischen Abfällen «weiterverarbeitet» werden.

Alternativen sind, das Tier kremieren oder begraben zu lassen. Noch vor wenigen

Jahren war die Idee, ein Haustier bestatten zu lassen, für viele Menschen eine

lächerliche Vorstellung. Mittlerweile hat dieses Phänomen Fuss gefasst. In
Deutschland hat sich 1998 ein Bundesverband der Tierbestatter formiert, als Bera-

tungs- und Betreuungseinrichtung für trauernde Tierbesitzer. Sogar einen Sterbe-

Vorsorgeplan können Tierbesitzer abschliessend
Zeichen der Verbundenheit von Mensch und Tier über den Tod hinaus in

Gedenktafeln und Tiergräbern sind keine moderne Erfindung. Bekannt sind die

Windhunde Friedrichs IL, die in einem Mausoleum beigesetzt wurden, das der Kaiser

für seine eigene letzte Ruhestätte vorgesehen hatte. Auch Helene, die Stute des

Königs Friedrich von Württemberg, hat einen Gedenkstein bekommen41, und im
Freilichtmuseum Cloppenburg steht ein «Hunde-Mausoleum» aus dem Nachlass
eines ostfriesischen Hofbesitzers.42 Doch sind diese Zeichen der Trauer isolierte
Phänomene.

Virtuelle Friedhöfe sind mit der Popularisierung des Internet aufgekommen, seit

1997 existiert www.virtueller-tierfriedhof.de. Dieser Dienst war zuerst gratis, heute

246



Tierliebe und Tiertod SAVk 100 (2004)

kostet ein virtueller Ruheplatz 9.90 €. Im Tod sind auch Tiere nicht gleich, für 19.90

€ erhält man einen Luxusgrabstein mit Blumen, bessere Grabpflege, kann ein Foto
des Tieres veröffentlichen und hat die Möglichkeit, etwa das Gebell des verstorbenen
Hundes in einer Sounddatei einzufügen. Kitsch und Trauer liegen nahe beisammen.

In vielen Schweizer Gemeinden ist es heute gestattet, Tiere bis zu einer
bestimmten Grösse im eigenen Garten beizusetzen. Seit 2001 gibt es den Tierfriedhof
Am Wisenberg auf einer ehemaligen Industriebrache oberhalb des Dorfes Läufelfingen

BL (Abb. 11). Die Einrichtung hat in den Medien interessierten Widerhall
gefunden. Bereits 350 Tiere sind dort begraben, Tierhalter aus allen sozialen
Schichten machen vom Angebot Gebrauch. Das tote Tier wird in einem kleinen
Sarg mit Blumen aufgebahrt und danach in das mit Ästen ausgelegte Grab
umgebettet. «Es geht nicht um eine Vermenschlichung des Tiers, sondern um die
emotionalen Bedürfnisse der Halter», meint Marlis Mörgeli, die mit ihrem Mann den

Tierfriedhof betreibt. Zuerst hat es Vorurteile gegeben, ein Friedhof sei ein Ort für
Spinner, meinten die einen, mit dem Friedhof wolle man sich am Leid sentimentaler

Tierfreunde bereichern, sagten andere.

Rechtlich betrachtet ist der Tierfriedhof ein Wasenplatz, ein Ort, an dem früher
verendete oder kranke Tiere vom Wasenmeister vergraben wurden. Solche Wasen-

plätze gibt es seit den 1970er-Jahren in der Schweiz nicht mehr, einzig für den Fall

von Tierepidemien sind solche Plätze vorgesehen. Für den Tierfriedhof musste
diese Einrichtung wieder eingeführt werden.

pi

Twrv

äS*4

^fm'<
'-*..

t±.JÊÊ£h

Abb. 11 : Ein Grab auf dem Tierfriedhof «Am Wisenberg» in Läufelfingen/BL.

247



Waltraut Bellwald SAVk 100 (2004)

Bunt ist der Friedhof, mit Blumen, Gedenktafeln und Windrädchen geschmückt,
Kreuze gibt es jedoch nicht. «Ein bisschen Kitsch muss sein», es soll keine «traurige
Friedhofatmosphäre herrschen» ist ein Leitgedanke der Mörgelis.41

Dass man sich immer noch schwer tut mit der Aufwertung der Tiere und ihrer
Leistungen, zeigt ein Beispiel aus den USA. Dort sollte ein Denkmal errichtet werden,

für «Americas forgotten heroes», für alle Hunde, die im Vietnam-Krieg und in
den übrigen Kriegen seit 1945 den Tod fanden: «They protected us on the field
of battle. They watch over our eternal rest. We are grateful.»44 Jedoch habe sich

das Department of Veterans Affairs gegen den vorgesehenen Standort gesträubt:
Ein Memorial für Kriegs-Hunde sei als unpassend für einen National-Friedhof
angesehen worden. Das Denkmal wurde schliesslich auf einem Air-Force-Gelände
errichtet.

Kritiker solcher Entwicklungen und Ereignisse haben möglicherweise Angst
vor einer allzu starken «Vermenschlichung» der Tiere, Angst davor, dass, wie die

Gentechnologie befürchten lässt, die Grenze zwischen den Arten verschwinden
könnte. Als die Tierschutzorganisation PETA im März 2004 eine Plakatausstellung
startete, in der das tierische Leiden in der industriellen Massentierhaltung und in
den Schlachthöfen mit dem Holocaust und den Konzentrationslagern verglichen
wurde, hatte dies empörte Proteste und teilweise Verbote der Ausstellung zur
Folge. Die Ausstellung bedeute eine Entwürdigung des menschlichen Leidens im

Holocaust, sie sei menschenverachtend und beleidige alle Opfer des Nazi-Terrors.

Beziehungen mit politischen Dimensionen

Wer sich wissenschaftlich und kritisch mit den Beziehungen der Menschen zu
den Tieren auseinandersetzt, ist immer auch mit seinen eigenen Gefühlen und

Erfahrungen konfrontiert, kann seine eigenen Werte und Einstellungen nicht völlig
ausser Kraft setzen. Recherchen liefern oftmals unangenehme, ja abstossende

Informationen, eine distanzierte Haltung lässt sich da nicht immer einnehmen, man
fühlt sich aufgefordert, sein eigenes Verhalten zu hinterfragen oder zu verändern,
manchmal fühlt man sich auch aufgefordert, aktiv zu werden. Mensch-Tier-Beziehungen

sind nicht nur gemütliche, private Angelegenheiten, sondern haben durchaus

auch gesellschaftliche und damit politische Dimensionen.

248



Tierliebe und Tiertod SAVk 100 (2004)

Anmerkungen

1 Tod einer Katze. ln:TagesAnzeiger 6.2.2004,13.
2 Hasler, Ludwig: Alles für die Katze. Kolumne im St. Galler Tagblatt vom 14.2.2004. Hasler ist

Dozent für Philosophie und Medientheorie.
I Frei. Martina: «Ein weiterer Schritt in die Beliebigkeit.» Gespräch mit dem Psychotherapeuten

Reto Volkart. ImTagesAnzeiger 12.2.2004.
4 Geisseier Dominic: Requiem für einen Fisch. In: CoopZeitung 18.2.2004.3.

Becker. Siegfried/ Bimmer, Andreas C. (Hg.): Mensch und Tier. Kulturwissenschaftliche Aspekte
einer Sozialbeziehung. Hessische Blätter für Volks- und Kulturforschung. Bd. 27 (1991) 7.

6 Rheinz. Hanna: Tierische Liebe. Die Psychologie der Beziehung zwischen Tier und Mensch. München

1994.
7 Rheinz. 17.
8 Wiedenmann, Rainer E.: Kreaturen der Moderne. Beiträge zum soziokulturellen Wandel des

Mensch-Tier-Verhältnisses in westlichen Gesellschaften. In: Österreichische Zeitschrift für Soziologie

(1993) 74.
9 Buchner. Jutta: Kultur mit Tieren. Zur Formierung des bürgerlichen Tierverständnisses im 19. Jahr¬

hundert. Münster 1996. 1.

10 Mütherich, Birgit: Die Problematik der Mensch-Tier-Beziehung in der Soziologie: Weber, Marx
und die Frankfurter Schule. Münster 2000,9ff.

II Mütherich, 134.
12 Mütherich. 132.
13 Shapiro. Kenneth J.:The State of Human-Animal Studies: Solid, at the Margin! In: Society and Ani¬

mals. Volume 10, Nr. 4.2002. (Online-Ausgabe http://www.psyeta.Org/sa/salO.4/shapiro.shtml)
14 Anthrozoös. A Multidisciplinary Journal of the Interactions of People and Animals. Seit 1987 her¬

ausgegeben von der Delta Society, einer Organisation, nach eigenen Angaben «dedicated to the

promotion of the benefits of human/companion animal interactions».
1 s Society and Animals. The Journal of Human-Animal Studies. Seit 1993 von Psyeta, Psychologists for

the Ethical Treatment of Animals, herausgegeben. Im Vergleich publiziert «Society and Animals»
mehr auf dem kultur- und sozialwissenschaftlichen Gebiet, während «Anthrozoös» eher
naturwissenschaftlich ausgerichtet ist.

16 Kathleen C. Gerbasi, David C.Anderson,Alexandra M. Gerbasi.and Debbie Coultis: Doctoral Dis¬

sertations in Human-Animal Studies: News and Views. Society and Animals. Journal of Human-
Animal Studies.Volume 10,No.4,2002. (http://www.psyeta.Org/sa/salO.4/gerbasi.shtml)

17 Dazu gehören insbesondere der Band der Hessischen Blätter «Mensch und Tier» (Anm. 5) sowie
Jutta Buchners «Kultur mit Tieren» (Anm. 9). Weiter auch Band 1/2003 der Zeitschrift für
Volkskunde.

18 Dazu: Bressler. Hans-Peter: Ethische Probleme der Mensch-Tier-Beziehung. Eine Untersuchung
philosophischer Positionen des 20. Jahrhunderts zum Tierschutz. Frankfurt a. M. 1997.

19 Bressler. 20.
211 In der Gotthelf-Serie des Schweizer Fernsehens vom Sommer 2004 sollte, der Authentizität wegen,

ein Huhn geschlachtet werden. Getötet wurde es dann allerdings nicht von den Laien-Schauspielern,

sondern von einem Nachbarn. Mit Ausnahme des Vaters und des jüngsten Sohnes, die vom
toten Huhn und seinen Innereien offenbar fasziniert waren, verweigerten sich die übrigen
Familienmitglieder. Vom zubereiteten Huhn wurde kaum etwas gegessen. Gegen die Schlachtung eines
Schweins hatte sich die Familie geschlossen ausgesprochen. Dass hier ein Tier zur Unterhaltung
getötet wurde, gab weniger Anlass zur Diskussion als die Weigerung des Vaters, dem Huhn den

Kopf abzuhacken.
In einem anderen aktuellen Fall sprach sich der Deutsche Tierschutzverband im September 2004

gegen den Werbespot eines Haushaltwarengrossmarktes aus. der einen «Laubbläser» derart
anpries, dass ein Gärtner mit diesem Gerät Maulwürfe aus ihrem Bau in hohem Bogen herausblies
und so «erledigte». Auch wenn bei dieser Aktion Plüschmaulwürfe verwendet worden seien, sei dieser

Spot ein schlechtes Beispiel für Kinder und rege zur Nachahmung an, war die Meinung des
Tierschutzverbandes.

21 Ralf R.Tönjes: Transplantation von Organen aus Schweinen - Gefahren durch endogene Retro¬
viren. In: Spektrum der Wissenschaft, Juli 1997.

22 Ein Tier gegen den Stress. In: Neue Zürcher Zeitung 29.9.2004,63.

249



35

Waltraut Bellwald SAVk 100 (2004)

11 Man trägt wieder «Jagdliches». In: Jagd & Natur. Das Schweizer Jagdmagazin Nr. 4 (2004) 53.
24 Cohen, Esther: Law, Folklore and Animal Lore. In: Past & Present. A Journal of Historial Studies.

Nr. 110 (1986), 6-37.
25 Cohen, 13-14.
26 Rösener, Werner: Die Geschichte der Jagd. Kultur, Gesellschaft und Jagdwesen im Wandel der Zeit.

Düsseldorf, Zürich 2004,13-14.
27 De Vroede. Erik: Menschen spielen mit Tieren: Ganswurf, Gansritt, Hahnenschlagen. In: Becker,

Siegfried/ Bimmer, Andreas C. (Hg.): Mensch und Tier. Kulturwissenschaftliche Aspekte einer
Sozialbeziehung. Hessische Blätter für Volks- und Kulturforschung. Bd. 27 (1991) 61.

28 Die Bullen wurden festgebunden und Hunde wurden auf sie gehetzt.
29 Thomas, Keith: Man and the Natural World. Changing Attitudes in England 1500-1800. London

1983,153.
30 Hoffmann-Krayer, Eduard: Tierquälerei in Volksaberglauben und Volksbrauch. In: Unsere Welt 10

(1918), 155.
31 Thomas, 148.
32 Norbert Elias: Über den Prozess der Zivilisation. Soziogenetische und psychogenetische Untersu¬

chungen. Bd.l. Frankfurt a. M. 1976,268.
33 Ebda, 282.
M Ebda, Bd. 2,444.

Der Christvogel oder Kreuzschnabel hat in der Volkskultur und im Volksglauben des Tirols eine
besondere Stellung. Becker, Siegfried: Die Legende vom Christvogel. Zur Regionalität und Ökoty-
pik aitiologischer Deutungen im Volksglauben Tirols. In: Petzold, Leander u.a. (Hg.): Studien zur
Stoff- und Motivgeschichte der Volkserzählung. Frankfurt a. M. 1995, 177-197.

36 Dies galt jedoch nicht für alle Vögel, der als unsauber und asozial verachtete Spatz durfte z.B. im
Tirol bis ins 20. Jahrhundert als Schädling gefangen und vernichtet werden. Gasser. Christoph:
Vogelschutz zwischen Ökonomie und Ökologie. Das Beispiel der Sperlingsverfolgung (17.-20. Jh.) In:
Becker. Siegfried/ Bimmer. Andreas C. (Hg.): Mensch und Tier. Kulturwissenschaftliche Aspekte
einer Sozialbeziehung. Hessische Blätter für Volks- und Kulturforschung. Bd. 27 (1991) 59.

17 Scharfe. Martin: Kollektaneen zur Geschichte der Tierschutzidee. In: Die Schulwarte 21 (1968) 826-
846.

18 PETA People for the Ethical Treatment of Animals. «PETA ist der Ansicht, das die Grundrechte
von Tieren, also ihre ureigensten Interessen, berücksichtigt werden müssen, egal, ob die Tiere für
den Menschen von irgendeinem Nutzen sind. Genau wie wir können sie leiden und haben ein
Interesse daran, ihr eigenes Leben zu leben. Daher steht es uns nicht zu. sie für Ernährung. Kleidung,
Experimente oder aus irgendeinem anderen Grund zu benutzen.» www.peta.de

19 Weiss. Richard: Volkskunde der Schweiz. Grundriss. 2. Aufl. Erlenbach-Zürich 1978. 250.
4,1 http://www.bvt-marburg.de/
41 Scharfe. 844.

Tiertod. Wirklichkeiten und Mythen. Begleitbuch zur gleichnamigen Wanderausstellung des
Westfälischen Museumsamtes Münster und des Naturkundemuseums der Stadt Bielefeld. Münster
1996.102.
Die Informationen stammen aus diversen Zeitungsberichten, die von Marlis und Urs Mörgeli zur
Verfügung gestellt w urden.

http://www.war-dogs.com/the_memorials.htm

42

250


	Tierliebe und Tiertod : kulturwissenschaftliche Betrachtungen zu einem verdrängten Alltagsbereich

