
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 100 (2004)

Heft: 1

Artikel: "Bald nun werde ich wissen, wie der Orient sich im Auge einer Tochter
des Occidents abspiegelt" : die Wahrnehmung des Fremden in vier
Orientreiseberichten aus der Mitte des 19. Jahrhunderts

Autor: Jenzer, Viviane

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118165

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118165
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


_:
Schweizerisches Archiv für Volkskunde HK) (2004). 1-26

«Bald nun werde ich wissen, wie der Orient sich im Auge
einer Tochter des Occidents abspiegelt»

Die Wahrnehmung des Fremden in vier Orientreiseberichten
aus der Mitte des 19. Jahrhunderts

Viviane Jenzer

In den letzten Jahren hat sich die deutschsprachige Forschung intensiv mit der
Geschichte des Reisens und der Definition des Reiseberichts auseinandergesetzt
(Brenner 1989,1990, Sautermeister 1998). Einen Schwerpunkt bildet der
Orientreisebericht aus dem 18. und vorwiegend aus dem 19. Jahrhundert, den vor allem
die Frauenforschung (Deeken/Bösel 1994, Felden 1993, Fredricksen 1993, Hilmes
2002, Ohnesorg 1996, Pelz 1986, 1991, 1993) als Forschungsgegenstand entdeckt
hat, weil sich die Frauenreiseberichte durch Schilderungen von Haremsbesuchen
markant von denjenigen der männlichen Orientbesucher unterscheiden und weil
anhand der Frauenreiseberichte die Rolle der europäischen und orientalischen
Frau sowie die Emanzipation der Europäerin aufgezeigt werden kann. Leider
wurden die Frauenberichte häufig nur auf diese Aspekte und auf die Reisearten
der Frauen hin untersucht, was den Texten und Schriftstellerinnen nicht gerecht
wird. Daneben wurden die Reiseberichte von Männern und Frauen auch auf

Wahrnehmungsmuster untersucht. Dabei wurde festgestellt, dass die Reisenden
der ersten Hälfte des Jahrhunderts das Fremde gerne aus der Perspektive des

Panoramas beschrieben (Erker-Sonnabend 1987, Sautermeister 1998) und mit
Bekanntem aus Europa verglichen. Im Laufe der Reiseberichtforschung ist man
immer mehr zur Überzeugung gekommen, dass man diesem Genre am besten
gerecht wird, wenn man das Milieu, den Beruf, das Vorwissen über die bereiste

Gegend und den Reisegrund der Person berücksichtigt (Pfullmann 1998, Siebert

1998).
In diesem Beitrag wird anhand von vier kurz vor 1848 publizierten Reiseberichten

der Frage nachgegangen, wo Vorurteile und Klischees über den Orient
feststellbar sind und wo eine von diesen Stereotypen abweichende, eigenständige
Wahrnehmung des Fremden erkennbar ist. Zudem wird das jeweilige Kultur- und
Geschichtsverständnis herausgearbeitet. Diese Fragen werden anhand der
Berichterstattung zur «orientalischen Frau» und zum Harem, zur Stadt Kairo und zum
«Orientalen», zum Beduinen und zur altägyptischen Hochkultur untersucht, wobei
der Vergleichbarkeit halber eine Fokussierung auf das Land Ägypten sinnvoll ist.

Dafür werden folgende Reiseberichte herbeigezogen: Ida Pfeiffers «Reise in das

Heilige Land» (1844), Ida von Hahn-Hahns «Orientalische Briefe» (1844), Gotthilf
Heinrich von Schuberts «Reise in das Morgenland» (1838/39) und Constantin von
Tischendorfs «Reise in den Orient» (1846). Bei den vier Personen handelt es sich

um Menschen mit sehr verschiedenen biographischen Hintergründen. Pfeiffer und
Hahn-Hahn wurden durch die Frauenreiseforschung wieder entdeckt, während

1



Viviane Jenzer SAVk 100 (2004)

Schubert und Tischendorf meines Wissens in der Reiseberichtforschung noch nicht

erforscht worden sind.

Das Orientbild der Europäer in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts

In der europäischen Kultur verbindet sich mit dem Orient das älteste Bild des

genuin Anderen, das sich im Laufe der Jahrhunderte und aufgrund der mehr oder
minder intensiven Kulturkontakte vielfach wandelte und neu akzentuierte (Kap-
pert, 1993, 45f.). Das Orientbild des 19. Jahrhunderts entstand nach Edward Said

bereits zu Beginn der Spätaufklärung (Said 1995, 3). Wie Ammann anhand von
Einträgen in zeitgenössischen Konversationslexika aufzeigen konnte, bestand das

Bild des Orients aus drei verallgemeinernden, negativen Urteilen, die aus dem
aufklärerischen Gedankengut resultierten, das seinerseits ausgesprochen modern und
in Europa selber noch nicht etabliert war:

(1) Ein Urteil betraf die angebliche Leidenschaftlichkeit des Orientalen, welche
mit Wollust und Grausamkeit gepaart sei und nach Meinung der Europäer aus

einer schwachen Affektkontrolle resultierte. Mit diesem Urteil hob sich der

Europäer selber implizit als vernunftgesteuertes Wesen vom Orientalen ab. (2) Weiter
wurde die Despotie als Willkürherrschaft und damit als unaufgeklärter Gebrauch
der Staatsgewalt kritisiert. Daher galt das im Orient gebräuchliche Recht unter den

Europäern als nicht rational. Mit der Kritik an der Despotie war zudem eine Kritik
an der Sklaverei und am geringen Grad an individueller Freiheit verbunden. (3)
Zudem bemängelten die Europäer die Indolenz (Faulheit, Trägheit und Untätigkeit)

und damit die mindere Leistungsbereitschaft und Arbeitstätigkeit des Orientalen.

Die traditionelle Gesellschaft irritierte die Europäer, deren eigene Gesellschaft

zu Beginn des 19. Jahrhundert von der industriellen Revolution erfasst war,
was sich beispielsweise in beschleunigten Alltagsabläufen manifestierte (Ammann
1989,26-29).

Anhand dieser drei Pauschalurteile wurden auch die Rolle der orientalischen
Frau und der Harem beurteilt: Die Leidenschaftlichkeit und die Sklaverei vereinten

sich hier zur häuslichen Despotie (Ammann 1989. 27t). Damit wird aber nur
die emanzipierte Haltung der Europäerinnen im Vergleich mit derjenigen der
orientalischen Frau ausgedrückt. In viel stärkerem Masse besass der Harem als

verborgener Ort eine grosse Anziehungskraft auf die europäischen Männer und
diente als Projektionsfläche für all jene erotischen und exotischen Phantasien, die
im Gegensatz zur gesellschaftlichen Realität standen, die die europäische Frau
einem strengen Sitten- und Moralkodex unterwarf. Den imaginierten Harem setzten

Europäer mit der grenzenlosen Macht des Mannes über den weiblichen Körper
gleich, und die orientalische Frau wurde in den Phantasien der Männer zur
wunderschönen, trägen, aufreizenden und wolllüstigen femme fatale, die ursprünglich
auf die Figur Scheherazade aus Tausendundeine Nacht zurückzuführen ist (Kohl
1989, Ohnesorg 1996,205-220).



«Bald nun werde ich wissen, wie der Orient sich im Auge einer Tochter ...» SAVk 100 (2004)

Dieses Orientbild wurde entweder negativ oder positiv gedeutet, je nachdem

auf welcher Geschichtstheorie die Interpretation beruhte. Hinter der negativen,
von Aufklärern formulierten Beurteilung stand die Auffassung, dass der Orient
zwar als Wiege der Menschheit galt, die Menschheitsgeschichte aber als permanenter

Fortschritt zu immer grösserer Vollkommenheit verstanden wurde. Die eigene,

europäische Kultur wurde somit als erheblich fortschrittlicher empfunden als

diejenige des Orients. In dieser Theorie drückt sich neben der positiven Einstellung
gegenüber dem eigenen Fortschritt ein Sendebewusstsein aus. das die Kolonialisie-

rung legitimiert und das Überlegenheitsgefühl der Europäer stützt.
Eine gegenteilige Interpretation des Orients vertraten die Romantiker. Ihrer

Ansicht nach war der Mensch in der Vergangenheit vollkommen und lebte in

einem paradiesähnlichen Zustand. Die ursprüngliche Lebensweise der arabisch-beduinischen

Frühzeit oder des persischen Mittelalters wird aufgrund dieser Theorie

positiv eingeschätzt, während die eigene, sich im Wandel befindende Kultur negativ

als überbildet, verbildet und somit von der Vollkommenheit entfernt interpretiert

wird (Ammann 1989,31-35;Kappert 1993,48f.).
Die Bilder, Klischees und Vorurteile über den Orient wurden in Europa über

verschiedene Kanäle vermittelt und zementiert. Eine wichtige Rolle übernahmen
dabei England und Frankreich, die von Beginn des 19. Jahrhunderts bis zum Zweiten

Weltkrieg den Orient dominierten.
Die französische Übersetzung der Erzählungen von Tausendundeine Nacht zu

Beginn des 18. Jahrhunderts machte diese schnell zu einem populären Lesestoff in

Europa und bestimmte das märchenhafte Orientbild nachhaltig. Nach 1800 war der
Orient in der europäischen Literatur wie in der französischen Malerei vollends zu
einer romantischen Sehnsucht geworden, in der die oben erwähnten Klischees
aufgegriffen und verstärkt wurden (Syndram. Karl Ulrich 1989,324.334,337).

Ägypten, das noch Anfang des 19. Jahrhunderts eine Provinz des osmanischen
Reiches war und von 1805 bis 1848 vom reformfreudigen Mehmet Ali regiert
wurde, trat durch Napoleons Ägyptenfeldzug 1798 ins Bewusstsein der Europäer.
Frankreich und England interessierten sich aus kolonialistischen Gründen für
diese Provinz, die wegen des zu bauenden Suezkanals und der damit verbundenen
Kontrolle über den Welthandel von besonderer Bedeutung war. Die deutschen
Kleinstaaten hingegen betrieben damals keine Kolonialpolitik, weshalb der politische,

kolonialistische Aspekt des Orientbildes bei den Deutschen wenig vorhanden

war. Dennoch teilten sie mit den Kolonialstaaten die Meinung, den Orientalen

überlegen zu sein.

Napoleon war nicht nur politisch an Ägypten interessiert, sein Feldzug wurde
auch von einer wissenschaftlichen Expedition begleitet, deren Forschungsergebnisse

in der 24-bändigen Description de l'Egypte veröffentlicht wurden. Sie fasste

das ganze Wissen der Zeit zusammen und stellte ein «ein grandioses Kompendium
mit Ansichten und Details ägyptischer Kulturerzeugnisse» (Syndram, Dirk 1989,

55) dar. Die Expedition gründete in der Tatsache, dass sich die Orientalistik am
Ende des 18. Jahrhunderts von der Bibelwissenschaft emanzipiert hatte, in deren



Viviane Jenzer SAVk 100 (2004)

Rahmen sie jahrhundertelang betrieben worden war, um die in orientalischen

Sprachen verfassten Quellen der Bibeltexte zu untersuchen. Die neu gegründete
Orientalistik war hingegen an der wissenschaftlichen Erforschung des Orients als

Kulturraum interessiert. Wichtige Namen der jungen Wissenschaft waren Silvestre
de Sacy, Erneste Renan und Edward Lane. Das Interesse an Ägypten erreichte mit
Napoleon allerdings nur einen neuen Höhepunkt, denn Europas Interesse an der

altägyptischen Hochkultur ist sehr alt. Das antike Europa respektive die Griechen
und Römer liessen sich bereits von Ägypten inspirieren, und bis zur Eroberung
Ägyptens durch den Islam 642 n. Chr. stand das christianisierte Europa in engem
Kontakt mit dem christianisierten Ägypten. Auch danach flaute das Interesse in

Gelehrtenkreisen nicht ab, allerdings verschob es sich immer wieder auf einen
anderen Aspekt der altägyptischen Hochkultur (Syndram, Dirk 1989).

Nach dem Napoleonfeldzug wurde in Paris eine Ägyptenmode initiiert, die derart

fruchtbar und erfolgreich war, dass man sie gemeinhin als die Ägyptenmode
bezeichnet, obwohl schon während des Ancien Regime altägyptische Kultur beliebt

gewesen war (Syndram, Dirk 1989,47f, 53f.). Im Zuge dieser Mode wurde der Orient

zu einem beliebten Reiseziel. Wie die Kurzbiographien von Ida Pfeiffer. Ida

von Hahn-Hahn, Gotthilf Heinrich von Schubert und Constantin von Tischendorf
zeigen, gab es noch andere Beweggründe für Orientreisen von Europäern.

Vier Orientreisende

Ida Pfeiffer (1797-1858) machte sich 1842 im Alter von 45 Jahren alleine auf
eine fast neunmonatige Reise nach Konstantinopel. Palästina und Ägypten, die
erste ihrer fünf grossen Reisen, die sie weltberühmt machen sollten. Der Grund für
ihre Reise war der nicht ungewöhnliche Wunsch, das Heilige Land zu besichtigen.
Sehr ungewöhnlich war hingegen ihr Entschluss. alleine zu reisen. Sie entschied
sich dafür, weil sie bereits seit Jahren von ihrem Mann getrennt lebte und ihre beiden

Söhne nicht aus der Arbeit gerissen werden konnten. Pfeiffer war bereits im
Elternhaus zu einem spartanischen Lebensstil erzogen worden, und durch die Ehe

mit Mark Anton Pfeiffer respektive aufgrund seiner Arbeitslosigkeit und seines

Schwermutes lernte sie. selbstständig zu sein. Mit 45 war Ida von den Pflichten als

Mutter und Gattin soweit befreit, dass sie ihren bereits in der Kindheit gehegten
Wunsch zu reisen verwirklichten konnte (Jehle 1989,19-27).

Im Gegensatz zur bürgerlichen Kaufmannstochter Ida Pfeiffer aus Wien stammt
Ida Gräfin Hahn-Hahn 1805-1880) aus einer äusserst reaktionären mecklenburgischen

Adelsfamilie und wurde dementsprechend sehr konventionell erzogen. 1826

ging sie mit ihrem reichen Vetter Graf Friedrich Hahn-Basedow eine Standesehe

ein, die nicht lange hielt, weil sich Hahn-Hahn nicht nach seinen Vorstellungen
richten konnte. Ihre Erfahrung der missglückten Ehe prägte sie stark. Sie rückte
danach von den traditionellen Vorstellungen der christlichen Ehe respektive der
Rollenverteilung in der Ehe ab und wandte sich ab 1829 der Schriftstellerei und



«Bald nun werde ich wissen,wie der Orient sich im Auge einerTochter ...» SAVk KK) (2004)

dem Reisen zu. Das Reisen bedeutete für sie eine Flucht und eine Befreiung von
den Anforderungen der ihr zugedachten Frauenrolle und gab ihr die Möglichkeit,
alternative Lebensformen zu erproben. Durch ihre Romane und Reiseberichte

wurde sie zu Deutschlands bekanntester Schriftstellerin des Biedermeier. 1843/44

unternahm sie als 38-Jährige, wie immer begleitet von ihrem Freund Baron Adolf
von Bystram, eine zehnmonatige Reise in den Orient und begab sich somit nur
wenige Monate nach Pfeiffer auf dieselbe Route. Ihre Motivation, für einmal den

europäischen Kontinent zu verlassen, bestand in ihrer Überzeugung, im Orient neue
Lehren und Offenbarungen zu finden, die ihr sowohl Trost über die zeitgenössische

europäische Gesellschaft kurz vor der 1848-Revolution als auch Hoffnung auf eine

bessere Zukunft geben sollte.

«Ich mache sie um die Stätten kennen zu lernen, auf denen einst grosse Civilisationen gleich Blüten

aus dem Kern ihrer Religionen hervor- und untergingen, als der Samenstaub jener Blüten taub
ward. Ich mache sie um die Stätte zu sehen, wo unsre Civilisation, die vielseitigste von Allen die je
gewesen, ihren Ursprung hat. [...] von dem Welttheil der ist, will ich zu dem hin, der war; aus der
europäischen Gegenwart in die orientalische Vergangenheit. Da müssen Traurigkeiten, Wüsten, Ruinen,

Desolationen herrschen, und einzeln und einsam, wie Sterne aus dem Wolkenhimmel, müssen
hie und da majestätische, trostreiche, segenvolle Erinnerungen auftauchen, an welche der Geist
seine Hofnungen knüpft, und dasjenige was sein wird aus dem was gewesen ist herausspinnt. [...] In
Europa sieht esso hofnungslos aus, so unruhig. [...] Mir wird bange wenn ich das so in der Nähe
ansehe. Bin ich aber im Orient, betrachte ich die Ruinen [...]-bedenke ich dabei, dass so viel Grösse,
Macht und Herrlichkeit untergehen, und dass dennoch unsre ganze grosse occidentalische Bildung
frisch und neu ihnen folgen konnte: so giebt diese Betrachtung mir Zuversicht für eine bis jetzt
noch unbekannte aber gewisse und in ihrer Art vollkommne Phase, die neu über den Trümmern
unsrerWelt beginnen wird.» (Hahn-Hahn 1846, Bd. 1,S. 280-282)

Neben ihrer Suche nach einer neuen Gesellschaftsform war sie besonders in

Ägypten auf der Suche nach einer Geschichte der Frau respektive nach

unterschiedlichen weiblichen Lebensmodellen und damit indirekt weiterhin auf der
Suche nach sich selbst (Fredriksen 1999, 161). Hahn-Hahns Motivation resultiert
als einzige nicht ausschliesslich aus dem Wunsch, das Heilige Land zu besichtigen
(van Munster 1929,34-51).

Während beide Frauen durch ihr Ausbrechen aus der gesellschaftlich
vorgeschriebenen Frauenrolle einen grossen Bekanntheitsgrad erhielten, waren die beiden

Männer für ihre Arbeit und Leistung auf ihrem jeweiligen wissenschaftlichen
Gebiet in ihren Fachkreisen bekannt.

Gotthilf Heinrich von Schubert (1780-1860) wuchs als jüngstes Kind eines Pfarrers

im sächsischen Erzgebirge in bescheidenen Verhältnissen auf. Später ging er
ans Gymnasium nach Weimar, an dem Johann Gottfried Herder Schuldirektor war,
und war von Herders Ideen tief beeindruckt. In den folgenden Jahren, der Hochblüte

der Romantik, zog Schubert von einer «Romantikstätte» zur nächsten. Nach
dem Medizinstudium in Leipzig und Jena, wo er auch Friedrich Wilhelm Joseph

Schellings Vorlesungen zur Naturphilosophie besuchte, versuchte er sich für eine

kurze Zeit wenig erfolgreich als praktizierender Arzt und strebte danach eine
akademische Karriere an. Er besuchte in Freiberg Abraham Gottlob Werners

Vorlesungen über Geognosie und Mineralogie, hielt danach in Dresden Vorlesungen



Viviane Jenzer SAVk 100 (2004)

über tierischen Magnetismus, Hellsehen und Träume. Mit diesen Forschungsbereichen

war Schubert als Arzt und Naturwissenschaftler ganz der romantischen
Naturforschung respektive der metaphysisch beeinflussten Naturwissenschaft
verpflichtet. 1818 erhielt er einen Ruf nach Erlangen, wo er Vorlesungen in Mineralogie,

Zoologie und Botanik gab. Aufgrund des Wandels in der Naturwissenschaft in

eine empirisch-positivistische Richtung verlagerte sich der Schwerpunkt von Schuberts

Tätigkeit auf theologische, psychologische und moralisch-erbauliche Schriften.

Es galt als seine glücklichste Zeit, in der er von seinen Kollegen Kanne
(Orientalist), Pfaff (Mathematiker), Schweigger (Physiker) und von Schelling viele

Anregungen erhielt. 1827 wechselte er nach München und wurde Konservator des

zoologischen Museums der Akademie. Dort hielt er Vorlesungen in Anthropologie
und Psychologie und schrieb seine Hauptwerke Die Geschichte der Seele (1830)
und Die Geschichte der Natur (3 Bde. 1835-37). Sein Leben lang unternahm Schubert

lange Wanderungen. 1836/37 reiste er im fortgeschrittenen Alter von 65 Jahren
für ein ganzes Jahr in den Orient und erfüllte sich damit seinen lange gehegten
Wunsch, Palästina zu sehen. Gemäss dem ausführlichen, seine Weltanschauung
zum Ausdruck bringenden Vorwort (Schubert 1839, Bd. 1, 1-34) symbolisierte
Palästina für ihn das Land, in dem die Geschichte des Menschengeschlechts ihren

Anfang genommen hatte (Rössler 1980,5-10, Merkel 1913).

Lobegott Friedrich Constantin von Tischendorf (1815-1874) wuchs als Arztsohn
im sächsischen Voigtland auf und ging 1834 an die Universität in Leipzig, um Theologie

zu studieren. Zu seiner Lebzeit verlor die Kirche wegen des Rationalismus
und der damit verbundenen Säkularisierung an Gewicht. Die mit dem Rationalismus

erstarkende Wissenschaft verstärkte diese Entwicklung, weil sie die Evangelien

als unecht betrachtete. Tischendorf verwarf diese Ansicht und konzentrierte
sich nach seiner Habilitation 1840 darauf, die Echtheit der Quellen, das Alter und
den Inhalt religiöser Schriften wissenschaftlich aufzuzeigen und auf dieser Basis

das Neue Testament in einer möglichst urtextnahen Version zu veröffentlichen. Er
reiste dafür nach Paris, Holland. England und Rom. um dort Urtextausgaben und
Codices zu entziffern, abzuschreiben oder anzuschaffen und miteinander zu
vergleichen. Er erwarb sich dabei schnell eine paläographische Reputation. 1844

unternahm er mit erst 29 Jahren eine sechsmonatige, kodikologische Expedition in
den Orient, weil er hoffte, in dieser Gegend auf weitere interessante Manuskripte
zu stossen. Aus den beiden Vorworten seines doppelbändigen Reiseberichtes wird
deutlich, dass Tischendorf nicht nur aus rein wissenschaftlichen, sondern auch aus

tief religiösen Gründen in den Orient reiste. Er wollte auf seiner Reise die Plätze
des Israelitenzuges durch die Wüste und Palästina als historische Orte des

Christentums besichtigen. Zudem besass er einen fast missionarischen Eifer, seine

Landsleute zu seinem Verständnis des christlichen Glaubens zu führen, indem er
sie mit dem heiligen Land vertraut machen wollte:

«So hab' ich nur noch den Wunsch, dass mitten im grossen Kampfe der kirchlichen Interessen doch
recht Vielen ein Gruss aus jenem Lande der Palmen willkommen sein möge, woher das unvergängliche

Wort des Friedens für Jeden erklungen ist der ein Herz dafür hat.» (Tischendorf 1846. Bd. 2.2.7)



«Bald nun werde ich wissen, wie der Orient sich im Auge einerTochter ...» SAVk 100 (2004)

Im St. Katharinenkloster auf dem Sinai entdeckte er per Zufall 129 Pergamente
und machte damit den wichtigsten Fund seines Lebens. Er durfte jedoch nur 43

Blätter mitnehmen, und so wurde die Beschaffung der restlichen Blätter zum
wichtigsten Ziel der folgenden Jahre. Er musste dafür noch 1853 und 1859 in den Orient
reisen, bevor er den ganzen Codex Sinaiticus erhielt. Tischendorf hat im Laufe seines

Lebens acht Ausgaben des Novum Testamentum Graece veröffentlicht, wobei
die letzte Ausgabe, welcher der gesamte Codex Sinaiticus zugrunde liegt, noch bis

in die 20er Jahre des 20. Jahrhunderts in der deutschsprachigen Wissenschaft die

massgebliche Urtextedition blieb (Wesseling 1997).

Aus diesen kurzen Schilderungen wird deutlich, dass alle hier vorgestellten
Personen dieselbe Reiseroute wählten. Diese Route existierte bereits seit dem Mittelalter,

als Pilger nach Palästina und weiter über den Landweg nach Ägypten reisten,

um Josephs Wüstenzug nachzuwandern und das Land Ägypten zu bereisen (Khat-
lab 1982, 16). Aber sie verbanden unterschiedliche Interessen und Ziele mit ihren
Reisen.

Die Reiseberichte

In der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts wuchs aufgrund der neuen
Verkehrsmöglichkeiten (Eisenbahn und Dampfschifffahrt) generell nicht nur die Anzahl
der Reisenden, sondern auch die Menge der Reiseführer und Reiseberichte, wobei
letztere sich beim heimischen Lesepublikum sehr grosser Beliebtheit erfreuten

(Sautermeister 1998,118,122). Die vier Reisenden waren mit den Publikationen
ihrer Reiseberichte somit keine Ausnahme, sie waren mit dem Publizieren von
Schriften allerdings unterschiedlich vertraut. Hahn-Hahn hatte vor ihrer Orientreise

etliche Reiseberichte veröffentlicht, und Schubert publizierte vor seiner
immerhin zwei Wanderberichte (Hess 1971, Bd. 32, 634). Die beiden schrieben ihre
Reisenotizen wie die endgültige Druckfassung vermutlich im Hinblick auf spätere
Leser. Tischendorf kannte sich im Reiseberichtgenre zwar nicht aus, aber er hatte
während seines Studiums einen Gedichtband (1838) herausgegeben und ein

Erbauungsbuch (1839) verfasst (Gregory 1971. Bd. 38, 371). Pfeiffer hatte hingegen
bis zum Zeitpunkt ihrer ersten Reise nur Briefe und ihr Tagebuch geschrieben und
verfasste ihr Reisetagebuch, ohne dabei an eine Veröffentlichung zu denken.

Die vier Reiseberichte wurden alle etwa ein Jahr nach der jeweiligen Reise
veröffentlicht. Somit wurde die Druckfassung bei noch lebendiger Erinnerung an das

Erlebte geschrieben, was eine Verklärung oder Verzerrung des Erlebten
einschränkt.

Auffallend ist, dass alle vier ihre Reiseberichte mit Daten und Fakten stützten.
Andere Literatur wurde allerdings unterschiedlich häufig und mit unterschiedlicher

Genauigkeit herangezogen. Das eine Extrem stellt Pfeiffer dar, die kaum
Literatur beizieht und nie angibt, von wem sie Zusatzinformationen hat. Das andere

Extrem verkörpert Tischendorf, der ein sehr starkes Bedürfnis hatte, seinen Reise-



Viviane Jenzer SAVk 100 (2004)

bericht durch andere, zum Grossteil sehr bedeutende Quellen abzusichern und
diese korrekt zu zitieren, wodurch sein Reisebericht einen wissenschaftlichen
Anstrich erhält. Er zitiert wie Hahn-Hahn und Schubert die alten Griechen Herodot,
Strabo und Plinius, aber auch - und dies als einziger - arabische Quellen aus der
Zeit des europäischen Mittelalters wie den Arzt Abd al-Latif al Baghdadi, den
Schriftsteller Abu l'Hassan Masudi und den Geschichtsschreiber Taki ad-Din Abu
l'Abbas Ahmed Makrisi. Diese arabischen Quellen gehören zu den wenigen, die

vorwiegend dank de Sacy in Europa erhältlich waren. An zeitgenössischen Quellen
erwähnt er unter anderen die Erdkunde des Geographen Carl Ritter, Berichte von
Forschungsreisenden wie Carsten Niebuhr, Johann Ludwig Burckhardt und Anton
von Prokesch-Osten und den Reisebericht von Schubert. Er verweist sogar auf
Lady Mary Wortley Montagus berühmt gewordenen «Briefe aus dem Orient», die

Europäern erste Einblicke in den Harem gewährten. Schubert hat ähnlich viel und
teilweise andere Literatur über die bereisten Länder gelesen, aber wie Textvergleiche

zeigen, zitiert er diese bei weitem nicht immer. Hahn-Hahn zeigt mit ihrer
Literaturangabe, dass sie autodidaktisch einige wichtige Quellen gelesen und sich
somit mit den bereisten Ländern beschäftigt hat. Sie gibt als einzige preis, wann sie

die Literatur las: «Nachdem ich in einem fremden Lande gewesen bin, lese ich mit
grossem Vergnügen darüber; vorher - ist es mir ein unverständliches Chaos.»

(Hahn-Hahn 1846, Bd. 3, 124) Ihre Aussage steht allerdings im Widerspruch zur
gleich anschliessenden Bemerkung, dass sie aufgrund der Tabellen aus Prokeschs
Buch die hieroglyphischen Zeichen über die Namen der Herrscher an den Tempeln
erkennen werden könne (ebd). Im Vergleich mit Schubert gibt sie noch seltener an,
von wo sie die Informationen besitzt und wann sie daraus zitiert.

Die Reisenotizen wurden in unterschiedlich grossem und kaum eruierbarem
Ausmass bearbeitet. Nur bei Schubert ist eine Bearbeitung erkennbar. Sein
Reisebericht ist bis auf seinen Kairoaufenthalt chronologisch aufgebaut. Kairo schildert
er hingegen in sechs langen, thematisch strukturierten Briefen, die er fiktiv an seine
Schwester richtet. In diesen berichtet er ausführlich über das Alltagsleben der
Orientalen und Orientalinnen und beschreibt die arabischen und altägyptischen
Sehenswürdigkeiten in und um die Stadt herum. Die Briefe über das Alltagsleben
basieren vorwiegend auf den Informationen von Edward Lane, einem der wichtigsten
Orientalisten des 19. Jahrhunderts. Der Engländer Lane reiste von 1825-1828 in
seiner üblichen Kleidung und von 1833-1835 als Orientale verkleidet in Ägypten
herum und sammelte dadurch Wissen über das Alltagsleben, das er 1836 in seinem
Buch «An Account of the Manners and Customs of the Modern Egyptians»
veröffentlichte. Indem Schubert viele Beobachtungen Lanes in seinem Reisebericht
aufnahm, machte er dessen Wissen für ein grösseres deutsches Lesepublikum zugänglich.

Schuberts Wissensvermittlung ist auch formal durch die fingierten Briefe an
seine Schwester ersichtlich, die ihm in seiner Kindheit aus Tausendundeine Nacht
und aus Orientreiseberichten vorlas (Schubert 1839, Bd. 2, 3f.). Indem Schubert
seiner Schwester die «Realität» des Orients beschreibt, sollen die in Europa gängigen

Bilder und Vorstellungen über den Orient revidiert werden. Schubert verfolgte

8



• Bald nun werde ich wissen, wie der Orient sich im Auge einerTochter ...» SAVk KK) (2004)

als Hochschuldozent und ehemaliger Rektor eines Realgymnasiums das Ziel, mit
diesem Reisebericht die Leser zu belehren.

Die orientalische Frau und der Harem

Im Gegensatz zu den Männern hatten die Frauen, welche im 18. und 19. Jahrhundert

in den Orient reisten, das Privileg, Zugang zum Harem zu haben, und in ihren
Reiseberichten davon schreiben zu können. Ihnen war bewusst, dass sie damit den

europäischen Männern einen Blick hinter den orientalischen Schleier gewährten
und das Interesse des Lesepublikums weckten. Pfeiffers und Hahn-Hahns
Haremerlebnisse und ihre Einstellungen dazu sind von der Forschung bereits aufgearbeitet
worden, weshalb die Forschungsresultate hier nur kurz referiert werden sollen.

Pfeiffer geht vom Bild des Harems als europäische, männliche Wunschphantasie

aus und dekonstruiert das Bild der orientalischen Frau in Bezug auf das Äussere

und auf gewisse Charaktereigenschaften sukzessive. «Ich fand viele hübsche

Gesichter unter ihnen, allein von grosser, seltener Schönheit sah ich nichts.» (Pfeiffer

1995,42) Stattdessen erzählt sie von körperlichen Makeln (Einäugigkeit, Narben

durch Blattern) und Schmuckstücken (Nasenring, blautätowierte Lippen), die
der europäischen Ästhetik nicht entsprachen und damit das Bild der «schönen
Orientalin» ins Gegenteil verkehrten. Weiter nennt Pfeiffer die Vorstellung, dass die
orientalischen Frauen auf der Strasse schön geschmückt und gekleidet seien, einen

Irrtum und korrigiert die Vorstellung dahingehend, dass die Frauen ihre Anzüge
nur im Harem und nur bei festlichen Angelegenheiten zeigen (ebd., 136). Wenig
objektiv ist Pfeiffer bei der Beurteilung gewisser Charaktereigenschaften der
Orientalinnen. So lautet ihre negative Pauschalbewertung immer wieder: «Unwissenheit,

Neugierde und Trägheit» (ebd., 174). Die Gründe für diesen Eindruck interessieren

sie aber nicht. Bemerkungen zum Äusseren und zum Charakter sind zuweilen

vermischt: «Im ganzen mögen sie glücklicher sein als wir Europäerinnen, dies

schliesse ich teils aus ihrer Beleibtheit, teils aus ihren ruhigen Gesichtszügen.»
(ebd.) Die Erklärung für diese Meinung ist allerdings ambivalent: Die Beleibtheit
führt Pfeiffer auf das Leben der Haremsfrauen zurück, die sich nur um die Kinder
kümmern müssen, weshalb deren Leben im Vergleich mit Pfeiffers eigenem, harten
Leben ihr geradezu paradiesisch vorgekommen sein mag. Jedoch sind die ruhigen
Gesichtszüge für sie der Beweis, dass die Orientalinnen «unmöglich gross(e)
Empfindungen und Leidenschaften» (ebd.) erleben können. Pfeiffer negiert somit auch

das europäische Bild der leidenschaftlichen Orientalin.
Pfeiffers Korrektiv zeigt durchaus eurozentristische Züge, und aus ihren

Schilderungen wird deutlich, dass sie sich vorwiegend mit der Dekonstruktion der
europäischen Männerphantasie beschäftigte und weniger mit den realen Orientalinnen.

Viel intensiver hat sich Hahn-Hahn mit dem Harem auseinander gesetzt, weil
sie auf ihrer Reise in den Orient auf der Suche nach einer anderen Weiblichkeit



Viviane Jenzer SAVk 100 (2004)

war. Deswegen setzt sie sich mit den sexuellen Phantasievorstellungen der
europäischen Männer viel bewusster auseinander, wenn sie ihren ersten Haremsbesuch

in einem Brief an ihren Bruder beschreibt, der stellvertretend für alle

europäischen Männer steht, und darin zuerst gängige Erwartungen aufbaut.

«Lieber Bruder, es giebt mir eine unglaubliche Satisfaction, dass ich Dir heut einmal von einem Ort
erzählen kann, der Deinem Fuss ebenso unzugänglich ist, wie dem meinen jene zahlreichen sind bei
denen es heisst «Ma non le donno: - umsomehr. da auf diesem Ort viel interessantere Geheimnisse
der Schönheit, der Liebe, der Leidenschaft zu vermuthen sind, als auf jenen. Ich war heute im
Harem Rifät Pascha» (Hahn-Hahn 1846, Bd. 1,260).

Die europäischen Leser werden darauf desillusioniert, denn Hahn-Hahn
dekonstruiert die Orientalin als Projektionsfläche sexueller Phantasien, wobei sie

differenzierter und mit spitzerer Zunge vorgeht als Pfeiffer. Die angebliche Schönheit

der Orientalinnen negiert Hahn-Hahn und beschreibt stattdessen ein Gesicht,
das «dermassen fett und kugelrund [ist], und die ganze Gestalt überhaupt von
so frappanter Rundung (ist), dass ich beständig an den Vollmond denken musste»

(ebd.. 264f.). Während Hahn-Hahn die Schönheit vorwiegend aufgrund der Leibesfülle

in Frage stellt, findet Pfeiffer nur die Gesichter nicht schön. Der Vergleich
zeigt, wie sehr die beiden Frauen von ihren eigenen, subjektiven Schönheitsbegriffen

ausgehen, und somit fraglich ist, ob die Dekonstruktion der «schönen Orientalin»

in den Köpfen der europäischen Männer tatsächlich gelingt.
Möglicherweise gelang es Hahn-Hahn mit der Beschreibung der Essgewohnheiten

der Haremsbewohnerinnen eher, das Bild der verführerischen Orientalin zu

dekonstruieren. Sie beschreibt diese als eine seltsame Mischung aus europäischen
und orientalischen Gewohnheiten, was sie laut Ohnesorg als «unzivilisierte Variante

des Eigenen» (Ohnesorg 1996,261) wahrnimmt:

«[Sie] ass Suppe. Creme u. dgl. mit einem Löffel von schwarzem Horn, und alles Andere mit ihren
Fingern. Ein wahrhaft merkwürdiger Anblick! Diamanten im Haar und alle zehn Finger mit
orangefarbenen Nägeln und triefend von Fett und Sauce.» (ebd..273f.)

Daneben spricht ihnen Hahn-Hahn auch jegliche Intelligenz ab, wenn sie meint,
es sei schwierig, mit Menschen zu sprechen, die die Aussenwelt nur durch Gitter
kennen: «mehr noch als der Leib, wohnt hier der Geist im Käfig.» (ebd. 1.275)

Die Dekonstruktion der imaginierten auf Kosten von realen Orientalinnen geht
bei Hahn-Hahn weiter als bei Pfeiffer. Sie beschreibt sie als unförmig, unzivilisiert
und ungebildet. Während Pfeiffer die Unwissenheit der Orientalinnen einfach
feststellt und sich auch keine Gedanken über die Gründe macht, liefert Hahn-Hahn
eine Erklärung dafür:

«[D]er Flarem macht stupid und roh.das ist gewiss. So eine Masse roher Weiber zu sehen, ist mir
schrecklich. Lieber sehe ich eine Heerde Kühe oder Schaafe. Der Harem erniedrigt das Weib zum
Vieh.(...) Die Männer.die sich die Erlaubnis nehmen über Dinge zu schreiben.die sie nicht kennen,
haben denn auch oft behauptet, die Orientalinnen fühlten sich gar nicht unglücklich im Harem. Desto

schlimmer für sie! hat sich je eine Kuh auf der grünen Wiese unglücklich gefühlt? Der Harem ist

eine Wiese, die den Bedürfnissen des animalischen Lebens genügt.» (ebd.. Bd. 2.73f.)

10



• Bald nun werde ich wissen, wie der Orient sich im Auge einerTochter ...» SAVk KK) (2004)

Hahn-Hahn klagt hier die Rolle der Frau an, die vom Mann vollständig abhängig

ist und in einer Gesellschaft der strengen Geschlechtertrennung lebt. Trotzdem
wird sie den Orientalinnen auch hier nicht gerecht. Ihre Anklage (Hilmes 2002,

137) ist einmal mehr rassistisch und bietet ihr wieder die Gelegenheit, sich positiv
von «der Orientalin» abzugrenzen.

Erst als sie am Ende ihrer Reise Ägypten erreicht, hat sie so viele verschiedene

Frauenrollen gesehen, dass sie sich stärker mit der Realität auseinander setzen

konnte. Dank einer Levantinerin erfährt sie einiges über die Ehe und die

Ehescheidung. Zudem hat sie Gelegenheit, mit Clot Bey, dem Leibarzt Mehmet Alis,
sein Waisenheim, das Irrenhaus, das Frauenspital und die Hebammenschule zu
besuchen. Aufgrund der tieferen Einblicke in das Leben der Orientalinnen sind ihre
Urteile nun differenzierter und kaum mehr rassistisch (Hahn-Hahn 1846, Bd. 3,

328-339).
Tischendorf und Schubert reisten zwar nicht wie die berühmten

Orient-Reiseberichterstatter Fürst Pückler-Muskau, Gerard de Nerval oder Gustave Flaubert in
den Orient, um dort ihre sexuellen Phantasien verwirklichen zu können. Trotzdem
berichten auch sie über den Harem.

Schubert informiert sehr viel ausführlicher darüber als Pfeiffer und Hahn-Hahn,
die aufgrund ihrer Kurzbesuche im Harem nur einzelne Einblicke in das Alltagsleben

der Orientalinnen erhielten. So berichtet er dank Lanes Wissen über sämtliche

Lebensbereiche einer Frau, wie zum Beispiel über die Frauenetikette, die Erziehung
der Töchter, die Heiratsverhandlungen, die Neuvermählten, die Haremsbeschäftigung

und die Geburt des Kindes. Dazwischen wird aber immer wieder Schuberts

eigene, differenzierte Meinung über das Leben der Orientalinnen deutlich, die weder
auf den Argumenten der Frauenrechtlerinnen noch auf den Wunschphantasien
europäischer Männer basiert. Im Gegensatz zu den anderen Reisenden zeigt er
dadurch ein gewisses Einfühlungsvermögen für die gesellschaftliche Rolle der Orientalin

und wird ihr am ehesten gerecht, obwohl auch er «die Orientalin» verallgemeinert.

Nach ihm werden die Frauen durch ihr eingeschlossenes Leben «wie eine

gestohlene, seelenlose Ware betrachtet» (Schubert 1839, Bd. 2, 30), weshalb ihre

Seelen, die grundsätzlich das Sehnen nach einer ewigen, geistigen Befriedigung
verspüren, einer höher[en] geistigjen] Belebung und Bildung entzogen [werden]»
(ebd.). Dadurch fehlt ihnen der Bezug zur Welt der Religion und des Geistes. Schubert

veranschaulicht dies damit, dass die Orientalinnen im Haus zwar Geräusche

von aussen hören, sie aber falsch deuten und sich darum falsche Dinge ausdenken.

Die Welt des Geistigen wird für sie zu «einer Welt des Gespenstigen» (ebd., 56),
denn ihre geistigen Reize und Anregungen in ihrem sonst nur auf die Sinnlichkeit
beschränkten Kreis der Vorstellung sind die Genien und magischen Kräfte. Ihre
Seelen erschaffen sich diese Scheinwelt als «einfen] dürftigefn] Ersatz für die Welt
der Seligen und Engel» (ebd.), denn sie hätten aufgrund der islamischen Vorstellung
von den für jeden Mann bestimmten 72 Jungfrauen im Paradies keinen grossen
Bezug zum Himmel. Ihr Eingeschlossensein, auch als «Vorgeschmack vom Reiche der
Schatten» (ebd., 32) bezeichnet, bewirkt weiter, dass die Frauen mehr aus Furcht und

11



Viviane Jenzer SAVk KH) (2004)

Scham «vor dem eigenen Selbst [...], als vor etwas Äusserem» (ebd., 36) das

Gesichtstuch in der Gegenwart eines Mannes nie entfernen.
Während Schubert versucht, die imaginierte Weiblichkeit beim Leser auf seine

Weise zu dekonstruieren, entspricht Tischendorf der Lesererwartung, indem er
einen Ausflug in einen Harem beschreibt. In seinem stereotypen Bericht erzählt er
von schönen, reich geschmückten Frauen (Levantinerinnen), die auf Italienisch mit
ihm kokettieren, was von Pfeiffer und Hahn-Hahn als falsche Information aufgedeckt

wurde (Tischendorf 1846,103-105).
Tischendorfs Auseinandersetzung mit der Rolle der Orientalin ist im Gegensatz

zu derjenigen Schuberts stark von seiner männlichen Perspektive und von der

europäischen Wunschphantasie geprägt, glaubt er doch, dass «die Frauen im Oriente
[...] vielleicht noch eine grössere Gewalt über ihre Männer [haben], da der
Orientale am Genüsse hängt.» (ebd., 106) Tischendorf geht hier auch vom Vorurteil aus,
der Araber sei sinnlicher und genussfreudiger als der Europäer. Wenn er mit
Erstaunen feststellt, dass entlassene Frauen aus dem Harem Mehmet Alis nicht nur
wieder heiraten dürfen, sondern auch sehr begehrt sind, (ebd., 107f.) zeigt sich, dass

er von der christlichen Ansicht ausgeht, eine Frau solle jungfräulich in die Ehe
gehen und besitze als geschiedene Frau keinen Wert mehr. Den Aspekt, dass Alis
entlassene Haremsfrauen bei den Arabern nur seinetwegen begehrt und somit eine

Mischung aus Luxusware und Gebrauchsgegenstand sind, erkennt er nicht, weil er in
seiner patriarchalen Haltung auch von der christlich verheirateten Frau als männlichem

Besitz auszugehen scheint. Aufgrund seines konservativen Weiblichkeitsbildes

befinden sich die in seiner Phantasie im sexuellen Bereich machtvollen
Orientalinnen etwa auf der Stufe des Viehs, wenn er meint, sie sollen wie zu den Zeiten
Leas und Raheis viele Kinder gebären, weil das Land entvölkert ist (ebd., l()8f).

Die Beobachtungen zu den unterschiedlichen Wahrnehmungen und Einstellungen

gegenüber den Orientalinnen zeigen, dass die imaginierte Orientalin und die
damit verbundenen Wunschphantasien in Europa ein dominantes Bild waren, von
dem die Reisenden im Orient - wohl auch aufgrund der fehlenden vertieften
Kontakte - kaum abstrahieren konnten und zu dem sie je nach Geschlecht eine ablehnende

(Pfeiffer, Hahn-Hahn) oder affirmative (Tischendorf) Haltung einnahmen.
Nur Schubert gelingt es, sich vom europäischen Wunschbild zu distanzieren und
eine eigene Sichtweise zur Rolle der Orientalin zu finden.

Kairo und die Orientalen

Im Gegensatz zur «verborgenen Orientalin» erlebten die Reisenden «den
Orientalen» im öffentlichen Raum, in der Stadt Kairo. Diese besitzt wie jede andere
Stadt Sehenswürdigkeiten, welche alle Reisenden besuchten. Die eigentlichen
Interessen der vier Personen lagen allerdings abseits des Touristenstroms.

Pfeiffer betrachtet die Stadt aus ihrer Perspektive, der Perspektive einer Hausfrau.

Von ihren Sauberkeitsvorstellungen ausgehend, beschreibt sie die Häuserfas-

12



• Bald nun werde ich wissen, wie der Orient sich im Auge einerTochter ...» SAVk KK) (2004)

saden und Strassen als dreckig. Sie nimmt jedoch positiv zur Kenntnis, dass die

Strassen regelmässig mit Wasser gespült werden (Pfeiffer 1995, 242). Weiter zeigt
sie ein grosses Interesse an der Nahrung, denn sie beschreibt nicht nur die exotischen

Früchte (ebd., 245), sondern auch wie die Nahrungsmittel von den Orientalinnen

gelagert werden (ebd., 258). Ausserdem besucht sie das Irrenhaus (ebd.,

243), das wie das Krankenhaus einen sozialen Aspekt der Gesellschaft abdeckt und
daher mit der Rolle der Frau assoziiert wird.

Während Pfeiffer sich über die Städte und Kulturen des Orients im Voraus sehr

wenig informiert hatte, wusste sie viel über die gängigen Vorurteile der Europäer
gegenüber dem Orientalen. Dennoch war sie zu Beginn der Reise erstaunlich

unvoreingenommen. So versuchte sie das gängige negative Bild des Orientalen
anhand ihrer Beobachtungen in Konstantinopel zu korrigieren:

«Überhaupt hatte ich vielfach Gelegenheit, den Charakter des Muselmannes zu beobachten, und
fand zu meiner Freude, dass er viel besser und ehrlicher ist. als die vorgefasste Meinung uns glauben

lässt.» (ebd.. 71)

Am Ende der Reise, während ihres Aufenthaltes in Ägypten, hatte sich ihre

Haltung gegenüber den Einheimischen verschlechtert. Sie ist nun eine Mischung
aus bestätigten Vorurteilen und neuen Reiseerfahrungen. Auf der Überfahrt von
Kleinasien nach Ägypten sieht sie beispielsweise das Vorurteil der Indolenz bei
den orientalischen Passagieren bestätigt, obwohl diese genau wie sie nichts anderes

tun konnten als zu warten, bis das Schiff den Zielhafen erreichte (ebd., 218f). Dieses

Vorurteil revidiert sie im Grundsatz auch nicht, als sie die Tüchtigkeit und
Ausdauer der Nilmatrosen feststellt (ebd., 235f.). Auch in Bezug auf die Ehrlichkeit des

Orientalen änderte sie ihre Meinung: Glaubte sie in Konstantinopel noch daran, so

machte sie im Laufe ihrer Reise die Erfahrung des Bestohlenwerdens.
Pfeiffer beurteilte ihre Mitmenschen im Orient nach dem Vorbild des «wahren

Christen», der herzlich und gütig ist, und verlangte somit von ihrer fremden Umgebung

eine grosse Gastfreundschaft (ebd., 239f.). Während sie den Kontakt zu

Europäern suchte, ging sie nur in äussersten Notfällen aktiv auf Einheimische zu.
Wenn sich aber Kontakte ergaben, nahm sie die Gastfreundschaft der Einheimischen

an und äusserte dann Kritik an ihren Landsleuten: «sie benahmen sich alle so

gut und gefällig, dass sie vielen unserer zivilisierten Europäern als Muster hätten
dienen können.» (ebd., 234)

Mit den Einheimischen machte sie ambivalente Erfahrungen. Einerseits besass

sie als allein reisende, europäische Frau einen Sonderstatus: «[I]ch drang durch
das Volk, das mich zwar neugierig ansah, aber ungestört meinen Weg gehen liess

[...].» (ebd., 228) Andererseits musste sie immer wieder aus einer schwachen Position

heraus agieren, wenn sie alleine mit Orientalen verhandelte, die versuchten,
sie zu betrügen oder den Auftrag nach ihrem Gutdünken auszuführen. Pfeiffer
setzte sich aber mit viel List, Mut und resolutem Verhalten erfolgreich zur Wehr
und zog den Schluss: «Nur durch festen Willen kann man ihnen imponieren»
(ebd., 269).

13



Viviane Jenzer SAVk KK) (2004)

Indem sie diese Reiseerlebnisse beschreibt, vermittelt sie nicht nur einen
Eindruck ihres recht abenteuerlichen Reisealltags, sondern gibt den Frauen in Europa
Tipps, wie man sich im Orient verhalten sollte. Darüber hinaus zeugt ihre Reise von
einem für Frauen ungewohnt selbstständigen Leben, das ein emanzipatorisches
Potential beinhaltet, auch wenn Pfeiffer in diesem Reisebericht keine emanzipatorischen

Ansichten vertritt.
Im Gegensatz zu ihr weilt Hahn-Hahn länger in Kairo und ist nicht auf sich

alleine angewiesen. Zwangsläufig hat sie daher weniger Kontakt zu den Einheimischen.

Ihr Kairoaufenthalt ist zweigeteilt, was sich in unterschiedlichen Wahrnehmungen

der Stadt manifestiert. Während ihres ersten Aufenthaltes ist sie restlos

begeistert: Sie erkennt in Kairo die «acht orientalische Stadt» (Hahn-Hahn 1844,

Bd. 3, 52), die sie an Tausendundeine Nacht und an die ihr bekannte Alhambra in

Südspanien erinnert, und malt sich immer wieder aus, wie Kairo als Winterort der
europäischen Hautevolee wäre (ebd., 35). In ihrer von Fiktion und musealer Realität

durchdrungener Wunschvorstellung lebend, lässt sie sich nicht auf den Alltag
der Orientalen ein, sondern betrachtet ausschliesslich die Sehenswürdigkeiten, die
sie als architektur-, blumen- und parkbegeisterte Adelige faszinieren. Erst bei

ihrem zweiten Aufenthalt konzentriert sie sich auf das Alltagsleben der Einheimischen,

wobei sie hier vorwiegend an Mehmet Ali und, wie Pfeiffer, am Leben der
Frau (vgl. Kapitel Harem) interessiert ist. Dementsprechend hat Kairo von seinem

vormaligen erlebten, vorwiegend imaginierten Charme stark eingebüsst.
Für «den Orientalen» hat Hahn-Hahn nicht viel übrig. Wie sonst niemand führt

sie sämtliche europäischen Vorurteile über ihn an: Sie ereifert sich immer wieder
über die Indolenz, Nachlässigkeit, Gedankenlosigkeit und Arbeitsscheu der Orientalen

(ebd., 162). Zudem sieht sie in der Regierungsform Alis eine Despotie. Sie

kritisiert die Absonderung der Frau, die Habsucht und die Leidenschaften sowie
die Unwandelbarkeit der orientalischen Gesellschaft, die zwischen dem Koran und
der Tradition feststecke (ebd., 58). Sogar die Ruhe des Orients ist ihrer Meinung
nach ein Mangel an innerer Entwicklung (ebd.. 326).

Im Gegensatz zu Pfeiffer entwickelt Hahn-Hahn in ihren «orientalischen Briefen»

eine Geschichts- und Kulturvorstellung. Einerseits stellt sie fest, dass die
Orientalen unzivilisiert seien, weil sie auf dem Boden essen und schlafen und dadurch
unrein seien (ebd., 358,362). Andererseits ist Hahn-Hahn auf dieser Reise auf der
Suche nach der Vergangenheit, um die Zukunft besser zu verstehen. Innerhalb
ihrer romantischen Geschichtsvorstellung geht sie davon aus, dass jede Kultur zuerst
eine reine, unverdorbene Religion lebt und der Mensch erst mit der Zeit kultivierter

wird und die Religion mit dem Verstand zu erklären versucht. Aufgrund dieser

negativen Entwicklung wird nach Hahn-Hahn aus der einfachen, duftenden Blüte
eine künstlich gezogene, färben- und blätterreiche, aber duftlose Blume. In diesem

Zustand der duftlosen Blume befinde sich der Islam. Zeichen für dieses Stadium
findet sie in der Baukunst der Moscheen in Kairo. Die Verkünstlichung der Blume

respektive der Verfall der Religion geht nach Hahn-Hahn aber noch weiter. Die
Blume sei in einem nächsten Stadium nur noch künstlich und wird mit künstlichem

14



«Bald nun werde ich wissen, wie der Orient sich im Auge einerTochter ...» SAVk KX) (2004)

Duft zum Duften gebracht. In diesem Stadium befänden sich Europa und das

Christentum (ebd. 76).
Diese beiden Beurteilungen des Orients und des Islams scheinen widersprüchlich

zu sein. Wie sie aber selber ganz zu Beginn der «orientalischen Briefe»
erwähnt, resultieren die vermeintlichen Widersprüche aus ihren verschiedenen

Perspektiven auf einen Betrachtungsgegenstand, (ebd., Bd. 1,1 f.). Aus der Perspektive
des Zustandes der Religion betrachtet, ist der Orient weniger zerfallen als der

Okzident, aber aus der Perspektive der Kultivierung ist er weniger kultiviert als

Europa.
Schubert gibt im Vergleich zu den anderen Reisenden viele Einblicke in das

kulturelle, gesellige Leben der Orientalen, das er teilweise von Lane übernimmt. Seine

Beschreibungen von Anekdoten enthalten im Gegensatz zu den Beschreibungen
der anderen sehr wenig Pauschalisierungen, weshalb er «dem Orientalen» wie
bereits «der Orientalin» am ehesten gerecht wird.

Sein Interesse gilt allerdings jenen Bereichen der ägyptischen Gesellschaft, mit
denen er sich in Europa berufsmässig befasst: der Volksschule, Universität und
Medizin. Anders als bei anderen Gegenständen seiner Beschreibungen des Alltagslebens

besucht er diese Institute persönlich und pflegt Kontakte mit Einheimischen.
Am Unterrichtsstoff der Volksschule bemängelt er das alleinige Auswendiglernen
des Korans. Er scheint aufgrund seiner Laufbahn vergessen zu haben, dass auch im

Europa des 19. Jahrhunderts viele Kinder kaum mehr als den Katechismus
auswendig konnten und daran schreiben lernten (Schenda 1970,56). Weiter amüsiert

er sich darüber, dass die Orientalen immer laut vorlesen und dabei den Oberkörper

wippen (Schubert 1839, Bd. 2, 76f.). Sie pflegen einen Lesestil, der in Europa
veraltet ist. und wo der laut lesende Leser als dumm gilt. Auch die Schulmeister

respektive deren Gelehrsamkeit kritisiert Schubert, wenn er meint, viele hätten es

nicht so weit gebracht wie die europäischen Kollegen. Auf universitärer Ebene
bezeichnet er die Lehrtätigkeit als vollkommen veraltet:

«Die gesammte Gelehrsamkeit einer solchen Arabischen Hochschule, mit ihrer Rhetorik. Logik.
Algebra und Zeitrechnungskunde erscheint mir. in ihrer sarazenisch-mittelalterlichen Starrheit
gleich der Inschrift an einem jener magischen Trinkbecher, aus welchem sich schon längst keiner
der Gäste mehr den Rausch der Begeisterung trank, dessen trübem Wasser aber, so meint man. die
blossen Namen der Wissenschaften, die da angeschrieben stehen, eine Kraft verleihen.» (ebd.. S.

88)

Daneben fällt seiner Meinung nach auch der Islam negativ vom Christentum ab,

denn im Islam herrsche das Sterbliche, Vergängliche vor. während das Christentum

vom Unsterblichen, Ewigen durchdrungen sei. Er begründet dies damit, dass der
Islam die Bücher Moses dergestalt umgeschrieben habe, dass nicht Isaak der Sohn

der Verheissung sei, sondern Ismael, der Sohn der Magd. Aufgrund seiner christlichen

Perspektive interpretiert er die islamische Umschreibung als ein «Teilneh-
men-Wollen» am ewigen Leben, zu dem sie nicht auserwählt sind (ebd.,93f.).

Im Gegensatz zu Schuberts Interesse am orientalischen Alltag liegt
Tischendorfs Interesse bei den koptischen Klöstern in der Stadt und in der nahen liby-

15



Viviane Jenzer SAVk KK) (2004)

sehen Wüste, dem Leben der Mönche und den Bibliotheken. Kairo und seine
Bewohner beschreibt er nur kurz als Idylle, Klischee um Klischee nennend:

«Da gibt's Araber voll einer träumerischen Ruhe: Türken in gedankenloser Selbstgenügsamkeit;
Perser, den Stolz in den Augen.die Pracht im Gewände: Kopten mit ihren braungelblichen
Gesichtern, voll düstern Misstrauens;(...) hübsche Negerknaben, die sich ganz behaglich fühlen unter
ihrem rothen Tarbusch und in dem schmucken Kleide, womit sie ihre Herren geziert haben (...).»
(Tischendorf 1846. Bd. 1.67)

Wie bereits bei der Beschreibung des Harems greift Tischendorf auf europäische

Bilder über den Orient zurück, kommt so der Lesererwartung entgegen und
zementiert gleichzeitig eine idealisierte Vorstellung. Auch den Gesang des Muezzins

beschreibt er nach europäischem Klischee, denn er evoziert in ihm die Vorstellung

von Tausendundeiner Nacht. Im Vergleich zu den Kirchenglocken findet er das

Gebet des Muezzins religiöser:

«Wir in unserem christlichen Europa messen kaufmannsmässig Stunde für Stunde nach ihren Vierteln

Aber wie selten klingen unsere Glocken noch durch das erdenschwere Treiben der Wer-
kcltage. um ihre schönen Gebetslaute wie himmlische Versöhnungsworte darüber auszusprechen.»
(ebd.. 66)

Hier übt Tischendorf Kritik an der voranschreitenden Säkularisierung in

Europa, während der Orient in seiner vormodernen Gesellschaft in diesem Punkt
eher dem entspricht, wonach sich Tischendorf in Europa zurücksehnt. Er erachtet
den Gesang und das Gebet generell als eine sehr wichtige Ausdrucksweise für das

religiöse Gefühl, deswegen bemerkte er an den häufig betenden und singenden
Einheimischen durchaus eine religiöse Haltung.

Trotz dieser positiven Feststellung kann seine Einstellung zum Islam als eher
verächtlich bezeichnet werden. In der Moschee Amru's wird ihm die Symbolik der
365 Säulen mitgeteilt, aber er zweifelt an der Richtigkeit der Anzahl Säulen.
Zudem findet er die Vorstellung lächerlich, dass sich jeder ehrliche Mann zwischen

zwei nahe beisammen stehenden Säulen durchwinden kann. Er verlangt von einem
beleibten Araber, seine Ehrlichkeit zu bezeugen, und amüsiert sich über dessen

vergeblichen Versuch. Trotz seines eher despektierlichen Berichts lässt er
durchblicken, dass er über den künstlerischen Wert der Moschee dank der Sammlung des

Franzosen Beaumont Bescheid weiss (ebd.. 147f).
Tischendorf hat wie Schubert und Hahn-Hahn sehr wenig Kontakte mit

Einheimischen, wovon die ihm nennenswerten solche mit Europäern aus dem Gelehrtenkreis

und mit Personen aus dem Umfeld der ägyptischen Regierung sind. Aufgrund
seiner Audienz bei Mehmet Ali äussert er sich über die schillernde Figur Alis und
versucht ihm und seiner aussenpolitischen Situation gerecht zu werden. Damit
beschäftigt er sich im Vergleich mit den anderen Reiseberichten am intensivsten mit
der zeitgenössischen Weltpolitik. Tischendorf nennt einerseits Alis Verdienst.
Ägypten modernisiert und damit auch europäisiert zu haben, indem er Fabriken.
Schulen und Krankenhäuser erbauen lässt und die Landwirtschaft vorantreibt. An-

16



«Bald nun werde ich wissen, wie der Orient sich im Auge einer lochler ...» SAVk KX) (2004)

dererseits beschreibt er Ali als orientalischen Despoten, womit ein Klischee über
den Orientalen bestätigt wäre. Er wird Alis Grausamkeit insofern gerecht, als er die

ägyptische Gesellschaft nicht mit der zeitgenössischen, sondern mit der mittelalterlichen

Gesellschaft Europas vergleicht. Sein Versuch, Ali gerecht zu werden, scheitert

letztlich daran, dass er die Grausamkeiten des Mittelalters aufgrund des

religiösen Eifers als weniger schlimm erachtet als diejenige des Orientalen (ebd., 55f.).
Einen positiven Aspekt entdeckt Tischendorl in der Gastfreundschaft der

Orientalen. Er empfindet diese Gastfreundschaft als sehr günstig für den Geschäftsverlauf,

weil sich die Geschäftspartner nach dem Geniessen des dargebotenen
Honigs, der Pfeife und des Kaffees nicht mehr so fremd seien (ebd., 77).

Die meisten Kontakte ergeben sich mit dem Volk, wenn Orientalen ihn bedienen

oder irgendwohin führen sollen. Hier bestätigt sich für Tischendorf das

Vorurteil, «der Orientale» habe ein anderes Zeitgefühl und schiebe lieber alles auf

morgen (ebd., 41,89).
Zusammenfassend lässt sich konstatieren, dass die Bilder und Klischees der

Stadt Kairo ihre Bestätigung vorwiegend dann finden, wenn keine spezifischen
Interessen vorhanden waren wie bei Tischendorf. Die gängigen europäischen Vorurteile

gegenüber den Orientalen scheinen sich hingegen für viele zu bewahrheiten,

allerdings aus unterschiedlichen Gründen: entweder werden sie aufgrund weniger
Kontakte zu dienenden Orientalen unhinterfragt genannt (Hahn-Hahn,
Tischendorf) oder sie werden durch direkten Kontakt zu den Einheimischen bestätigt
(Pfeiffer). Nur Schubert kann sich von einigen Vorurteilen distanzieren.

Ein Vergleich der europäischen Bilder zur Orientalin und zum Orientalen zeigt,
dass diese auch dann nicht revidiert werden, wenn ein längerer Kontakt mit den

Orientalen möglich ist. Damit zeigt sich einerseits die starke Prägung solcher
Bilder, andererseits ist zu fragen, inwieweit Erfahrungen, wie Pfeiffer sie machte,

tatsächlich auf unterschiedlichen Auffassungen der Lebensweise basieren.

Beduinen

Die Beduinen galten in Europa seit der Romantik als ursprüngliches Volk, dessen

Gesellschaft mit Begriffen wie Massigkeit, Sittenreinheit und Freiheit
umschrieben wurde. Dieser mystifizierten Gesellschaft wurde die eigene, europäische
Gesellschaft als überkultiviert und unfrei gegenübergestellt. Pfeiffer wusste von
dieser Mystifizierung nichts und betrachtet die Beduinen «nur» als eher kriegerisches

Volk (Pfeiffer 1995, 267), was der historischen Tatsache entsprach. Ihre

Beschreibung unterscheidet sich von denjenigen der anderen Reisenden, die die

kriegerische Seite der Beduinen zwar erkannten, ansonsten aber das mystifizierte
Beduinenbild mit ihren eigenen Vorstellungen füllten oder umwandelten.

Hahn-Hahns Bild der Beduinen stimmt mit den gängigen europäischen Vorstellungen

überein. wenn sie die Beduinen für Geschöpfe Gottes hält: Allerdings erhält
der Begriff «Freiheit» bei ihr ein besonderes Gewicht und ist an ihre grösste Ge-

17



Viviane Jenzer SAVk 100 (2004)

sellschaftskritik gekoppelt: Die Freiheit der Beduinen bedeutet für sie das volle
Gefühl der persönlichen Unumschränktheit und der Vereinzelung, was letztlich
den individuellen Menschen ausmacht, der aufgrund seiner Individualität kein
Mitglied einer Nation, eines Standes und einer Erziehung sein kann, wie der Europäer
dies ist (Hahn-Hahn 1844, Bd. 2,271). Ihre Vorstellung vom Leben der Beduinen
erweist sich als Utopie, die mit der Realität des Beduinenlebens kaum mehr
Gemeinsamkeiten aufweist. Ihr Freiheitsbegriff beinhaltet aber all dies, was sie mit
ihren Reisen, insbesondere mit ihrer Orientreise und ihrer Schriftstellerei deutlich
macht: die gesellschaftlichen Rollen zu durchbrechen und nach den eigenen
Vorstellungen zu leben. Diese hahnsche Freiheit bestimmt zudem ihre Sicht auf das

Eheleben:

«Die Ehe ist ernst und streng: der Mann ist der Herr. Weib und Kind gehorcht und bedient, aber
nicht widerwillig und gedrückt einem launenhaften Gemal und Vater, sondern dem Oberhaupt der
Familie. In Verhältnissen die auf lauter selbständig kräftigen Individualitäten basiert sind, kann
dem Weibe kein andrer Platz angewiesen werden.» (ebd.. 273)

Hier verlangt Hahn-Hahn nicht die juristische Gleichstellung von Mann und

Frau, sondern nur die Gleichstellung der Frau im geistigen Bereich (Schmid-Jür-
gensl933.33f.).

Weil die Beduininnen in Europa nie Teil der imaginierten orientalischen Frau

waren, beschreibt Hahn-Hahn die Beduininnen vorwiegend realistisch. Dabei ist

beobachtbar, dass sie trotz der Gesellschaftskritik am überkultivierten Europa die
Beduininnen als zu laut und neugierig beschreibt (Hahn-Hahn 1844, Bd. 2, 275).
Der kultivierten Hahn-Hahn erscheinen sie also unkultiviert.

Schubert hingegen greift das europäische Bild des Beduinen auf seiner langen
Reise durch den Sinai nie auf, sondern bezieht sich in seinen Beduinenbeschreibungen

immer wieder auf Burckhardt, der - neben anderen Expeditionen - den
Sinai als Orientale verkleidet bereiste. Auch als Schubert in der Wüste seine Brieftasche

verlor und einen der Beduinen zu Unrecht beschuldigte, verallgemeinert er
dessen ehrliches, schnell verzeihendes Verhalten nicht als edles Sittenverhalten der
Beduinen (Schubert 1839. Bd. 2,363f.). Nur einmal, als er bei Sonnenuntergang auf
einem Sandhügel stand und von seinem Aussichtspunkt das Beduinendorf
überblickte, assoziert er deren Leben mit demjenigen der Patriarchen im Alten
Testament. «Mir war es als weilte ich hier, unter diesem Volk von fester Anhänglichkeit

an die Sitte der Väter, bei den Heerden und Hütten Ismaüls oder Edoms.»

(ebd.,401)
Seine Einstellung gegenüber den Beduinen ist dann eurozentristisch gefärbt,

wenn er ihre Dienstbereitschaft und Freundlichkeit als etwas Selbstverständliches
hinnimmt und sich über das fordernde Verhalten gewisser Beduinen ärgert (ebd.
397).

Tischendorfs Vorstellung des Beduinen ist am komplexesten, weil er die
europäische Vorstellung des Beduinen mit derjenigen der Patriarchen im Alten
Testament vermischt, was aufgrund seiner christlichen Einstellung verständlich er-

18



«Bald nun werde ich wissen, wie der Orient sich im Auge einer Tochter ...» SAVk 100 (2004)

scheint. Die Freiheit und Unabhängigkeit der Beduinen kontrastiert er mit dem

zwangsvollen Leben eines deutschen Hofmannes (Tischendorf 1846, Bd. 1, 256).
Die edlen, ehrsamen Sitten der Beduinen erkennt Tischendorf vorwiegend im

bedingungslosen Respekt der Familie gegenüber dem Oberhaupt und im Verhalten
der ehrerbietigen Frauen, das ihn an die Frauen im Alten Testament erinnert und

sich seiner Meinung nach positiv vom Verhalten der deutschen Frauen abhebt

(ebd., 255). Nur in einem Punkt ist Tischendorf über das Leben der Beduinen nicht

glücklich: Als lebende Beispiele für das Leben der Patriarchen haben sie mit dem

Islam die falsche Religion angenommen. Doch könnten sie sicher «leicht zu einem

einfachen, lauteren Christenthume bekehrt werden» (ebd., 256).

Trotz seiner positiven Bewertung der beduinischen Lebensweise empfindet er
die Beduinen wie Hahn-Hahn als unkultiviert. Im Gegensatz zu Hahn-Hahn
schliesst er dies aus ihrer einfachen Lebensweise.

Das mystifizierte Leben der Beduinen ist ein weiteres Bild, das die Reisenden

(ausser Pfeiffer und Schubert) über den realen Alltag der Orientalen stülpen. Die
darin feststellbaren Utopien unterscheiden sich darin, dass sie entweder eine

Gegenwelt zur aktuellen bieten (Hahn-Hahn) oder die ursprüngliche Lebensweise im
biblischen Sinn heraufbeschwören (Tischendorf).

Das alte Ägypten

Während die Europäer die beduinische Lebensweise im romantischen
Geschichtsbild als die ursprüngliche hochstilisierten, befassten sie sich mit der
altägyptischen Hochkultur auf eine wissenschaftliche Weise als den Anfängen der

Menschheitsgeschichte.
Pfeiffer weiss im Gegensatz zu den anderen Reisenden nichts über die altägyptische

Kultur und gesteht dies auch ein. Weil sie in Ägypten alleine herumreiste,
wurde sie auch nicht wie beispielsweise in Konstantinopel von europäischen,
gebildeten Männern über die fremde Kultur informiert. Aufgrund ihrer Unwissenheit
werden einige bedeutende kulturelle Überreste im Reisebericht einfach als gesehen

abgehakt oder wie bei Heliopolis lapidar kommentiert: «In der Nähe soll

Heliopolis gestanden sein, gegenwärtig sieht man nicht die geringste Spur davon.»

(Pfeiffer 1995,246f.)
Nur die Pyramiden von Giseh und der Nil als die bedeutendsten und bekanntesten

Symbole des alten Ägypten hinterlassen bei ihr aufgrund der ihr eigenen
romantischen Landschaftsbetrachtung einen bleibenden Eindruck. Der Ausblick von
der Cheops-Pyramide überwältigt sie. Jehle hat dargestellt, weshalb Ida Pfeiffer
selige Gefühle beim Anblick der Weite empfindet: Die romantische Landschaftsbetrachtung

beinhaltet die Erfahrung des Unendlichen und Religiösen, was meistens

durch einen erhöhten Betrachtungspunkt bedingt ist (Jehle 1989, 167-176). Pfeiffers

religiös konnotiertes Erlebnis auf der Pyramide scheint in ihr ein Interesse für
die Bauweise der fremden Kultur geweckt zu haben, denn nach ihrem Erlebnisbe-

19



Viviane Jenzer SAVk 100 (2004)

rieht folgt der einzige informative Zusatz über die Pyramide und damit über diese

Hochkultur. Dort nennt sie die Pyramiden den «höchsten und unzerstörbarsten
Bau menschlicher Kunst und menschlichen Fleisses» (Pfeiffer 1995,2491'.). Aus
derselben romantischen Landschaftsschau empfand Pfeiffer auch den Nil als «erha-

bendst(e) Schönhei(t)» (ebd.. 236). Die Fahrt auf dem Nil bot ihr ein «reines, seliges

Vergnügen» (ebd.) und führte zu einem Gotteserlebnis. Obwohl sie die bedeutsame

Stellung der Dörfer am Nil und die Funktion des Nils für die Landwirtschaft
durchaus erkennt (ebd., 231 f.), war sie über die zentrale Bedeutung des Flusses in
der altägyptischen Kultur nicht unterrichtet.

Pfeiffer wertet die altägyptische Hochkultur aufgrund ihrer Unwissenheit nicht
und es ist kein bestimmtes Geschichtsverständnis ersichtlich. Darin unterscheidet
sie sich von den anderen, die nicht nur unterschiedlich gut über die Hochkultur
informiert waren, sondern sie aufgrund ihres jeweiligen Geschichtsverständnisses
auch unterschiedlich werteten.

Hahn-Hahn zeigte ein grosses Interesse an der Hochkultur und reiste als einzige
während zwei Monaten den Nil hinauf bis zu den zweiten Katarakten bei Abusim-
bel. Auf der Rückreise besuchte sie sämtliche Tempel und Gräber, die sie ausführlich

in einem 83 Seiten langen Brief an Emy beschreibt, mit der sie vor der Reise

viel über Ägypten «als Land vom Anfang» (Hahn-Hahn 1844, Bd. 3. 190) gesprochen

hatte. Sie wird hier in ihrer Suche nach der Vergangenheit und vor allem nach

Frauenrollen fündig. Aus der römischen Geschichte gräbt sie Kleopatra aus. die
nach ihr alles erreicht hat, was sich eine Frau wünschen kann: «Königin - aber
selbstherrschende Königin, nicht blos Gemahn eines Königs! - und so schön, so

geistvoll, so mächtig und so allmächtig» (ebd.. 127). Daneben setzt sie sich intensiv
mit den Tempelanlagen auseinander, fokussiert dabei auf die Göttin Isis und stellt
immer wieder eigene Hypothesen über die altägyptische Hochkultur auf. Der Tempel

von Edfu ist sicher deswegen ihr Lieblingstempel, weil nach ihrer Beobachtung
Isis die zentrale Gestalt auf den sechzig Opferbildern und damit des Tempels ist.

Sie versteht daher nicht, weshalb der Tempel laut den alten griechischen Quellen
dem Gott der Sonne gewidmet sein sollte (ebd.. 286). Sie ist angesichts der Verw ü-

stung der Tempel durch spätere Religionen immer wieder entsetzt, und wie bei
niemanden sonst wird bei ihr ein Gefühl der Trauer und des Verlustes deutlich. Sie

sieht in den zerstörten Anlagen nicht nur eine Kultur, von der niemand mehr weiss,

sondern sie erkennt darin auch eine zerstörte Geschichte der Frau. Bereits
angesichts des grandiosen Isistempels auf der Nilinsel Philä vergleicht die blumen- und

parkbegeisterte Hahn-Hahn die Anbauten der Römer mit rohen Fäusten, die in

einem Blumengarten und damit in einem typisch weiblichen Bereich wüten (ebd.
277). Ein mystische Verbindung zur zerstörten Geschichte der Frau erlebt sie im
Mondschein bei der Überquerung eines Ruinenfeldes, als sie auf eine «Gesellschaft

von grauen Weibern [trifft], die beisammen im Kreise am grasigen Hügelabhang
sassen, und sich heimlich Märchen aus ihrer Zeit erzählten.» (ebd., 295)

Welche eigene Vorstellung Hahn-Hahn von der ägyptischen Göttin Isis hat.
macht folgende Textpassage aus einem weiteren Brief an Emv deutlich:

20



¦Bald nun werde ich wissen, wie der Orient sich im Auge einer Tochter ..." SAVk 100 (2004)

«Der Nil hat sich in meiner Phantasie ganz mit der Isis verwebt, und zwar nicht mit der
mumienhaften schwarzen Gestalt, der man in unsern egyptischen Museen diesen Namen giebt.
sondern wiederum mit meinem Phantasiebilde des Isis, als einer herrlichen dunkeln Frau mit tiefen,
schwarzen Augen, mehr Zauberin und Königin als Göttin, mit mystischen Attributen, die zugleich
auf Zauberstab und Scepter deuten. Zu ihren Füssen floss der Nil - aus der unerforschten Wüste ins

unergründliche Meer, ein unermüdlicher Segensstrom, den die Völker seit Jahrtausenden nur durch
seine Wohlthaten kennen, und sie hielt die Hand über ihm ausgestreckt.» (ebd.. 29)

Neben ihrer in Ägypten geglückten Suche nach anderen weiblichen Lebensmodellen

geht sie in Anbetracht der altägyptischen Kultur auch ihrer Frage nach der
Entwicklung der Menschheitsgeschichte nach. Angesichts der monumentalen
Überreste der altägyptischen Kultur fragt sie sich, ob diese Symbole der Zeit seien,
die alles überdauern und damit eine Kontinuität in der Menschheitsgeschichte
darstellen (ebd., 263).

Neben dem steten Niedergang der Kulturen erkennt sie eine Kontinuität in den

Religionen. Die von ihr positiv geschilderte Isis stellte sie sich mit Osiris und Horus
als die «dreieine Offenbarung» eines Gottes vor, der «in immer neuen Manifestationen

seiner Schöpfung sich kund giebt» (Hahn-Hahn, Bd. 3, 251). Dieser
Gedanke übernimmt sie aus Georg Friedrich Creuzers «Symbolik und Mythologie der
alten Völker, besonders der Griechen» (1810-12). Zudem erkennt sie im Isis-und-

Osiris-Mythos Parallelen zur Geschichte Jesu und schliesst auch hier wieder auf
eine Uridee. Neben diesen Parallelen erkennt Hahn-Hahn einmal mehr, dass die
Uridee der Religionen bei allen Völkern mit der Zeit verirdischt wird. Dieser
Gedanke verfolgte sie bereits bei den Religionen der Orientalen und der Beduinen,
die sie als weniger verdorben respektive als rein erachtete.

Ihre Argumentation ist in Bezug auf die altägyptische Religion allerdings
verwirrend, wenn sie der altägyptischen Baukunst ein Mitwirken einer geistigen Ur-
kraft im positiven Sinne attestiert (ebd., 27), die immer gleichbleibenden Bilder der

Altägypter aber im negativen Sinn als ein Festhalten am uralten Typus der Kunst
und an der Offenbarung interpretiert (ebd., 245-247). Das Christentum hingegen,
das sie im Vergleich zum Islam als verdorben bezeichnet, zeigt in der Malerei eine

Veränderung und damit einhergehend eine Individualisierung, was ihrer Meinung
nach aufdie Fähigkeit des Fortschrittes verweist. Daraus leitet sie eine «ungeheure
Überlegenheit der christlichen Religionen über denen des Alterthums» (ebd., 247)
ab. Trotz ihrer Zweifel und ihrer Kritik an der europäischen Gesellschaft stellt sie

die christliche Religion hier den anderen als überlegen dar. Dieses Berichtigen und
Zurechtrücken der Völkerhierarchie gelingt ihr allerdings nur durch das Herbeiziehen

der Geschichtstheorie des Fortschritts.
Auch Schubert befasste sich intensiv mit der altägyptischen Hochkultur, durch

den Einbezug seiner Lektüre tat er dies wissenschaftlich fundierter als Hahn-
Hahn. Der Nil ist für ihn etwas Unvergleichliches und deshalb ist die Schifffahrt auf
dem Nil anmutiger und herrlicher als in Europa (Schubert 1839, Bd. 1,516t). Seine
Faszination resultiert aus zwei Gründen: Erstens erlebt er den Nil anfangs Januar
im ägyptischen Frühling, wenn alles blüht und gedeiht. Zweitens verspürt er hier,
wie ein

21



Viviane Jenzer SAVk 100 (2004)

«Odem der Seele das sind die riesenhaften Fussstapfen einer Heroenzeit der Wissenschaft, der
Kunst und der gcsammten Geschichte unseres Geschlechts, die allenthalben, selbst dem Sande der
Wüste, mit unvergleichlicher Kraft eingeprägt erscheinen.» (ebd.. 517)

Schubert weiss sehr viel über die enorme Bedeutung des Nil, seinen Jahreszyklus

und die dazugehörigen Feste zu berichten (ebd., Bd. 2, 134-144). Weiter
beschreibt er ausführlich den Sonnenkult in On (Heliopolis) und den Stierkult in

Memphis (ebd. 177-179) sowie die Rolle des Todes in der altägyptischen Kultur
und das daraus resultierende Mumifizieren der Leichen und Aufbewahren vieler
Kostbarkeiten und symbolischer Figuren in der und um die Mumie herum.
Aufgrund seines grossen Interesses besuchte Schubert nicht nur eine, sondern mehrere

Pyramiden und informiert die Leser ausführlich darüber (ebd., 182-185,191-205).
Seine intensive Beschäftigung mit der Hochkultur rührt von seinem Drang her,

darin Bestätigung für seine Vorstellung der Menschheitsgeschichte zu finden. Schubert

ging davon aus, dass zu Beginn die Menschheit in einem vollkommenen
Zustand lebte, in dem Natur und Mensch eine Einheit bildeten. Die Natur stammt wie

der Mensch von einem göttlichen Schöpfer, weshalb sich Naturforschung und

Offenbarung in Schuberts Weltanschauung nicht widersprechen (Engelhardt 1980,

14f). Georg Friedrich Creuzers Nachweis, dass sowohl in Indien wie in Ägypten in

grauer Vorzeit an die Dreieinigkeit Gottes geglaubt wurde, bestätigt seine Vorstellungen

vom paradiesischen Ursprung:

«Erst später wurde statt jenes Ewigen und Unsichtbaren der sich dem Geschlecht der Menschen in
leiblicher Gestalt nahete.die leibliche, vergängliche Form selber vergöttert. [Und] über den Gaben

vergass man des Gebers.» (Schubert 1839. Bd. 2.169f.)

Der Gottesdienst wurde versinnbildlicht und die älteste, ursprüngliche Weisheit

ging verloren. Schuberts Weltanschauung gleicht hier noch derjenigen der Romantiker,

die davon ausgingen, dass die Menschen sich im Laufe der Zeit immer mehr

vom paradiesischen Zustand entfernen würden.
In dieser Phase der Menschheitsgeschichte sieht Schubert zwischen der Phylo-

und Ontogenese eine Parallele: Wie jeder Mensch am frühesten sein Sehnen nach

Sinnlichem entwickelt, so taten dies auch die ersten Hochkulturen: Das «Festkleben

am Seyn des Leibes und seinen Genüssen» (ebd., 176) war für die ägyptischen Kultur

symptomatisch. Aus ihrer negativen Entwicklung und ihrer Ergötzung am
Sinnlichen leitet Schubert die Entwicklung zur Sklaverei und Herrschsucht ab. Trotzdem
erkannte Schubert, dass die Altägypter Denkmale ihrer Kultur für die Ewigkeit
bauten, weshalb noch heute eine Teilnahme daran möglich ist (ebd.. Bd. 1,19f.).

In Schuberts Menschheitsgeschichte wandert die ewige Weisheit von einer
Hochkultur zur nächsten und leitet mit ihrem Verlassen den Niedergang ein. Beim
Christentum bleibt sie aber, was dessen Aufstieg bedeutet.

So intensiv sich Schubert mit der altägyptischen Kultur auch auseinander setzte,
hinderte ihn seine Vorstellung der Menschheitsgeschichte daran, die Hochkultur
unvoreingenommener zu betrachten. Anders ist es nicht erklärbar, dass Schubert
der aus Ägypten fliehenden Maria folgendes in den Mund legt:

22



«Bald nun werde ich wissen, wie der Orient sich im Auge einer "Tochter ...» SAVk KK) (2004)

«Da sie. die auserwählte der Frauen, von hier, mit dem göttlichen Kinde weiter zog gen Fostat und
neben sich die Pracht der Tempelgebäude von Heliopolis. vor sich die Herrlichkeit der Pyramiden
erblickte, wie klein mag ihr doch alle diese Herrlichkeit der Welt erschienen seyn gegen jene die sie

in ihren Armen und an ihrer Brust, wie in ihrem Herzen trug.» (ebd.. 170)

Tischendorfs Wissen über die altägyptische Hochkultur war im Vergleich zu

demjenigen von Schubert viel geringer. Den Nil mass er am europäischen Ideal

einer Flusslandschaft, nämlich am Rhein und an der Seine, und betrachtet ihn

deswegen nur als «eigentümliche Schönheit» (ebd., 42). Bei den Darstellungen der
Überreste der altägyptischen Hochkultur bezieht er sich häufig auf unterschiedlich
alte Quellen und referiert deren Gebäudebeschreibungen, Materialangaben und

Angaben über den Zweck der Gebäude (ebd., 98f., 101,139f, 133-136). Dadurch

gelingt es Tischendorf, ein relativ klares Bild der Vergangenheit zu vermitteln, und

er stellt sich selber als einen Theologieprofessor dar, der über sein enges Fachgebiet
hinaus an den wichtigsten, zeitgenössischen Forschungstendenzen ein gewisses
Interesse zeigt. Aufgrund seines Vorwissens gesteht er der altägyptischen Hochkultur
eine gewisse Grösse zu. Angesichts der Pyramiden ist er «getroffen vom Blitzstrahl
des Genius» (ebd., 88). Er erkennt im Bauwerk einen «Triumph menschlichen
Willens, menschlicher Kunst über das Reich des Todes und der Vergänglichkeit [und
bewundert] den menschlichen Geist mit himmelsumspannenden Flügeln des

Cherubs» (ebd., 88f.), der hier am Werk war. Der sehr religiöse Tischendorf gesteht

sogar ein, dass die Stellung der Toten in der altägyptischen Kultur positiver
konnotiert war als bei den Christen (ebd., 137f.). Weil er mit seinem Reisebericht fast
ausschliesslich bezweckte, das Interesse an der christlichen Religion beim
Lesepublikum wieder zu wecken, berichtet er verhältnismässig wenig über die

altägyptische Religion.
Trotz seiner detaillierten Beschreibungen der altägyptischen Gebäude vergisst

Tischendorf nie festzuhalten, dass diese Kultur - wie die Überreste es verdeutlichen

- vergänglich war (ebd., 37f., 133). Sein Bericht über Heliopolis, den Mittelpunkt

des ägyptischen Götterkultes, und über den noch vollständig erhaltenen

Obelisken, auf dem der Name Josephs eingraviert ist, verdeutlichen zudem
Tischendorfs Weltbild, in dem die unterschiedlichen Kulturen und Religionen hierarchisch

gegliedert sind. In seiner Vorstellung ist das Christentum - wie der Obelisk
es verdeutlicht - die einzig wahre Religion und steht deshalb über allen anderen

Religionen:

«Der Lenker des Schicksals hat ihm den Stempel der Weihe aufgedrückt; Wie ein Kündiger des

Heils das kommen soll aus Israel steht er da. der erwürdige Greis; aber unverstanden klingt sein
Seherwort zu den Kindern seiner Heimath.» (ebd.. 141)

Die Ägypter hatten zwar eine Hochkultur, sie hingen nach Tischendorf aber
dem falschen Glauben an: «Alle seine (Josephs) brüderlichen Genossen sind

gestorben, sind geschieden, mit den Göttern selber deren eitlem Dienste sie geweiht
waren.» (ebd., 140f.) In Tischendorfs Hierarchie der Religionen befindet sich zuun-

23



Viviane Jenzer SAVk KX) (2(XM)

terst die der zeitgenössischen Orientalen. Das Verhältnis des Islam zur Hochkultur
beschreibt Tischendorf folgendermassen: «zu dem das gegenwärtige hinaufschaut
wie zum Vater, zum helmumflatterten Hektor.Astyanar, das spielende Kind» (ebd.,
136). Die inferiore Stellung der Orientalen sieht er dadurch bestätigt, dass jene
nichts von der altägyptischen Kultur verstehen, woraus Tischendorf die Legitimation

ableitet, dass Europäer wissenschaftliche Expeditionen in Ägypten unternehmen

sollten.
Die altägyptische Hochkultur, die damals im Rahmen vieler europäischer

Expeditionen untersucht wurde, bietet dem Reisenden die Möglichkeit, eine
Menschheitsgeschichte zu entwerfen. Pfeiffer macht nur ansatzweise Gebrauch davon, und
auch Tischendorfs Weltbild und seine Version der Menschheitsgeschichte sind
aufgrund des einzig gültigen Kriteriums der richtigen Religionszugehörigkeit einfach
konstruiert. Die Menschheitsgeschichte ist bei ihm eine Fortschrittsgeschichte.
Schuberts Menschheitsgeschichte ist hingegen komplexer gestaltet. Er vermischt
die beiden Geschichtstheorien und kreiert im Laufe seines Lebens seine ganz
eigene Theorie. Hahn-Hahns Geschichtsauffassung streicht am ehesten den
Aufstiegs- und Niedergangscharakter der Menschheitsgeschichte hervor. Sie differenziert

diese Grundidee aber immer wieder, so dass ihre Menschheitsgeschichte nicht
so stringent ist wie diejenige von Schubert und Tischendorf, aber eine Komplexität
erreicht, die der Vielschichtigkeit von Geschichte am ehesten gerecht wird.

Abschliessend ist festzuhalten, dass bei allen Reisenden ein individueller
Zugang zum Orient ersichtlich ist. Es ist allen gemeinsam, dass sie als Europäer die

gleichen Bilder und Klischees gegenüber dem Orient hatten, diese aber
unterschiedliche Ausprägungen und Deutungen aufwiesen. Pfeiffer kannte die europäischen

Bilder und Klischees am wenigsten und konnte deshalb den Orient am ehesten

unvoreingenommen betrachten. Die anderen waren mit den europäischen
Vorurteilen und Mystifikationen weit besser vertraut. Tischendorf war am Orient
nur sekundär interessiert, weil er grundsätzlich auf den Spuren des Christentums
wandelte. Seine Beschreibungen des Orients blieben bis auf wenige Ausnahmen,
wie im Bericht zu Ali und zur altägyptischen Hochkultur, in Klischees verhaftet.
Auch Hahn-Hahn ging mit ganz bestimmten Absichten in den Orient. Sie stellte

Fragen zur Vergangenheit und Zukunft der Menschheit und insbesondere an

unterschiedlichen weiblichen Lebensmodellen, weshalb ihre Bilder gerade in
Bezug auf die Frau entweder utopisch oder negativ konnotiert sind. Schubert konnte
sich am ehesten von den europäischen Bildern lösen, weil er eine ganz eigene
Weltansicht und Menschheitsgeschichte vertrat.

24



Ilald nun werde ich wissen, wie der Orient sich im Auge einer Tochter ...» SAVk KX) (2004)

Literatur

Primärliteratur
Hahn-Hahn. Ida Gräfin von: Orientalische Briefe. 3 Bde. Berlin 1844.

Pfeiffer. Ida: Reise einer Wienerin in das Heilige Land. Konstantinopel. Palästina. Ägypten im Jahre
1842. Hg.: Gabriela Habinger. Wien 1995.

Schubert. Gotthilf Heinrich von: Reise in das Morgenland in den Jahren 1836 und 1837. 3 Bde. Erlan¬

gen 1839-1840.
Schubert: Ansichten von der Nachtseite der Naturwissenschaften. Dresden 1808.

Tischendorf. Constantin: Reise in den Orient. 2. Bde. Leipzig 1846.

C'reuzer. Georg Friedrich: Symbolik und Mythologie der alten Völker, besonders der Griechen. 4 Bde.
Leipzig. Darmstadt 1810-12.

Sekundärliteratur:
Ammanii. Ludwig: Ostliche Spiegel. Ansichten vom Orient im Zeitalter seiner Entdeckung durch den

deutschen Leser 1800 - 1850. Hildesheim u.a. 1989 (Germanistische Texte und Studien, Bd. 32).
Bernard. Veronika: Österreicher im Orient. Eine Bestandesaufnahme österreichischer Reiseliteratur

im 19. Jahrhundert. Wien 1996 (Literaturhistorische Studien, Bd. 9)
Brenner, Peter J: Die Erfahrung der Fremde. Zur Entwicklung einer Wahrnehmungsform in der Ge¬

schichte des Reiseberichts. In: ders: Der Reisebericht. Die Entwicklung einer Gattung in der
deutschen Literatur. Frankfurt a.M. 1989, S. 14-49.

Brenner, Peter J: Der Reisebericht in der deutschen Literatur. Ein Forschungsüberblick als Vorstudie
zu einer Gattungsgeschichte. Tübingen 1990.

Deeken. Annette; Bösel, Monika: «Vers l'orient»: Reisejournale von Frauen des 19. Jahrhunderts. In:
«Und tat das Reisen wählen!» Frauenreisen. Reisefrauen. Hg. D. Jedamski; H. Jehle, U Siebert.
Zürich, Dortmund 1994, S. 59-77.

Engelhardt, Dietrich von: Schuberts Stellung in der romantischen Naturforschung. In: Gotthilf Hein¬
rich von Schubert: Gedenkschrift zum 200. Geburtstag des romantischen Naturforschers. Hg.: Alice
Rössler. Erlangen, Nürnberg 1980. S. 11-36.

Erker-Sonnabend, Ulrich: Das Lüften des Schleiers. Die Orienterfahrung britischer Reisender in
Ägyten und Arabien. Ein Beitrag zum Reisebericht des 19. Jahrhunderts. Hildesheim 1987 (Anglistische

und amerikanische Texte und Studien, Bd. 5)
Felden. Tamara: Frauen reisen. Zur literarischen Repräsentation weiblicher Geschlcchterrollenerfah-

rung im 19. Jahrhundert. New York u.a. 1993 (North American Studies in ninetheenth centurv, Bd.
13)

Fredricksen.Elke: Der Blick in die Ferne. Zur Reiseliteratur von Frauen. In: Gnüg. Hiltrud; Möhrmann.
Renate (Hg.): Frauen Literatur Geschichte. 2. vollst, neu bearb. und erw. Auflage. Stuttgart 1999. S.

147-165.

Geiger, Gerlinde Maria: Die befreite Psyche. Emanzipationsansätze im Frühwerk Ida von Hahn-Hahn
(1838-1848). Frankfurt a.M. 1986 (Europäische Hochschulschriften, Reihe 1, Bd. 866).

Gregory. Caspar René: Lobegott Friedrich Constantin Tischendorf. In: Allgemeine Deutsche Biblio¬
graphie 38 1971 S. 371 -373.

Harbsmeier. Michael: Reisebeschreibungen als mentalitätsgeschichtliche Quellen. Überlegungen zu ei¬

ner historisch-anthropologischen Untersuchung frühneuzeitlicher deutscher Rcisebeschreibungen.
In: Reiseberichte als Quellen europäischer Kulturgeschichte. Aufgaben und Möglichkeiten der
historischen Reiseforschung. Hgs.: Maczak;Teuteberg. Wolfenbüttel 1982, S. 1-32.

Hess. W.: Gotthilf Heinrich von Schubert. In: Allgemeine Deutsche Biographie 32 (1971 ),S. 631-635.
Hilmes. Carola: Aufbruch in den Orient. Lady Montagu, Lady Craven. Gräfin von Hahn-Hahn. In: Gla¬

ser. Horst Albert: Kleine-Rossbach. Sabine: Abenteurer als Helden der Literatur. Oder: Wie wurden

oder machten sich Schwindler. Spione. Kolonialisten oder Militärs zu grossen Gestalten der
europäischen Literatur? Stuttgart 2002, S. 123-142.

Jehle. Hiltgund: Ida Pfeiffer: Weltreisende im 19. Jahrhundert. Münster 1989.

Kappert, Petra: Europa und der Orient. In: Hippler, J.; Lueg, A.: Feindbild Islam. Heidelberg 1993, S.

44-76.
Khattab. Aleya: Das Ägyptenbild in den deutschsprachigen Reisebeschreibungen der Zeit von 1285-

1500. Frankfurt a.M.'. u.a. 1982 (Europäische Hochschulschrift. Reihe 1. Bd. 517).

25



Viviane Jenzer SAVk KK) (2004)

Kohl. Karl-Heinz: Cherchez la femme d'Orient. In: Sievcrnich. Gereon; Budde, Hendrik: Europa und
der Orient 800-1900. Gütersloh. München 1989 (Katalog zur Ausstellung Europa und der Orient:
800-1900 vom 28. Mai bis 27. August 1989 in Berlin). S. 356-367.

Koppelmann. Stefan: Das neunzehnte Jahrhundert. In: Exotische Welten - Europäische Phantasien.
Ausstellung des Instituts für Auslandbeziehungen und des Württembergischen Kunstvereins. Stuttgart

1987. S. 346-355.
Merkel. Franz Rudolf: Der Naturphilosoph Gotthilf Heinrich Schubert und die deutsche Romantik.

München 1913.

Nochlin, Linda:The Imaginary Orient. In: Exotische Welten - Europäische Phantasien. Ausstellung des
Instituts für Auslandbeziehungen und des Württembergischen Kunstvereins. Stuttgart 1987, S. 172-
179.

Möhrmann. Renate: Die andere Frau. Emanzipationsabsätze deutscher Schriftstellerinnen im Vorfeld
der Achtundvierziger-Revolution. Stuttgart 1977

Ohnesorg. Stefanie: Mit Kompass, Kutsche und Kamel. (Rück-)Einbindung der Frau in die Geschichte
des Reisens und der Reiseliteratur. St. Ingbert 1996 (Sofie. Saarländische Schriftenreihe zur
Frauenforschung, Bd. 2)

Pelz, Annegret: Europäerinnen und Orientalismus. In: Frauen - Literatur - Politik. Dokumentation der
Tagung in Hamburg im Mai 1986. Hg.: Annegret Pelz; Marianne Schuller; Inge Stephan; Sigrid Wei-
gel; Kerstin Wilhelms. Hamburg 1988, S. 205-218.

Pelz. Annegret: Reisen Frauen anders? Von Entdeckerinnen und reisenden Frauenzimmern. In: Bau¬

singer, Herrmann (Hg.): Reisekultur 1648-1848. Von der Pilgerfahrt zum modernen Tourismus.
München 1991, S. 174-178.

Pelz, Annegret: Reisen durch die eigene Fremde. Reiseliteratur von Frauen als autogeographische
Schriften. Köln u.a. 1993.

Pfullmann. Uwe: Das Bild Ägyptens in den Augen der deutschen Kaufleule und Forschungsreisenden
im 19. Jahrhundert. In: Atek.Wageh:Schwanitz. Wolfgang G: Ägypten und Deutschland im 19. und
20 Jahrhundert im Spiegel von Archivalien. Kairo 1998.

Rössler, Alice: Einleitung. In: Gotthilf Heinrich von Schubert: Gedenkschrift zum 200. Geburtstag des
romantischen Naturforschers. Hg.: Alice Rössler. Erlangen. Nürnberg 1980, S. 5-10.

Said. Edward W: Orientalism. Western Conceptions of the Orient. London 1995

Sautermeister. Gert: Reiseliteratur als Ausdruck der Epoche. In: Sautermeister. Gert; Schmid. Ulrich
(Hgs.:) Zwischen Restauration und Revolution 1815-1848. Stuttgart 1998 (Hansers Sozialgeschichte

der deutschen Literatur vom 16. Jahrhundert bis zur Gegenwart. Bd. 5). S. 116-150.
Schenda. Rudolf: Volk ohne Buch. Frankfurt a.M. 1970 (Studien zur Philosophie und Literatur des

neunzehnten Jahrhunderts. Bd. 5)
Schmid-Jürgens. Erna Ines: Ida Gräfin Hahn-Hahn. Berlin 1933 (Germanische Studien. Bd 144).
Schutte Watt. Helga: A Ninetheenth-Century Woman Travel Writer. In: The German Quaterly 64

(1991), S. 339-352.
Siebert. Ulla: Grenzlinien. Selbstrepräsentationen von Frauen in Reisetexten 1871 bis 1914. Münster

u.a. 1998 (Internationale Hochschulschriften. Bd. 246).
Syndram. Dirk: Das Erbe der Pharaonen. Zur Ikonographie Ägyptens in Europa. In: In: Sievcrnich.

Gereon: Budde. Hendrik: Europa und der Orient 800-1900. Gütersloh. München 1989 (Katalog zur
Ausstellung Europa und der Orient: 800-1900 vom 28. Mai bis 27. August 1989 in Berlin) S. 18-55.

Syndram. Karl Ulrich: Der erfundene Orient in der europäischen Literatur von 18. bis zum Beginn des
20. Jahrhunderts. In: Sievernich. Gereon: Budde. Hendrik: Europa und der Orient 800-19(K).
Gütersloh. München 1989 (Katalog zur Ausstellung Europa und der Orient: 800-1900 vom 28. Mai bis
27. August 1989 in Berlin) S. 324-341.

van Munster. Katrien: Die junge Ida Gräfin Hahn-Hahn. Graz 1929.

Wesseling. Klaus-Gunter: Constantin von Tischendorf. In: Biographisches-bibliographisches Kirchenle¬
xikon Bd. 12 (1997). Sp. 167-181.

26


	"Bald nun werde ich wissen, wie der Orient sich im Auge einer Tochter des Occidents abspiegelt" : die Wahrnehmung des Fremden in vier Orientreiseberichten aus der Mitte des 19. Jahrhunderts

