
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 98 (2002)

Heft: 1

Artikel: Der Blick vom Berg : ein Kapitel aus der Ästhetisierungsgeschichte des
Alltags

Autor: Scharfe, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118118

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118118
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizerisches Archiv für Volkskunde 98 (2002). 041-077

Der Blick vom Berg

Ein Kapitel aus der Ästhetisierungsgeschichte des Alltags

Martin Scharfe

Erschrecken auf dem Gipfel '

Es könnte ja sein, dass der aufklärerische Traum von der endlosen Perfektibi-
lität des Menschengeschlechts anders erzählt wird, als er in Wirklichkeit geträumt
wurde; es könnte ja sein, dass sich nicht alles Fortschrittsbemühen in Emanzipation
aufgelöst hat; dass die Vermessung der äusseren Natur und der Menschennatur
nicht durchweg in Naturbeherrschung umzuwandeln war; dass man zufrieden war,
Götter und Geister von den Bergspitzen vertrieben zu haben und im Siegesrausch
die Frage nicht mehr für lohnenswert hielt: Wohin sie sich denn wohl verzogen
haben könnten. Denn eine der Antworten hätte ja vielleicht gelautet: Die Götter und

Geister hätten sich nur in inwendige Gespenster zurückverwandelt (die sie

ursprünglich schon einmal gewesen sein mochten).:

Jedenfalls können wir keineswegs sicher sein, dass alle Erfahrungserinnerungen
früherer Geschlechter in uns gelöscht sind -ja, der Mensch ist doch gerade dadurch

definiert, dass er sich die Erfahrungen der vergangenen Generationen zunutze
macht: Sprache, Wissen, Umgangsformen und so weiter; er ist, wie Herder einmal
formuliert hat, «Lehrling der ganzen Welt»1. Wie wir uns die entfernteren und

vageren Erinnerungsspuren vorstellen, ist letztlich belanglos (denn wir meinen ja nur,
allein physische Spuren seien, weil messbar, ein <Beweis>); doch wenn wir solche

Erinnerungsspuren nicht phantasielos und hartköpfig von vornherein für Unsinn
erklären, dann ergeben sich nicht nur neue Perspektiven für Gegenwartsempirie,
sondern auch für historische Darstellungen: Die Empirie wird sich die Frage stellen,

ob nicht bis heute zu jeder Ersteigung eines Gipfels die Empfindung einer
gewissen Art von Frechheit gehört; und die historische Darlegung muss nicht mehr
umständlich ihre <Relevanz> für die Gegenwart erweisen (wie wir das in den

Siebzigern glaubten verlangen zu sollen), vielmehr ist in der Deutung der historischen

Erfahrung von einst die Deutung der nachhallenden, der verblassten Erfahrungserinnerung

unserer Tage angelegt.

Es ist also nicht nur erlaubt, sondern auch von methodischem Nutzen, sehr weit

abliegende Beispiele heranzuziehen - etwa die Episode der Besteigung des Berges
Hämus durch König Philipp von Mazedonien im Jahr 183 vor Christi Geburt. Der
König bestieg, wie Ludwig Friedlaender in einem bis heute lesenswert gebliebenen
Exkurs zu seiner «Sittengeschichte Roms» anmerkt, den Berg «keineswegs des

Naturgenusses halber, sondern in dem Glauben, dass man von dort bis ans Adriatische
Meer sehn könne, und um die nächste an dasselbe führende Strasse zu ermitteln»:

41



Martin Scharfe SAVk 98 (2002)

im militärisch-strategischen Interesse also, im Herrscher-Interesse. Nur zur
Verdeutlichung soll angemerkt sein: Der Blick von oben steht ursprünglich noch nicht

jedem Individuum zu (oder besser: noch nicht dem Individuum!); er ist vor allem
noch weit davon entfernt, mit einem Gefühl der Befreiung, der Erleichterung, des

Durchatmens verbunden zu sein (wie wir Modernen es zu kennen glauben) oder
mit dem Gefühl des Stolzes auf die Leistung. Im Gegenteil: Die Vorstellung ist tief
eingesenkt, das da oben sei kein Ort für Menschen, der Mensch habe dort droben
nichts verloren und nichts zu suchen (was ja auch wirklichen Lebensinteressen

entsprach). Vielleicht ist der angemessene Ausdruck für das Gefühl anlässlich früher
Gipfelbesuche: Schrecken - wozu freilich gleich angemerkt werden soll, dass der

möglicherweise gar nicht <aktenkundig> werden müsste, weil er sogleich «kulturell
bearbeitet) wurde, nämlich durch Altardienst und Opfer. Zu Philipps Hämus-Ak-
tion teilt Friedlaender mit: «Der Gipfel wurde mit grosser Mühe am dritten Tage

erreicht, und darauf dem Jupiter und dem Sonnengott Altäre errichtet.»4 Vielleicht
sollte man diesen Satz verdeutlichen durch eine These Jacob Burckhardts, welche
die Unmittelbarkeit der Opferhandlung betont (und damit die dämpfende und

gefühlsregulierende Bedeutung der kulturellen Handlung): Auf eine erste Phase der

Nichtersteigung sei ein zweites Stadium gefolgt, in dem man Berge nun zwar
erstieg, aber «ohne Zweifel sogleich dort opferte»'. Diese von einem ausserordentlich
feinen kulturpsychologischen Gespür zeugende Notiz ist deshalb so wichtig, weil
sie uns lehren kann, vorsichtig mit einer Verstchenshilfskonstruktion unserer Tage

umzugehen, die uns empfiehlt, solches Opfer als Reaktion auf schlechtes Gewissen

zu deuten; möglicherweise konnte und müsste sich schlechtes Gewissen gar nicht
erst ausbilden: Philipp stieg hinauf, kam oben an - und opferte, das heisst: Er vollzog

auf der Stelle das als notwendig Angesehene. Sicher darf man nun der Meinung
sein, auch Freuds Konzept der religiösen «Zwangshandlung», das man vielleicht
anwenden möchte, werde den kulturhistorischen Umständen nicht ganz gerecht6;
doch kann es uns - mit seinem Fingerzeig aufs Zwanghafte der erwähnten kulturellen

Handlungen - immerhin behilflich sein in der Vorstellung, ein <freier> Blick
von der Bergspitze, ein Blick mit Sinn fürs <Schöne>, wie wir ihn glauben zu haben,
sei unter den geschilderten Verhältnissen nicht möglich gewesen.

Schon die flüchtige Erörterung der Hämus-Episode zeigt, wie erhellend historische

Ausgriffe für eine moderne volkskundliche Analyse sein können (und dass die

Volkskunde schlecht beraten ist, wenn sie sich sklavisch an die Vorgaben ihrer his-

torisch-positivistischen Protagonisten hält: nämlich nicht übers Jahr 1500

zurückzuschauen); Philipps Beispiel ist aber für die Moderne auch insofern bedeutsam, als

es noch bei der ersten (soweit wir wissen) unverkennbar neuzeitlichen Bergaktion
eine Rolle spielt: Es wird nämlich reflektiert in Francesco Petrarcas auf das Jahr

1336 datiertem Bericht über die Besteigung des Mont Ventoux in der Provence -
einer Tat, die ganz vereinzelt dazustehen scheint und doch andere Bergbesteigungen,

die Jahrhunderte später stattfinden, präfiguriert. Petrarcas Stücklein so

hervorzuheben, heisst noch lange nicht, andere frühneuzeitliche Bergaktionen gering-

42



Der Blick vom Berg SAVk 98 (2002)

zuschätzen - etwa diejenigen von Leonardo da Vinci (1452-1519) oder diejenigen
von Konrad Gessner (oder Gesner, 1516-1565); aber der Text, den er hinterlassen

hat, hat nicht nur frühere Generationen von Interpreten gereizt, sondern gehört bis

heute stets aufs Neue gedeutet.

Die Ventoux-Besteigung des Juristen und Theologen, des Gelehrten und Dichters

(die Lebensdaten Petrarcas: 1304-1374) von Avignon aus ist bekannt oder doch

bequem nachzulesen" - auch wenn der Brief fingiert sein sollte und die Begebenheit

erdacht (bekanntlich wird diese These hin und wieder vertreten - ich halte sie

für falsch oder doch für verfälschend übertrieben: Was Petrarca erfahren hat, kann

man nicht phantasieren), so ist das Resultat doch ein kulturgeschichtliches Dokument

ersten Ranges; und was daran retuschiert und stilisiert sein sollte, macht nur
die Linie klarer, steigert also den Wahrheitscharakter (dies gegen sauertöpfische
«Quellenkritik) gesagt). Weil nun sehr früh das Vorwärtsweisende, das Bahnbrechende,

das Moderne an Petrarca hervorgehoben worden ist, hat man in letzter
Zeit wieder stärker die Verklammerungen mit der Tradition herausgearbeitet und
betont: zum einen die Skrupel und die fast depressiv anmutenden Reflexionen und

geistlichen Übungen (der Weg auf den Berg als geistliches Exempel gedeutet,
desgleichen die Frage der Gefährtenwahl; schliesslich auch die geistliche Deutung der

Begegnung mit dem warnenden Hirten - auf den Petrarca dann doch nicht hört);
zum andern die melancholischen Rückblicke auf das eigene Leben, die

Todesgedanken; und schliesslich der Hauptgedanke: Man solle nicht das Irdische bewundern

(etwa die Aussicht vom Mont Ventoux), sondern man solle sich um die Seele

kümmern. Es ist eine vollkommen überzeugende Theaterszene, die Petrarca uns

vor Augen stellt: Oben angelangt blickt er ins Land hinaus, beschreibt kurz die
wirkliche und die mögliche Aussicht (Pyrenäen, Alpen, Rhone, Mittelmeer) und -
zieht ein Miniaturexemplar von Augustins «Bekenntnissen» aus der Tasche, däu-
melt und trifft «natürlich) (so möchte man sagen) die Stelle, wo geschrieben steht:
«Und es gehen die Menschen zu bestaunen die Gipfel der Berge und die ungeheuren

Fluten des Meeres und die weit dahinfliessenden Ströme und den Saum des

Ozeans und die Kreisbahnen der Gestirne, und haben nicht acht ihrer selbst.»9

Versuchungsangst

Wie gesagt, man kann mit Recht dies alles als in geläufiger christlicher Tradition
stehend sehen, als gewissermassen konservative Attitüde. Man kann es aber auch

deuten als nur scheinbar konservative Szene, nämlich als Verlarvung und Tarnung
einer frechen, modernen Tat; und man möchte dann an Petrarcas Unternehmung
und ihrer Darstellung wenigstens vier Aspekte von Modernität hervorheben -
nämlich erstens: den völlig empirischen Zugang mit dem Ziel der intersubjektiven
Überprüfbarkeit einer Sache. Petrarca, ich sagte es schon, bezieht sich auf die
Bergbesteigung des Königs Philipp, wie sie von Livius berichtet ist; doch war hier die

43



Martin Scharfe SAVk 98 (2002)

Frage offen geblieben: Sieht man nun von der Spitze des Hämus zwei Meere, oder
sieht man sie nicht? Uns Heutigen kommt nun der Imperativ «Nachsehen!

Überprüfen!) ganz trivial vor - er ist es aber nicht; es ist ein äusserst moderner Zug, wenn
Petrarca kommentiert (und der Kommentar zur Hämus-Episode ist natürlich
zugleich eine Charakteristik des Ventoux-Unternehmens): «Wäre es aber für mich so

leicht, jenen Berg [den Hämus, M. Sch.] zu erkunden, wie diesen hier [den Ventoux.
M. Sch.], so würde ich nicht lange im Zweifel lassen, wie die Sache sich verhält.»'"

Zweitens und dazu passend ist zu notieren der Gestus der unmittelbaren Notiz:
Er habe das Erlebnis «in Eile und aus dem Stegreif» aufgeschrieben, um die
Authentizität des Berichts zu gewährleisten, behauptet Petrarca" - auch wenn
Quellenkritik hat geltend machen wollen, dass uns hier keine wirkliche Reportage
vorliegt, dann ist es doch wenigstens der Gestus der wissenschaftlichen Reportage, den

es ernst zu nehmen gilt. Denn, drittens, Petrarca lässt als Antrieb zu seiner Tat nur
ein Motiv erkennen: die Neugierde, und nichts als die Neugierde1' - und dies,
obwohl er doch wusste, dass <sein> Augustin die curiositas mit Gründen verdammte.
Mit Recht hat also Blumenberg dem Ventoux-Ereignis eine Schlüsselstelle in
seiner grossartigen Analyse der Geschichte der «theoretischen Neugierde) zugewiesen."

Auch ein vierter Aspekt des Modernen an Petrarca ist nur scheinbar eine

Banalität: Er tut's! Er steigt auf den Berg, was immer auch daraus folgen mag; oder:
Er tut so, als hätte er's getan.

Wollte man nun den Versuch machen, das <Alte> an Petrarca mit dem «Neuem

zu verrechnen, könnte man zu einer Formel greifen, welche vor allem den immensen

<Vergeistlichungsaufwand> in Anschlag bringt: seinen Hang, ja vielleicht seinen

Zwang zu geistlicher Allegorie und Transgression (also zur unvermittelten
Überleitung des Realen ins Erbaulich-Geistliche). Daran freilich ist nicht allein (und
nicht so sehr) die Tatsache bemerkenswert, dass er allegorisiert und transgrediert
(das haben fast alle Interpreten bemerkt); aufregender ist die Frage, warum er dies

tut (und diese Frage ist weit seltener gestellt worden). Zwar bringt die menschliche,
nein: die neue Neugierde Petrarca dazu, alle Skrupel hintanzustellen - er wagt's, er
tut's, er steigt hinauf; doch es lauert der Schrecken im Hintergrund, vielmehr: Der
erwartete Schrecken tritt hervor. Die «Aussicht), die es noch nicht gibt (die Grimms
haben die für unseren Zusammenhang aufregende Beobachtung gemacht, dass es

den Ausdruck Aussicht erst seit dem 18. Jahrhundert gibt!14), genauer also: Der
Wahrnehmungsvorgang, den wir als Aussicht bezeichnen, wird abrupt abgebrochen;

das winzige Büchlein, das die Gewalt der Überlieferung in sich birgt, wird
aufgeschlagen; dem Mann des frühen 5. Jahrhunderts unterwirft sich der Neuerer.
Petrarca, möchte man sagen, büsst mit Augustin-Lektüre, mit langen geistlichen
Erörterungen und mit Schweigen beim Abstieg («Da beschied ich mich, genug von
dem Berge gesehen zu haben, und wandte das innere Auge auf mich selbst, und von
Stund an hat niemand mich reden hören, bis wir unten ankamen.»"). Kein Zufall
also, dass der, der Natur erfahren möchte, ein Buch aus der Tasche zieht; kein Zu-

44



Der Blick vom Berg SAVk 98 (2002)

fall, dass der, der aus Neugierde auf den Berg steigt, Augustins Büchlein in der
Tasche hat, in dem die Neugierde verdammt wird; und kein Zufall, dass der, der zum
Zwecke der Naturbetrachtung hinaufsteigt, just die Stelle im Büchlein aufschlägt,
in der die Eitelkeit der Naturbetrachtung gebrandmarkt wird. Das ist ein bombastischer

Entschuldigungsaufwand, das ist Busse und Opfer für die unerlaubte Tat;
oder genauer: Die Monstrosität des geistlichen und des geistigen Aufwands, der die
reale Tat förmlich überwuchert, ist Indiz für das Unerhörte der Tat.

Wenn man also Philipp und Petrarca vergleichen darf und sagt, dass Philipp
opfert, Petrarca aber andächtig wird und büsst: Dann wird man gewiss die
Unterschiede zwischen beiden Handlungs- und Verhaltensweisen nicht vernachlässigen
wollen. Man wird aber auch das Recht haben, auf die Verwandtschaft (die
Familienähnlichkeit, mit Wittgenstein zu reden) der beiden Reaktionen hinzuzeigen.
Und diese Reaktionsähnlichkeit wiederum könnte ein Licht werfen auf die Frage,
was denn wohl mit jenen Hirten und vor allem mit jenen Jägern war, die hin und
wieder einen extremen Gipfel bestiegen haben mögen. Zwar haben sie keine Zeugnisse

hinterlassen in Gestalt jenes Petrarca-Briefes vom Jahr 1336 an Francesco

Dionigi; aber wer weiss: Vielleicht gibt es andere Zeugnisse mit 'Familienähnlichkeit).

Wir vergleichen also König Philipp und Francesco Petrarca mit den Gemsjägern
bis ins 18. Jahrhundert hinein. Es kommt uns die paradoxe Geschichte in den Sinn,
die zahlreiche - vermeintliche und zugleich in den Akten als solche verzeichnete -
<Erstersteiger> mitgeteilt haben. Der sogenannte Erstersteiger kommt auf dem

Gipfel an - und findet ein Depositum vor, ein Kulturzeichen, unverkennbar das

Zeugnis eines andern Menschen, der schon vorher dagewesen war: ein Steigeisen,
ein Messer, einen Steinmann (dies sicher die häufigste Variante der Geschichte).
Zumal an dem in der Regel weithin sichtbaren Steinmann hängt natürlich ein

ganzes Funktionsbündel - er ist Ortsmarkierung (also Grenz- oder Gipfelpunktoder

Jochmarkierung) und Orientierungshilfe, vor allem aber mag er Ausdruck des

Stolzes sein, diese Stelle erreicht zu haben, ja mehr: Er ist (deshalb heisst das aus
Steinen aufgeschichtete Gebilde ja auch Stein-Mann!) letztlich dauerhaftes Substitut

des Menschen selbst. So gesehen ist es keineswegs abstrus, das Steineschleppen
und Steineaufschichten auch als Sühne- und Bussübung zu sehen - zumal man
gerade auch aus dem Alpenraum nicht wenige Belege für solchen Brauch
zusammengetragen hat.16 Ich halte es also nicht für abwegig, die Sühne- und Opferbedeutung

der Gipfel-Steinmänner zu erwähnen und diese stummen Zeugen einer weithin

schriftlosen Kultur - oder genauer: Zeugen von nicht aufs Schriftniveau
gebrachten (und vielleicht auch gar nicht in Wort und Schrift zu bringenden)
kulturellen Handlungen - als Indizien zu betrachten für allerlei Vorbehalte und

Hemmungen der alpinen Hirten und Jäger, den Gipfel zu betreten, und als Indizien für
das Wissen um das Unerhörte und Unerlaubte des Blicks von oben. Die Schriftlo-
sigkeit dieser Indizien bedeutet ja zugleich auch Anonymität; und diese Anonymi-

45



Martin Scharfe SAVk 98 (2002)

tat ist Schutz für das frevelnde Individuum, welches von der geheimnisbewahrenden

mündlichen Überlieferung abgedeckt bleibt - so wie ja auch das Vergessen der
Namen zum Schutz gehört, den das Kollektiv gewährt.

Ich setze zu dieser vorläufigen Argumentation, die vom Schrecken des Frevelblicks

zu den Buss- und Opferhandlungen geführt17 und die von kulturellen
Artefakten wieder auf die Empfindung einer Ausnahmesituation zurückzuschliessen
versucht hat, noch eine Beobachtung aus jenen Jahrzehnten, da der Blick vom Gipfel

nun «plötzlich) gewagt, geübt, verteidigt und veröffentlicht wird und zur kulturellen

Normalität zu werden beginnt. Es will mir nämlich merkwürdig vorkommen,
dass in den frühen Gipfelersteigungsberichten gar nicht selten ausdrücklich auf

Handlungen mit unverhohlen aggressivem Charakter verwiesen wird - wie wenn
solche Aggressivität Antwort wäre oder Entsprechung zum Schrecken auf dem

Gipfel. Im Bericht des Slowenen Valentin Stanig, der als Salzburger Theologiestudent

den Hohen Göll 1801 im Alleingang besteigt, ist dieser Zusammenhang ganz
deutlich. Der Blick hinab ist «Schauder erweckend». Erst, als ihm «keine Gefahr
mehr drohte», hatte er «Muth, Trümmer des verwitterten Göhlgipfels in den
Abgrund hinab zu befördern, um das fürchterliche Knallen aus der Tiefe herauf durch
vielfaches Echo vermehrt zu hören, und zu sehen wie die grössten Steinmassen in

ihrem Sturze in Tausend Stücke zerschlagen in die Luft hinausfliehen». Es ist. als

wolle er Rache üben für den erlittenen «Schadem; als müsse er sich handelnd
versichern, dass er nun Gewalt hat über den Gipfel und den Blick vom Gipfel; als

wolle er seine Bastion gewaltsam verteidigen: das lustvolle Hinunterstürzen der
Steine als umgekehrte und korrespondierende Bewegung zum büssenden

Hinaufschleppen."

Ich füge zwei weitere Belege an, deren Sprache unmissverständlich anzeigt, dass

es nicht um irgendwelche Interpretationen geht, sondern dass dem Berggipfel
selbst wirklich Leid angetan werden soll. Als Ende August 1799 der Glockner
erstmals erstiegen war (den Besteigern wurde angeblich erst nach Abschluss der
Aktion bewusst. dass sie <nur> den Kleinglockner bezwungen hatten), zählte einer der
Berichterstatter dieses Unterfangen zu den «für die Physik der Erde wichtigern
Begebenheiten», wie er gleich im ersten Satz schrieb1" (weshalb die Sache ja auch
noch im letzten Jahr des Jahrhunderts klappen <musste>). Als dann am 25. August
das Gipfelkreuz aufgepflanzt werden sollte (das erste wirklich alpine Gipfelkreuz
in der Geschichte), müsste zunächst der Neuschnee entfernt werden. Sodann bohrten

die Heiligenbluter Zimmerleute ein Loch in das Gestein: Weil nun also «der
Scheitel des Glokners durchbohrt werden müsste, so war die Operation einer Tre -

panirung vollkommen ähnlich»™. Die Vorstellung einer schmerzhaften Schädelverletzung

beherrscht auch noch den Bericht von der relativ spät erfolgten Venedigerbesteigung

Anfang September 1841: Beschrieben wird der eisenbeschlagene,
gelbschwarz und rot-weiss gestrichene Pflock aus Lärchenholz, «den wir der eisigen
Stime des Riesen einschlugen»21.

46



Der Blick vom Berg SAVk 98 (2002)

Der Blick von oben muss gelernt werden

In solch erschütternden und erschütterten Metaphern von Schmerzzufügung
und Gewaltanwendung schwingt noch etwas mit vom Schrecken auf dem Gipfel;
oder der Schrecken wird neutralisiert mit Opfern oder betäubt, indem man selbst

schreckt und Gewalt übt. Jedenfalls ist es eine lange Geschichte, die der Blick von
oben hat: Er versteht sich nicht von selbst, er muss gelernt werden; und diese
Geschichte ist auch so verwickelt, dass sie hier nicht geradlinig erzählt werden kann -
für's erste muss die Erwähnung einiger weniger Aspekte und die Nennung auffallender

Umbrüche genügen.

Die Erkenntnis der Zeitgebundenheit unseres Blicks auf die Alpen gehört nicht
zu den unwichtigsten Erträgen der kulturgeschichtlichen Anstrengungen der zweiten

Hälfte des 19. Jahrhunderts. Die Namen Jacob Burckhardt und Ludwig Fried-
laender sind schon erwähnt worden, derjenige von Jacob Frey wäre anzufügen -
und wenn es nur wegen dieser einzigen Mitteilung wäre: dass nämlich schweizerische

Stadtpatrizier den unerwünschten Blick ihrer Landsitze aufdie Berge mit
einer Mauer abgeschirmt hätten." Man kann die in alten Zeiten (das heisst bis über
die Mitte des 18. Jahrhunderts hinaus - zum Teil auch noch bis weit ins 19.

Jahrhundert hinein,"' in den unteren Klassen auch noch darüber hinaus) durchgängig
bezeugte Vorstellung von der Hässlichkeit der Gebirge auch als unbewussten
kulturellen Schutz verstehen gegenüber der Forderung des Hinaufsteigens. Jedenfalls
ist der Umschlag des Blickes ein aufregender Prozess, den Richard Weiss im Spiegel

der Literatur (aber eben schon als <Volkskundler>!) aufmerksam verfolgt hat?J,

und der auch mit Hilfe anderer Beobachtungen aufgezeigt werden könnte. Man
nehme die noch vergleichsweise schematische Darstellung der Berge und der

Alpenlandschaft in den Kupferstichen zu Gottlieb Sigmund Gruners Werk «Die
Eisgebirge des Schweizerlandes» von 1760: Die Menschen befinden sich stets als

kleine (wie die Kunsthistoriker sagen:) Staffagefiguren im Vordergrund und zeigen
mit deutlichen Gebärden auf Berge und Gletscher; doch sind diese Menschlein
eben nicht bloss <modische> Staffage, sondern sie markieren den realen Ort des

Menschen, der noch vor und unter den Bergen agiert. Gletscher und Berge aber
sind mit Kleinbuchstaben gekennzeichnet, die im Text in Namen aufgelöst werden:
Chiffren einer neuen Neugierde und Vorboten einer nicht mehr allzu fernen Zeit,
da sich die Menschen des Vordergrunds an die Stelle dieser Buchstaben auf die

Berggipfel setzen werden, um herunterzuschauen, so wie sie jetzt noch hinauf-
blicken.:s

Doch vorerst gilt noch, was Blumenberg der Antike und dem Mittelalter
zuschreibt: «Eine eigentümliche Hemmung, die Welt von oben zu betrachten oder als

vom Menschen betrachtet zu denken. Der «natürliche Aufenthalt) des Menschen ist

unten, und seine konstitutive Blickrichtung ist die von unten nach oben, die des

contemplator caeli. Der Blick von oben auf die Welt ist den Göttern vorbehal-

47



Martin Scharfe SAVk 98 (2002)

*:

Zjp5'à.**¦ ^
i

W $ st 4YL

f"
'¦'

AKm s % «* ij .-*..

/ « »*î
'. /•^

-f/f?*«?•

/*#*-.
.*— w.j?£ BfM,

/Z/.iDrr R/iciiiiihi/i/ (•///.vin/ tmPaniiJtr.s lui/i/rtn lisn/tiin/r/r.i Huiler Kln

Abb. 1: Chiffren der Neugierde: Die noch unbezwungenen Gletscher und Eisberge sind schon mit
Buchstaben bezeichnet. Der Rheinwaldgletscher. Kupferstich von Adrian Zingg. ln: Gottlieb Sigmund
Grüner. Die Eisgebirge des Schweizerlandes. 2.Theil. Bern 1761). Tafel 3.

ten (...)»."" Man hat verschiedentlich darauf hingewiesen, wie solches altes Wissen

im Menschen Goethe, den wir als kulturellen Seismographen des späten 18.

Jahrhunderts nehmen dürfen, nachzittert - sowohl in der eigentümlichen Hemmung,
den Gotthard zu überschreiten (rückblickend schreibt er 1779 auf dem Gotthard.
er habe vier Jahre zuvor «durch ein ich weiss nicht w as bewegt. Italien den Rücken»

zugekehrt : und die Situation ist durch die berühmte Tuschzeichnung «Scheideblick

nach Italien vom Gotthard» vom Juni 1775 markiert), als auch in seinem (darf
man sagen: theatralischen?) Rückzug in vierzehntägige Einsiedelei anlässlich seiner

Brocken-Besteigung Anfang Dezember 1777: «Noch die grosse Gebärde von
Sturm und Drang», hat Blumenberg bemerkt, «setzt die Ungemeinheit einer Stelle

voraus, die einmal als blasphemischer Aufenthalt indiziert worden war.»'K

Man muss sich vielleicht heute durch solche Beobachtungen erst sensibilisiert
haben, um richtig würdigen zu können, welchen Jahrhundert-Perspektivwechsel es

bedeutete, wenn die Maler ab den ersten Jahrzehnten des 16. Jahrhunderts begannen,

den Blick von der Berghöhe hinunter in die Tiefe zu malen: Von Leonardo ist

die Rede mit der Zeichnung des Sturmes in den Alpen (aber auch noch mit den von

48



Der Blick vom Berg SAVk 98 (2002)

oben gesehenen alpinen Hintergründen in der Anna selbdritt oder in der Mona
Lisa, beide Bilder im Pariser Louvre); von Albrecht Altdorfers Alexanderschlacht
von 1528, wo der Maler die Feldherrenperspektive eingenommen hat; von Bildern
Peter Brueghels des Älteren (zu nennen ist etwa der Kupferstich der grossen alpinen

Landschaft oder auch das Gemälde Landschaft mit Ikarussturz, beides kurz
nach der Jahrhundertmitte).2''

Es ist kein blosses Wortspiel, wenn man von der Erhabenheit (im Sinne von
herausragender Höhe) des Standorts und Blickpunkts, den die Künstler schon im 16.

Jahrhundert erreichen, hinüberlenkt zum <Diskurs> über «das Erhabene) (im Sinne
eines ästhetischen Urteils etwa über das Naturerlebnis) am Ende des 18. Jahrhunderts

- es gibt vielmehr innige Zusammenhänge zwischen beiden Bedeutungen des

«Erhabenen), anders gesagt: Es ist ganz sicher kein Zufall, dass sich der Diskurs
über das Erhabene auftut just in den Jahrzehnten, da das Besteigen der Berggipfel
(und der Blick vom Gipfel hinab) zum «kulturellen Thema> wird. Eine neuerliche

Begriffsbestimmung des Erhabenen findet heute wohl kein Interesse mehr; doch
lassen sich die Begriffsbestimmungen des Erhabenen, die das späte 18. Jahrhundert
leistet, ganz trefflich nutzen als Ausdruck des Prozesses der historischen Veränderung

kultureller Affekte: einer Veränderung, die das Hinaufsteigen und
Hinabblicken begleitet - es geht also in einer Rezeption des alten Diskurses über das

Erhabene nicht um philosophische Begriffserörterung, sondern um die Gewinnung
einer kulturwissenschaftlichen Lese- und Interpretationsanleitung für Erfahrungsberichte

der Zeit um 1800. Dabei mag es sich als sinnvoll erweisen, fünf Aspekte
hervorzuheben:

Aspekte des Erhabenen

/. Subreption. Dialektik von Sicherheit und Ohnmacht. Der Ozean allein (und wir
wechseln das Beispiel und sagen: das Gebirge) ist nur grässlich, sagt Kant in seiner

«Analytik des Erhabenen»; wenn wir also das Objekt - Landschaft - <erhaben>

finden, unterliegen wir einer gewissen «Subreption»; die Erhabenheit ist vielmehr ein

Gefühl des Subjekts, sie ergibt sich «im Gemute». Es geht also nicht um die Natur
selbst, sondern um den <Gebrauch> der Natur."' Trotz unserer <physischen
Ohnmacht) zeichnet uns eine «Überlegenheit über die Natur» aus: Natur begegnet uns

zwar als Macht, aber eben zugleich «als Macht, die über uns keine Gewalt hat»".
Oder, wie Schiller formuliert: Wir müssen uns «in Sicherheit befinden» (wir müssen

uns sicher fühlen), «wenn das Furchtbare uns gefallen soll»32; «physische Kultur» (das

heisst, wenn der Mensch «physisch über alles Physische Herr» wird, wenn er «als Natur

die Natur beherrschet», was ihm, «bis auf einen gewissen Punkt», nämlich den

Tod, auch wirklich gelinge) und «moralische Kultur» (das heisst, wenn er sich im
Einklang mit der Natur befindet) vermitteln ihm diese Sicherheit. Nicht mehr Sklaven
der Natur sind die Menschen, sondern «vollendete Bürger der Natur».11

49



Martin Scharfe SAVk 98 (2002)

2. Ambivalenz von Lust und Unlust. Aus der Dialektik von Sicherheit und
Ohnmacht ergibt sich das «Gefühl des Erhabenen» als - so nochmals Schiller -
«gemischtes Gefühl», das sich aus «Wehsein» und «Frohsein» zusammensetzt14; es ist,

sagt Kant, zugleich «negative Lust» wie auch «positive Lust» - oder: «ein Gefühl
der Unlust» und «dabei zugleich erweckte Lust»; am Ende findet er zu einer
Formel, die wie die Vorwegnahme einer psychoanalytischen Formel des frühen 20.

Jahrhunderts wirkt, nämlich: Das Gefühl des Erhabenen beruhe auf einer Lust,
«die nur vermittelst einer Unlust möglich ist»". Man möchte, um ein Erfahrungsbeispiel

des 18. Jahrhunderts heranzuziehen, an den jungen Rousseau erinnern, der
sich am Geländer über einer «grausigen» Schlucht das ihn ängstigende «Schwindligwerden

nach Herzenslust» verschafft: «Gerade dieses Schwindelgefühl»,
schreibt er, und diese Episode aus dem Jahr 1732 wirkt wie eine präfigurierende
Illustration zu den Kantschen und Schillerschen Definitionen, «behagt mir, sobald
ich in Sicherheit bin. Fest gegen das Geländer gepresst, beugte ich mich weit hinaus
und blieb so Stunden und Stunden (...)»; und auch er gibt dem zerreissenden
Gefühl weiteren Ausdruck, indem er Steine hinunterstürzt: Ich stiess «einen nach dem
anderen hinunter und ergötzte mich daran, sie hinabrollen, springen und in tausend

Splitter zerschellen zu sehen, ehe sie noch den Boden des Abgrundes erreicht
hatten»16. Von einem «gemischten Gefühl) - nämlich «eines mit Schrecken gemischten
Erstaunens» - berichten auch die Herren de Luc anlässlich ihrer Besteigung des

Buet. Auf der Spitze geraten sie auf eine riesige Firnwächte, «dieses fürchterliche
Belveder», und wagen von dort den Blick hinunter. Die Perspektive wechselt:
«Welch ein Anblick für Thalbewohner! Sie betrachteten ihn voll eines mit
Schrecken gemischten Erstaunens: Jeder hielt den Andern beym Kleide, und so
sahen sie mit gesenktem Körper über den Abgrund heraus: Jeder für sich zwar ruhig,
war es desto minder für den andern, und zitterte bey jedem Schritte, den jener
allein that. Diese wechselseitige Furcht machte, dass sie sich beyde eher vom Rande
dieses Abgrunds zurückbegaben, als sie einzeln gethan hätten.»"

3. Zerknirschung und Superstition gegen <Religioni. Kant führt, um die Bedeutung

der Affekte und ihrer Verwandlung in der Kulturgeschichte des Erhabenen zu

erläutern, das Beispiel der Religion an. Das möchten wir auf den ersten Blick für
einen Umweg halten. Bei näherem Zusehen aber (das heisst. wenn wir den Blick
auf den Berg und vom Berg näher ins Auge fassen; wenn wir an das Erschrecken
denken und uns an die Opferhandlungen erinnern; wenn wir die Geschichte der

Bergbesteigungen auch als Kapitel in der Entfrömmigungsgeschichte der
Menschen lesen) zeigt sich, dass dieser Aspekt des Erhabenen einen dramatischen
Umbruch, dass er eine Affektverschiebung markieren könnte. Der Mensch (der «alte

Mensch), sollten wir vielleicht sagen, um das Problem nicht als moralisches misszu-

verstehen, sondern als historisches zu begreifen), der sich im Gewitter, im Sturm,
im Erdbeben, kurz: den Gewalten der Natur gegenüber zerknirscht und angstvoll
zeigt, ist gar nicht in der Lage (er «befindet sich gar nicht in der Gemütsverfassung»),

sagt Kant, «die göttliche Grösse zu bewundern»; er reagiert der Gottheit

50



Der Blick vom Berg SAVk 98 (2002)

gegenüber mit «Furcht und Angst vor dem übermächtigen Wesen», mit «Gunstbewerbung

und Einschmeichelung», und das ist nichts als «Superstition». Zur wahren

Religion (des «neuen Menschen), ergänze ich) aber gehört «eine Stimmung zur
ruhigen Kontemplation und ganz freies Urteil»1". Der neue, freie Blick vom Berg (des,

schillersch gesprochen, <vollendeten Bürgers der Natur>) hat zur Voraussetzung die

Emanzipation von den alten Religionsaffekten.

4. Chaos der Natur, Independenz des Menschen. Schiller steuert im Diskurs über
das Erhabene noch eine weitere Überlegung zum menschlichen Emanzipations-

prozess bei, die sich bei der Deutung des Blickes von oben nützlich machen kann,
denn es scheint hier der Anblick der Alpen den direkten Erfahrungshintergrund
der Reflexion zu bilden (in ganz anderer Weise als bei Kant, der Königsberg
bekanntlich nie wirklich verlassen hat und die Alpen aus Texten und Abbildungen
imaginieren müsste). Schiller spricht vom «Anblick unbegrenzter Fernen und
unabsehbarer Höhen», von den «wilden Naturmassen»w,die den Menschen umgeben,
und er kommt auf «die wilde Bizarrerie in der physischen Schöpfung» zu sprechen:
Was macht dem Menschen (und nun möchten wir uns den Rundblick von einem
der höheren Alpengipfel vorstellen) diese Anblicke «so anziehend»4"? Es ist, lautet
die Antwort, das gewisse Überlegenheitsgefühl des Erhabenen; gerade «dieses

gesetzlose Chaos von Erscheinungen», das wir in der Natur vorfinden, dieses

«Gedränge von Erscheinungen» bietet der <reinen Vernunft) ein treffendes «Sinnbild»

- sie findet «in ebendieser wilden Ungebundenheit der Natur ihre eigne Unabhängigkeit

von Naturbedingungen dargestellt», oder anders gesagt: Im sichtbaren
Chaos der Natur kann sich der Mensch «seiner Independenz von Naturgesetzen
bewusst» werden.41

5. Historischer Prozess der Kultur und Klassenästhetik. Der Gedanke, dass sich

der Genuss des Erhabenen nicht nur dem unterschiedlichen Vermögen verschiedener

Menschen verdanke, sondern letztlich Resultat der kulturellen Entfaltung -
also eines historischen Prozesses - sei, verdient in unserem Zusammenhang
ausdrückliche Erwähnung. Kant hatte «natürlich) Saussures Schriften über seine

Alpenreisen gelesen, und er führt im Zuge seiner Erörterung des Problems des

Erhabenen ganz nebenbei (so möchte man meinen) ein Beispiel an, das auf eine bedeutende

Frage führt. Es geht noch einmal um die neue Erfahrung, dass die Natur zwar
Macht, aber keine Gewalt über uns habe. Doch der «rohe Mensch), so Kant, macht
diese Erfahrung noch nicht: Die Natur wird «dem rohen Menschen bloss
abschreckend vorkommen». Also wird er «an den Beweistümern der Gewalt der Natur

in ihrer Zerstörung und dem grossen Massstabe ihrer Macht, wogegen die
seinige in nichts verschwindet, lauter Mühseligkeit, Gefahr und Not sehen, die den

Menschen umgeben würde, der dahin gebannt wäre. So nannte der gute, übrigens
verständige savoyische Bauer (wie Herr von Saussure erzählt) alle Liebhaber der

Eisgebirge ohne Bedenken Narren.» Gewiss hat, lesen wir in der «Analytik des

Erhabenen), «das Urteil über das Erhabene der Natur» seine «Grundlage in der

51



Martin Scharfe SAVk 98 (21X12)

menschlichen Natur»; doch folgt aus dem Beispiel des savoyischen Älplers auch,
dass dieses Urteil Resultat eines kulturhistorischen Prozesses ist, weil es (wie Kant
sagt) «Kultur bedarf»42.

Zwar hat man jüngst das Beispiel des <rohen Menschen) und savoyischen «Bauern)

zu einem «Stereotyp der Reiseberichterstattung» erniedrigen wollen (und in
der Tat lässt einen ja auch das Vor-Beispiel des <uralten Hirten>, der dem neugierigen

Petrarca bedeuten will, es lohne sich nicht, hinaufzusteigen, auf solche Gedanken

kommen)41; aber jenseits aller literarischen Traditionen scheint es doch genügend

Belege zu geben für den klassenspezifisch unterschiedlichen Blick auf die
Landschaft. Riehl hat das schon früh angemerkt und den Kultivierungsprozess, für
den sich Kant erwärmt, einen «Selbstbetrug des Beschauers» genannt: Nur durch
solchen Selbstbetrug werde Natur «schön», und deshalb lache der «nüchtern»
empfindende Bauer den Städter aus.44 Umgekehrt erhebt sich der Bürger über den
Bauern, wenn der die «Wunderpracht» des Ausblicks vom Berg nur «gähnend»
kommentiert mit dem Satz: «Ja, ja, da drunten wächst viel Frucht!»4' Schriftstellern
und Dichtern war diese ästhetische Klassendiskrepanz immer wieder einmal eine
Szene wert46, die unserer späten Analyse nützen kann. Freilich ist die Differenz nur
das Resultat einer historischen Momentaufnahme; in Kants Anmerkung, dass das

Vermögen, über das Erhabene der Natur zu urteilen, der Kultur bedürfe, steckt ja
doch die These, dass sich die Differenz allein durch Kulturierung und Bildung
auflösen lasse. Diese These wird sich so bezweifeln lassen müssen wie jene andere,
vielleicht allzu leichte aufklärerische Hoffnung, dass die ursprüngliche Angst sich
einfach verflüchtige und auflöse - ohne jede Spur.

Wie zeichnet man ein Panorama?

Wenn in den frühen Geschichten von Gipfelsieg und Hinunterschauen fast stereotyp

berichtet wird, die einheimischen Führer hätten sich oben auf den Boden geworfen

und seien - ohne jedes Interesse für die Aussicht - auf der Stelle eingeschlafen, so
lässt sich diese auffällige Schläfrigkeit natürlich «natürlich) erklären; man kann sie

«erklären) mit Desinteresse; man kann sie auch deuten als unbewussten Selbstschutz, der
das Hinunterschauen erspart. Es wäre in der Tat merkwürdig, wenn der ursprünglich
«verbotene) Blick nach oben, der faktisch mit einer Besteigungshemmung identisch

war, nicht auch, wenigstens zunächst noch, Irritationen beim Blick nach unten zur
Folge gehabt hätte. Wenn sich der Zeichner nach und nach auch in der hochalpinen
Landschaft einnistete47: Was er da sah, und wie er das Gesehene abbilden sollte, war
eine Frage, deren Antwort nicht so auf der Hand lag. wie wir das heute meinen.

Über die Geschichte des Panoramas und des Panoramablicks dürfen wir uns
durch Stephan Oettermanns Studie hervorragend unterrichtet fühlen.4" Dieser
erfreuliche Tatbestand darf aber nicht dazu verführen, anzunehmen, es sei die Ge-

52



Der Blick vom Berg SAVk 98 (2002)

schichte des Blicks von oben und in die Runde restlos aufgeklärt. Im Gegenteil:
Frühe Versuche, den frappierenden Rund-um-Blick von höchster Bergspitze - also
das Abtasten der Horizonte - bildmedial mitzuteilen, zeugen von Unsicherheiten
und Schwierigkeiten, die mit dem Vorhaben verbunden waren. Saussures Versuch

zum Beispiel, solchen Blick bildlich umzusetzen, fand offensichtlich nur wenige
Nachahmer - dies und der rhetorische und sonstige Aufwand, den der Genfer
Gelehrte betrieb, lässt das Tastende des Vorhabens erkennen; die Idee, teilt er mit, sei

ihm im Jahr 1776 auf dem Gipfel des Buet (einem Dreitausender gut zehn Kilometer

Luftlinie nördlich von Chamonix) gekommen: Der Firngipfel ist, ungefähr mu-
schelförmig, in der Mitte des Kupferstichs als weisse Fläche dargestellt, auf der sich

zwei winzige Menschenfigürchen finden; rundherum um dieses Zentrum sind die

Berggipfel und flacheren Horizonte angeordnet und mit Kleinbuchstaben bezeichnet

- «wie sie sich einem in demselben befindlichen Auge, das sich nach und nach
rund herum drehet, darstellen»4'.

Der Kupferstich, den Marc Theodore Bourrit, selbst ein bedeutender Alpenforscher,

-schriftsteiler und Illustrator, nicht ganz zur Zufriedenheit Saussures gefertigt

hat (Bourrit habe zu stark überhöht), ist ein eigenartiges Gebilde («Vorstellung
der Ausicht [sie] welche man von dem Gipfel des Gletschers Buet in die herum
gelegenen Gebürge hat», heisst die Unterschrift in der schmaleren deutschen
Ausgabe, «Vue circulaire des Montagnes qu'on découvre du sommet du Glacier de

Buet» in den französischen Ausgaben5"). An ihm fällt auf, dass Saussure aus dem

eigenen Werk falsch <abgekupfert> hat: Die eine der beiden Aussichten, die doch
identisch sein mussten, ist seitenverkehrt reproduziert (was die Landschaftsformen
betrifft; die Kennzeichnungsbuchstaben aber sind korrekt dazugesetzt) - wie wenn
es letztlich doch nicht so sehr auf Genauigkeit ankäme. Gleichwohl verwendet
Saussure vier Druckseiten, um sein Bemühen um modern-wissenschaftliche
Exaktheit darzustellen. Am Ende aber ist dennoch ein Gebilde entstanden, das auf
seltsame Weise an frühmittelalterliche Weltdarstellungen erinnert. Noch der
Naturwissenschaftler Pitschner, der 1859 den Montblanc besteigt, um «das bis dahin
noch unbekannte mikroskopische Leben» in der Welt des ewigen Eises zu
erforschen, entwirft ein solches kreisförmiges Panorama, in dessen Zentrum der höchste

Berg Europas in Schraffurmanier überdimensional gross gezeichnet ist; der Blick
geht am Horizont bis zum Mittelmeer, nach Mailand, zum Bodensee, in die Champagne,

in die Auvergne, nach Avignon, Marseille und Toulon."

Es macht stutzig und gibt zu denken, dass hier auf der einen Seite in modernster
(im Grunde bis heute nicht überholter) Schraffurtechnik der Montblanc <realis-

tisch) abgebildet ist, auf der anderen Seite aber völlig hypothetische Ausblicke in

riesigen Dimensionen versprochen sind - und das in einer Zeit, in der das realistische

Panorama (als exakte Abtastung der Bergumrisse am Horizont) längst «ein

wichtiger Handlungsartikel» geworden ist, wie David Hess in seinem so unterhaltsamen

wie belehrenden «Kunstgespräch in der Alpenhütte» den Aquarellmaler

53



Martin Scharfe SAVk 98 (2002)

ft

H N-

H\
>&

ÌS

mn•*!
7

V>

fi

^

/6/zrdeausi&û^^/usiafe, usMofe masi von. c&srv Crùo/è/ </e*r

Abb. 2: Wie eine mittelalterliche Welttafel: Panoramablick vom Gipfel des Buet. Kupferstich nach
einem Entwurf von Marc Theodore Bourrit. In: Horatius Benedictus von Saussure. Reisen durch die

Alpen, nebst einem Versuche über die Naturgeschichte der Gegenden von Genf. 2 Theile. Leipzig
178I.Tafel 8.

und Kunsthändler Füchslin sagen lässt12, und wie man an den seinerzeit so

aufsehenerregenden, gemalten Grossglockner-Rundblicken des Markus Pernhart sieht (er
bestieg, um diese Panoramen zu zeichnen, den Glockner zehn Mal!): Den
Eindruck, den das (nicht erhaltene) 17 m lange und 2,80 m hohe Riesengemälde in
dem in Klagenfurt erbauten «Circus aus Brettern mit Kuppellicht» machte, können
wir uns zwar nicht mehr vergegenwärtigen11; doch die damals beliebten und
deshalb mehrfach gemalten kleinen Panoramen (vier 1,26 m breite Bilder) des Malers,

54



Der Blick vom Berg SAVk 98 (2002)

X<t*
œ

S#»v

s£ A
H S«v^, h.r" r-Xy >*¦:

PéT,
•w.

m* -y >* #c» *"*

äfc*4..vos

c ^.-./

:c
V

?-..«.

*
ta»M^ '«<

%H*
(T? V «<I «Vw*

',¦:¦..

Aftfe .î: Europa zu Füssen: imaginärer Panoramablick vom Gipfel des Montblanc. Farb-Lithographie
nach einem Entwurf von W Pitschner. In: W. Pitschner. Der Mont-Blanc. Darstellung der Besteigung
desselben am 31. Juli, 1. und 2. August 1859. Ein Blick in die Eislandschaften der Europäischen Hochalpen.

2. Aufl. Genf 1864, Atlasband, Tafel 8.

der doch sonst so eindrückliche Besteigungsbilder geschaffen hatte, langweilen uns

heute, weil sie auf uns wie handwerkliche Imitationen von Fotografie wirken.54

Pernhart malte seine Panoramen 1857 bis 1859, Pitschner zeichnete seine

Montblanc-Weltscheibe 1859: Es verdient, erwähnt zu werden - als Hinweis auf die

Schwierigkeiten, den Blick vom Gipfel anderen mitzuteilen -, dass just in den Jahren,

als der Maler Pernhart seinen technisch-exakten Blick mit Hilfe einer
«Diopter-Bussole, von 30 zu 30 Grad fortschreitend», zu vermitteln versuchte", der
Naturwissenschaftler Pitschner seinen phantastischen Blick in die Welt gehen liess.

55



Martin Scharfe SAVk 98 (2002)

¦ ' ¦ 'i
I Ì

--

I 1
lì U

I i

asa*-
Wa>

V

>* V
Ì5

//V. ;....-/ ¦SSSf////*-w,. ''M/'

Abb. 4: Das neue Panorama: Blick auf den Monte Rosa von Norden. Lithographie nach einem Entwurf
des österreichischen Obersten von Weiden. In: Ludwig Freiherr von Weiden (Hg.). Der Monte-Rosa.
Eine topographische und naturhistorischc Skizze, nebst einem Anhange der von Herrn Zumstein
gemachten Reisen zur Ersteigung seiner Gipfel. Wien 1824,Tafel 4.

Die auffälligste Veränderung des Blicks von oben aber lässt sich an einer uns
heute ganz trivial anmutenden, ganz alltäglich gewordenen Darstellungsweise
ablesen, die anzeigt, dass der Mensch nun wirklich ohne Wenn und Aber auf der obersten

Bergspitze steht und gleichsam ungerührt nach allen Seiten hinabsieht: Ich
meine den Wandel der Bergzeichnung auf der Landkarte, der sich, bis heute wenig
beachtet, innerhalb von wenigen Jahren vollzog - kulturelles Indiz für einen
gravierenden Perspektivenwechsel. Noch die so berühmt gewordenen Tiroler Karten
des Peter Anich (1723-1766),",die ja auf umfänglichen Vermessungs- und Gelände-

Erkundigungsaktionen beruhten und 1768-1774 als Atlas Tyrolensis in Kupfer
gestochen wurden, zeigen - bei aller sonstigen Exaktheit! - die Berge noch «in

Maulwurfshügelmanier mit schattenseitiger Formschraffierung» gezeichnet1", das heisst:

Die Lage der Orte und der Verlauf von Flüssen und Strassen ist, auch unsere
modernen Bedürfnisse befriedigend, massstäblich exakt wiedergegeben - nur die

Berge, Bergketten und Berggruppen sind (und damit irritiert uns heute dieses
Kartenbild und kommt uns sehr altertümlich vor) in schräger Perspektive abgebildet.

Dieser Wahrnehmungs- und Darstellungswiderspruch wird offensichtlich
wenige Jahre später bemerkt und als unerträglich empfunden (Ich habe bis jetzt kein
einziges Dokument gefunden, das diesen Widerspruch verbalisiert; es scheint nur
die Resultate zu geben, in denen die Unstimmigkeit stillschweigend ausgemerzt
ist!): Fortan - etwa ab dem Jahr 1800 - stellt man die Berge und Höhenzüge mit
Hilfe von Schraffen dar, die der Fall-Linie folgen; nun plötzlich sind die Berge im
Kartenbild so gesehen, als ob sich der Betrachter auf der Spitze oder Höhe des

dargestellten Berges selbst befinde.

56



Der Blick vom Berg SAVk 98 (2002)

*>k m-ì %iK

5%

M
1
F «

iE
f-"

swK P

>;

Abb. 5: Blick aufdie Berge schräg von oben: das Mont-Blanc-Gebiet als Ansammlung von Maulwurfshaufen.

Kartenbeilage in: Horace-Bénedict de Saussure, Voyages dans les Alpes, précédés d'un essai sur
l'histoire naturelle des environs de Geneve [sic].Tome second. Genève 1786.

Das gilt für den neuen Schweizer Atlas des Johann Heinrich Weiss (1800)w, das

gilt etwa auch für die Topographisch-militärische Spezialkarte von Bayern (1813),
auch wenn hier noch kritisiert werden kann, dass das Gelände «in freien Bergstrichen»

dargestellt ist und mit «Generalisierung von Hügel- und Berggruppen zu
wurmförmigen, fuchsschwanz-, mäander- und tannenzweigartigen Gebilden».1"
Schon die Resultate der ja vorwiegend militärisch intendierten Landesvermessungsaktionen

und Triangulationen kurz nach 1800 (in Bayern ab 1817, in Osterreich

ab 1806)6" führten dazu, dass die Schraffen das Gelände immer exakter abbildeten

nach dem Prinzip: je steiler, desto dunkler. Das Schraffenprinzip beherrschte
die topographischen Karten über ein Jahrhundert lang (und wird heute auch in

amtlichen Karten noch zur Kennzeichnung der Felsformationen verwendet);
gleichzeitig mit seiner Herausbildung und zunehmenden Perfektion gewann freilich

ein zweites Geländedarstellungsprinzip an Bedeutung: Die Abbildung der
Bodenplastik durch Höhenlinien, die heute unsere topographischen Karten dominieren

- die Idee, «die Unebenheiten des Bodens durch gleichabständige Isohypsen

57



Martin Scharfe SAVk 98 (2002)

B
V*, mmr>,

w.8 V 7<Z

is U&rBCT ^«
•** «̂ & 1»ï

m 02
vì$I\\

YÏ'm
s^=

*m
m mB «

«za« ^ NM

^gig>iSÇS^VQ s ¦>¦m. %v\ 5^/« ^m.m'/Z* i ai//'£ »Ä% *5f! Si 1-x 1esi»i «/ i WKSSSS; ^m r»m m yy.^ 22« c_Si §£•flmw-, SBa xw //; '»> \^R\\
(YvX<^.

•IS 1^ia %mr ê.
IM

ÌO S<Z v;K.
% m. àSu>^^̂c ^rSä £/ lÄ \>. ssM<!\ sv'.V

Abb.6: Der Blick auf die Berge senkrecht von oben (I): Schraffen auf einer Karte im Massstab 1:50000
des württembergischen Königlichen Statistischen Landesamts. Stuttgart 1901.

58



Der Blick vom Berg SAVk 98 (2002)

zur Darstellung zu bringen», war im Frankreich der 1770er Jahre aufgetaucht; die
Methode wurde ab 1809 systematisch angewandt und führte, nachdem ab 1818

allgemeine Nivellierung angeordnet war, zu einem ersten Satz französischer
Niveaulinien-Karten."'

All diese Jahreszahlen und sonstigen Details sind nur deshalb von Belang, weil
sie belegen, dass um 1800 fast «schlagartig) ein Perspektivenwechsel stattgefunden
hat, so unauffällig wie wirksam und folgenreich, eine kleine Revolution der
Wahrnehmung und Darstellung des Berges, die sich konfigurativ ereignet just in den Jahren,

da der Mensch erstmals <erhaben> und frei auf den höchsten Spitzen der Alpen
steht und hinunterschaut - auch wenn ihn dabei der Schwindel übermannt. Beide

Vermittlungsmethoden der neuen Sehweise indessen - die Bergdarstellung in

Schraffenform und diejenige mit Hilfe von Höhenlinien - sind nichts anderes als

Vorwegnahmen des Satellitenblicks auf die Erde, den wir seit dem Ende des 20.

Jahrhunderts kennen. Doch auch den hatte der freche junge Mathematiker und

Theologiestudent Valentin Stanig schon im Sommer des Jahres 1800 auf der Gross-

glocknerspitze präfiguriert. Nachdem das vergoldete Gipfelkreuz errichtet und im
Fels befestigt war, stellten «die Bauern> (gemeint sind die vier Heiligenbluter
Zimmerleute, die man alsbald <die Glocknen nannte) daneben ausserdem noch einen

Steigbaum auf, den sie schon im Vorjahr auf die damals erstiegene Kleinglockner-
spitze geschleppt hatten. Der Klagenfurter Generalvikar Sigismund von Ho-
henwart notierte in seinem Tagebuch eine Episode, die ich - in unserem
Sachzusammenhang - als überaus denkwürdig bezeichnen möchte: «Wir sahen durch
unsere Fernröhre Herrn Stanig an diesen aufgestellten Baum hinanklettern, und als

wir ihn bey seiner Rückkehre fragten, warum er dies gethan habe, sagte er: Er hätte

es gethan. um sagen zu können, dass er über dem Glockner, und dass keiner der
Anwesenden so hoch gewesen wäre, als er.»62

In gewisser Weise freilich war auch dieses exklusive Vergnügen höchster
Erhabenheit schon demokratisiert, und zwar in Gestalt von Reliefs der Schweiz oder
einzelner ihrer Kantone oder Teile - Reliefs, die es jedem einzelnen Betrachter
erlaubten, die höchsten Berge von oben zu betrachten. Der zeitliche und sachliche

Zusammenhang mit den Vermessungs-, Kartographierungs- und Besteigungsaktionen

liegt auf der Hand. Johann Rudolf Meyer verwirklichte ab dem Jahr 1788 seine

seinerzeit so aufsehenerregenden Reliefpläne"', und noch der Enkel Rudolf Meyer
gab als eines der Ziele der Besteigung von Finsteraarhorn und Jungfrau im Jahr
1812 an, er habe die Absicht gehabt, «durch genaue Messungen eine richtigere
Darstellung der Gletscher» im Relief seines Grossvaters zu geben (nachdem sein Vater
und dessen Bruder im Jahr davor sich davon überzeugt hatten, «dass auch die
erhabensten Gipfel und Hörner der Bernischen Gletscherkette ersteigbar seien»)".
Wir haben ja heute keinen Begriff mehr von der Sensation, den der Blick auf das

Relief gewährte - wir lassen uns deshalb von den Zeitgenossen an die Hand
nehmen; auf die wirkte der Blick auf das <Hochbild> wirklich, als schauten sie aus höchs-

59



Martin Scharfe SAVk 98 (2002)

ß

SaUelebner

tao

00

2
Abb. 7. Der Blick aufdie Berge senkrecht von oben (II): Höhenlinien auf einer Karte des Österreichischen

Alpenvcreins im Massstab 1:25000. Wien 1992.

60



Der Blick vom Berg SAVk 98 (2002)

ter Höhe, nämlich «von dem Schiffchen eines hochgestiegenen Luftballs wahrhaft
in das Gelände selbst» hinab!6"

Verfügung und Verführung

Solche Blicke der Verfügungsmacht werden in gewisser Weise wohl auch immer
als Momente der Verführung empfunden worden sein: Man durfte sich als

Angehöriger einer anderen, nichtirdischen Welt fühlen. Valentin Stanig, als er 1801

allein den Hohen Göll im Berchtesgadener Land erstiegen hatte, wollte nicht wieder

herunter von diesem «ersten Plaz des Welttheaters»6"; und als ein gutes
Jahrzehnt später das Finsteraarhorn im Berner Oberland bezwungen wurde, sprach
Rudolf Meyer vom «höchsten Thron, zu dessen Füssen die Reiche der Welt
lagen»67. Die Wortwahl, an welcher der Theologe Heinrich Zschokke nicht unbeteiligt

gewesen sein mag, war ja wohl nicht zufällig getroffen worden: Es wird keinen

Zeitgenossen gegeben haben, der nicht wusste, dass damit auf die Versuchung Jesu

angespielt sein sollte; den hatte Satan «auf einen sehr hohen Berg» geführt, und

von oben zeigte er ihm «alle Reiche der Welt und ihre Herrlichkeit» (Matth. 4,8,
Luther-Text), um ihn zum Abfall von Gott zu verführen. Den Arzt Joseph August
Schultes, als er im Jahr 1800 vom Gipfel des Grossglockners <den halben Erdball)
unter sich sah in «vernichtender Aussicht), schwindelte (deshalb, möchte man
sagen; und der heutige Leser staunt, welche Affekt-Reportage einem Manne damals

möglich war): «O der vernichtenden Aussicht! Ich sass am Kreuze, das ich fest

umschlungen hielt mit meinem Arme, und zitterte als ich den halben Erdball unter mir
sah; mir schien das Kreuz zu wanken und der ganze nadeiförmige Gipfel, auf dem
ich sass; ich glaubte zu fühlen wie die Erde sich drehe.» Die Kulturgeschichte des

Schwindels ist erst noch zu schreiben.68

Der Aspekt der Verführung im Verfügungsblick von hoher Bergspitze erhält,
meine ich, besondere Brisanz, wenn man sich daran erinnert, dass die Bergunterwerfungen

des späten 18. und frühen 19. Jahrhunderts als Resultate der
Aufklärungsbewegung zu verbuchen sind: Nicht von ungefähr spielt der Berg eine bis

jetzt freilich nur wenig beachtete Rolle in der Aufklärung - als realer Berg, der nun
erstmals in der Geschichte der Menschheit kompromisslos erstiegen und erforscht
wird; als symbolischer «heiliger Berg> mit ganz erstaunlichem, umfänglich
zelebriertem Kult, wie man erst seit kurzem weiss6"; und nicht zuletzt als ausgedehntes
metaphorisches Feld - zu denken ist nicht nur an den Berg der Wahrheit, der Sonne
und des Lichts, des Wissens und der Wissenschaft; sondern zu erinnern ist auch an
die Vorstellung von der /iH/wÄmentwicklung der Menschheit. Es genüge der Hinweis

auf die aufklärerische Programmschrift «Ueber die Perfectibilität des

Menschengeschlechts» des Berner Pfarrers (und späteren Dekans) und Philosophieprofessors

Johann Samuel Ith, erschienen 1788 im «Magazin für die Naturkunde
Helvetiens», in welcher der Verfasser, ein glühender Verfechter der Herderschen

61



Martin Scharfe SAVk 98 (2002)

Kulturtheorie, immer wieder zu Bildern der Aufwärtsbewegung greift: Der Mensch
unterscheide sich von den Tieren durch seine «aufgerichtete Stellung, worinn die Alten

schon einen Wink der Gottheit und des Himmels Bürgerrecht erkannten»; «wo
die Vorsicht» den Menschen «auch hinstellt, da strebt er aufwärts» (im Gegensatz
zum Tier, das sich im Zirkel bewegt); er sieht sich «im Reiche höherer Wahrheiten

um, und steiget von Satz zu Satz, von Schluss zu Schluss bis zum Gedanke [sie] der
Gottheit»1". Als Beispiel der flexiblen Kulturfähigkeit des Menschen fällt Ith der

Gemsjäger ein, der an Felswänden klettert, «wo kaum die Breite der Sohle eine

Unterlage findet»71; und selbst noch bei der Darstellung der Methode der philosophischen

Abstraktion nimmt der Autor ein einschlägiges Bild - das des Blickes von
senkrecht oben: Der nüchtern generalisierende Philosoph muss «etwas von dem

empfinden, was der erste Luftschiffer fühlte, als die Erde unter seinen Füssen sank,
als er sich über die Menschheit erhoben sah»72.

Der Mensch, über die übrige Menschheit erhoben (und erhaben), bis zum
Gedanken der Gottheit aufsteigend mit Bürgerrecht im Himmel: Das ist nah an einer

Metaphorik der Überheblichkeit, die sich ohne Mühe ins Psychologische übersetzen
lässt. Mit feinem Spürsinn hat ein Schweizer Bergreisender im Jahre 1806

angemerkt: «Was doch manche Menschen zu dem halsbrcchenden Unternehmen wohl
treiben mag, Höhen erklimmen zu wollen, die nicht für ihr Element geschaffen zu

seyn scheinen, und auf denen oft kein Genuss des Müden wartet als derjenige, einen

Augenblick auf seine Mitgenossenschaft - herabsehen, einen grossen Gesichtskreis
beherrschen zu können! Es muss etwas Bezauberndes in diesem Herabsehen, in

diesem Beherrschen liegen!»71 Beherrschen, unterwerfen, verachten - es sieht so aus. als

seien, als die Aufklärungsluft durch die Berge strich, nicht nur ihre menschenfreundlichen

Züge zu spüren gewesen; es sieht so aus, als seien die Gipfel wenigstens hin

und wieder auch von den menschenverachtenden Seiten der Aufklärung (es kommt

uns ihre berüchtigte <Dialektik> in den Sinn) beschattet worden. Es mag ja noch

hingehen und als «normalen Affekt gedeutet werden, wenn vom «kleinlichen Treiben

der Menschen» da drunten die Rede ist74; es mag, wenn Stanig vom Göll auf die «kleinen

morschen Hütten der Menschen» hinunterblickt, eine Reflexion über die

Vergänglichkeit menschlicher Kultur den Horizont des Affekts bilden"*; wenn aber die

menschlichen Behausungen als Wurmexkremente bezeichnet werden (sie scheinen,

liest man in einem Bericht über die Besteigung des Mättenbergs, eines Ausläufers
des Schreckhorns im Berner Oberland, «nicht viel mehr als schwärzliche Auswürfe

von Regenwürmern zu seyn»"6), dann ist nicht nur Verachtung im Spiel, sondern auch

eine gehörige Portion Aggressivität.

Himmelsleiter

Gegen alle diese Verführungen und Versuchungen - der Anmassung, der

Verachtung, der Aggressivität - waren die <Bauern>, die Führer aus den Tälern, gefeit;

62



Der Blick vom Berg SAVk 98 (2002)

denn sie, von denen grosser körperlicher Einsatz gefordert war (nicht selten zogen
und schoben sie die <Herren> hinauf), schliefen auf den Gipfeln einfach ein. Die
Berichte sind in dieser Hinsicht so eindeutig, dass ich mir Nachweise fast ersparen
kann"7: Der Schlaf, möchte man sagen, bewahrte diese Menschen vor der bedrohlichen

Versuchung, er wirkte als <Reizschutz>, mit Freud zu reden. Dies galt sowohl
für den Blick nach unten, als auch für den in die Ferne (vom Montblanc ans
Mittelmeer, wie Pitschner fantasierte; oder vom Grossvenediger nach Venedig, wie die

Sage ging; oder vom Dosson di Genova in den Adamello-Presanello-AIpen nach

Amerika, wie einer der Führer flachst)76. Und es galt für eine dritte Art des Blicks,
die frechste vielleicht, nämlich die von der Bergspitze nach oben - nochmals nach

oben!

Als nämlich die Erstersteiger des Grossvenedigers Anfang September 1841

oben auf dem Gipfel ankamen, inspizierten sie auch den Himmel (wie ja das Messen

der Farbe des Himmels seit Saussure zu einem jeden Gipfelprogramm
gehörte), und es ist bemerkenswert, weil doch sonst vom Schwindel die Rede ist
anlässlich des Blickes hinab in die Tiefe, was die Berichterstatter über die Venediger-
Aktion notiert haben und über den Berg: «Ein anderer Himmel wölbt sich über
seinem Haupte, und schwindelnd blickt das Auge in seine unverschleierte endlose
Tiefe auf».7" Schwindel beim Blick nach oben, ins Leere - nochmals gilt es dem
methodischen Rat zu folgen und die Bildersprache ganz ernst zu nehmen: Der
Himmel, von dem die Rede ist, ist nicht nur der physikalische Himmel, der
vermessen wird; es ist nach wie vor auch der Himmel Gottes, der offen steht, den man
offen sieht, den man aufreisst.

Darum ist es mehr als <blosse Metaphorik), wenn der berühmte Botaniker
Hoppe über seine Teilnahme an der Glockner-Expedition 1801 schreibt: Wir traten
die «Himmelsreise» an611; man versteht, dass sich Bourrit in «lebhafte Bewegung»
gesetzt sieht angesichts des Anblicks der «zween Männer», die - sie erstiegen den

Buet, von dem schon mehrfach die Rede war - «dem Himmel entgegen klimmten,
und keinen geringern Endzweck zu haben schienen als ihn zu erreichen», und wenn
er eine Montblanc-Besteigung beobachtet und dazu ausruft: «Welch ein Anblick
für uns! Welche seltsame herrliche Scene, diese zween Menschen zum Himmel
aufsteigen, und ganz von der Erde verschwinden zu sehn!»M Es ist anzunehmen, dass

es keinem zeitgenössischen Leser möglich war, hier nicht entweder an die
Himmelsreise eines Toten zu denken, wie sie auf Epitaphien zuweilen dargestellt war,
oder an die Himmelfahrt Christi - die Bilder Bourrits sind also beziehungsreiche
Anspielungen (und natürlich wusste er, der Genfer Domsänger war, was er
schrieb!). Nicht minder anspielungsreich war das Bild der sogenannten Jakobsleiter

- Erzvater Jakobs Traum von der Himmelsleiter nach Gen. 28, 10-14 («und
siehe, eine Leiter stand auf der Erde, die rührte mit der Spitze an den Himmel, und
siehe, die Engel Gottes stiegen daran auf und nieder; und der Herr stand obendar-
auf und sprach» usw., Vers 12 und 13, Luther-Text). Schon der Bericht über die Be-

63



Martin Scharfe SAVk 98 (2002)

Steigung des Kleinglockners 1799 beginnt mit diesem Bild: «Wir stiegen mit der

Leichtigkeit der Engel, die Jakob im Traume auf der Himmelsleiter auf- und
niedersteigen sah, unseren Tauern hinan.»": In der Nacht vor dem Aufstieg erschien der

Berg im Mondlicht ganz unwirklich nah. «Diese Täuschung», so erklärt sich der
Schreiber die Träume, die dann folgten, «erfüllte die Phantasie vieler aus der Caravane

einzig mit Bildern vom Glokner, welche die ganze Nacht hindurch ihr lebhaftes

Spiel trieben. Beim Erwachen bekannten sie, sie wären wie die Engel auf Jakobs Leiter

unaufhörlich auf- und niedergestiegen, und fühlten sich davon» (und das ist ein

witziger Kommentar zu den Höhenbeschwerden) «sogar ziemlich ermüdet.»"''

Man könnte diese vervielfältigten Jakobsträume psychoanalytisch deuten - man
muss es aber nicht, weil es fürs erste genügt, darauf hinzuweisen, dass unsere
Alpinisten den Himmel offen sehen. Und ein anderes sei angefügt, das im Bericht gar
nicht erwähnt wird, weil es allen bekannt war: Gottvater, der oben auf der obersten

Sprosse der Leiter erscheint, segnet Jakob, der an ihrer untersten schläft und

träumt. Es ist nicht die unwichtigste Botschaft des Jakobsleiterbildes, dass der. der
es zitiert, gesegnet sein möchte.

Der Wunsch ist verständlich; denn wenn die Tat der Gipfeleroberung auch
alsbald nicht mehr als ungeheuerlich erlebt worden sein sollte - ganz geheuer war sie

deshalb noch lange nicht. Es ist ja wohl kein Zufall, dass Friedrich Hölderlin seit
1797 den Plan verfolgte (und 1799 eine erste Fassung vorlegte), den Empedokles-
Stoff zu dramatisieren: Empedokles (484-424 v. Chr.). der griechische Arzt und
Naturforscher auf Sizilien, der zu viel entdeckt (nicht zuletzt, indem er auf hohe Berge

steigt!) und es den Menschen mitteilt. «Der Göttliches verrät, und allverkehrend /

Verborgenherrschendes / In Menschenhände liefert», und der damit den Gott «aus

sich / Hinweggeschwätzt»M - «Ich kannt es ja. ich hatt es ausgelernt. / Das Leben
der Natur, wie sollt es mir / Noch heilig sein, wie einst! Die Götter waren / Mir
dienstbar nun geworden, ich allein / War Gott, und sprachs im frechen Stolz
heraus»". Es folgt die Opfergeschichte (wieder das Motiv des Opfers!): Empedokles.
auf der Spitze des Ätna, stürzt sich in den Krater. Gewiss kann man. was Hölderlin
aus dem von Diogenes Laertius überlieferten Stoff gemacht hat. verschieden

interpretieren"6: eines ist sicher: Die Empedokles-Fragmente sind ein Kommentar
Hölderlins zu Tendenzen seines Zeitalters - ähnlich wie etwa das Gedicht «Dichterberuf»

(1800/01). das ausdrücklich die naturwissenschaftlichen Bestrebungen und
Erfolge der Zeit nennt: «Zu lang ist alles Göttliche dienstbar schon / Und alle

Himmelskräfte verscherzt, verbraucht ...»

«Denn gegenwärtger sind die Götter auf den Höhn», lässt Hölderlin den

Empedokles sagen"7 - nicht nur eine Erfahrung des Altertums, wie wir aus unserem
Material wissen, sondern auch noch der <hellen>, der Aufklärungszeit: <bei lebendigem

Leibe den Göttern nahe gekommen), lautet eine Formel des Freiherrn von
Moll, der nun ganz sicher ein nüchtern blickender Natur- und Technikwissen-

64



Der Blick vom Berg SAVk 98(21X12)

m. m
a

m s,

m

%

II

'*j "4*J*
r*SSJj Kfc

Abb. 8: Jakobs Traum von der Himmelsleiter. Holzschnitt in: Wahrer Christen, insonderheit eines
gottseligen Simeons und Hannä geistliche Himmels-Leiter, oder geistreiches Hand- und Gebet-Buch für
alte Leute Reutlingen o.J. (2. Hälfte 19. Jahrhundert), Frontispiz.

65



Martin Scharfe SAVk 98 (2002)

schaftler war; oder ist dies <nur> eine Floskel? Moll wirbt für «seinem Glockner,
der sei jedenfalls «wohlfeiler, gemächlicher, und eines glüklichen Erfolges sicherer»

zu besteigen als der Montblanc. Und wenn er auch tausend Fuss niedriger
sei, «so wird man doch immer höh genug über den Spiegel der See gewesen seyn,
um sagen zu können, man sey bei lebendigem Leibe den Göttern so nahe
gekommen, dass man, blies der Wind gerade vom Olymp her, deutlich Alectryons
Hahnengekrähe gehört haben müsste». Unüberhörbar ist der feine Ton der Ironie;

unübersehbar ist, wie so oft bei diesen Reportagen jener Moderne, die
antikische Theaterverkleidung. Doch, was hier auf kuriose Weise in die griechische
Mythologie verschoben zu sein scheint - und gar noch in eines ihrer pikant-satirischen

Kapitel: Ist es nur Satire, nur Ironie, nur Theater, nur Bildungsgeklingel
und -spiel? Alectryon hätte ein Schäferstündchen des Mars mit der Venus schützen

sollen, war aber eingeschlafen, so dass die «verstohlenen Freudem des Paares

publik wurden; zur Strafe wurde er in einen Hahn verwandelt."'' Sollte dies nicht
ein Fingerzeig sein? Wäre es denn ganz abstrus, hier eine Anspielung zu sehen auf
die aufgedeckten und alsbald ausgeplauderten Geheimnisse der Natur, auf die

(um nochmals auf Hölderlin hinzuweisen) hinausgeschwätzten verstohlenen
Freuden der Naturentschleierung? Doch waren die Menschen offensichtlich nie

um Kultur- und Seelentechniken verlegen, wenn es darum ging, mit Verlockung
und Schrecken des geöffneten Himmels fertig zu werden. Wir haben schon einige
dieser Techniken kennen gelernt. Gerade wenn das Auge schwindelnd in die un-
verschleierte endlose Tiefe des Himmels hinaufblickte (wir erinnern uns an diese

Sensation auf dem Gipfel des Venediger), dann lag es besonders nahe, sich des

stabilen Erdfundaments zu erinnern. Natürlich war allen Erstersteigern daran
gelegen, vom Tal aus beobachtet zu werden und Zeugen zu haben. Doch die
Reaktionen und Signale, die sie weit drunten bemerken konnten - etwa von der
Glocknerspitze aus die Böllerschüsse in Heiligenblut''11 -, hatten in einer solchen Situation

auch noch andere Bedeutung: Sie gaben die Sicherheit und Vergewisserung.
mit den Menschen da drunten verbunden zu sein.

Enttäuschung auf dem Gipfel

Wenn es nicht so zynisch klänge, könnte man sagen: Der Sturz ist nichts anderes
als die ungeduldig-panische Rückkehr zu «denen da drunten>. Jedenfalls bedeutete
das Verbot, die Gipfel zu betreten, einen gewissen Schutz vor solchem Unfall: und
noch der Gestus des geschlossenen Auges (die einheimischen Begleiter schlafen,
oben angelangt, alsbald ein) kann als der unbewusste Schutz vor der Gefahr des

Blickes ins Offene gedacht werden. Schultes, um nochmals an das Beispiel zu
erinnern, als er auf dem <nadelförmigen Gipfel) des Glockners schwindelnd das Kreuz
umklammerte, konnte keinen Blick mehr für den «halben Erdball unter sich>

haben: Er war des Schutzes Gottes nicht mehr sicher, er war ausgesetzt (und es ist eine

Randbemerkung wert, dass in moderner Bergsteigersprache eine gefährliche

66



Der Blick vom Berg SAVk 98 (2002)

Schwindelstelle eine ausgesetzte Stello genannt wird)" - der tiefere kulturelle
Sinn der Gipfelkreuze ist ja gerade, dass das demonstrative Gotteszeichen als

Ausdruck und ungewolltes Dokument der neuen Gott-Losigkeit fungiert.

Es ist also die Frage, wie man mit Zeugnissen umgehen muss, welche den ja doch
zumeist als überwältigend geschilderten Blick von oben herabspielen und enttäuschend

nennen. Ein frühes Beispiel enthält der Bericht des preussischen Gardeoffiziers

Graf (von) Lusi über seine Montblanc-Besteigung im September 1816; zum
Ausblick merkt er desillusioniert an: «Übrigens ist der Genuss dieser Aussicht nicht
so bedeutend»; und er begründet dieses Urteil mit den Proportionsveränderungen
durch die Perspektive: «Denn die Entfernung und die Höhe verkleinert die

Gegenstände zu sehr; der schöne Genfer-See, zum Beyspiel, gleicht einer Dorfpfütze,
die Stadt einem Haufen von kleinen Steinen.»"2 Hier scheint schon der sachlich

ordnende, der analytische Blick vorgebildet, der später - als Attitüde männlicher
Nervenstärke, der Entmythisierung, der souveränen Langeweile, spätestens im
frühen 20. Jahrhundert dann wohl auch als Protest gegen das «A-a-a-h!»'" der nun
massenhaft auftretenden Touristen - einen eindeutigen Kontrapunkt zum
«gemischten Gefühl) des Erhabenen bilden sollte: bei Hugi 1830 auf dem Finsteraar-
horn, bei Leslie Stephen in den Sechzigern auf dem Montblanc, und ganz besonders

ausgeprägt bei Eugen Guido Lammer, einem beeindruckenden Extremen und

Unzeitgemässen in Leistung und Ansicht (er empfahl schon 1928, Alpenvereinswege

einzuebnen und alle Schutzhütten, Wegzeiger und Gipfelkreuze abzureissen,

um die unheilvolle Entwicklung des alpinen Massentourismus zu korrigieren): Den
Blick von der Jungfrau fand er 1885 «geradezu flau und unschön» - wie er denn

überhaupt meinte, die Gipfelrundsicht werde generell überschätzt."4

Es spricht vieles dafür, dass solche relativierenden Urteile, dass solche Empfindungen

der Enttäuschung im Wesentlichen das Resultat eines langandauernden
historischen Prozesses sind. Wer nach Gründen für die Entzauberung des Blickes
sucht, wird sicher auf wenigstens drei Vorgänge stossen, welche die Tendenz wenn
nicht verursacht, so doch befördert haben dürften. Den ersten Vorgang könnte man
Überholung nennen: So gross das Interesse an den Alpen am Anfang des 19.

Jahrhunderts auch war - es bekam doch sehr schnell Konkurrenz durch Forschungsberichte

aus aussereuropäischen Gebieten, aus noch imposanteren Bergregionen
Südamerikas und Zentralasiens. Und auch die Ersteigung dieser neuen Extremhöhen

schien bald in den Schatten gestellt durch die Möglichkeiten der Ballonfahrt:

Der phantasiert anachronistische Holzstich, der den ersten Ballon des

Luftfahrers Charles leicht über die am Eis klebende Montblanc-Expedition Saussures

hinwegschweben lässt, demonstriert die Fortschrittlichkeit und Überlegenheit der
neuen Erfindung."5

67



Martin Scharfe SAVk 98 (2002)

rn.*-=« IEV\ s ^
NX

.-

m&
È

K

fSi

s/«rio.-KK^P

Abb. 9: Auch ein Ira um: Der Lultschiffer Charles überfliegt Saussures Mont-Blanc-1 \pedition 1 loi/
stich in: Hermann Masius (Hg.): Luftreisen von J. Glaisher. C. Flammarion. W. v. Fonvielle und G. Tis-

sandier. 2. Aufl. Leipzig 1884: 14.

Den zweiten Vorgang, der dem Erhabenheitscharakter des Gipfelblicks viel
Abbruch tun mochte und hier nicht weiter erklärt werden muss, könnte mit einem
Ausdruck Lammers «Demokratisierung des Bergsports» genannt werden"6 - die

Massenhaftigkeit mag dem Blickerlebnis so viel von seinem Saft entzogen haben
wie ein dritter Vorgang: Gemeint ist die Umwandlung des Pathos in Ironie und
Satire. Man könnte sich vorstellen, dass hier weniger die sensiblen Bilder von Bedeutung

waren (etwa Erzherzog Johanns melancholischer Blick von der Höhe, wie ihn

Peter Krafft in seinem oft kopierten Bild von 1817 vorgestellt hatte" .ein Bild, dem

man eine gewisse Nähe zu Caspar David Friedrichs Bildkonzepten zusprechen
möchte), als vielmehr die drastischen Entwürfe - etwa vom Tod auf dem Gipfel.

68



Der Blick vom Berg SAVk 98 (2002)

*

aa

«•/<?¦*-•...-¦
« -,.

**%&

ri

,\*< f

Abb. 10: Der melancholische Blick vom Berg: Erzherzog Johann von Österreich. Holzstich nach dem

Stich von Blasius Höfel (nach dem Gemälde von Peter Krafft, 1818). In: Die österreichisch-ungarische
Monarchie in Wort und Bild. Steiermark Band 13). Wien 1890: 141.

69



Martin Scharfe SAVk 98 (2002)

Im Roman «Leuchtende Gipfel» von Rudolf Haas stirbt der alte Bergführer Elias

Inseng auf der Spitze des Berges, weil er «der übergrossen Freude» des Gipfelblicks

(so könnte man, die Schilderung der Emotionen etwas verkürzend, vielleicht
sagen) nicht mehr gewachsen ist."" Die prosaisch-humoristische Variante dazu wäre
ein Bild wie dasjenige vom Ende des Magisters Strampelmaier, der, während er
sich der Aussicht von der Bergspitze mit einem Fernrohr hingibt, von einem Geissbock,

der ihn hinterrücks angreift, in die Tiefe gestürzt wird"", oder das der Berliner
Touristen Schultze und Müller, die auf dem Montblanc nur vom Bier träumen und
dazu die Fahne des Norddeutschen Bundes hissen wollen.""'

Die Angstbedingungen verjährt?

Darf man von einer Abflachung der Emotionen sprechen? Wenn es nicht so
gewöhnlich wäre, könnte man den in Beispielen geschilderten Prozess in das Endresultat

«Gewöhnung) münden lassen. An diesem Ausdruck muss freilich zweierlei
stören: Erstens gibt er vor, die Sache sei klar - wobei doch kulturanalytisch noch

niemand erklärt hat, was Gewöhnung eigentlich ist und wie sie geht; und zweitens

soll, so ist insinuiert, ein historischer Prozess in ein dauerndes - also unhistorisches

- Resultat überführt worden sein. Ob nun Ernst Bloch in kräftig gewürzten Bildern
von der verabredeten Farbe> des Gebirgswassers redet, von der ^unausrottbaren

Abbildung der Landschaft), von der Landschaft, die «aus den Kartengrüssen nicht
herauskommt», vom Loden, der «Berg und Tal» «zugehängt hat» - oder ob Richard
Weiss (übrigens fast gleichzeitig!), der den schlichten Ausdruck ohne Schnörkel
liebte, schreibt: «Die Alpen sind nun angeeigneter Besitz»"": Stets klingt das so. als

wenn Geschichte ins schlichte und dauernde Resultat überführt wäre; als wenn es

nichts mehr dazu zu sagen gäbe. Ich habe Zweifel an dieser These. Ich halte es für
unwahrscheinlich, dass Geschichte zum Stillstand gekommen ist. Ich kann nicht

glauben, dass der Mensch ein anderer geworden ist. Ich vermute, dass hier - wie in

der These von der gleichsam harmlos gewordenen Ästhetisierung - ein unbewuss-

ter (weil erwünschter) Selbstbetrug vorliegt. Denn auf dem Gipfel zu stehen, ist
nach wie vor für jeden, der dreidimensional sehen kann, etwas Ungeheures,
Ungeheuerliches, nicht Geheueres.

Am Ende des Berichts über die Erstersteigung des Jungfraugipfels im Jahre
1812 steht ein so schlichter wie eindrücklicher Satz; er lautet: «Gottlieb Meyer,
während die Walliser beteten, beobachtete Barometer und Thermometer.»"': Der
Satz steckt voller Kontraste (Deutschschweizer gegen Welschschweizer, Bürger
gegen Bauern, Protestanten gegen Katholiken, neue Zeit gegen alte Zeit), und man
muss nicht lange rätseln, auf welcher Seite die Sympathien von Herausgeber und
Autoren der «Miszellen für die Neueste Weltkunde», in denen der Bericht erschienen

ist, ruhten: Natürlich ging es um Beförderung und Lobpreis des Fortschritts.
Aber der Satz, der ja doch die Vernünftigkeit des Messens aufzeigen soll, zeigt

70



Der Blick vom Berg SAVk 98 (2002)

gleichzeitig auch die Abkunft des Messens aus dem Beten an. Noch ist der historische

Endpunkt nicht erreicht: das Schauen, der enttäuschte, der gelangweilte Blick
aufs Schöne; doch wir kennen die Geschichte: Opfern; beten; messen: schauen

Das sieht verblüffend klar und linear aus - geht so historische Entwicklung? Kann
sich das eine ohne Murren und Ressentiment und Rest umstandlos in das andere

verwandeln, sagen wir: die Opfer-Attitüde in die Mess-Attitüde? Gibt es nur die

Hauptlinie, gibt es keine Nebenlinien? Ein Ertrag der Debatte über das Erhabene

war die Entdeckung des <gemischten Gefühls) gewesen (wie ja Affekte wohl immer
Aüektmischungen sind): Hat sich die Mischung am Ende im Kulturierungsprozess
entmischt und aufgelöst? Ist das eine, so bedeutende Ingrediens - der Schrecken -
spurlos verschwunden? Ist nur das angenehm Schöne, das heisst: das fade, das flaue
Schöne - <Ästhetisierung>! - übrig geblieben als zeitloser, doch massiger Genuss?
So hätte sich der Mensch gern; aber so ist er nicht. Am Ende hat Riehl doch Recht,
als er Selbstbetrug des Auges vermutet hat, und vielleicht müsste man kühner sein

und sagen: Selbstbetrug unserer Gefühle, ja Selbstbetrug unseres gesamten
Wesens.

In jenem Forschungszusammenhang, in dem er den Ausdruck «Versuchungsangst»

anführt (der so trefflich auf den Stoff passt, den ich vorgestellt habe)"",
kommt Freud auch auf den (so könnte man vielleicht sagen:) historischen Prozess

der Neurose zu sprechen; er bedauert die «Tatsache, dass so viele Menschen in
ihrem Verhalten zur Gefahr infantil bleiben und verjährte Angstbedingungen nicht
überwinden» - eben die sogenannten Neurotiker."" Die Frage ist, ob es auch in

unserem Stoffkomplex ^verjährte Angstbedingungen> gibt, wie die Ästhetisie-

rungsthese behauptet (nämlich: Alte Affekte hätten sich verflüchtigt; übrig geblieben

sei schlichtes Wohlgefallen am Schönen); die Frage ist weiterhin, ob die
Angstbedingungen überhaupt verjährbar sind. Ich glaube es nicht - und insofern wäre die
Ästhetisierungsthese eine höchst ungemütliche These. Zwar mag sich das

Affektmischungsverhältnis historisch und kulturell etwas verschoben haben, doch der
Mischungscharakter ist geblieben. Die Ästhetisierungsthese bestreitet das, und sie

muss es bestreiten. Darin ist sie reine Ideologie: Schein, aber kulturell notwendiger
Schein. Dieser Umstand eben - die heftige Notwendigkeit des Scheins vom
Menschen, der sich ins Positive fortentwickelt habe - gibt ihr die Kraft, sich allenthalben
zu behaupten und durchzusetzen. Die Ästhetisierungsthese ist eine panische
These: An der Tatsache, dass fast nicht mehr auffällt, wie einfallslos sie ist, lässt sich

ablesen, wie dringend erwünscht sie sein muss. Dagegen hilft nur eines: geduldige
Empirie, der ins eigene Ich überzugreifen erlaubt wird.

71



Martin Scharfe SAVk 98 (2002)

Anmerkungen
1 Ich bin unverbesserlich ins Allegorisieren verliebt. Deshalb konnte ich es mir nicht verbieten, die

Zwischenüberschriften dieses meines Aufsatzes auch in einem auf das Lebensalter übertragenen
Sinne zu lesen. Doch ist der Jubilarin diese Anspielung vielleicht allzu ungelenk - dann lese sie den

Beitrag einfach so. wie er gemeint ist: als wissenschaftlichen Versuch zu einem Problemsektor der
Ästhetisierungsgeschichte.
Zu diesem methodischen Ansatz vgl. Hartmut Böhme/Gernot Böhme. Das Andere der Vernunft
Zur Entwicklung von Rationalitätsstrukturen am Beispiel Kants. Frankfurt a. M. 1983.

3 Johann Gottfried Herder, Abhandlung über den Ursprung der Sprache (1770, erstmals publiziert
1772). Stuttgart (Reclam) 1966: 87.

4 Ludwig Friedlaender, Darstellungen aus der Sittengeschichte Roms in der Zeit von August bis zum
Ausgang der Antonine. 6., neu bearb. und verm. Aufl.. 2. Theil. Leipzig 1889:210 (hier auch das erste

Zitat).
Jacob Burckhardt. Griechische Kulturgeschichte. Band 2. München (dtv) 1977: 401 (Nachträge. 2).

Hervorhebung von mir, M. Sch.
' Vgl. Sigmund Freud, Zwangshandlungen und Religionsübungen (1907). In: Ders.. Sigmund Freud.

Studienausgabe. Hg. von Alexander Mitscherlich u.a. Band 7: Zwang, Paranoia und Perversion.
Frankfurt a.M.(1973),5.Aufl. 1989:11-21.
Erste Hinweise wiederum bei Friedlaender (wie Anm. 4): 217:222 f.

" Vgl. z. B.: Petrarca. Dichtungen. Briefe, Schriften. Hg. von Hanns W. Eppelsheimer. Frankfurt a. M.

(Insel) 1980: 88-98: Francesco Petrarca, Die Besteigung des Mont Ventoux. Lateinisch/Deutsch.
Übersetzt und hg. von Kurt Steinmann. Stuttgart (Reclam) 1995.

* Ich zitiere nach der Übersetzung von Hans Nachod und Paul Stern, die in der Ausgabe von Ep¬

pelsheimer (wie Anm. 8) verwendet ist; Zitat: 96. - Die Stelle findet sich im 10. Buch. VIII.15. der
«Confessiones».

"' Ebd.: 88.
" Ebd.: 98.

Ebd.: 88: «Dabei trieb mich einzig die Begierde, die ungewöhnliche Höhe dieses Flecks Erde durch

Augenschein kennenzulernen.»
13 Vgl. Hans Blumenberg. Die Legitimität der Neuzeit. Erneuerte Ausgabe. 2. Aufl. Frankfurt a. M.

1999: 397^M)3 (im Teil «Der Prozess der theoretischen Neugierde»). - Die wichtigsten Literaturtitel
und Stationen der Rezeptionsgeschichte von Petrarcas Ventoux-Besteigung sind in der von Kurt

Steinmann besorgten Edition (wie Anm. 8) genannt. Umfangreichere Interpretationen darüber
hinaus bei Stefan Matuschek. Über das Staunen. Eine ideengeschichtliche Analyse. Tübingen 1991;

Ruth Groh/Dieter Groh. Petrarca und der Mont Ventoux. In: Dies.. Die Aussenwelt der Innenwelt.
Zur Kulturgeschichte der Natur 2. Frankfurt a. M. 1996: 15-82: Karin Wieland. Worte und Blut. Das
männliche Selbst im Übergang zur Neuzeit. Frankfurt a. M. 1998.- Ruth und Dieler Groh tragen in
ihrem Essai die denkbar schärfste Kritik an der These von der Modernität Petrarcas vor: «Das Bild
des die Welt von oben betrachtenden Dichters» - so die Wendung gegen die von Jacob Burckhardt
begründete und besonders von Joachim Ritter (Landschaft. In: Ders.. Subjektivität. Sechs Aulsätze.
Frankfurt a. M. 1974:141-163) vertretene These- habe «solche Suggestivkraft bewiesen, dass es.
gesehen durch die Brille moderner Fragestellung, zu einem wissenschaftlichen Trugbild, einem
Phantasma werden konnte» (S. 61). Der Brief, ohnehin erst 1353 und nicht, wie angegeben. 1336

geschrieben, sei Fiktion: «möglicherweise» gebe er «gar keine sinnliche Erfahrung wieder», sondern
sei angeregt von der Augustin-Lektüre, rekonstruiere also eine «Leseerfahrung» (S. 47). Die
«Wirklichkeit des Berges, seine Bedeutung als Gegenstand der natürlichen Welt» werde «in einem Netzwerk

metaphorischer Verweisungen beinahe zum Verschwinden» gebracht (S. 28): der Ventoux
diene «vor allem als Metapher für aussernatürliche Signifikate» (S. 76). als «Allegorie einer
Lebenskrise» (S. 78). Die Argumente sind mit Gründlichkeit und Scharfsinn vorgetragen, man kann
und muss ihnen wohl weithin folgen. Nicht folgen muss man freilich der suggestiven These, das

metaphorische Netzwerk vertrete die sinnliche Erfahrung, schliesse sie also aus: ich halte dafür, dass es

Bearbeitung sinnlicher Erfahrung ist. setze Letztere also voraus. Und warum auch nicht? Warum
sollen Wirklichkeitserfahrung und ihre Allegorisierung unverträglich miteinander sein?

14 Vgl. Jacob GrimmAVilhelm Grimm. Deutsches Wörterbuch. I. Band. Leipzig 1854: Sp. 972 («AUS¬
SICHT ...ein erst im 18. jh. erscheinendes wort ....»).

" Petrarca: Dichtungen, Briefe. Schriften (wie Anm. 8): 96.

72



Der Blick vom Berg SAVk 98 (2002)

Vgl. z.B. Marie Andree-Eysn. Volkskundliches. Aus dem bayrisch-österreichischen Alpengebiet.
Braunschweig 1910: 13-15 (mit Abb.; vgl. auch die Frontispiz-Abb): Lenz Kriss-Rettenbeck. EX
VOTO. Zeichen. Bild und Abbild im christlichen Votivbrauchtum. Zürich. Freiburg im Breisgau
1972:36; 40 f.: 378 f. (Anm. 105).
Ich entlaste meinen Text, indem ich auf die Aufzählung von Gipfeldeposita hinweise in: Martin
Scharfe, Erste Skizze zu einer Geschichte der Berg- und Gipfelzeichen. In: Siegfried Becker/Claus-
Marco Dieterich (Hg.). Berg-Bilder. Gebirge in Symbolen - Perspektiven - Projektionen (Hessische

Blätter für Volks- und Kulturforschung NF 35.1999). Marburg 1999:97-124: hier: 117. Zu den
Buss- und Opferhandlungen muss meines Erachtens auch die Aufrichtung von Gipfelkreuzen
gezählt werden, vgl. ebd.: 117-120. und Martin Scharfe. Kruzifix mit Blitzableiter. In: Österreichische
Zeitschrift für Volkskunde LI1I/102,1999: 289-336.
Valentin Stanig, Meine Erfahrungen bei den Exkursionen auf den hohen Göhl. (Mit Notiz über die
erste Watzmann-Ersteigung.) Bericht an Karl Erenbert Freiherrn v. Moll. In: Zeitschrift des
deutschen und österreichischen Alpenvereins 1881: 386-400; hier: 392. - Das heute, in Zeiten des alpinen

Massentourismus, mit Recht <verbotene> Steine-Ablassen scheint anfangs durchweg geübt
worden zu sein; Stanigs Verhalten steht nicht isoliert da.

Tagebuch einer Reise auf den bis dahin unerstiegenen Berg Gross-Glokner an den Gränzen Kärntens,

Salzburgs und Tirols im Jahre 1799. In: Jahrbücher der Berg- und Hüttenkunde. Hg. von Karl
Erenbert Freyherrn von Moll. 4. Band. Salzburg 1800: 161-224 und «Zusaz des Herausgebers»:
225-248; hier: 161 f.

Ebd.: 211

Ignaz von Kürsingcr/Franz Spitaler. Der Gross-Venediger in der norischen Central-Alpenkette.
seine erste Ersteigung am 3. September 1841, und sein Gletscher in seiner gegenwärtigen und
ehemaligen Ausdehnung. Mit einem Anhange Innsbruck 1843:38. Vgl. auch ebd.: 20.

Vgl. Jacob Frey, Die Alpen im Lichte verschiedener Zeitalter. Berlin 1877:22 f.

Bekannt ist Hegels schroffe Weigerung, der Kulturmode zu folgen und die Bergwelt ästhetisch
angenehm und erhaben zu empfinden: vgl.: Reisetagebuch Hegel's durch die Berner Oberalpen 1796.

In: Karl Rosenkranz, Georg Wilhelm Friedrich Hegels Leben. Darmstadt 1963: 470^190.

Vgl. Richard Weiss, Das Alpenerlebnis in der deutschen Literatur des 18. Jahrhunderts. Horgen-
Zürich/Leipzig 1933.

Vgl. Gottlieb Sigmund Grüner. Die Eisgebirge des Schweizerlandes. 3 Theile. Bern 1760. - Dieses
Werk signalisiert den Umbruch sehr deutlich. Einerseits ist die Rede von den «aller fürchterlichsten
Wüsteneyen» der Gletschergegenden, von denen «keine Nachricht zu hoffen ist», da allenfalls «die
allerfrechsten Jäger» hingelangen können (1. Teil: 109 und 107. die Jungfraugegend betreffend).
Andererseits aber werden die einzelnen Gletscher ausführlich beschrieben und abgebildet (und
zwar krass unterschiedlich, wie Individualitäten! - und vor allem wird nun physikotheologisch der
Nutzen der «Wüsteneiem betont: Das Titelkupfer nach einer Zeichnung («nach der Natur»!) von
Johann Ludwig Aberli erklärt den unerschöpflichen Wasserfall als aus der Eisregion gespeist mit
einem Vers von Hallers Alpengedicht: «Der Berge wachsend Eis, der Felsen Steile Wände / Sind
selbst zum Nuzen da. und tränken das gelände.»
Blumenberg (wie Anm. 13): 397 f. (Anm. 223).
Johann Wolfgang Goethe, Briefe aus der Schweiz 1779. In: Ders. Werke. Briefe und Gespräche.
Gedenkausgabe. Hg. von Ernst Beutler. Band 12. Zürich (Artemis) 1949: 62. - Die denkwürdige
Situation aus dem Sommer 1775 ist zu Beginn des 19. Buches von «Dichtung und Wahrheit» ausführlich

bearbeitet und mit auffälligen Markierungen versehen. Goethe zeichnet, «was nicht zu zeichnen

war und was noch weniger ein Bild geben konnte», was ihm dann freilich «im Gedächtnis
unauslöschlich geblieben» ist. Der Geselle will ihn sodann «von diesem Drachengipfel» in die
«entzückenden Gegenden» Italiens locken - es wird ihm in den Mund gelegt, was Goethe selbst vier
Jahre später dann sinngemäss sagt: «Schon einmal stand ich hier und hatte nicht den Mut
hinabzuspringen» Die nachfolgenden Reflexionen sind ganz gewiss erst einmal auf des Schreibers
Lebenssituation und Lebensgeschichte zu beziehen; doch dünkt mich, dass es nicht unerlaubt ist und
vor allem fruchtbar, sie auch in einem allgemeineren Sinne zu deuten, der die Übertragung der
Reflexionen auf die Situation des Berggipfels ermöglicht. «Mir kommt vor», merkt Goethe an, «als

wenn der Mensch, in solchen Augenblicken, keine Entschiedenheit in sich fühlte, vielmehr von
früheren Eindrücken regiert und bestimmt werde.» Und: «Das was mich so lange ganz umfangen,
meine Existenz getragen hatte, blieb auch jetzt das unentbehrlichste Element, aus dessen Grenzen
zu treten ich mich nicht getraute.» J.W. Goethe. Aus meinem Leben. Dichtung und Wahrheit. Ebd.
Band 10. Zürich 1948: 810 f. - Zur <Rcisehemmung> vgl. auch Norbert Haas, Sehen und beschrei-

73



Martin Scharfe SAVk 98 (2002)

ben. Zu Goethes zweiter Schweizerreise. In: Wolfgang Griep/Hans-Wolf Jäger (Hg). Reisen und
soziale Realität am Ende des 18. Jahrhunderts. Heidelberg 198.3: 1-13.

:" Blumenberg (wie Anm. 13): 400.
"' Vgl. dazu E. W. Bredt. Die Alpen und ihre Maler. Leipzig o. J. (um 1925); Ulrich Christoffel. Der

Berg in der Malerei. Zollikon 1963; Joseph Gantner, Leonardos Visionen von der Sintflut und vom
Untergang der Welt. Geschichte einer künstlerischen Idee. Bern 1958: Beat Wyss. Pieter Bruegel.
Landschaft mit Ikarussturz. Ein Vexierbild des humanistischen Pessimismus. Frankfurt a. M. 1990.

30 Immanuel Kant. Kritik der Urteilskraft (1790.1793,1799). Hg. von Karl Vorländer. Nachdruck 1990

der 6. Aufl. Hamburg 1924: 102; 89; 90.
31 Ebd.: 107; 106.
,; Friedrich Schiller, Vom Erhabenen (Zur weitern Ausführung einiger Kantischen Ideen.) (1793). In:

Ders.. Werke. Hg. von Ludwig Bellermann. 2. Ausg. 15. Bd. Leipzig (Bibliographisches Institut) o.J.:
157-184; hier: 166 f.

" Friedrich Schiller, Über das Erhabene (1801). Ebd. 7. Bd.: 231-250: hier: 232; 249.
14 Ebd.: 236.

Kant (wie Anm. 30): 88; 102: 105. - Vgl. dazu die auf die Affektentwicklung bezügliche These von
Karl Landauer (entwickelt in einem Vortrag zum 80. Geburtstag von Sigmund Freud. 1936): be-

wusste Unlust als Lösegeld für unbewusste Lust. Vgl. Karl Landauer.Theorie der Affekte und
andere Schriften zur Ich-Organisation. Hg. von Hans-Joachim Rothe. Frankfurt a. M. 1991:50: Martin
Scharfe. Scham der Moderne. In: Helmut Burmeister/Martin Scharfe (Hg). Stolz und Scham der
Moderne. Die hessischen Dörfer 1950-1970. Hofgeismar 1996:81-99: hier: 97.-Vielleicht darf man
auch das berühmt gewordene (vom Herausgeber so genannte «Fragment einer Höhlenforschung»)
erwähnen, in dem Leonardo von seinen sich widersprechenden Gefühlen vor dem Eingang der
fremden Höhle berichtet: Es «regten sich plötzlich zwei Gefühle in mir. nämlich Furcht und
Begierde: Furcht vor der düster drohenden Höhle und Begierde, zu erforschen, ob dort drinnen etwas
Wunderbares sei ...» Leonardo da Vinci.Tagebücher und Aufzeichnungen. Nach den italienischen
Handschriften übersetzt und hg. von Theodor Lücke. Zürich 1952: 916 f.

* Jean-Jacques Rousseau. Bekenntnisse. Aus dem Französischen von Ernst Hardt. Frankfurt a. M..
Leipzig (Insel) 1985:257 f.

Zit. bei Mark Theodor Bourrit. Beschreibung der Savoyischen Eisgebürge. Zürich 1786: 164 f.

" Kant (wie Anm. 30): 109 f.
'" Schiller (wie Anm. 33): 242.
" Ebd.: 243.
" Ebd.: 244.
j: Kant (wie Anm. 30): 111 f. - Zur Frage, auf welche Weise Kant «am <Alpendiskurs> partizipiert»

habe (und in welchen Überlieferungsbezügen er stand), vgl. jetzt Gernot Böhme. Kants Kritik der
Urteilskraft in neuer Sicht. Frankfurt a. M. 1999: insbes. 83-107 (Kapitel «Pyramiden und Berge>):
Zitat: 89.

° Böhme ebd.: 101.- Die Begegnung mit dem Hirten bei Petrarca: Dichtungen. Briefe. Schriften (wie
Anm. 8): 90. - Kants «roher Mensch> erscheint bei Saussure als durchaus reale Gestalt mit Namen:
A. J. Perrot in Eleva. 1774. bei dem Saussure auf seinem Weg zum Cramonl übernachtet. Perrot.
«paysan riche pour son état», «traitoit de folie notre goût pour les montagnes»; auf die Frage nach
dem Wetter (Saussure braucht schönes Wetter, der Landmann aber Regen) antwortet der
Savoyarde: «Il ne fera que trop beau temps pour des fols comme vous.» Horace-Bénedict de Saussure.

Voyages dans les Alpes. 4. Bd. Genève 1786: 87. Die Fundstelle verdanke ich Bernd Stübing. M. A..
Marburg.

" Wilhelm Heinrich Riehl. Das landschaftliche Auge (1850). In: Ders.. Kulturstudien aus drei Jahr¬

hunderten. 6. Aufl. Stuttgart. Berlin 1903: 61-86: hier: 70; 73. - Ritter sagt freundlicher: «Natur als

Landschaft ist Frucht und Erzeugnis des theoretischen Geistes.»: Ritter (wie Anm. 13): 146.
* (Albert Knapp.) Lebensbild von Albert Knapp. Eigene Aufzeichnungen, fortgeführt und beendigt

von seinem Sohne Joseph Knapp. Stuttgart 1867:227. Die Episode, die der Pfarrer und Liederdichter
berichtet, spielt 1831 auf der Teck (Schwäbische Alb).

" Vgl. z. B. Richard Weitbrecht. Bohlinger Leute. Ein schwäbischer Bauern- und Pfarrerroman. Heil¬
bronn 1911: 111 (<«Ha.- wie schön das ist>. antwortete Christine. «Schön ist änderst), sagte Christoph,

«ein Acker ist schön, wenn er eben liegt und recht Mist hat und treibt. An den Bergen dort
wächst ja kein Korn.» Christine schwieg und sah immer auf die Berge.»); Bertolt Brecht. Herr Puntila

und sein Knecht Matti. Volksstück (1940/41). Frankfurt a. M. 1963: 113-128 (11. Akt): Hier ist
die Ästhetik des Landschaftsgenusses noch stärker an die Ökonomie gebunden insofern, als sie als

74



Der Blick vom Berg SAVk 98 (2002)

den Besitzverhältnissen unterworfen gedacht wird. Herr Puntila fordert seinen Knecht Matti auf,
erhabene Gefühle zu haben: «Sag, dass dir das Herz aufgeht, wenn du das siehst!» Matti, der natürlich

keine Wälder besitzt, antwortet: «Das Herz geht mir auf, wenn ich Ihre Wälder seh, Herr
Puntila!» (S. 128).

Vgl. Bruno Weber. Die Figur des Zeichners in der Landschaft. In: Zeitschrift für Schweizerische
Archäologie und Kunstgeschichte 34,1977:44-82.
Vgl. Stephan Oettermann. Das Panorama. Die Geschichte eines Massenmediums. Frankfurt a. M.
1980.

Horatius Benedictus von Saussure, Reisen durch die Alpen, nebst einem Versuche über die
Naturgeschichte der Gegenden von Genf. Aus dem Französischen übersetzt und mit Anmerkungen
bereichert. 2 Theile. Leipzig 1781; hier: 2. Theil: 271.

Horace-Benedict de Saussure, Voyages dans les Alpes. 8 Bände. Genève 1786-1796. hier: Bd. 1,1787
Unter dem selben Titel gibt es auch eine zweibändige französische Ausgabe Neuchatel 1779 und

Geneve 1786, die im 1. Band ebenfalls schon den Kupferstich enthält.
W. Pitschner, Der Mont-Blanc. Darstellung der Besteigung desselben am 31. Juli, 1. und 2. August
1859. Ein Blick in die Eislandschaften der Europäischen Hochalpen. Erläutert durch einen Atlas
mit sechs Farbendruck-Tafeln 2. Aufl. Genf 1864. Zitat auf S. 6, das Panorama (Lithographie,
koloriert) im Atlas Tafel VIII («Entworfen u. gezeichnet von Dr. W. Pitschner.»).
David Hess, Kunstgespräch in der Alpenhütte. In: Alpenrosen, ein Schweizer Taschenbuch auf das
Jahr 1822. Bern, Leipzig 1822: 111-166; hier: 132 (mit Hinweis aufdie von Samuel Birrmann 1819

und 1820 gezeichneten Panoramen von den «mit unsäglicher Beschwerde» erstiegenen Gipfeln von
Titlis und Faulhorn).
(A. Ritter von Gallenstein.) Markus Pernhart. In: Carinthia. Zeitschrift für Vaterlandskunde,
Belehrung und Unterhaltung 61,1871:121-128; hier: 125.

Gute Reproduktionen bei Arnulf Rohsmann, Markus Pernhart. Die Aneignung von Landschaft
und Geschichte. Klagenfurt 1992.

Wie Anm. 53.

Zu ihm immer noch die beste Hinführung: (Daniel Sternberg/Joseph Sterzinger) Lebensgeschichte
des berühmten Mathematikersund Künstlers Peter AnichseinesTyrolerbauers.Verfasset von einer
patriotischen Feder. München 1767.

Günter Nagel/Walter M. Welsch (Hg.), Karten der Berge. Vom Messtisch zur Satellitenvermessung.
Katalog zur Ausstellung des Bayerischen Landesvermessungsamtes und des Deutschen Alpenvereins.

München 1999:47. (Abb. S. 48). - Zu den «Maulwurfshügeh-Zeichen vgl. schon Joseph Roger,
Die Bergzeichnung auf den älteren Karten. Ihr Verhältnis zur darstellenden Kunst. München 1910.

Vgl. Leo Weisz, Die Schweiz auf alten Karten. Zürich 1945; Abb. auf S. 197; 198.

Nagel/Welsch (wie Anm. 57): 59 (hier auch Abb.-Beispiel).
Vgl. dazu (Richter von Binnenthal [Hg.],) Instruction für die bey der K. K. österreichischen Lan-
des-Vermessung angestellten Herren Officiere. Wien 1810; (K. Lego u. a.,) Die Entwicklung und
Organisation des Vermessungswesens in Österreich. 1. Teil: Die Entwicklung bis zum ersten
Weltkrieg. Wien 1949; Josef Zeger, Die historische Entwicklung der staatlichen Vermessungsarbeiten
(Grundlagenvermessungen) in Österreich. Band 1: Verschiedene Arbeiten vom Altertum bis zum
Ersten Weltkrieg. Wien (Manuskriptdruck) 1992; zur Schweiz vgl. J. H. Graf, Johann Rudolf Meyer
und dessen Reliefs der Schweiz. In: Archiv des Historischen Vereins des Kantons Bern 11, 1886.

Bern 1886: 1-120; Rudolf Wolf, Geschichte der Vermessungen in der Schweiz als Historische
Einleitung zu den Arbeiten der Schweiz, geodätischen Commission. Zürich 1879.

Joseph Roger, Die Geländedarstellung auf Karten. Eine entwicklungsgeschichtliche Studie. München

1908: 43^5; Zitat: 43. - Rogers historische Darstellung bietet bis heute eine hervorragende
Einführung in die Problematik.
Tagebuch des Herrn Sigmund von Hohenwart. Generalvicars des Herrn Fürstbischofes von Gurk;
geschrieben auf seiner Reise nach dem Glockner im Jahre 1800. Abgedruckt bei J. A. Schuhes,
Reise auf den Glockner. 2. Theil. Wien 1804:196-258; hier: 249.

Vgl. Graf (wie Anm. 60): 7.

(Rudolf Meyer) Reise auf die Eisgebirge des Kantons Bern und Ersteigung ihrer höchsten Gipfel
im Sommer 1812. In: Miszellen für die Neueste Weltkunde Nr. 52, 1813: 205-207; Nr. 53, 1813:

209-211; 215 f.; Nr. 55,1813:223 f.; Nr. 57,1813:225-227; hier: 205. - Abgefasst oder zumindest redigiert

ist der Bericht vom Herausgeber Heinrich Zschokke.
Fr. Meisner, Kleine Reisen in die Schweiz, für die Jugend beschrieben. 2. Bändchen Reise durch
das Berner Oberland nach Unterwaiden für die Jugend beschrieben). 2. Aufl. Bern 1836:5. Meisner,

75



Martin Scharfe SAVk 98 (2002)

Professor der Naturgeschichte in Bern, zitiert hier aus Johann Rudolf Wyss, Reise in das Berner
Oberland. 2 Theile. Bern 1816/17.

Stanig (wie Anm. 18): 393.

Meyer (wie Anm. 64): 210.

Schuhes (wie Anm. 62): 183. - Da ich selbst nicht schwindelfrei bin. habe ich viel zu grossen Respekt
vor der Physiologie des Schwindels, als dass ich leichtfertig in seine «Psychologisierung» verfallen
könnte; aber der Zusammenhang zwischen Schwindel und der Überforderung des Menschen ist in
den Berichten selbst postuliert. Eine erste Spur zur Problematik einer Kulturgeschichte des

Schwindels legt Christoph Asendorf, Ströme und Strahlen. Das langsame Verschwinden der Materie

um 1900. Giessen 1989:124-128. (Entdeckung des Gleichgewichtsorgans und -sinnes erst nach
der Mitte des 19. Jahrhunderts.) Diesen Hinweis verdanke ich Petra Naumann, M. A., Marburg.
Vgl. dazu Hans-Christian Harten/Elke Harten, Die Versöhnung mit der Natur. Gärten, Freiheitsbäume,

republikanische Wälder, heilige Berge und Tugendparks in der Französischen Revolution.
Reinbek 1989 (das Kapitel «Heilige Berge>: 127-140).
J. Ith, Ueber die Perfectibilität des Menschengeschlechts. In: Magazin für die Naturkunde Helve-
tiens 3,1788:1-52; hier: 43; 48; 49.

Ebd.: 49.

Ebd.: 8. - Alle Hervorhebungen von mir, M. Sch.
C. E. [doch wohl Hans Conrad Escher (von der Linth)?], Kleine Bergreise auf die Sul oder Suleck
[1806]. In: Alpina. Eine Schrift der genauem Kenntniss der Alpen gewiedmet. 3. Bd. Winterthur
1808: 192-248; hier: 233. - Ganz ähnlich (wenn auch nicht ganz so psychologisch-sensibel) später
Berlepsch, der den Blick von der Alpenspitze «Heerschau im Dienste der Intelligenz» nennt und
mit dem «Blick eines Mächtigen der Erde bei seinem Regierungs-Antritt» vergleicht. H.A.
Berlepsch, Die Alpen in Natur- und Lebensbildern. 2. Aufl. Leipzig 1862: 244 f.

Berlepsch ebd.: 253.

Stanig (wie Anm. 18): 393.

Johann Rudolph Wyss. Reise in das Berner Oberland. 2. Abtheilung. Bern 1817: 656.

Nur zwei Beispiele aus den gerade angeführten Literaturtiteln: CE. (wie Anm. 73: 218) notiert,
dass «sein Christian» « - ein bischen eingeschlummert» war; Berlepsch (wie Anm. 73: 247) teilt mit,
drastischer, dass der Führer Voegeli auf dem Gipfel des Tödi schnarcht.

Vgl. Anm. 51: vgl. Kürsinger/Spitaler (wie Anm. 21): 28 (noch 1841 glauben die Autoren, dass. wenn
nicht «ein Nebelmeer den südlichen Gesichtskreis» gedeckt hätte, «Venedig, der nördliche Theil
des adriatischen Meeres und der Lombardie. Steiermark. Kärnthen und Krain. ganz Tirol mit
Vorarlberg, wie eine ungeheure Länderkarte sich dem erstaunten Auge aufrollen würden»): vgl. Julius

Payer, Die Adamello-Presanello-Alpen nach den Forschungen und Aufnahmen von Julius Payer
(Ergänzungsheft No. 17 zu Petermann's «Geographischen Mittheilungen».) Gotha 1865: 23. Den
letzten Hinweis verdanke ich Wolfgang Rumpf. Marburg.
Kürsinger/Spitaler (wie Anm. 21 ): Vorwort (unpag.).
David Heinrich Hoppe. Bericht über meine diessjährige Alpenreise [1800]. ln: Ders. (Hg.). Botanisches

Taschenbuch für die Anfänger dieser Wissenschaft und der Apothekerkunst auf das Jahr 1801

[= Nr. 12]. Regensburg 1801:132-166: hier: 156.

Bourrit (wie Anm. 37): 159:239.

Tagebuch einer Reise (wie Anm. 19): 27.

Ebd.: 188.

So lässt Hölderlin den Hermokrates in der 2. Fassung reden. Friedrich Hölderlin. Hyperion. Empe-
dokles. Hg. von Klaus Pezold. Leipzig 1970:225; 226.

Ebd.: 172(1. Fassung).
Vgl. Diogenes Laertius. Leben und Meinungen berühmter Philosophen. Hamburg 1998: 134-147:

zum Zurücktreten des Hybris-Motivs zugunsten anderer Motivierungen vgl. insbesondere Ernst
Mögel, Natur als Revolution. Hölderlins Tragödie. Stuttgart/Weimar 1994: 33^19; 139-145.
Wie Anm. 84:195 (1. Fassung).
(Karl Erenbert Freyherr von Moll.) Zusaz des Herausgebers (zu: Tagebuch einer Reise [wie Anm.
19]): 225-248; hier: 227.

Vollmer, Wörterbuch der Mythologie aller Völker. Neu bearbeitet von W. Binder. 3. Aufl. Stuttgart
1874:27 f. (hier auch die Wortprägung «verstohlene Freuden»).
Vgl. z. B. Schultes (wie Anm. 62): 176; 249.

Im Grimmschen Deutschen Wörterbuch (wie Anm. 14: Bd. 1,1854: Sp. 970-972) ist unter den zehn

aufgeführten Bedeutungsvarianten diese nicht aufgeführt - noch nicht?

76



Der Blick vom Berg SAVk 98 (2002)

Graf (von) Lusi. Reise auf den Montblanc Aus dem Französischen. In: Archiv für Geographie.
Historie. Staats-und Kriegskunst (Wien) 1817. Nr. 132 und 133 (3./5.11.1817): 536-539: Nr. 1.38 und
139(17719.11.1817): 561-564; hier: 563.

Mit diesem Kommentar hat Doré in einer Illustration von 1855 («Reise in die Pyrenäen») das

Gipfelgetue von Stadtbürgern versehen. Vgl. Gustave Doré. Das graphische Werk. Ausgewählt von
Gabriele Forberg. München 1975:341.

Vgl. Franz Josef Hugi, Naturhistorische Alpenreise. Solothurn. Leipzig 1830: 190; Leslie Stephen,
Der Spielplatz Europas. Zürich. Leipzig 1942 (engl. Ausg. zuerst 1871): 213: Eugen Guido Lammer,
Jungborn. Bergfahrten und Höhengedanken eines einsamen Pfadsuchers. München 1935: 149; vgl.
jetzt auch: Ders., Durst nach Todesgefahr. Hg. von Reinhold Messner/Horst Höfler. Augsburg 1999:
109 (Jungfraublick-Zitat) und 123.

Vgl. Hermann Masius (Hg.). Luftreisen von J. Glaisher. C. Flammarion. W. v. Fonvielle und G. Tis-
sandier. Mit einem Anhange über Ballonfahrten während und nach der Belagerung von Paris. Frei
aus dem Französischen. 2.. verm. Aufl. Leipzig 1884 (1. Aufl. 1872): 14 (Unterschrift der Illustration:
«Charles und Saussure»; die Argumentation ebd.: 3-13); zur Bedeutung der frühen Ballonfahrten
vgl. jetzt auch Tanja Greiner. Die wissenschaftliche Ballonfahrt im 19. Jahrhundert. Kulturwissenschaftliche

Aspekte der Erfahrungen im Luftraum. Mschr. Magisterarbeit Marburg 2000.

Lammer. Durst nach Todesgefahr (wie Anm. 94): 132 (L. zitiert hier einen eigenen Text von 1891).

- Ich führe nur ein einziges Beispiel an: Seit der Zeit um 1840 gab es schon Zertifikate für die
Besteigung des Montblanc. Vgl. John Grand-Carteret, La Montagne à Travers les Âges. Role joué par
elle: façon dont elle a été vue. Bd. II: La Montagne d'aujourd'hui. Grenoble 1903: 90 (Abb.).
Vgl. z. B. den Stich von Blasius Höfel in: Die österreichisch-ungarische Monarchie in Wort und Bild.
Steiermark. Wien 1890:141.
Rudolf Haas. Leuchtende Gipfel. Roman. Leipzig 1925:227.-Den Hinweis auf diesen Roman
verdanke ich Dr. Bernhard Tschofen. Wien.
Vgl. Münchener Bilderbogen Nr. 86: Herrn Magister Strampelmaier's Erlebnisse und Gefahren zu
Wasser und zu Lande. (Nach Zeichnungen von Carl August Reinhardt.) München (Braun und
Schneider) 1851/52.

Vgl. Schultze und Müllerin der Schweiz. Humoristische Reisebilder. Leipzig 1871. hier: 91-93.
Ernst Bloch. Alpen ohne Photographie (1930). In: Ders.. Verfremdungen II. Geographica. Frankfurt
a. M. 1964:129 f.;Weiss (wie Anm. 24): 150.

Meyer (wie Anm. 64): 223.

Sigmund Freud. Hemmung. Symptom und Angst (1926). In: Ders.. Studienausgabe (wie Anm. 6).
Band 6: Hysterie und Angst. 7. Aufl. Frankfurt a. M. 1989: 227-308; hier: 253.
Ebd.: 288.

77


	Der Blick vom Berg : ein Kapitel aus der Ästhetisierungsgeschichte des Alltags

