Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 98 (2002)

Heft: 1

Artikel: Zur Ordnung von Raum und Zeit : volkskundliche Anmerkungen
Autor: Hengartner, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-118117

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-118117
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schweizerisches Archiv fir Volkskunde 98 (2002), 027-039

Zur Ordnung von Raum und Zeit

Volkskundliche Anmerkungen

Thomas Hengartner

«Zeit» und «Raum» sind unterschiedlich befrachtete und belastete Grossen:
Gehort das Denken iiber «Zeit» eher der «<hohen Sphéare» an (und ist seit der An-
tike ein Thema der Philosophie), so haftet «Raumfragen» seit der Moderne eine
folgenreiche, ideologisch-politische Dimension an: Von der Nationalstaatenbildung
iber die politisch so fatale Ideologie von Volk und Raum des NS-Staates bis hin zu
den in der gidngigen Sprachregelung der medialen Vermittlungsinstanzen als «eth-
nische Konflikte» bezeichneten «Auseinandersetzungen» an den «Ridndern Euro-
pas» — stets stellt «<Raum» eine entscheidende und ebenso machtvoll wie selbstver-
stindlich eingeforderte Grosse dar.

Ohne die kulturphilosophische, insbesondere aber die politische Dimension des
Themas zu verkennen, beschrianke ich mich in meinem Beitrag auf eine Annéhe-
rung an Raum- und Zeitfragen vom Ausgangspunkt der Alltagskulturwissenschaft
Volkskunde, das heisst vom Menschen her in seinem Denken, Handeln und Deu-
ten,im Aneignen, Umgehen und Bewerten, im Erfahren und in der Praxis. «<Raum»
und «Zeit» soll also immer bedeuten: sich in Bezug setzen zu Rdumen, soll heissen
Zeitvorstellungen, Zuschreibungen, Erfahrungen von Raum und Zeit usw.

Raum und Zeit in der Volkskunde - ein Blick zuriick in die Fachgeschichte

Fiir die sich ausgangs des 19. Jahrhunderts institutionell, inhaltlich (und metho-
disch) herausbildende Volkskunde (vgl. Deissner 1997) spielte die Grisse Zeit eine
entscheidende Rolle. Als Kontrapunkt zu der als modern, schnell und hektisch wahr-
genommenen Alltagswelt der Zeit des Fin de Siecle richtete sich die entstehende
Disziplin auf das «Generell-Stagnierende» (Hoffmann-Krayer 1902: 10) aus und
schuf sich ein Profil als zivilisationskritische, anti-moderne und gegenwartsabge-
wandte «Veranstaltung». Aufgabe der Volkskunde, so Hoffmann-Krayer, sollte sein,
sich der «Volker, die von moderner Kultur durchdrungen sind», zuzuwenden, ohne
aber auf das Gegenwdrtig-Moderne zu blicken. Im Blickwinkel der Volkskunde
habe vielmehr das zu stehen, «was unter den heutigen Kulturvélkern entweder noch
altertiimlich, primitiv oder in volkstiimlichem Sinne modifiziert ist» (ebd.: 9).

Entsprechend auch das Forschungsprogramm der jungen Disziplin, das schnell
von der Anregung zur kanonischen Festschreibung gerann: Volkstiimliches in Lied,
Spiel, Sage usf. sollte als zeitloses oder iiberzeitliches Gut erforscht, dokumentiert
und gerettet werden. Sitte und Brauch wurden schnell zu den «Kerngebieten im al-
ten Kanon» (Weber-Kellermann/Bimmer 1985: 123), die in ihrer Zyklizitat (Stich-
wort Jahres- oder Lebenslauf) eingefangen und festgehalten werden sollten. Vor

27



Thomas Hengartner SAVk 98 (2002)

dem Hintergrund und in Absetzung zu einer modernen, linearen Zeitvorstellung
wurden damit der Volkskultur zwei als «alt» aufgefasste Zeitmodelle zugeschrie-
ben: Einerseits wurde die scheinbare Zeitungebundenheit (volks)kultureller Pra-
xen postuliert, andererseits aufklarerisch-romantisch gepragte Vorstellungen einer
zyklischen Zeit als quasi «natiirliche» Zeit etabliert.

Die junge Volkskunde war also nicht zuletzt angetreten, das Vergehende und
Vergangene in der Gegenwart zu suchen. Und wéhrend sie sich in einer der bislang
im Fach wohl am heftigsten gefiihrten Debatten die Zihne am «Volksbegriff» und
den schopferischen Kriften des Volkes ausgebissen hat, schien iiber Raum und
Zeit, sowohl tiber ihre Existenz als Kategorien iiberhaupt wie auch iiber ihre in-
haltliche Fiillung, Einigkeit zu herrschen: Raum- und Zeitbegriff waren fiir die
junge Volkskunde oder besser fiir das von ihr untersuchte «Volk» apriorische und
besonders statische Grossen — und wer sich ausserhalb der «iiberlieferten Ordnun-
gen» bewegte, wurde kurzerhand aus dem fachlichen Gesichtsfeld ausgeschlossen.

Es war wiederum die Wahrnehmung und Beobachtung der eigenen Zeit, die
ab den spiten 1920er-Jahren zur Forderung nach einer Offnung der Volkskunde
hin zur Gegenwart fithren sollte. Damit sollte dem Umstand Rechnung getragen
werden, dass Zeit- und Raumbindungen durch die Industriemoderne loser
—in heutiger Terminologie wire zu sagen: heterogener und pluraler — geworden
waren:

«Eisenbahn, Auto, Flugzeug, Zeitung, Geschiftsverkehr (...) ebnen die kulturellen Sonderbildun-
gen und Lebensrdume ein, die Jahrhunderte hindurch ein mehr oder minder geschlossenes Eigen-
leben» fiihrten,

begriindet beispielsweise Adolf Spamer (1932/35:79) sein Ansinnen, die «Volks-
kunde als Gegenwartswissenschaft» zu begreifen.

Vom theoretischen Ansatz her blieb dies indessen fiir die Reflexion der Grossen
«Raum» und «Zeit» weitgehend ohne Konsequenzen. Fiir Spamer beispielsweise,
um bei1 diesem in seiner Epoche so einflussreichen Vertreter zu bleiben, dnderten
sich nur die dusseren Erscheinungsformen, nicht aber die «zeitlosen, naturgegebe-
nen Triebkrifte, die in erster Linie formbildend wirken» (ebd.):

«In Volksglaube und Volksbrauch, Volkssage und Erzihlung, Volksrede und Volkswitz, im Volksle-
sestoff wie dem Volkslied, dem Volksspiel und der Volkskunst offenbaren sich Elemente jener Geis-
tigkeit, die wir die Volkstiimliche nennen, weil sie die naturhafte Bindung von Mensch zu Mensch
gibt, die den Einzelmenschen wie Menschengruppen zu Volkstriagern macht. Uber den natiirlichen
und darum geschichtslosen Gegebenheiten aber, die den Herzschlag eines Volkes regeln, dndern
sich standig die Gesichtsziige und Bewegungsfunktionen dieses Volkes.» (Ebd.)

Mit dieser eher halbherzigen Hinwendung zur Gegenwart wurde zwar der ex-
plizit anti-moderne Impetus, der die frithe Fachwissenschaft ausgezeichnet hatte,
relativiert; nach wie vor blieb aber der Grundtenor, das konsensuelle Verstandnis
von Kultur als ein stabiles, statisches Element, als «System raumlicher und zeitli-
cher Kontinuitit» (Kaschuba 1999: 168) fraglos erhalten. Volkskunde als «Wissen-

28



Zur Ordnung von Raum und Zeit SAVk 98 (2002)

schaft vom Volksleben», so die Formulierung in Richard Weiss’ lange Zeit hochge-
haltener «Volkskunde der Schweiz» aus dem Jahr 1946, untersuchte die «zwischen
Volk und Volkskultur wirkenden Wechselbeziehungen, soweit sie durch Gemein-
schaft und Tradition bestimmt sind» (Weiss 1946: 11). Nicht nur erschien Tradition
dabei als grundsatzlich unhistorisch, vielmehr sei der «volkstiimlich ungeschichtli-
chen Auffassung der Welt», so Weiss weiter, «eine ganz subjektive, wertbetonte
Chronologie eigen, die der absoluten historischen Chronologie oft ganz zuwider-
lduft» (ebd.).

Die Ausrichtung auf rdumliche und zeitliche Kontinuitdten, auf die longue
durée, beinhaltete forschungspraktisch eine starke Ausrichtung auf Raum-
und Zeitfragen. Dabei ging es nicht um ein neues kategoriales Verstdndnis, son-
dern vielmehr darum, Traditionslinien und Traditionskreise zu er- und beschrei-
ben.

«Nur zur begriindenden Deutung der Gegenwart», schreibt noch einmal Adolf Spamer, «dient die
Vergangenheit. Aber weil das Heute als Produkt einer meist langen Entwicklung ohne jedes Ges-
tern nicht verstiandlich, so ist die Volkskunde in erster Linie, methodisch gesehen, eine historische
Wissenschaft (...). Erst da, wo der historische Verfolg endet oder versagt (...), beginnt die psycho-
logische Betrachtung mit ihren mannigfachen Methoden.» (Spamer 1924: 105)

Besonders stark und langanhaltend aber etablierte sich die Kulturraumfor-
schung, die sich vordringlich dem Nachweis der Bindung der Volkskultur an die
raumliche Umwelt verschrieben hatte. In seiner Einfiihrung in den — notabene erst
1995 abgeschlossenen — Atlas der Schweizerischen Volkskunde, konzeptionell nur
unwesentlich jiinger als sein ausgangs der 1920er-Jahre in Angriff genommenes
deutsches Pendant — schreibt Richard Weiss programmatisch im Jahre 1950:

«Dass die Wo-Frage in der heutigen Volkskunde den Vorrang hat vor der Wann-Frage — mit der sie
durch das Woher, durch die Frage nach der Entwicklung in Raum und Zeit, unlosbar verkniipft ist
- kann nicht bestritten werden. Ebensowenig darf man darin nur eine Modestrémung sehen im
Sinne einer Reaktion auf die friihere historische Methode. Vielmehr entspricht die Frage <Wo?> der
wesentlichen FEigenart volkstiimlicher Kultur in ihrer Bindung an die riumliche Umwelt (...).»
(Weiss 1950: 1; Hervorhebung im Original)

Mit der gleichzeitigen Fokussierung auf den Kontinuitidtsgedanken hat die
Volkskunde, wie einzelne ihrer Vorlaufer und Nachbarfiacher (von der Mythologie
und Altertumskunde bis zur Philologie), lange Zeit die Beschiftigung mit dem so-
zialen Wandel verdrdngt: Als Gemeinschafts- und Heimatkunde, als «Bauern-
kunde» (wie Spamer bereits 1924 bissig angemerkt hat [Spamer 1924: 16]) oder als
Erforscherin von «Sommerfrischer-Volkskultur» (so Leopold Schmidts [1953: 621]
Einschédtzung) und des Landlebens hat sie sich dem Einlassen auf den «Prozess der
Zivilisation» (Elias) bzw. der «Vergesellschaftung» (Weber) erfolgreich widersetzt.
Raum und Zeit dienten dabei nicht nur als Grundkategorien, sondern essentiali-
siert als Garanten der Kontinuitét, als sicheres Fundament oder gar Katalysatoren
fiir die «Méchte des Beharrens».

29



Thomas Hengartner SAVEK 98 (2002)

Mit den Arbeiten der «Miinchner Schule», das heisst namentlich von Hans Mo-
ser und Karl-Sigismund Kramer, wurde — wie Utz Jeggle bildhaft formuliert — «mit
strenger Quellenkritik (...) vor allem methodisch den Urspriinglichkeits- und
Ewigkeitsvorstellungen der traditionellen Volkskunde der Giftzahn gezogen»
(Jeggle 1988: 66), wurde das Volkstum vom Gegeniiber zum Teil der Geschichte.
Der grossziigige Umgang mit Zeit- und Raumvorstellungen, die bisweilen aben-
teuerlichen Ursprungskonstruktionen, die Herkunftsmythen und lokalen wie ins-
besondere nationalen Raumfiillungsmuster wichen ab Mitte der 1950er-Jahre der
sorgfiltigen historischen, auf begrenzte und iiberschaubare Lebenswelten ausge-
richteten Argumentation. Aus Traditionen wurden so plotzlich, was wir mit
Hobsbawm und Ranger (1986) gerne als invention of traditions bzw. als invented
traditions bezeichnen: gezielte Traditionsbildungen, Konstruktionen historischer
Kontinuititslinien, Arbeit am kollektiven Gedachtnis.

Aus Folklore, also aus dem, «was «<im Volk> durch Zeiten und Rdume weiterge-
geben und in narrativer oder ritueller Form tiberliefert wurde» (Kaschuba 1999:
173), aus dem aktiv Tradierten, aus der «dchten» Volkskultur wurde «Volkskultur
aus zweiter Hand» (Hans Moser), (Re-)Konstruktion, Kulturpflege, wurde Ideolo-
gie und Geschift; aber auch (symbolisches) Kapital, Alltagspraxis und wurden le-
bensweltliche Bezugspunkte.

Am Anfang der Entwicklung der Volkskunde zu einer Alltagskulturwissen-
schaft, ein Common-Sense-Begriff, unter dem sich - trotz Kritik aus den eigenen
Reihen (Lipp 1993) — das Fach in seiner ganzen heutigen Breite zusammenfindet
(vgl. Gyr 1997), am Anfang einer allmahlichen Abkehr von der erklirend-legiti-
matorischen Traditionsschau zum verstehenden Herangehen an alltdgliche Pra-
xen und Erfahrungen standen wiederum Fragen, die unmittelbar aus der Wahr-
nehmung verdnderter raumzeitlicher und sozialer Strukturen erwuchsen, ge-
nauer aus der Beobachtung, dass auch das Neue, Verinderliche und Flexible in
den Rahmen von «Volkskultur» gehért. Am prominentesten ist dabei wohl
Hermann Bausingers (1961) vor nun auch schon vierzig Jahren vorgelegte Ausei-
nandersetzung mit der «technischen Welt», verstanden als Paradigma fiir die Dy-
namik der Alltagskultur, die das Bild von der statischen Volkskultur ablosen
sollte.

Sich nicht auf die Erforschung der «Reserve des Tradierten» (Bausinger 1987:
332) als der geschichtlichen Dimension der (Alltags-)Kultur zu beschranken,
lenkte nun auch den Blick auf das, was Bausinger mit den Begriffen einer «rdumli-
chen, zeitlichen und sozialen Expansion» beschrieben hatte. Die Expansion rdum-
licher und zeitlicher Horizonte, die hier vor allem interessiert, die Veranderung von
Raumbeziigen (zum Beispiel durch die Verfiigbarkeit zahlreicher Giiter iiber
grosse Rdume hin) und die Expansion des zeitlichen Horizonts (durch Fliichtiges
und Modisches), vermittelt durch eine «unauffillige Omniprasenz des Techni-
schen» (Bausinger 1981:71), durch «Gewdhnung ans Moderne» (Scharfe 1992:71)
und die Etablierung von Umgangs- und Akzeptanzformen, fithren fiir Bausinger zu
ambivalenten alltdglichen Praxen: zur Integration von «Exotik» wie zur Inszenie-

30



Zur Ordnung von Raum und Zeit SAVk 98 (2002)

rung von «Heimat», zur bewussten Pflege der Volkskultur wie zur Enthistorisie-
rung durch Prasentation des Historischen.

Noch resultiert aus den beobachteten «Auflosungen der alten Bindungen»
(Bausinger 1961: 175) nicht Heterogenisierung oder Infragestellung von geteiltem
Sinn, sondern einerseits eine Erweiterung von Repertoires und Horizonten, ande-
rerseits eine kulturelle Leistung, die sowohl eine Reduktion von Komplexitat
(Luhmann) als auch eine «eigentiimliche Spurlosigkeit des Fortschritts» beinhaltet,
mit Habermas (1983: 68) verstanden als der Umstand, dass «das einmal erreichte
Niveau der Befriedigung» «sozusagen die Spuren seiner Entstehungsgeschichte
tilgt». In den Worten Bausingers: «Oft wird das Komplizierte einfach hingenom-
men — wir konnen auch betonen: einfach hingenommen» (Bausinger 1961:174).

Eine dhnliche Sichtweise dominiert auch bis weit in die 1980er-Jahre hinein in
der kultur- und sozialwissenschaftlichen Stadtforschung: Zwar wird auch hier der
Blick auf die zunehmende Vielfalt stadtischer Lebensformen, -stile und -dusserun-
gen gerichtet, aber dem Raum doch die Kraft zugesprochen, zu einer Einheit der
Vielfalt binden und biindeln zu kénnen (erinnert sei nur an die Idee der Grossstadt
als «melting pot»), d.h. der (gross-)stadtische Raum wurde als Ort grosstmoglichs-
ter Differenz(ierung), aber doch als strukturierte und strukturierende Einheit zu-
gleich betrachtet (vgl. Hengartner 1999: 260).

Schon im Rettungsgedanken der «alten» Volkskunde spielte die Gleichzeitig-
keit des Ungleichzeitigen eine wesentliche Rolle, indem das Reliktale und Unzeit-
gemisse, das «Grundstiandige» zum alleinigen Gegenstand der fachlichen Betrach-
tung gemacht wurde. Nicht als Urspriinglichkeitsforschung, sondern mit Blick auf
Gemengenlagen und kulturelle Strahlkraft wurde das Konzept auch weiter getra-
gen: in der Kulturraumforschung oder wenn etwa nach der Strahlkraft stadtischer
Riume (Wiegelmann 1978) bzw. wie auf dem 19. Deutschen Volkskundekongress
in Hamburg im Jahr 1973 nach Stadt-Land-Beziehungen gefragt wurde. Hier spiel-
ten indessen, wie im alltdglichen Vergleichen, Vorstellungen von Normalitdt oder
Zeitgemaissheit seitens der Vergleichenden eine dominierende Rolle. Und es bleibt
zu fragen, ob es stets gelingt, solche Wertmassstabe ausreichend kritisch zu reflek-
tieren und zu hinterfragen.

Als Hermann Bausinger 1987 mit Bezugnahme auf Uberlegungen von Ernst
Bloch das Konzept revitalisierte und die Volkskunde als «Agentur des Ungleich-
zeitigen» (Bausinger 1987a) charakterisierte, wies dies unter den veridnderten ge-
sellschaftlichen und kulturellen Rahmenbedingungen in eine neue Richtung: Ent-
wicklungen, die mit den Schlagworten Heterogenitit und Pluralitdt von Lebenssti-
len zwar vage, aber nicht unzutreffend beschrieben werden, fordern geradezu dazu
auf, die Koexistenz und den Zugriff auf unterschiedliche, auch zeitlich unterschied-
lich fundierte Lebensformen und -praxen — nicht nur einzelner Bevolkerungsgrup-
pen, sondern auch in individuellen Identitdtskonzepten — zu reflektieren. Kommt
dazu, dass die Frage nach Gleich- und Ungleichzeitigkeiten unter dem Gesichts-
punkt der sog. Globalisierung — die immer auch eine Neuaushandlung des Lokalen
darstellt — zusitzlich an Bedeutung gewinnt.

31



Thomas Hengartner SAVk 98 (2002)

Globalitit, Beschleunigung, Flexibilitit

Raum und Zeit: Das Thema verleitet dazu, beim abstrakt kategorialen Denken
zu bleiben und mit dem Hinweis auf Globalisierung, auf Beschleunigung und Fle-
xibilisierung von Zeit zugleich die Existenz einer neuen und allgemeingiiltigen
Qualitdt der beiden Grossen vorauszusetzen. Quantenspriinge sind indessen zu-
allererst ein komplexes Wertungsproblem: Zurecht machen Gisela Welz (von der
Raumseite bzw. der Globalisierungsfrage her) und Helga Nowotny (von der Zeit-
seite her) dhnliche Ereignisse namhaft, um kritisch zu fragen, ob nicht die Trans-
formationen des Industriezeitalters (Nowotny 1995) bzw. das Mobilitits- und
Transformationspotential der Wende zum 20. Jahrhundert (Welz 1998: 178) «den
heute erlebten Umwilzungen aus der Sicht der Betroffenen in nichts nach(ste-
hen)» (Nowotny 1995: 90).

Bei aller theoretischen Irritation und auch bei einem offensichtlichen Desinter-
esse (nicht nur) der Volkskunde, die Phanomene der (rdaumlichen) Globalisierung
und der (zeitlichen) Akzeleration und Flexibilisierung in ihrem Zustandekommen
und ihren Ausformungen zu untersuchen, gibt es in den iiber Alltagsprobleme ar-
beitenden Wissenschaften doch eine Art Common Sense dariiber, dass die Er-
scheinungen, die inhaltlich nicht trennscharf voneinander zu unterscheiden sind,
auf das Wechselspiel verschiedener Faktoren (und darin kénnte allenfalls die neue
Qualitédt bestehen) zuriickzufithren sind:

- weltweite Wanderungsprozesse — von der Freizeit- iiber die Arbeits- bis hin zur
krisen- und kriegsbedingten Migration;

— Raum- und Zeitabstidnde iberwindende Verkehrs- und Kommunikationsmittel,
die soziale Beziige und Interaktion aus ihrer geographischen Bindung, ihrem lo-
kalen Kontext loslosen (konnen);,

- die fast gleichzeitige und weltweite Verfiigbarkeit von Giitern, Ideen, Wissensbe-
stinden und Medienprodukten, das heisst sowohl ein weltweites Zusammen-
riicken wie eine Anndherung an Gleichzeitigkeit;

- die Omniprisenz von technischen Artefakten, in denen sowohl Laborzeit — wie
Helga Nowotny das nennt — eingeschrieben ist, als sie auch raumiiberspannend
zur Verfligung steht;

— Tertiarisierung und damit sowohl die Auflosung von Raumbindungen als auch die-
jenige fester Zeitstrukturen vor allem im Bereich der Okonomie bzw. der Arbeit.

All dies, auch das diirfte Common sense sein, fiihrt zu neuen Ungleichheiten
und Zugangsrestriktionen finanzieller, kultureller oder sozialer Art. Das heisst: Die
beschriebenen Phinomene treffen fiir einzelne in ihrem Alltag mehr oder weniger
zu, stehen neben dem Fortbestehen der Relevanz alltiglicher Lebensformen. Das
heisst weiter, dass das Globale nicht fiir die ganze Welt steht, sondern nur fiir ge-
wisse Einflisse, die in unterschiedlicher Intensitiat und Auspriagung von unter-
schiedlichen Orten her kommen (vgl. Hannerz 1995: 71).

Die Faszination des Begriffs der Globalisierung, so hat Gisela Welz unlangst
herausgearbeitet, liegt fiir die Ethnowissenschaften unter anderem darin, dass er

52



Zur Ordnung von Raum und Zeit SAVk 98 (2002)

sich sowohl zur kritischen Uberpriifung eines dynamischen, gruppen- und praxis-
bezogenen Kulturverstandnisses (Welz 1998: 177 f.) als auch zur endgiiltigen Ver-
abschiedung statischer Kulturkonzepte eignet. Dieser vornehmen Aufgabe, d.h.
der Reflexion iiber den Kulturbegriff, mochte ich mich allerdings in diesem Zu-
sammenhang weitgehend entziehen und statt dessen auf die Frage nach der kate-
gorialen Kraft der Grossen Zeit und Raum eingehen.

Raum- und Zeitstrukturen
Eigenschaften von Ridumen und Zeiten?

Wir, d.h. die Angehorigen der scientific community kulturwissenschaftlicher
Provenienz, sprechen Ridumen bestimmte Eigenschaften zu: metropolitan, gross-
stadtisch, urban, suburban, landlich, dazwischen, Niemandsland. Wir erforschen an-
thropomorphisierte, zoomorphisierte, romantisierte, ethnisierte und politisierte
Riume oder besser: die Mechanismen, die unseres Erachtens zu diesen Zuschrei-
bungen und Inanspruchnahmen fiihren. Wir erforschen den Aspekt der Materia-
litdt und sind stets dabei, einer breiten Palette von kulturellen Mustern, Zuschrei-
bungen und Klassifizierungen als mit dem Raum ver- und, besonders wichtig, als an
den Raum gebunden zu postulieren. «Raum» erhélt damit zwar nicht gerade die
Qualitat einer Universalie, aber es wird ihm, als kategoriale oder essentielle Grosse,
als das, was die Soziologie bis in die 1980er-Jahre hinein als objektives materielles
Substrat bezeichnet hat, zumindest eine Art formbildende Kraft zugeschrieben.
Schliesst man sich wiederum den Uberlegungen zu den Lieux de mémoire an, so gibt
es besonders signifikante Rdume und Orte, die als Gedéchtnisorte in ihrer «natiirli-
chen» Gestalt (wie zum Beispiel der Wald) oder in ihrer Architektur und Sinnge-
bung (nationale) Geschichte und Gemeinschaft symbolisieren (vgl. Nora 1984 ff.).

Demgegeniiber fillt der Umgang mit Zeit etwas weniger betulich aus, zumin-
dest in der einfachsten anzutreffenden Unterscheidung: derjenigen in subjektive
und objektive Zeit. Hier standen (und stehen zum Teil noch immer) Universalien
im Vordergrund: d.h., eine objektive Auffassung, fiir die beispielsweise stets eine
Referenz auf Newton drin liegt, geht davon aus, dass «Zeit» dem Menschen wie je-
des andere physikalische Objekt als Teil der ewigen Naturordnung gegeben sei.
Aber auch das Pendant, die Sichtweise einer subjektiven Zeit, fusst auf der An-
nahme, «Zeit» entspreche einer universalen Struktur des menschlichen Bewusst-
seins bzw. Daseins, oder anders: Menschen kénnten und miissten die Synthese von
Ereignissen im Sinne der Zeit ohne jedes Lernen und vor jeder Objekterfahrung
immer und iiberall in der gleichen Weise vollziehen. Zeit wird demnach verstanden
als eine Form des Ordnens von Ereignissen — entweder fiir sich oder in Verbindung
mit dem Raum - als etwas im Menschen angelegtes, als Teil seiner Fahigkeit zur
Vernunft, als unverdnderliche Eigenschaft des menschlichen Bewusstseins oder
der menschlichen Existenz (vgl. Elias 1990: 102).

33



Thomas Hengartner SAVk 98 (2002)

Menschen in Raum und Zeit

Erst der Perspektivenwechsel, d.h. Raum und Zeit vom Menschen her zu den-
ken, fithrt aus dieser konzeptuellen Sackgasse heraus. Raum, vom Menschen her
gedacht, erschliesst sich in dieser Hinsicht tiber Territorialitat (Greverus 1972),
tber raumliche Verfasstheit, iiber Verortung; raumbezogenes Handeln, Denken
und Deuten, iiber Sich-In-Bezug-Setzen zu Raumen: Stichworte sind auch hier
schnell zur Hand: Stadt-Land; Region, Heimat, Orte und Nicht-Orte; Offentlich-
keit und Intimitit, Integration und Einigelung, global-lokal (auch wenn ich noch
einmal an Ulf Hannerz’ Feststellung erinnere, dass das Globale fiir einige von we-
sentlicher, fiir andere von untergeordneter Bedeutung ist'), Cyberspace und Virtual
Reality usf. Raum - und ich breche hier die Aufzihlung ab - das ist Bewegung und
Verortung, ist Idee und Erfahrung, ist Gestalt und Vorstellung, ist Wohn- und In-
teraktionsfeld.

Raum wie Zeit vom Menschen her zu denken geht also davon aus, dass die
Grossen kulturell und sozial konstruiert sind. Um wieder zur Zeit iiberzugehen:
Zeiteinteilungen, Kalender, zyklische und lineare Zeitvorstellungen, Jahres- und
Lebenslaufvorstellungen wurden gerade in der «alten» Volkskunde gerne als gege-
ben dargestellt. Es wurde damit ausgeblendet, dass Zeitvorstellungen, Zeit sich
durch «soziale Interaktion konstituiert und (...) als essentielles Medium zur Ko-
ordination und Synchronisation gesellschaftlichen Lebens (fungiert)» (Nowotny
1995: 81,

Aus der subjektiven, objektiven oder der «natiirlichen» wird soziale Zeit, wird
individuelle und alsdann, als Signatur der Moderne, zunichst industrielle, wird Ma-
schinenzeit.” Die kulturell und sozial ausgehandelten Umgangsformen mit der li-
nearen Struktur der Maschinenzeit werden heute indessen mehr und mehr von
zwel Seiten in Frage gestellt: Zum einen ist dies die Wahrnehmung einer zuneh-
menden Beschleunigung. Aus Ubergang und Dauer, Kontinuitiit und Wandel, Will-
komm und Abschied wird dauernder Ubergang: So fragt sich Christel Kohle-
Hezinger, ob nicht «die Gegenwart eine Zeit der Uberginge» sei:

«Es scheint, als habe sie den Ubergingen zur Dauer verholfen (...). Ist das die Steigerung und his-
torische Fortsetzung des industriell notwendigen Time is money: Ubergénge als Zustand des Flies-
sens, Gleitens, des Nahtlosen und Stufenlosen? (...)» und weiter: «Beginn und Ende, Abfahren und
Ankommen verlieren an Bedeutung angesichts der Koeffizienten aus Reisetempo, Zeitverschie-
bung und Dauer.» (Kohle-Hezinger 1996: 6)

Diese Einschdtzung wurde vor allem in der postmodernen Theorie sozusagen
weiter beschleunigt, in einer Entwicklungslinie, die sich anhand der Stichworte Ak-
zeleration (Bausinger 1961), Dromologie (vgl. Beck 1997), Uberfiille (Augé 1994),
Uberdrehen, «rasender Stillstand» (Virilio 1992), «<Ende der Geschichte» (Flusser
1991) umschreiben lasst.

Neben die Beschleunigung tritt vor allem die Flexibilisierung, die neue Zeitmus-
ter, neue Erfahrungen und Vorstellungen von Zeit mit sich bringt und die lineare

34



Zur Ordnung von Raum und Zeit SAVK 98 (2002)

Maschinenzeit zugunsten bzw. durch Laborzeit in Frage stellt: Objekte, so Helga
Nowotny, werden rund um die Uhr zeitlich verfiigbar, lineare Sequenzen abgelost
und Zeit damit pluralisiert — just in time lautet die neue Devise, und mit dieser Ver-
fiigbarkeit zum richtigen Zeitpunkt geht eine «weltweite Annaherung an Gleich-
zeitigkeit» (Nowotny 1995: 96) zumindest im Bereich von Finanz, Transport, Wirt-
schaft einher.

Aus theoretischer Perspektive stellt sich die Frage, ob diese Entwicklungen zu
einer «Schrumpfung der Gegenwart» fithren, wie dies prominent Hermann Liibbe
(1995) vertritt, oder wie fiir Helga Nowotny zu einer erstreckten — da um die pro-
jektive Zukunftsperspektive gebrachten, das kommende in die Nihe riickenden —
Gegenwart. Aus volkskundlicher Sicht interessieren indessen insbesondere die da-
mit verbundenen biografischen Auswirkungen, das heisst, dass und wie sich (wie-
derum in unterschiedlicher Intensitidt und mit unterschiedlicher Verteilung) veréin-
derte Zeitmuster und Zeitbeziige herausbilden: Eindeutige Zeitvorstellungen und
biografische Entwiirfe machen auch hier einer Pluralitit Platz: Pluralitédt heisst in
diesem Fall Plural von Zeiten, heisst Multiperspektivitit, heisst Identitédts-Bri-
collage bzw. biografische Patchworks.

Es erscheint reizvoll, diese Uberlegungen zu Menschen in Raum und Zeit bzw.
zu Globalisierung und Flexibilisierung an die Frage nach der Gleichzeitigkeit des
Ungleichzeitigen zuriickzubinden: Jenseits von Gruppenbindungen, bezogen auf
einzelne Elemente der Aushandlung menschlicher Identitdtsbildung — das heisst
auf die Frage nach dem Entwurf und dem Einsatz von Eigen- und Fremdbildern,
auf die Umsetzung verinnerlichter Regeln und Vorstellungen des eigenen So-Seins
in konkretes Handeln und Verhalten — zeigt sich, dass widerspriichliche Erfahrun-
gen und konkurrierende Erfahrungs- und Handlungsformen, unterschiedliche Be-
wertungsmuster gerade in der In-Bezug-Setzung zu Raum und Zeit eine besonders
wichtige Rolle spielen. Sei dies im Widerspruch zwischen dem Globalen und dem
Lokalen als «Raum der totalen sinnlichen Erfahrung» (Hannerz 1995: 78), sei dies
die Aushandlung und Ausgestaltung von Sozialbeziigen im lokalen wie tiberlokalen
Kontext, sei dies die Koexistenz unterschiedlicher Lebensentwiirfe, Raumvorstel-
lungen und Zeiten-Plurale.

Zeit und Raum als Grundkategorien?

Bleibt zum Schluss die Frage nach «Zeit» und «<Raum» als Grundkategorien. Ich
mochte sie, als Frage nach Zeit und Raum als einzelne Kategorien, vorweg vernei-
nen. Zum einen, weil ihnen damit eine problematische, vom Menschen und der
Konstruktion von Raum und Zeit ablenkende Entitit verliehen wird; zum anderen,
weil es schwer fillt, gerade diese beiden «Kategorien» als unabhéngige Grossen zu
denken.

In seiner anregenden Untersuchung «Uber die Zeit» hat Norbert Elias (1990)
festgestellt, dass Zeit nie als unabhingige Grosse, sondern stets in Verbindung mit

j9%)
wn



Thomas Hengartner SAVK 98 (2002)

weiterem gedacht wird. Sei dies in Verbindung mit Wertvorstellungen wie «frei»
(dazu gehort auch eine eigentiimliche wissenschaftliche Vorliebe, nur Erlebniszeit
oder Eigenzeit als «gute» Zeit zu beschreiben), oder sei dies in der Verschriankung
mit weiteren Grossen.

Raum und Zeit werden bevorzugt aneinander gebunden, zum einen eher prak-
tisch, wenn etwa von temporirer Migration die Rede ist, aber auch mit naturwis-
senschaftlicher Legitimierung, zumal seit Einstein die theoretische Physik mit der
Aussage, dass jeder Bezugskorper seine eigene Zeit besitzt, gerne hierfiir in An-
spruch genommen wird.

Fiir die Kulturwissenschaft vom Menschen ist es — um damit auch das letzte
Quintchen moglicher statischer Sichtweisen aus dem Weg zu rdumen — besonders
wichtig, an Raum und Zeit iiber das menschliche Handeln heranzugehen. Aufbau-
end auf Michel de Certeaus diesbeziiglichen Uberlegungen hat Johanna Rolsho-
ven herausgearbeitet, Raum zu verstehen als:

«<ein Geflecht von beweglichen Elementen>, das entsteht, wenn Richtungsvektoren, Geschwindig-
keitsgrossen und die Zeit als Variable in Verbindung zueinander gesetzt werden. Er ist folglich ein
«Resultat von Aktivititen, die ihm eine Richtung geben und ihn verzeitlichen>.» Und weiter unten:
«Die Alltagsbewegungen der Menschen (...) markieren und prégen nicht nur thre Beziehung zum
(Raum), in ihrer <unauffilligen Kreativitiat> schaffen sie erst den Raum.» (Rolshoven 2000: 109 und
119)*

Es sind also die Menschen in threm Agieren, in ithrem Bewegen und Handeln,
die (den) Raum schaffen und ihm Zeitlichkeit verleihen.

An diesem Punkt kann bzw. sollte die Volkskunde, was ihr Verstindnis von Zeit
und Raum anbelangt, ansetzen. Bleibt sie beim Versuch einer reinen kategorialen
Bestimmung, so kann sie zwar beispielsweise mit der Verlagerung von der Raum-
bindung zum Raumzeitbezug von einer (vermeintlich) festen auf eine a priori
fliichtige und stets neu auszuhandelnde Grosse hinleiten; weitaus wichtiger aber er-
scheint, dass sich die Erfahrungswissenschaft Volkskunde auch dieser Erfahrungen
annimmt.

Klar ist: Aufbrechende Zeit- und Raumhorizonte, auseinanderbrechende
Deutungsgemeinschaften und Sinnteilungseinheiten spielen eine wichtige Rolle
— zu fragen ist aber, wie, in welcher Form und mit welchen Auswirkungen sie sich
in der Alltagspraxis der Menschen wiederfinden, in dieser Gemengenlage konfli-
gierender Modelle und (Selbst-)Verstandnisse, alltagsweltlicher Dimensionen,
Handlungsanforderungen und Deutungsangebote. Die Beschiftigung mit Raum
und Zeit erfolgt demnach fiir die von der Mikroanalyse kultureller Erfahrungen
und Praxen her argumentierende Volkskunde am sinnvollsten iiber die Ermitt-
lung raum- und zeitbezogenen Handelns und Deutens, das heisst ndher am Men-
schen, weniger an abstrakten Zeitmodellen und Raumklassifikationsschemata;
niher an alltdglichen Bedeutungen von und Bedeutungszuschreibungen an
Raum und Zeit, an alltdglichen Vorstellungen, die das Handeln, Denken und
Deuten prigen.

36



Zur Ordnung von Raum und Zeit SAVK 98 (2002)

Fiir solche Analysen scheint angezeigt, Clifford Geertz’ von Max Weber entlehn-
tes Diktum von Kultur als «selbstgesponnenem Bedeutungsgewebe» noch erns-
ter zu nehmen: beim Selbstspinnen wie bei dessen Einbetten in komplexe Zusam-
menhéange - und beim analytischen Deuten nicht zu vergessen, dass dieses in so et-
was wie ein institutionell-organisatorisches Geflecht, das wir Gesellschaft nennen,
als weiteres Gewebe mit eingeflochten ist. Blickt man auf die Kraft der Grossen
Zeit und Raum, wie sie sich etwa im Verstandnis von Kultur als System raumlicher
und zeitlicher Kontinuitit eingeschrieben hat, das bis in die letzte Generation in
unserem Fach Konsens war, so scheint vor diesem Hintergrund die zunéchst
schwammig anmutende, aber gerade die Praxis und den Riickgang von Eindeutig-
keiten beriicksichtigende Formel von der Kultur als der Art und Weise, der «Form
der Lebensbewiltigung in rasch wechselnden Situationen» (Bausinger 1987: 332)
geeignet, hinreichend auf verdnderte Raum- und Zeitbeziige wie verdnderte
Lebensentwiirfe aufmerksam zu machen.

Literatur

Augé, Marc 1994: Orte und Nicht-Orte. Frankfurt a. M.

Bausinger, Hermann 1961: Volkskultur in der technischen Welt. Stuttgart.

Bausinger, Hermann 1981: Technik im Alltag. Etappen der Aneignung. In: Zeit-
schrift fiir Volkskunde 77:227-242.

Bausinger, Hermann 1987: Neue Felder, neue Aufgaben, neue Methoden. In: Chiva,
Isidor/Jeggle, Utz (Hg.): Deutsche Volkskunde — Franzosische Ethnologie. Zwel
Standortbestimmungen. Frankfurt a. M./New York: 326-344.

Bausinger, Hermann 1987a: Ungleichzeitigkeiten. Von der Volkskunde zur empiri-
schen Kulturwissenschaft. In: Der Deutschunterricht 39/6: 5-16.

Beck, Stefan 1997: Fluchtgeschwindigkeiten aus der Moderne. Vom Nachteil der
Dromomanie fiir die Analyse der «Informationsgesellschaft». In: Kuckuck 2:
12-16.

de Certeau, Michel 1988: Die Kunst des Handelns. Berlin.

Deissner, Vera 1997: Die Volkskunde und ihre Methoden. Perspektiven auf die Ge-
schichte einer «tastend-schreitenden Wissenschaft» bis 1945. Die Entstehung
und Entwicklung des volkskundlich-methodologischen Paradigmas im Span-
nungsfeld des gesellschaftlichen Diskurses bis 1945. Mainz.

Elias, Norbert 1990: Uber die Zeit. Arbeiten zur Wissenssoziologie II. 3. Aufl.
Frankfurt a. M.

Flusser, Vilém 1991: Ende der Geschichte, Ende der Stadt? Wien (Wiener Vorle-
sungen 14).

Greverus, Ina-Maria 1972: Der territoriale Mensch. Ein literaturanthropologischer
Versuch iiber das Heimatphdnomen. Frankfurt a. M.

Gyr, Ueli 1997: Kulturale Alltaglichkeit in gesellschaftlichen Mikrobereichen.
Standpunkte und Elemente zur Konsensdebatte. In: Burckhardt-Seebass, Chris-

37



Thomas Hengartner SAVEk 98 (2002)

tine (Hg.): Zwischen den Stiihlen fest im Sattel. Eine Diskussion um Zentrum,
Perspektiven und Verbindungen des Faches Volkskunde. Hochschultagung der
Deutschen Gesellschaft fiir Volkskunde, Basel. 31. Oktober — 2. November 1996.
Gottingen: 13-19.

Habermas, Jiirgen 1983: Nach der Wende. Konservative Politik, Arbeit, Sozialismus
und Utopie heute. In: Ders.: Die neue Uniibersichtlichkeit. Kleine politische
Schriften V. Frankfurt a. M.: 57-76.

Hannerz, Ulf 1995: «Kultur» in einer vernetzten Welt. Zur Revision eines ethnolo-
gischen Begriffes. In: Kaschuba, Wolfgang (Hg.): Kulturen — Identitaten — Dis-
kurse. Perspektiven européischer Ethnologie. Berlin: 64-84.

Hengartner, Thomas 1999: Forschungsfeld Stadt. Zur Geschichte der volkskundli-
chen Erforschung stddtischer Lebensformen. Berlin/Hamburg.

Hobsbawm, Eric/Ranger, Terence 1986: The Invention of Tradition. Cambridge.

Hoffmann-Krayer, Eduard 1902: Die Volkskunde als Wissenschaft. Ziirich.

Jeggle, Utz 1988: Volkskunde im 20. Jahrhundert. In: Brednich, Rolf Wilhelm (Hg.):
Grundriss der Volkskunde. Einfithrung in die Forschungsfelder der Europii-
schen Ethnologie. Berlin: 51-72.

Kaschuba, Wolfgang 1999: Einfithrung in die Europédische Ethnologie. Miinchen.

Kohle-Hezinger, Christel 1996: Willkomm und Abschied. Zur Kultur der Uber-
gange in der Gegenwart. In: Zeitschrift fir Volkskunde 92: 1-19.

Lipp, Carola 1993: Alltagsforschung im Grenzbereich von Volkskunde, Soziologie
und Geschichte. Aufstieg und Niedergang eines interdisziplindren Forschungs-
konzeptes. In: Zeitschrift fir Volkskunde 89: 1-33.

Liibbe, Hermann 1995: Schrumpft die Zeit? Zivilisationsdynamik und Zeitum-
gangsmoral: Verkiirzter Aufenthalt in der Gegenwart. In: Weis, Kurt (Hg.): Was
ist Zeit? Zeit und Verantwortung in Wissenschaft, Technik und Religion. Miin-
chen: 53-79.

Nora, Pierre 1984 ff.: Lieux de mémoire. Paris.

Nowotny, Helga 1995: Wer bestimmt die Zeit? Zeitkonflikte in der technologischen
Gesellschaft zwischen industrialisierter und individualisierter Zeit. In: Weis,
Kurt (Hg.): Was ist Zeit? Zeit und Verantwortung in Wissenschaft, Technik und
Religion. Miinchen: 81-99.

Rolshoven, Johanna 2000: Uberginge und Zwischenridume. Eine Phinomenologie
von Stadtraum und <ozialer Bewegung>. In: Kokot, Waltraud/Hengartner.
Thomas/Wildner, Kathrin (Hg.): Kulturwissenschaftliche Stadtforschung. Ber-
lin/Hamburg: 107-122.

Scharfe, Martin 1992: Volkskunde in den Neunzigern. In: Hessische Blitter fiir
Volks- und Kulturforschung, NF 28: 65-76.

Schmidt, Leopold 1953: Die Linzer Stadtvolkskunde im Rahmen der Stadtvolks-
kunde Osterreichs. In: Jahrbuch der Stadt Linz. Linz: 289-298.

Spamer, Adolf 1924: Um die Prinzipien der Volkskunde. Anmerkungen zu Hans
Naumanns Grundziigen der deutschen Volkskunde. In: Hessische Blitter fiir
Volkskunde 23: 67-108.

38



Zur Ordnung von Raum und Zeit SAVk 98 (2002)

Spamer, Adolf 1932/35: Die Volkskunde als Gegenwartswissenschaft. In: Riehl, Wil-
helm Heinrich/Spamer, Adolf: Die Volkskunde als Wissenschaft. Berlin/Leipzig:
77-85 (Abdruck eines 1932 gehaltenen Vortrags).

Virilio, Paul 1992: Rasender Stillstand. Miinchen/Wien.

Weber-Kellermann, Ingeborg/Bimmer, Andreas C. 1985: Einfiihrung in die Volks-
kunde/Europiische Ethnologie. Eine Wissenschaftsgeschichte. 2. erg. und erw.
Aufl. Stuttgart.

Weiss, Richard 1946: Volkskunde der Schweiz. Grundriss. Erlenbach-Ziirich.

Weiss, Richard 1950: Einfithrung in den Atlas der Schweizerischen Volkskunde.
Basel.

Welz, Gisela 1998: Moving Targets. Feldforschung unter Mobilitidtsdruck. In: Zeit-
schrift fiir Volkskunde 94/2: 177-194.

Wiegelmann, Giinter (Hg.) 1978: Kulturelle Stadt-Land-Beziehungen in der Neu-
zeit. Miinster.

Zopfi, Emil 1991: Die Fabrikglocke. Vom Aufstand der Glarner Stoffdrucker gegen
die Zeit. Ziirich.

Anmerkungen

" ... — und unter der Perspektive des individuellen Erlebnis- und Erfahrungshorizontes noch eins
draufgeben mochte: Bin ich global, wenn ich am PC sitze und in einem Chat-room mit Kommuni-
kanden aus der ganzen Welt kommuniziere? Wenn ich in Flugzeug, Eisenbahn, Auto etc. steige und
nach Stunden an einem andern Punkt der Welt, der Republik oder der Stadt angekommen bin? Bin
ich global, wenn ich via Medien Aussagen von anderen, mir fremd bleibenden Teilen der Nah- und
Fernwelt vermittelt erhalte? Ist dies nicht, gelinde gesagt, eine technoide Sicht der Welt, die das
Medium zum Gegenstand und Argument macht?

Es ist iibrigens ein in der Sozialgeschichte viel beschriebenes und literarisch schon verarbeitetes
Beispiel, dass sich das Ungewohnte am Industriellen oft vorrangig auf die Zeit und eher weniger
auf die Maschinen bezog. Der erste Streik in der Schweiz, so hat der Schweizer Schriftsteller Emil
Zopfi fiir seinen Roman «Die Fabrikglocke» (Zopfi 1991) recherchiert, entziindete sich an der Zeit,
an der Fabrikuhr, die zum Symbol fiir die miihselige und zwangsweise, der zeitgendssischen All-
tagslogik entgegenstehende Gewohnung an neue Zeitmuster wurde.

Fiir die in einfachen Anfiihrungsstrichen gesetzten Zitate von de Certeau sieche: de Certeau 1988:
218; 186 und 188 sowie ders., L'invention du quotidien 1: Arts de faire. Paris 1980: 173.

39



	Zur Ordnung von Raum und Zeit : volkskundliche Anmerkungen

