
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 98 (2002)

Heft: 1

Artikel: Zur Ordnung von Raum und Zeit : volkskundliche Anmerkungen

Autor: Hengartner, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118117

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118117
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizerisches Archiv für Volkskunde 98 (2002). 027-039

Zur Ordnung von Raum und Zeit

Volkskundliche Anmerkungen

Thomas Hengartner

«Zeit» und «Raum» sind unterschiedlich befrachtete und belastete Grössen:

Gehört das Denken über «Zeit» eher der «hohen Sphäre» an (und ist seit der Antike

ein Thema der Philosophie), so haftet «Raumfragen» seit der Moderne eine

folgenreiche, ideologisch-politische Dimension an: Von der Nationalstaatenbildung
über die politisch so fatale Ideologie von Volk und Raum des NS-Staates bis hin zu
den in der gängigen Sprachregelung der medialen Vermittlungsinstanzen als
«ethnische Konflikte» bezeichneten «Auseinandersetzungen» an den «Rändern Europas»

- stets stellt «Raum» eine entscheidende und ebenso machtvoll wie selbstverständlich

eingeforderte Grösse dar.

Ohne die kulturphilosophische, insbesondere aber die politische Dimension des

Themas zu verkennen, beschränke ich mich in meinem Beitrag auf eine Annäherung

an Raum- und Zeitfragen vom Ausgangspunkt der Alltagskulturwissenschaft
Volkskunde, das heisst vom Menschen her in seinem Denken, Handeln und Deuten,

im Aneignen, Umgehen und Bewerten, im Erfahren und in der Praxis. «Raum»
und «Zeit» soll also immer bedeuten: sich in Bezug setzen zu Räumen, soll heissen

Zeitvorstellungen, Zuschreibungen, Erfahrungen von Raum und Zeit usw.

Raum und Zeit in der Volkskunde - ein Blick zurück in die Fachgeschichte

Für die sich ausgangs des 19. Jahrhunderts institutionell, inhaltlich (und methodisch)

herausbildende Volkskunde (vgl. Deissner 1997) spielte die Grösse Zeit eine

entscheidende Rolle. Als Kontrapunkt zu der als modern, schnell und hektisch

wahrgenommenen Alltagswelt der Zeit des Fin de Siècle richtete sich die entstehende

Disziplin auf das «Generell-Stagnierende» (Hoffmann-Krayer 1902: 10) aus und
schuf sich ein Profil als zivilisationskritische, anti-moderne und gegenwartsabge-
wandte «Veranstaltung». Aufgabe der Volkskunde, so Hoffmann-Krayer, sollte sein,
sich der «Völker, die von moderner Kultur durchdrungen sind», zuzuwenden, ohne

aber auf das Gegenwärtig-Moderne zu blicken. Im Blickwinkel der Volkskunde
habe vielmehr das zu stehen, «was unter den heutigen Kulturvölkern entweder noch

altertümlich, primitiv oder in volkstümlichem Sinne modifiziert ist» (ebd.: 9).

Entsprechend auch das Forschungsprogramm der jungen Disziplin, das schnell

von der Anregung zur kanonischen Festschreibung gerann: Volkstümliches in Lied,
Spiel, Sage usf. sollte als zeitloses oder überzeitliches Gut erforscht, dokumentiert
und gerettet werden. Sitte und Brauch wurden schnell zu den «Kerngebieten im
alten Kanon» (Weber-Kellermann/Bimmer 1985:123), die in ihrer Zyklizität (Stichwort

Jahres- oder Lebenslauf) eingefangen und festgehalten werden sollten. Vor

27



Thomas Hengartner SAVk 98 (2002)

dem Hintergrund und in Absetzung zu einer modernen, linearen Zeitvorstellung
wurden damit der Volkskultur zwei als «alt» aufgefasste Zeitmodelle zugeschrieben:

Einerseits wurde die scheinbare Zeitungebundenheit (volks)kultureller Praxen

postuliert, andererseits aufklärerisch-romantisch geprägte Vorstellungen einer

zyklischen Zeit als quasi «natürliche» Zeit etabliert.
Die junge Volkskunde war also nicht zuletzt angetreten, das Vergehende und

Vergangene in der Gegenwart zu suchen. Und während sie sich in einer der bislang
im Fach wohl am heftigsten geführten Debatten die Zähne am «Volksbegriff» und
den schöpferischen Kräften des Volkes ausgebissen hat, schien über Raum und

Zeit, sowohl über ihre Existenz als Kategorien überhaupt wie auch über ihre
inhaltliche Füllung, Einigkeit zu herrschen: Raum- und Zeitbegriff waren für die

junge Volkskunde oder besser für das von ihr untersuchte «Volk» apriorische und
besonders statische Grössen - und wer sich ausserhalb der «überlieferten Ordnungen»

bewegte, wurde kurzerhand aus dem fachlichen Gesichtsfeld ausgeschlossen.
Es war wiederum die Wahrnehmung und Beobachtung der eigenen Zeit, die

ab den späten 1920er-Jahren zur Forderung nach einer Öffnung der Volkskunde
hin zur Gegenwart führen sollte. Damit sollte dem Umstand Rechnung getragen
werden, dass Zeit- und Raumbindungen durch die Industriemoderne loser

- in heutiger Terminologie wäre zu sagen: heterogener und pluraler - geworden
waren:

«Eisenbahn. Auto. Flugzeug. Zeitung. Geschäftsverkehr ebnen die kulturellen Sonderbildungen

und Lebensräume ein. die Jahrhunderte hindurch ein mehr oder minder geschlossenes
Eigenleben» führten.

begründet beispielsweise Adolf Spamer (1932/35:79) sein Ansinnen, die «Volkskunde

als Gegenwartswissenschaft» zu begreifen.
Vom theoretischen Ansatz her blieb dies indessen für die Reflexion der Grössen

«Raum» und «Zeit» weitgehend ohne Konsequenzen. Für Spamer beispielsweise,
um bei diesem in seiner Epoche so einflussreichen Vertreter zu bleiben, änderten
sich nur die äusseren Erscheinungsformen, nicht aber die «zeitlosen, naturgegebenen

Triebkräfte, die in erster Linie formbildend wirken» (ebd.):

«In Volksglaube und Volksbrauch. Volkssage und Erzählung. Volksrede und Volkswitz, im Volkslesestoff

wie dem Volkslied, dem Volksspiel und der Volkskunst offenbaren sich Elemente jener
Geistigkeit, die wir die Volkstümliche nennen, weil sie die naturhafte Bindung von Mensch zu Mensch
gibt, die den Einzelmenschen wie Menschengruppen zu Volksträgern macht. Über den natürlichen
und darum geschichtslosen Gegebenheiten aber, die den Herzschlag eines Volkes regeln, ändern
sich ständig die Gesichtszüge und Bewegungsfunktionen dieses Volkes.» (Ebd.)

Mit dieser eher halbherzigen Hinwendung zur Gegenwart wurde zwar der
explizit anti-moderne Impetus, der die frühe Fachwissenschaft ausgezeichnet hatte,

relativiert; nach wie vor blieb aber der Grundtenor, das konsensuelle Verständnis

von Kultur als ein stabiles, statisches Element, als «System räumlicher und zeitlicher

Kontinuität» (Kaschuba 1999:168) fraglos erhalten. Volkskunde als «Wissen-

28



Zur Ordnung von Raum und Zeit SAVk 98 (2002)

schaft vom Volksleben», so die Formulierung in Richard Weiss' lange Zeit
hochgehaltener «Volkskunde der Schweiz» aus dem Jahr 1946, untersuchte die «zwischen

Volk und Volkskultur wirkenden Wechselbeziehungen, soweit sie durch Gemeinschaft

und Tradition bestimmt sind» (Weiss 1946:11). Nicht nur erschien Tradition
dabei als grundsätzlich unhistorisch, vielmehr sei der «volkstümlich ungeschichtlichen

Auffassung der Welt», so Weiss weiter, «eine ganz subjektive, wertbetonte

Chronologie eigen, die der absoluten historischen Chronologie oft ganz zuwiderläuft»

(ebd.).
Die Ausrichtung auf räumliche und zeitliche Kontinuitäten, auf die longue

durée, beinhaltete forschungspraktisch eine starke Ausrichtung auf Raum-
und Zeitfragen. Dabei ging es nicht um ein neues kategoriales Verständnis,
sondern vielmehr darum, Traditionslinien und Traditionskreise zu er- und beschreiben.

«Nur zur begründenden Deutung der Gegenwart», schreibt noch einmal Adolf Spamer, «dient die

Vergangenheit. Aber weil das Heute als Produkt einer meist langen Entwicklung ohne jedes Gestern

nicht verständlich, so ist die Volkskunde in erster Linie, methodisch gesehen, eine historische
Wissenschaft Erst da, wo der historische Verfolg endet oder versagt beginnt die
psychologische Betrachtung mit ihren mannigfachen Methoden.» (Spamer 1924: 105)

Besonders stark und langanhaltend aber etablierte sich die Kulturraumforschung,

die sich vordringlich dem Nachweis der Bindung der Volkskultur an die
räumliche Umwelt verschrieben hatte. In seiner Einführung in den - notabene erst
1995 abgeschlossenen - Atlas der Schweizerischen Volkskunde, konzeptionell nur
unwesentlich jünger als sein ausgangs der 1920er-Jahre in Angriff genommenes
deutsches Pendant - schreibt Richard Weiss programmatisch im Jahre 1950:

«Dass die Wo-Frage in der heutigen Volkskunde den Vorrang hat vor der Wann-Frage - mit der sie

durch das Woher, durch die Frage nach der Entwicklung in Raum und Zeit, unlösbar verknüpft ist

- kann nicht bestritten werden. Ebensowenig darf man darin nur eine Modeströmung sehen im
Sinne einer Reaktion auf die frühere historische Methode. Vielmehr entspricht die Frage <Wo?> der
wesentlichen Eigenart volkstümlicher Kultur in ihrer Bindung an die räumliche Umwelt (...).»
(Weiss 1950: 1; Hervorhebung im Original)

Mit der gleichzeitigen Fokussierung auf den Kontinuitätsgedanken hat die

Volkskunde, wie einzelne ihrer Vorläufer und Nachbarfächer (von der Mythologie
und Altertumskunde bis zur Philologie), lange Zeit die Beschäftigung mit dem
sozialen Wandel verdrängt: Als Gemeinschafts- und Heimatkunde, als «Bauernkunde»

(wie Spamer bereits 1924 bissig angemerkt hat [Spamer 1924:16]) oder als

Erforscherin von «Sommerfrischer-Volkskultur» (so Leopold Schmidts [1953:621]

Einschätzung) und des Landlebens hat sie sich dem Einlassen auf den «Prozess der
Zivilisation» (Elias) bzw. der «Vergesellschaftung» (Weber) erfolgreich widersetzt.
Raum und Zeit dienten dabei nicht nur als Grundkategorien, sondern essentiali-
siert als Garanten der Kontinuität, als sicheres Fundament oder gar Katalysatoren
für die «Mächte des Beharrens».

29



Thomas Hengartner SAVk 98 (2002)

Mit den Arbeiten der «Münchner Schule», das heisst namentlich von Hans Moser

und Karl-Sigismund Kramer, wurde - wie Utz Jeggle bildhaft formuliert - «mit

strenger Quellenkritik vor allem methodisch den Ursprünglichkeits- und

Ewigkeitsvorstellungen der traditionellen Volkskunde der Giftzahn gezogen»
(Jeggle 1988: 66), wurde das Volkstum vom Gegenüber zum Teil der Geschichte.
Der grosszügige Umgang mit Zeit- und Raumvorstellungen, die bisweilen
abenteuerlichen Ursprungskonstruktionen, die Herkunftsmythen und lokalen wie
insbesondere nationalen Raumfüllungsmuster wichen ab Mitte der 1950er-Jahre der

sorgfältigen historischen, auf begrenzte und überschaubare Lebenswelten
ausgerichteten Argumentation. Aus Traditionen wurden so plötzlich, was wir mit
Hobsbawm und Ranger (1986) gerne als invention of traditions bzw. als invented
traditions bezeichnen: gezielte Traditionsbildungen, Konstruktionen historischer
Kontinuitätslinien, Arbeit am kollektiven Gedächtnis.

Aus Folklore, also aus dem, «was <im Volk> durch Zeiten und Räume weitergegeben

und in narrativer oder ritueller Form überliefert wurde» (Kaschuba 1999:

173), aus dem aktiv Tradierten, aus der «ächten» Volkskultur wurde «Volkskultur
aus zweiter Hand» (Hans Moser), (Re-)Konstruktion, Kulturpflege, wurde Ideologie

und Geschäft; aber auch (symbolisches) Kapital, Alltagspraxis und wurden
lebensweltliche Bezugspunkte.

Am Anfang der Entwicklung der Volkskunde zu einer Alltagskulturwissenschaft,

ein Common-Sense-Begriff, unter dem sich - trotz Kritik aus den eigenen
Reihen (Lipp 1993) - das Fach in seiner ganzen heutigen Breite zusammenfindet
(vgl. Gyr 1997), am Anfang einer allmählichen Abkehr von der erklärend-legiti-
matorischen Traditionsschau zum verstehenden Herangehen an alltägliche Praxen

und Erfahrungen standen wiederum Fragen, die unmittelbar aus der
Wahrnehmung veränderter raumzeitlicher und sozialer Strukturen erwuchsen,
genauer aus der Beobachtung, dass auch das Neue, Veränderliche und Flexible in
den Rahmen von «Volkskultur» gehört. Am prominentesten ist dabei wohl
Hermann Bausingers (1961) vor nun auch schon vierzig Jahren vorgelegte
Auseinandersetzung mit der «technischen Welt», verstanden als Paradigma für die
Dynamik der Alltagskultur, die das Bild von der statischen Volkskultur ablösen
sollte.

Sich nicht aufdie Erforschung der «Reserve des Tradierten» (Bausinger 1987:

332) als der geschichtlichen Dimension der (Alltags-)Kultur zu beschränken,
lenkte nun auch den Blick auf das. was Bausinger mit den Begriffen einer «räumlichen,

zeitlichen und sozialen Expansion» beschrieben hatte. Die Expansion räumlicher

und zeitlicher Horizonte, die hier vor allem interessiert, die Veränderung von
Raumbezügen (zum Beispiel durch die Verfügbarkeit zahlreicher Güter über

grosse Räume hin) und die Expansion des zeitlichen Horizonts (durch Flüchtiges
und Modisches), vermittelt durch eine «unauffällige Omnipräsenz des Technischen»

(Bausinger 1981:71), durch «Gewöhnung ans Moderne» (Scharfe 1992:71)
und die Etablierung von Umgangs- und Akzeptanzformen, führen für Bausinger zu
ambivalenten alltäglichen Praxen: zur Integration von «Exotik» wie zur Inszenie-

30



Zur Ordnung von Raum und Zeit SAVk 98 (2002)

rung von «Heimat», zur bewussten Pflege der Volkskultur wie zur Enthistorisie-

rung durch Präsentation des Historischen.
Noch resultiert aus den beobachteten «Auflösungen der alten Bindungen»

(Bausinger 1961:175) nicht Heterogenisierung oder Infragestellung von geteiltem
Sinn, sondern einerseits eine Erweiterung von Repertoires und Horizonten,
andererseits eine kulturelle Leistung, die sowohl eine Reduktion von Komplexität
(Luhmann) als auch eine «eigentümliche Spurlosigkeit des Fortschritts» beinhaltet,
mit Habermas (1983: 68) verstanden als der Umstand, dass «das einmal erreichte
Niveau der Befriedigung» «sozusagen die Spuren seiner Entstehungsgeschichte

tilgt». In den Worten Bausingers: «Oft wird das Komplizierte einfach hingenommen

- wir können auch betonen: einfach hingenommen» (Bausinger 1961:174).

Eine ähnliche Sichtweise dominiert auch bis weit in die 1980er-Jahre hinein in

der kultur- und sozialwissenschaftlichen Stadtforschung: Zwar wird auch hier der
Blick auf die zunehmende Vielfalt städtischer Lebensformen, -stile und -äusserun-

gen gerichtet, aber dem Raum doch die Kraft zugesprochen, zu einer Einheit der
Vielfalt binden und bündeln zu können (erinnert sei nur an die Idee der Grossstadt
als «melting pot»), d.h. der (gross-)städtische Raum wurde als Ort grösstmöglichs-
ter Differenz(ierung), aber doch als strukturierte und strukturierende Einheit
zugleich betrachtet (vgl. Hengartner 1999:260).

Schon im Rettungsgedanken der «alten» Volkskunde spielte die Gleichzeitigkeit

des Ungleichzeitigen eine wesentliche Rolle, indem das Reliktale und Unzeit-

gemässe, das «Grundständige» zum alleinigen Gegenstand der fachlichen Betrachtung

gemacht wurde. Nicht als Ursprünglichkeitsforschung. sondern mit Blick auf

Gemengenlagen und kulturelle Strahlkraft wurde das Konzept auch weiter getragen:

in der Kulturraumforschung oder wenn etwa nach der Strahlkraft städtischer
Räume (Wiegelmann 1978) bzw. wie auf dem 19. Deutschen Volkskundekongress
in Hamburg im Jahr 1973 nach Stadt-Land-Beziehungen gefragt wurde. Hier spielten

indessen, wie im alltäglichen Vergleichen, Vorstellungen von Normalität oder

Zeitgemässheit seitens der Vergleichenden eine dominierende Rolle. Und es bleibt
zu fragen, ob es stets gelingt, solche Wertmassstäbe ausreichend kritisch zu reflektieren

und zu hinterfragen.
Als Hermann Bausinger 1987 mit Bezugnahme auf Überlegungen von Ernst

Bloch das Konzept revitalisierte und die Volkskunde als «Agentur des Ungleichzeitigen»

(Bausinger 1987a) charakterisierte, wies dies unter den veränderten
gesellschaftlichen und kulturellen Rahmenbedingungen in eine neue Richtung:
Entwicklungen, die mit den Schlagworten Heterogenität und Pluralität von Lebensstilen

zwar vage, aber nicht unzutreffend beschrieben werden, fordern geradezu dazu

auf, die Koexistenz und den Zugriff auf unterschiedliche, auch zeitlich unterschiedlich

fundierte Lebensformen und -praxen - nicht nur einzelner Bevölkerungsgruppen,

sondern auch in individuellen Identitätskonzepten - zu reflektieren. Kommt
dazu, dass die Frage nach Gleich- und Ungleichzeitigkeiten unter dem Gesichtspunkt

der sog. Globalisierung - die immer auch eine Neuaushandlung des Lokalen
darstellt - zusätzlich an Bedeutung gewinnt.

31



Thomas Hengartner SAVk 98 (2002)

Globalität, Beschleunigung, Flexibilität

Raum und Zeit: Das Thema verleitet dazu, beim abstrakt kategorialen Denken
zu bleiben und mit dem Hinweis auf Globalisierung, auf Beschleunigung und
Flexibilisierung von Zeit zugleich die Existenz einer neuen und allgemeingültigen
Qualität der beiden Grössen vorauszusetzen. Quantensprünge sind indessen
zuallererst ein komplexes Wertungsproblem: Zurecht machen Gisela Welz (von der
Raumseite bzw. der Globalisierungsfrage her) und Helga Nowotny (von der Zeitseite

her) ähnliche Ereignisse namhaft, um kritisch zu fragen, ob nicht die
Transformationen des Industriezeitalters (Nowotny 1995) bzw. das Mobilitäts- und

Transformationspotential der Wende zum 20. Jahrhundert (Welz 1998: 178) «den
heute erlebten Umwälzungen aus der Sicht der Betroffenen in nichts nachstehen)»

(Nowotny 1995:90).
Bei aller theoretischen Irritation und auch bei einem offensichtlichen Desinteresse

(nicht nur) der Volkskunde, die Phänomene der (räumlichen) Globalisierung
und der (zeitlichen) Akzeleration und Flexibilisierung in ihrem Zustandekommen
und ihren Ausformungen zu untersuchen, gibt es in den über Alltagsprobleme
arbeitenden Wissenschaften doch eine Art Common Sense darüber, dass die
Erscheinungen, die inhaltlich nicht trennscharf voneinander zu unterscheiden sind,
auf das Wechselspiel verschiedener Faktoren (und darin könnte allenfalls die neue

Qualität bestehen) zurückzuführen sind:

- weltweite Wanderungsprozesse - von der Freizeit- über die Arbeits- bis hin zur
krisen- und kriegsbedingten Migration;

- Raum- und Zeitabstände überwindende Verkehrs- und Kommunikationsmittel,
die soziale Bezüge und Interaktion aus ihrer geographischen Bindung, ihrem
lokalen Kontext loslösen (können);

- die fast gleichzeitige und weltweite Verfügbarkeit von Gütern, Ideen, Wissensbeständen

und Medienprodukten, das heisst sowohl ein weltweites Zusammenrücken

wie eine Annäherung an Gleichzeitigkeit:

- die Omnipräsenz von technischen Artefakten, in denen sowohl Laborzeit - wie

Helga Nowotny das nennt - eingeschrieben ist, als sie auch raumüberspannend
zur Verfügung steht;

- Tertiarisierung und damit sowohl die Auflösung von Raumbindungen als auch

diejenige fester Zeitstrukturen vor allem im Bereich der Ökonomie bzw. der Arbeit.
All dies, auch das dürfte Common sense sein, führt zu neuen Ungleichheiten

und Zugangsrestriktionen finanzieller, kultureller oder sozialer Art. Das heisst: Die
beschriebenen Phänomene treffen für einzelne in ihrem Alltag mehr oder weniger
zu, stehen neben dem Fortbestehen der Relevanz alltäglicher Lebensformen. Das
heisst weiter, dass das Globale nicht für die ganze Welt steht, sondern nur für
gewisse Einflüsse, die in unterschiedlicher Intensität und Ausprägung von
unterschiedlichen Orten her kommen (vgl. Hannerz 1995:71).

Die Faszination des Begriffs der Globalisierung, so hat Gisela Welz unlängst
herausgearbeitet, liegt für die Ethnowissenschaften unter anderem darin, dass er

32



Zur Ordnung von Raum und Zeit SAVk 98 (2002)

sich sowohl zur kritischen Überprüfung eines dynamischen, gruppen- und

praxisbezogenen Kulturverständnisses (Welz 1998: 177 f.) als auch zur endgültigen
Verabschiedung statischer Kulturkonzepte eignet. Dieser vornehmen Aufgabe, d.h.
der Reflexion über den Kulturbegriff, möchte ich mich allerdings in diesem

Zusammenhang weitgehend entziehen und statt dessen auf die Frage nach der kate-

gorialen Kraft der Grössen Zeit und Raum eingehen.

Raum- und Zeitstrukturen

Eigenschaften von Räumen und Zeiten?

Wir, d.h. die Angehörigen der scientific community kulturwissenschaftlicher
Provenienz, sprechen Räumen bestimmte Eigenschaften zu: metropolitan,
grossstädtisch, urban, suburban, ländlich, dazwischen, Niemandsland. Wir erforschen an-

thropomorphisierte, zoomorphisierte, romantisierte, ethnisierte und politisierte
Räume oder besser: die Mechanismen, die unseres Erachtens zu diesen Zuschreibungen

und Inanspruchnahmen führen. Wir erforschen den Aspekt der Materialität

und sind stets dabei, einer breiten Palette von kulturellen Mustern, Zuschreibungen

und Klassifizierungen als mit dem Raum ver- und, besonders wichtig, als an

den Raum gebunden zu postulieren. «Raum» erhält damit zwar nicht gerade die

Qualität einer Universalie, aber es wird ihm, als kategoriale oder essentielle Grösse,

als das, was die Soziologie bis in die 1980er-Jahre hinein als objektives materielles
Substrat bezeichnet hat, zumindest eine Art formbildende Kraft zugeschrieben.
Schliesst man sich wiederum den Überlegungen zu den Lieux de mémoire an, so gibt
es besonders signifikante Räume und Orte, die als Gedächtnisorte in ihrer «natürlichen»

Gestalt (wie zum Beispiel der Wald) oder in ihrer Architektur und Sinngebung

(nationale) Geschichte und Gemeinschaft symbolisieren (vgl. Nora 1984 ff.).

Demgegenüber fällt der Umgang mit Zeit etwas weniger betulich aus, zumindest

in der einfachsten anzutreffenden Unterscheidung: derjenigen in subjektive
und objektive Zeit. Hier standen (und stehen zum Teil noch immer) Universalien
im Vordergrund: d.h., eine objektive Auffassung, für die beispielsweise stets eine

Referenz auf Newton drin liegt, geht davon aus, dass «Zeit» dem Menschen wie
jedes andere physikalische Objekt als Teil der ewigen Naturordnung gegeben sei.

Aber auch das Pendant, die Sichtweise einer subjektiven Zeit, fusst auf der
Annahme, «Zeit» entspreche einer universalen Struktur des menschlichen Bewusstseins

bzw. Daseins, oder anders: Menschen könnten und mussten die Synthese von
Ereignissen im Sinne der Zeit ohne jedes Lernen und vor jeder Objekterfahrung
immer und überall in der gleichen Weise vollziehen. Zeit wird demnach verstanden
als eine Form des Ordnens von Ereignissen - entweder für sich oder in Verbindung
mit dem Raum - als etwas im Menschen angelegtes, als Teil seiner Fähigkeit zur
Vernunft, als unveränderliche Eigenschaft des menschlichen Bewusstseins oder
der menschlichen Existenz (vgl. Elias 1990:102).

33



Thomas Hengartner SAVk 98 (2002)

Menschen in Raum und Zeit

Erst der Perspektivenwechsel, d.h. Raum und Zeit vom Menschen her zu denken,

führt aus dieser konzeptuellen Sackgasse heraus. Raum, vom Menschen her

gedacht, erschliesst sich in dieser Hinsicht über Territorialität (Greverus 1972),

über räumliche Verfasstheit, über Verortung; raumbezogenes Handeln, Denken
und Deuten, über Sich-In-Bezug-Setzen zu Räumen: Stichworte sind auch hier
schnell zur Hand: Stadt-Land; Region, Heimat, Orte und Nicht-Orte; Öffentlichkeit

und Intimität, Integration und Einigelung, global-lokal (auch wenn ich noch
einmal an Ulf Hannerz' Feststellung erinnere, dass das Globale für einige von
wesentlicher, für andere von untergeordneter Bedeutung ist1), Cyberspace und Virtual
Reality usf. Raum - und ich breche hier die Aufzählung ab - das ist Bewegung und

Verortung, ist Idee und Erfahrung, ist Gestalt und Vorstellung, ist Wohn- und In-
teraktionsfeld.

Raum wie Zeit vom Menschen her zu denken geht also davon aus, dass die
Grössen kulturell und sozial konstruiert sind. Um wieder zur Zeit überzugehen:
Zeiteinteilungen, Kalender, zyklische und lineare Zeitvorstellungen, Jahres- und

Lebenslaufvorstellungen wurden gerade in der «alten» Volkskunde gerne als gegeben

dargestellt. Es wurde damit ausgeblendet, dass Zeitvorstellungen, Zeit sich
durch «soziale Interaktion konstituiert und als essentielles Medium zur
Koordination und Synchronisation gesellschaftlichen Lebens (fungiert)» (Nowotny
1995:81).

Aus der subjektiven, objektiven oder der «natürlichen» wird soziale Zeit, wird
individuelle und alsdann, als Signatur der Moderne, zunächst industrielle, wird
Maschinenzeit.' Die kulturell und sozial ausgehandelten Umgangsformen mit der
linearen Struktur der Maschinenzeit werden heute indessen mehr und mehr von
zwei Seiten in Frage gestellt: Zum einen ist dies die Wahrnehmung einer
zunehmenden Beschleunigung. Aus Übergang und Dauer, Kontinuität und Wandel,
Willkomm und Abschied wird dauernder Übergang: So fragt sich Christel Köhle-
Hezinger, ob nicht «die Gegenwart eine Zeit der Übergänge» sei:

«Es scheint, als habe sie den Übergängen zur Dauer verholfen Ist das die Steigerung und
historische Fortsetzung des industriell notwendigen Time is money: Übergänge als Zustand des Flies-
sens. Gleitens.des Nahtlosen und Stufenlosen? (...)» und weiter: «Beginn und Ende. Abfahren und
Ankommen verlieren an Bedeutung angesichts der Koeffizienten aus Reisetempo. Zeitverschiebung

und Dauer.» (Köhle-Hezinger 1996: 6)

Diese Einschätzung wurde vor allem in der postmodernen Theorie sozusagen
weiter beschleunigt, in einer Entwicklungslinie, die sich anhand der Stichworte
Akzeleration (Bausinger 1961), Dromologie (vgl. Beck 1997), Überfülle (Auge 1994),
Überdrehen, «rasender Stillstand» (Virilio 1992), «Ende der Geschichte» (Flusser
1991) umschreiben lässt.

Neben die Beschleunigung tritt vor allem die Flexibilisierung, die neue Zeitmuster,

neue Erfahrungen und Vorstellungen von Zeit mit sich bringt und die lineare

34



Zur Ordnung von Raum und Zeit SAVk 98 (2002)

Maschinenzeit zugunsten bzw. durch Laborzeit in Frage stellt: Objekte, so Helga
Nowotny, werden rund um die Uhr zeitlich verfügbar, lineare Sequenzen abgelöst
und Zeit damit pluralisiert -just in time lautet die neue Devise, und mit dieser

Verfügbarkeit zum richtigen Zeitpunkt geht eine «weltweite Annäherung an

Gleichzeitigkeit» (Nowotny 1995: 96) zumindest im Bereich von Finanz, Transport,
Wirtschaft einher.

Aus theoretischer Perspektive stellt sich die Frage, ob diese Entwicklungen zu
einer «Schrumpfung der Gegenwart» führen, wie dies prominent Hermann Lübbe
(1995) vertritt, oder wie für Helga Nowotny zu einer erstreckten - da um die

projektive Zukunftsperspektive gebrachten, das kommende in die Nähe rückenden -
Gegenwart. Aus volkskundlicher Sicht interessieren indessen insbesondere die
damit verbundenen biografischen Auswirkungen, das heisst, dass und wie sich
(wiederum in unterschiedlicher Intensität und mit unterschiedlicher Verteilung) veränderte

Zeitmuster und Zeitbezüge herausbilden: Eindeutige Zeitvorstellungen und

biografische Entwürfe machen auch hier einer Pluralität Platz: Pluralität heisst in
diesem Fall Plural von Zeiten, heisst Multiperspektivität, heisst Identitäts-Bri-
collage bzw. biografische Patchworks.

Es erscheint reizvoll, diese Überlegungen zu Menschen in Raum und Zeit bzw.

zu Globalisierung und Flexibilisierung an die Frage nach der Gleichzeitigkeit des

Ungleichzeitigen zurückzubinden: Jenseits von Gruppenbindungen, bezogen auf
einzelne Elemente der Aushandlung menschlicher Identitätsbildung - das heisst

auf die Frage nach dem Entwurf und dem Einsatz von Eigen- und Fremdbildern,
auf die Umsetzung verinnerlichter Regeln und Vorstellungen des eigenen So-Seins

in konkretes Handeln und Verhalten - zeigt sich, dass widersprüchliche Erfahrungen

und konkurrierende Erfahrungs- und Handlungsformen, unterschiedliche

Bewertungsmuster gerade in der In-Bezug-Setzung zu Raum und Zeit eine besonders

wichtige Rolle spielen. Sei dies im Widerspruch zwischen dem Globalen und dem

Lokalen als «Raum der totalen sinnlichen Erfahrung» (Hannerz 1995:78), sei dies

die Aushandlung und Ausgestaltung von Sozialbezügen im lokalen wie überlokalen
Kontext, sei dies die Koexistenz unterschiedlicher Lebensentwürfe, Raumvorstellungen

und Zeiten-Plurale.

Zeit und Raum als Grundkategorien?

Bleibt zum Schluss die Frage nach «Zeit» und «Raum» als Grundkategorien. Ich

möchte sie, als Frage nach Zeit und Raum als einzelne Kategorien, vorweg verneinen.

Zum einen, weil ihnen damit eine problematische, vom Menschen und der
Konstruktion von Raum und Zeit ablenkende Entität verliehen wird; zum anderen,
weil es schwer fällt, gerade diese beiden «Kategorien» als unabhängige Grössen zu
denken.

In seiner anregenden Untersuchung «Über die Zeit» hat Norbert Elias (1990)

festgestellt, dass Zeit nie als unabhängige Grösse, sondern stets in Verbindung mit

35



Thomas Hengartner SAVk 98 (2002)

weiterem gedacht wird. Sei dies in Verbindung mit Wertvorstellungen wie «frei»

(dazu gehört auch eine eigentümliche wissenschaftliche Vorliebe, nur Erlebniszeit
oder Eigenzeit als «gute» Zeit zu beschreiben), oder sei dies in der Verschränkung
mit weiteren Grössen.

Raum und Zeit werden bevorzugt aneinander gebunden, zum einen eher praktisch,

wenn etwa von temporärer Migration die Rede ist, aber auch mit
naturwissenschaftlicher Legitimierung, zumal seit Einstein die theoretische Physik mit der

Aussage, dass jeder Bezugskörper seine eigene Zeit besitzt, gerne hierfür in

Anspruch genommen wird.
Für die Kulturwissenschaft vom Menschen ist es - um damit auch das letzte

Quäntchen möglicher statischer Sichtweisen aus dem Weg zu räumen - besonders

wichtig, an Raum und Zeit über das menschliche Handeln heranzugehen. Aufbauend

auf Michel de Certeaus diesbezüglichen Überlegungen hat Johanna Rolshoven

herausgearbeitet, Raum zu verstehen als:

<«ein Geflecht von beweglichen Elementem, das entsteht, wenn Richtungsvektoren. Geschwindig-
keitsgrössen und die Zeit als Variable in Verbindung zueinander gesetzt werden. Er ist folglich ein
«Resultat von Aktivitäten, die ihm eine Richtung geben und ihn verzeitlichem.» Und weiter unten:
«Die Alltagsbewegungen der Menschen markieren und prägen nicht nur ihre Beziehung zum
(Raum).in ihrer «unauffälligen Kreativität> schaffen sie erst den Raum.» (Rolshoven 2000: 109 und

119)'

Es sind also die Menschen in ihrem Agieren, in ihrem Bewegen und Handeln,
die (den) Raum schaffen und ihm Zeitlichkeit verleihen.

An diesem Punkt kann bzw. sollte die Volkskunde, was ihr Verständnis von Zeit
und Raum anbelangt, ansetzen. Bleibt sie beim Versuch einer reinen kategorialen
Bestimmung, so kann sie zwar beispielsweise mit der Verlagerung von der
Raumbindung zum Raumzeitbezug von einer (vermeintlich) festen auf eine a priori
flüchtige und stets neu auszuhandelnde Grösse hinleiten; weitaus wichtiger aber
erscheint, dass sich die Erfahrungswissenschaft Volkskunde auch dieser Erfahrungen
annimmt.

Klar ist: Aufbrechende Zeit- und Raumhorizonte, auseinanderbrechende

Deutungsgemeinschaften und Sinnteilungseinheiten spielen eine wichtige Rolle

- zu fragen ist aber, wie, in welcher Form und mit welchen Auswirkungen sie sich

in der Alltagspraxis der Menschen wiederfinden, in dieser Gemengenlage konfli-
gierender Modelle und (Selbst-)Verständnisse, alltagsweltlicher Dimensionen.
Handlungsanforderungen und Deutungsangebote. Die Beschäftigung mit Raum
und Zeit erfolgt demnach für die von der Mikroanalyse kultureller Erfahrungen
und Praxen her argumentierende Volkskunde am sinnvollsten über die Ermittlung

räum- und zeitbezogenen Handelns und Deutens, das heisst näher am
Menschen, weniger an abstrakten Zeitmodellen und Raumklassifikationsschemata;
näher an alltäglichen Bedeutungen von und Bedeutungszuschreibungen an
Raum und Zeit, an alltäglichen Vorstellungen, die das Handeln, Denken und

Deuten prägen.

36



Zur Ordnung von Raum und Zeit SAVk 98 (2002)

Für solche Analysen scheint angezeigt, Clifford Geertz' von Max Weber entlehntes

Diktum von Kultur als «selbstgesponnenem Bedeutungsgewebe» noch ernster

zu nehmen: beim Selbstspinnen wie bei dessen Einbetten in komplexe
Zusammenhänge - und beim analytischen Deuten nicht zu vergessen, dass dieses in so

etwas wie ein institutionell-organisatorisches Geflecht, das wir Gesellschaft nennen,
als weiteres Gewebe mit eingeflochten ist. Blickt man auf die Kraft der Grössen

Zeit und Raum, wie sie sich etwa im Verständnis von Kultur als System räumlicher
und zeitlicher Kontinuität eingeschrieben hat. das bis in die letzte Generation in

unserem Fach Konsens war, so scheint vor diesem Hintergrund die zunächst

schwammig anmutende, aber gerade die Praxis und den Rückgang von Eindeutigkeiten

berücksichtigende Formel von der Kultur als der Art und Weise, der «Form

der Lebensbewältigung in rasch wechselnden Situationen» (Bausinger 1987: 332)

geeignet, hinreichend auf veränderte Raum- und Zeitbezüge wie veränderte
Lebensentwürfe aufmerksam zu machen.

Literatur

Auge, Marc 1994: Orte und Nicht-Orte. Frankfurt a.M.

Bausinger, Hermann 1961: Volkskultur in der technischen Welt. Stuttgart.
Bausinger, Hermann 1981: Technik im Alltag. Etappen der Aneignung. In:

Zeitschrift für Volkskunde 77:227-242.

Bausinger, Hermann 1987: Neue Felder, neue Aufgaben, neue Methoden. In: Chiva,

Isidor/Jeggle, Utz (Hg.): Deutsche Volkskunde - Französische Ethnologie. Zwei

Standortbestimmungen. Frankfurt a. M./New York: 326-344.

Bausinger, Hermann 1987a: Ungleichzeitigkeiten. Von der Volkskunde zur empirischen

Kulturwissenschaft. In: Der Deutschunterricht 39/6:5-16.
Beck. Stefan 1997: Fluchtgeschwindigkeiten aus der Moderne. Vom Nachteil der

Dromomanie für die Analyse der «Informationsgesellschaft». In: Kuckuck 2:

12-16.
de Certeau, Michel 1988: Die Kunst des Handelns. Berlin.
Deissner, Vera 1997: Die Volkskunde und ihre Methoden. Perspektiven aufdie

Geschichte einer «tastend-schreitenden Wissenschaft» bis 1945. Die Entstehung
und Entwicklung des volkskundlich-methodologischen Paradigmas im

Spannungsfeld des gesellschaftlichen Diskurses bis 1945. Mainz.
Elias, Norbert 1990: Über die Zeit. Arbeiten zur Wissenssoziologie II. 3. Aufl.

Frankfurt a. M.
Flusser, Vilém 1991: Ende der Geschichte, Ende der Stadt? Wien (Wiener

Vorlesungen 14).

Greverus, Ina-Maria 1972: Der territoriale Mensch. Ein literaturanthropologischer
Versuch über das Heimatphänomen. Frankfurt a. M.

Gyr. Ueli 1997: Kulturale Alltäglichkeit in gesellschaftlichen Mikrobereichen.

Standpunkte und Elemente zur Konsensdebatte. In: Burckhardt-Seebass, Chris-

37



Thomas Hengartner SAVk 98 (2002)

tine (Hg.): Zwischen den Stühlen fest im Sattel. Eine Diskussion um Zentrum.
Perspektiven und Verbindungen des Faches Volkskunde. Hochschultagung der
Deutschen Gesellschaft für Volkskunde, Basel. 31. Oktober - 2. November 1996.

Göttingen: 13-19.

Habermas, Jürgen 1983: Nach der Wende. Konservative Politik, Arbeit, Sozialismus
und Utopie heute. In: Ders.: Die neue Unübersichtlichkeit. Kleine politische
Schriften V Frankfurt a. M.: 57-76.

Hannerz, Ulf 1995: «Kultur» in einer vernetzten Welt. Zur Revision eines ethnologischen

Begriffes. In: Kaschuba, Wolfgang (Hg.): Kulturen - Identitäten -
Diskurse. Perspektiven europäischer Ethnologie. Berlin: 64-84.

Hengartner, Thomas 1999: Forschungsfeld Stadt. Zur Geschichte der volkskundlichen

Erforschung städtischer Lebensformen. Berlin/Hamburg.
Hobsbawm, Eric/Ranger, Terence 1986: The Invention of Tradition. Cambridge.
Hoffmann-Krayer, Eduard 1902: Die Volkskunde als Wissenschaft. Zürich.
Jeggle, Utz 1988: Volkskunde im 20. Jahrhundert. In: Brednich, Rolf Wilhelm (Hg.):

Grundriss der Volkskunde. Einführung in die Forschungsfelder der Europäischen

Ethnologie. Berlin: 51-72.
Kaschuba, Wolfgang 1999: Einführung in die Europäische Ethnologie. München.

Köhle-Hezinger, Christel 1996: Willkomm und Abschied. Zur Kultur der
Übergänge in der Gegenwart. In: Zeitschrift für Volkskunde 92:1-19.

Lipp, Carola 1993: Alltagsforschung im Grenzbereich von Volkskunde. Soziologie
und Geschichte. Aufstieg und Niedergang eines interdisziplinären Forschungskonzeptes.

In: Zeitschrift für Volkskunde 89:1-33.
Lübbe. Hermann 1995: Schrumpft die Zeit? Zivilisationsdynamik und

Zeitumgangsmoral: Verkürzter Aufenthalt in der Gegenwart. In: Weis. Kurt (Hg.): Was

ist Zeit? Zeit und Verantwortung in Wissenschaft, Technik und Religion. München:

53-79.

Nora. Pierre 1984 ff.: Lieux de mémoire. Paris.

Nowotny. Helga 1995: Wer bestimmt die Zeit? Zeitkonflikte in der technologischen
Gesellschaft zwischen industrialisierter und individualisierter Zeit. In: Weis.

Kurt (Hg.): Was ist Zeit? Zeit und Verantwortung in Wissenschaft.Technik und

Religion. München: 81-99.

Rolshoven, Johanna 2000: Übergänge und Zwischenräume. Eine Phänomenologie
von Stadtraum und «sozialer Bewegung>. In: Kokot. Waltraud/Hengartner.
Thomas/Wildner, Kathrin (Hg.): Kulturwissenschaftliche Stadtforschung.
Berlin/Hamburg: 107-122.

Scharfe. Martin 1992: Volkskunde in den Neunzigern. In: Hessische Blätter für
Volks- und Kulturforschung, NF 28:65-76.

Schmidt. Leopold 1953: Die Linzer Stadtvolkskunde im Rahmen der Stadtvolks¬
kunde Österreichs. In: Jahrbuch der Stadt Linz. Linz: 289-298.

Spamer, Adolf 1924: Um die Prinzipien der Volkskunde. Anmerkungen zu Hans

Naumanns Grundzügen der deutschen Volkskunde. In: Hessische Blätter für
Volkskunde 23:67-108.

38



Zur Ordnung von Raum und Zeit SAVk 98 (2002)

Spamer. Adolf 1932/35: Die Volkskunde als Gegenwartswissenschaft. In: Riehl, Wil¬

helm Heinrich/Spamer, Adolf: Die Volkskunde als Wissenschaft. Berlin/Leipzig:
77-85 (Abdruck eines 1932 gehaltenen Vortrags).

Virilio, Paul 1992: Rasender Stillstand. München/Wien.
Weber-Kellermann, Ingeborg/Bimmer. Andreas C. 1985: Einführung in die

Volkskunde/Europäische Ethnologie. Eine Wissenschaftsgeschichte. 2. erg. und erw.

Aufl. Stuttgart.
Weiss, Richard 1946: Volkskunde der Schweiz. Grundriss. Erlenbach-Zürich.
Weiss, Richard 1950: Einführung in den Atlas der Schweizerischen Volkskunde.

Basel.

Welz, Gisela 1998: Moving Targets. Feldforschung unter Mobilitätsdruck. In: Zeit¬

schrift für Volkskunde 94/2:177-194.

Wiegelmann, Günter (Hg.) 1978: Kulturelle Stadt-Land-Beziehungen in der Neuzeit.

Münster.

Zopfi, Emil 1991: Die Fabrikglocke. Vom Aufstand der Glarner Stoffdrucker gegen
die Zeit. Zürich.

Anmerkungen

1 - und unter der Perspektive des individuellen Erlebnis- und Erfahrungshorizontes noch eins

draufgeben möchte: Bin ich global, wenn ich am PC sitze und in einem Chat-room mit Kommuni-
kanden aus der ganzen Welt kommuniziere? Wenn ich in Flugzeug. Eisenbahn, Auto etc. steige und
nach Stunden an einem andern Punkt der Welt, der Republik oder der Stadt angekommen bin? Bin
ich global, wenn ich via Medien Aussagen von anderen, mir fremd bleibenden Teilen der Nah- und
Fernwelt vermittelt erhalte? Ist dies nicht, gelinde gesagt, eine technoide Sicht der Welt, die das

Medium zum Gegenstand und Argument macht?
Es ist übrigens ein in der Sozialgeschichte viel beschriebenes und literarisch schön verarbeitetes
Beispiel, dass sich das Ungewohnte am Industriellen oft vorrangig auf die Zeit und eher weniger
auf die Maschinen bezog. Der erste Streik in der Schweiz, so hat der Schweizer Schriftsteller Emil
Zopfi für seinen Roman «Die Fabrikglocke» (Zopfi 1991) recherchiert, entzündete sich an der Zeit,
an der Fabrikuhr. die zum Symbol für die mühselige und zwangsweise, der zeitgenössischen
Alltagslogik entgegenstehende Gewöhnung an neue Zeitmuster wurde.
Für die in einfachen Anführungsstrichen gesetzten Zitate von de Certeau siehe: de Certeau 1988:

218; 186 und 188 sowie ders.. L'invention du quotidien 1 : Arts de faire. Paris 1980: 173.

39


	Zur Ordnung von Raum und Zeit : volkskundliche Anmerkungen

