
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 98 (2002)

Heft: 1

Artikel: Sozialer Wandel und kulturelle Repräsentation : Skizzen zu
ethnologischer Transformationsforschung

Autor: Niedermüller, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118133

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118133
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizerisches Archiv für Volkskunde 98 (2002). 271-285

Sozialer Wandel und kulturelle Repräsentation

Skizzen zu ethnologischer Transformationsforschung

Peter Niedermüller

Der Zusammenbruch des Sozialismus in Osteuropa bzw. die darauf folgenden
Transformationsprozesse und eine sich allmählich herausbildende neue
Gesellschaftsordnung stellte - neben der Geschichtswissenschaft, der Soziologie oder der
Politikwissenschaft - auch für die Europäische Ethnologie und für die Kultur- und

Sozialanthropologie eine neue Herausforderung dar. Die historischen Ereignisse
haben neue Forschungsinteressen geweckt, neue Forschungsfelder und -Perspektiven

eröffnet. Gleichzeitig hat sich aber die Frage gestellt, was kann überhaupt der

«ethnologische Blick» theoretisch und methodologisch leisten, was sind die spezifischen

ethnologischen Fragestellungen und Zugänge in dieser Forschungslandschaft?

Die Skepsis, die sich hinter dieser Frage verbirgt, ist kaum zu übersehen.

Dabei geht es jedoch nicht nur um jenes Misstrauen, jene Zweifel oder Ironie, was
einmal Roland Bartes zum Ausdruck brachte: «... of all learned discourse, the

ethnological seems to come closest to a Fiction» (vgl. Brunner 1986:139). Es geht
vielmehr darum, dass in den letzten zehn Jahren die sozialwissenschaftlichen Untersuchungen

eine herrschende Narrative über den osteuropäischen Transformationsprozess

entfaltet und damit jene Forschungslandschaft praktisch kolonisiert haben,
innerhalb deren die ethnologische Perspektive ihren Standort suchen muss. Ganz

kurz - und dadurch notwendigerweise etwas oberflächlich - zusammenfassend,
erzählt die sozialwissenschaftliche Transformationsforschung den Systemwechsel in

Osteuropa als eine Geschichte der politischen Demokratisierung bzw. der
wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Modernisierung, und dementsprechend
betrachtet sie die Prozesse und Ereignisse ausschliesslich auf einer theoretischen
Makroebene und aus einer methodologischen Makroperspektive. Innerhalb dieser

«boomenden Forschungsindustrie» lassen sich grundsätzlich zwei zentrale

Fragestellungen erkennen. Die erste, die ich hier nur erwähne und nicht weiter diskutiere,

richtet sich auf die Ursachen des historischen und politischen Niedergangs
des Sozialismus. In diesem Zusammenhang wird die Analyse des politischen,
wirtschaftlichen und institutionellen Systems vom Staatssozialismus angefacht bzw.

erneuert. Die andere stellt den Begriff und den Prozess «Transformation» in den

Mittelpunkt und zielt auf den konkreten und institutionellen Ablauf politischen,
wirtschaftlichen und sozialen Wechsels bzw. auf die Neuordnung des politischen und
sozialen Raumes in den postsozialistischen Ländern ab. Die Kategorie «Transformation»

scheint hier eine eigene Semantik zu haben, die nicht auf die allmählichen
Prozesse sozialen Wandels hinweist, sondern die Folgen jenes tiefgreifenden
Umbruchs bezeichnet, die diese Gesellschaften vollkommen und grundsätzlich
umwandeln. Historisch gesehen stellt jedoch der osteuropäische Systemwechsel nur
eine Variante dar; man darf die verschiedenen historischen Typen und «Wellen»

271



Peter Niedermüller SAVk 98 (2002)

von politischen und gesellschaftlichen Transformationen nicht vergessen (von
Beyme 1994a: 11-15; Moran 1986). Was die Eigenartigkeiten bzw. der historische
und politische Charakter des osteuropäischen Transformationsprozesses
anbelangt, wird vor allem jene Tatsache hervorgehoben, dass in den postsozialistischen
Gesellschaften - erstmals in der modernen Geschichte - politische, wirtschaftliche
und rechtliche Transformationen synchronisiert werden müssen bzw. gleichzeitig
stattfinden (von Beyme 1994a: 13; Offe 1994:57-81). Dementsprechend beschreibt
der herrschende Diskurs der «Transitologie» den Postsozialismus als eine strukturelle

Übergangsperiode von historischer Bedeutung, in der die ehemals sozialistischen

Länder die wirtschaftlichen Strukturen und politischen Institutionen des

Kapitalismus auf- bzw. ausbauen und dadurch die bisher fehlende oder unvollständige
Modernisierung der Gesellschaft nachholen und zum Ende bringen. In diesem
Kontext wird untersucht und gezeigt, wie der Systemwechsel auf der
strukturellinstitutionellen Ebene durchgeführt wurde, wie z. B. die Planwirtschaft durch die

Privatisierung in die Marktwirtschaft umgeleitet wurde, wie das Mehrparteiensystem
das Einparteiensystem abgelöst hat, welche politischen Institutionen der

demokratischen Gesellschaftsordnung geschaffen wurden, wie die Rechtsordnung
der ehemals sozialistischen Länder umgebaut wurde, welche politischen und
ideologischen Tendenzen zu beobachten sind, wie sich die Sozialstruktur verändert,
usw.'

Das ethnologische Forschungsinteresse musste sich in diesem theoretischen
Kontext entfalten und seine eigenen Fragestellungen entwickeln. In diesem

Zusammenhang wurde immer wieder die Frage aufgeworfen, was könnte eigentlich
der Erkenntnisgewinn ethnologischer Transformationsforschung sein, welchen
theoretischen Zugang kann die Ethnologie überhaupt anbieten? Ist die ethnologische

Transformationsforschung als eine Art «Anhang» zu verstehen, welche die
sozialwissenschaftlichen Untersuchungen ergänzt, oder hat sie eigene Forschungsgegenstände

und -Perspektiven; kann sie den Wandel in Osteuropa anders deuten als

es die anderen Disziplinen tun? Innerhalb der Ethnologie, Kultur- und
Sozialanthropologie wird wiederum leidenschaftlich über die Forschungsobjekte und
methodologischen Zugänge diskutiert. Sollen diese Disziplinen ihre methodologischen
Traditionen fortsetzen und lokale (Feld-)Forschungen in den osteuropäischen
Gesellschaften durchführen, um zu zeigen, wie sich soziale und kulturelle
Umwandlungsprozesse in lokalen Welten «tatsächlich» abspielen; oder aber können diese
Wissenschaften den komplexen und umfassenden Transformationsprozess aus

eigenen Blickwinkeln beschreiben und analysieren, haben sie das entsprechende und

geeignete theoretische und methodologische Instrumentarium dazu? Diese und
weitere Fragen weisen auf wirkliche Probleme ethnologischer Transformationsforschung

hin und brauchen Antworten, welche das ethnologische Interesse für
gegenwärtige Transformationsprozesse: begründen und gewissermassen legitimieren.

Es gibt dabei grundsätzlich zwei Möglichkeiten. Entweder kann ein neues
Forschungsinteresse aus der Geschichte, aus der historischen Entwicklung einer
Disziplin abgeleitet werden oder es müssen jene spezifischen theoretischen und

272



Sozialer Wandel und kulturelle Repräsentation SAVk 98 (2002)

methodologischen Perspektiven erarbeitet und dargestellt werden, die bisher nicht
erforschte Bereiche und Dimensionen eines Forschungsfeldes deutlich machen.

Ethnologische Transformationsforschung aus der Wissenschafts- oder
Forschungsgeschichte abzuleiten, scheint durchaus problematisch zu sein. Vor allem
deswegen, weil sich das, was in diesem Aufsatz als ethnologisches Feld beschrieben
bzw. als ethnologischer Blick gedeutet wird, am Schnittpunkt unterschiedlicher

Disziplinen und Wissenschaftskulturen entwickelt hat.1 Dementsprechend kann
die Vorgeschichte bzw. können die theoretischen Prämissen ethnologischer
Transformationsforschung nicht eindeutig definiert werden: Volkskundliche Osteuropaforschung

vermischt sich mit sozialanthropologischen Analysen des Sozialismus
und mit kulturanthropologischen Deutungen des Postsozialismus. Wenn man
zunächst einen flüchtigen Blick auf die Volkskunde, auf die «volkskundliche
Osteuropaforschung» wirft, dann werden erste Widersprüche und Gegensätze deutlich.

Die Bezeichnungen «osteuropäische Volkskunde» oder «die Volkskunde
Osteuropas» beziehen sich nämlich grundsätzlich auf jene volkskundlichen Forschungen,

die in den einzelnen osteuropäischen Ländern durchgeführt worden sind,d.h.
auf nationale Ethnografien. In diesem Sinne stellen die bulgarische, die polnische
oder die kroatische Volkskunde notwendigerweise die osteuropäische Volkskunde
dar, weil es sich hier um volkskundliche Forschungen in den osteuropäischen Ländern
handelt. Das Problem besteht jedoch darin, dass sich die in nationalem Rahmen

durchgeführten volkskundlichen Forschungen nicht als Osteuropaforschung
verstanden haben. Die Volkskunde hat sich auch in Osteuropa als eine nationale
Wissenschaft gesehen, die nach alten und dauerhaften kulturellen Traditionen, nach
dem «Archaischen» im ländlichen, bäuerlichen Milieu suchte, hat sich auf die
Rekonstruktion kultureller Formen in früheren historischen Perioden begrenzt und
auf die historische Analyse der Herausbildung nationaler Kulturen konzentriert.
Anders gesagt, die nationalen Ethnografien haben eine emische Perspektive
entwickelt, die sich auf die eigene Gesellschaft und nicht auf Osteuropa richtete. Dieser

Blick hat jedoch wesentlich zur Herausbildung eines - bis heute existierenden

- Bildes von Osteuropa und vom Balkan beigetragen, welches diese Regionen als

traditionelle und altertümliche, archaische und exotische Zeitinsel untergegangener

Kulturen darstellt, wo man noch Spuren einer «ursprünglichen» Volkskultur
und «primitiver» Lebensformen finden kann. In diesem Sinne gab es gar keine
volkskundliche Osteuropaforschung4, konnte es gar keine geben, weil die «nationale»

Logik der Volkskunde es nicht ermöglichte.
Die klassische Kultur- und Sozialanthropologie kann auch nicht allzu viele

Anhaltspunkte für ethnologische Transformationsforschung anbieten. Was die theoretischen

Ansätze anbelangt, kann man zum einen auf die kultur- und sozialanthropologischen

Theorien des sozialen Wandels hinweisen, die gesellschaftliche und
kulturelle Veränderungen als «natürliche» Prozesse deuteten, welche sich allmählich,

durch Innovation, Assimilation und Diffusion verwirklichen. Diese Forschungen

haben sich nicht mit abrupten politischen und gesellschaftlichen Transformationen

beschäftigt, sie haben jedoch klar gemacht, dass sozialer und kultureller

273



Peter Niedermüller SAVk 98 (2002)

Wandel immer ein dramatischer und komplexer Prozess ist (vgl. Barnett 1953;

Kroeber 1963). Osteuropa selbst bzw. der Sozialismus standen aber eigentlich
immer an der Peripherie kultur- bzw. sozialanthropologischen Interesses. Erst in den

späten 1970er-Jahren hat sich diese Situation langsam verwandelt, als die
Sozialanthropologie den osteuropäischen Sozialismus als Forschungsobjekt entdeckte,
obwohl die Forschungen sowohl geografisch5 wie auch thematisch begrenzt blieben

(Jakubowska 1993). Im Mittelpunkt des Interesses standen vor allem die
Zusammenhänge zwischen Gesellschaftsstruktur und der neuen sozialistischen Ökonomie

in dörflichen Lebenswelten, ethnische und nationale Konflikte, der Wandel
traditioneller Familienformen und Verwandtschaftsbeziehungen usw.6 Diese
Untersuchungen ändern aber kaum etwas an der Tatsache, dass das sozialistische

Osteuropa für sozial- und kulturanthropologische Forschungen bis zum Zeitpunkt
des Zusammenbruchs des Sozialismus eigentlich unbekannt blieb und das von diesen

Wissenschaften entworfene Bild Osteuropas im grossen Masse durch Exotismus,

Stereotypen und kulturelle Imaginationen geprägt wurde. Nach dem historischen

Kollaps des Sozialismus hat sich diese Situation schnell verändert und der

Transformationsprozess bzw. dessen verschiedene Erscheinungsformen und
Manifestationen sind zu einem wichtigen Bereich kultur- und sozialanthropologischer
Forschung geworden. Grob gesagt, lassen sich drei Richtungen innerhalb dieser

Forschungslandschaft erkennen. Zum einen sind jene sozialanthropologischen
Untersuchungen zu erwähnen, die sich vor allem auf die wirtschaftlichen Veränderungen

konzentriert haben. Es geht hier um die Interpretation makrowirtschaftlicher
Vorgänge, wie etwa um die Privatisierung und deren komplexe Konsequenzen, wie
z.B. die Herausbildung neuer Eigentumsverhältnisse bzw. die Einbettung der
ökonomischen Geschehnisse in breiteren politischen und sozialen Kontexten. Im
Mittelpunkt einer weiteren Forschungsrichtung steht die Analyse postsozialistischer
Politik und Ideologie, die Frage nach neuen Ideologien, nach politischen und
ideologischen Revitalisierungsstrategien und nach den vielseitigen Funktionen von
ideologischen Konstruktionen. Und schliesslich das heute wirklich nicht mehr
übersehbare Terrain der osteuropäischen Nationalismusforschung, die so breit
angelegt ist, dass man dieses Feld in Kürze gar nicht mehr kommentieren kann/ Diese

knappe Aufführung der bisherigen Forschungsergebnisse ist sicherlich nicht
vollständig, macht jedoch deutlich, dass die Erforschung Osteuropas oder des Sozialismus

weder in der Volkskunde noch in der Sozial- und Kulturanthropologie besondere

Tradition hat. Man kann also nicht sagen, dass das ethnologische bzw. kultur-
und sozialanthropologische Interesse für die gegenwärtigen Transformationsprozesse

in Osteuropa durch die Forschungstraditionen dieser Disziplinen begründet
werden kann. Wenn es aber so ist, dann muss man sich die Frage stellen, inwieweit
der «ethnologische Blick» - im Vergleich mit den bisherigen sozialwissenschaftlichen

Forschungen - neues oder nur anderes Wissen über den osteuropäischen
Transformationen produzieren kann.

Diese Frage kann man jedoch gar nicht so einfach beantworten, weil in den letzten

Jahren ganz offensichtlich wurde, dass der ethnologische Blick im Singular -

274



Sozialer Wandel und kulturelle Repräsentation SAVk 98 (2002)

wenigstens im Bereich der ethnologisch, kulturanthropologisch gefärbten
osteuropäischen Transformationsforschung - nicht mehr existiert. Hinter dieser Metapher

verbergen sich nämlich mehrere miteinander konkurrierende theoretische

Perspektiven, die den Transformationsprozess unterschiedlich und divergierend
deuten.8 Die eine setzt die methodologischen Traditionen der Sozial- und
Kulturanthropologie fort und pflegt weiter den Mythos der Feldforschung. Diese Untersuchungen

gehen davon aus, dass das Spezifikum ethnologischer Forschung immer
noch'* die Feldforschung und die teilnehmende Beobachtung bzw. die damit
verbundene Vorstellung von lokalen Welten, eine gewisse metaphorische, aber auch

wirkliche «Ortsgebundenheit» (Löfgren 1990) darstellen. In diesem Sinne wird
versucht, die dramatischen Veränderungen der osteuropäischen Gesellschaften in
kleinen und überschaubaren Lokalitäten zu beschreiben und zu analysieren oder
anders gesagt, «lokale Modelle sozialer Wirklichkeit» (Hann 1994:231) zu untersuchen."1

Im Mittelpunkt dieser Untersuchungen steht der Alltag bzw. die Alltagspraxis

der «kleinen Leute» (ordinary people), d.h. jene «Mikroweiten», in denen sich

die historischen und gesellschaftlichen Makroprozesse «niederschlagen». Die lokalen

Studien postsozialistischer Wirklichkeit versuchen zu zeigen, welche differen-
ten Handlungsstrategien sich in den lokalen Welten entwickeln, wie gesellschaftliche

Makroprozesse den Alltag bzw. die alltägliche Praxis verändern. Der Akzent
liegt dabei jedoch auf Differenzen und lokalen Eigenschaften und nicht auf den

über die partikulären Situationen hinausgehenden strukturellen Affinitäten. In
diesem Sinne begrenzen sich diese Untersuchungen ganz bewusst auf die
ausgewählten Lokalitäten und meiden ausdrücklich, allgemeine Erklärungsmodelle zu

entwickeln. Eine andere Perspektive richtet sich dagegen auf jene politischen und

öffentlichen Diskurse, durch welche die umfassende Wirklichkeit des

Transformationsprozesses konstruiert wird." Diese Forschungsrichtung geht davon aus, dass

der Transformationsprozess über die Praxisformen und Handlungsstrategien hinaus

aus Kategorien und Begriffen besteht, die im Laufe des Wandels einerseits

umgedeutet, andererseits neu geschaffen werden, um dadurch «politische Handlungseinheit»

in den neuen Gesellschaften zu erzeugen. Darüber hinaus wird darauf
hingewiesen, dass es heute gar keine lokalen Welten mehr gibt, die durch die

diskursive Konstruktion gesellschaftlicher Wirklichkeit nicht beeinflusst wären.
Die ethnologische Diskursanalyse zielt in diesem Sinne darauf ab, «jene sozialen
Praktiken des Wissens, Denkens, Redens und Handelns» zu interpretieren, «die in
der jeweiligen Gesellschaft nach innen Konventionen schaffen und nach aussen

Grenzen. Denn solche Diskurse basieren auf einem Fundus kulturellen Wissens,

der gemeinsame Deutungen mit Wahrheitsanspruch beinhaltet.» (Binder/Ka-
schuba/Niedermüller 1998: 471) Und genau diese Deutungs- und Definitionsmacht,

die Konstruktion von Wahrheit und gemeinsamem Wissen als konstitutiver
Bestandteil des Transformationsprozesses stehen im Mittelpunkt dieser Perspektive.

Schliesslich sollte noch ein dritter Blickwinkel ganz kurz erwähnt werden, in
dessen Mittelpunkt symbolische Dimensionen der sich ändernden, postsozialistischen

Gesellschaftsordnungen stehen.12 Der ethnologische Blick deutet hier die

275



Peter Niedermüller SAVk 98 (2002)

Gesellschaften als Bedeutungszusammenhänge und Kulturen als symbolisch
geschriebene Texte. Dementsprechend richtet sich das primäre Forschungsinteresse
auf die Symbolik politischer und sozialer Handlungen, auf den symbolischen Raum
einer Gesellschaft, d.h. auf die kulturell kodierten Bilder ökonomischer und
gesellschaftlicher Veränderungsprozesse bzw. auf jene kulturellen Kodes, welche die

Handlungen der Mitglieder einer Gesellschaft bestimmen.
Wenn man jedoch diese verschiedenen Zugänge näher prüft, wird es offensichtlich,

dass es hier eigentlich nicht um verschiedene Methoden geht, sondern vor
allem darum, wie der ethnologische Blick das Feld bzw. den Gegenstand ethnologischer

Transformationsforschung erfassen und definieren kann. Über die inneren,
theoretischen und methodologischen Differenzen hinaus haben die ethnologischen
Forschungen ein fundamentales Problem der sozialwissenschaftlichen
Transformationsforschung deutlich gemacht. Nämlich, dass diese Erklärungsmodelle den
Systemwechsel auf strukturell-institutionelle Veränderungen reduzierten und dessen

kognitiven bzw. symbolischen Charakter, ferner das reflexive Verhältnis zwischen

strukturellem, kognitivem und symbolischem Wandel nicht wahrgenommen und
erkannt haben. Heute, mehr als ein Jahrzehnt nach dem Niedergang des Sozialismus,

lässt sich aber klar sehen, dass die kognitiven und symbolischen Faktoren den

strukturellen und institutionellen Wechsel, dessen Ablauf und Effektivität wesentlich

beeinflussen, darauf zurückwirken und dadurch eine zentrale Rolle im Prozess

des Systemwechsels spielen. Um diese These etwas genauer zu formulieren, muss

man nochmals kurz die Zusammenhänge zwischen der Makro- und Mikroebene
eines sozialen Systems aufzeichnen und vor allem die Frage stellen: «Welchen

methodologischen Sinn macht diese Unterscheidung?» Die letztere Frage ist schon

deswegen berechtigt, weil Jeremy Boissevan - zwar in einem anderen Zusammenhang

- schon 1975 darauf hingewiesen hat, dass eine Anthropologie Europas vor
allem die kulturellen, symbolischen und politischen Schnittstellen zwischen lokalen
Ereignissen und gesellschaftlichen Makroprozessen erforschen soll (Boissevan
1975:11). Und genau in diesem Zusammenhang muss die Bedeutung lokaler
Feldforschungen für die Transformationsforschung nochmals überlegt werden. Lokale
Feldforschungen haben nämlich nur dann theoretische und methodologische
Vorteile, wenn sie die von ihnen erforschten Welten und Orte nicht als abgelegene und

einsame kulturelle Inseln präsentieren, sondern in breitere soziale und politische
Sinnzusammenhänge stellen und dadurch «multilokale Ethnografien» darbieten.
Die von Georg Marcus entwickelte Theorie multilokaler Ethnografien (Marcus
1986; Marcus 1989; Marcus 1995; Marcus 1997) bietet nämlich eine Forschungsstrategie

an, welche die Verbindungen und Zusammenhänge des sozialen Lebens, der
Gesellschaftsstrukturen und -formationen in verschiedenen sozialhistorischen
Kontexten darstellt. Es bedeutet, dass die lokalen Forschungen, die einzelnen
Ethnografien sich nicht auf einen sozialen Ort, auf eine soziale Situation beschränken,
sondern die wechselseitigen Verhältnisse und Beziehungen zwischen den einzelnen
Lebenswelten und den umfassenden sozialhistorischen bzw. politischen Kontexten
in den Mittelpunkt der Forschung stellen. Darüber hinaus betont Marcus, dass die

276



Sozialer Wandel und kulturelle Repräsentation SAVk 98 (2002)

lokalen Untersuchungen immer kontextualisiert, also in breiteren politischen,
sozialen, wirtschaftlichen Kontexten eingebettet sein sollen, um zeigen zu können,
wie man die grossen, umfänglichen, historischen und politischen Entwicklungen in
verschiedenen sozialen Orten und Strukturen erfassen kann; kurz, wie sich soziale

und politische Makroprozesse in den lokalen, partikulären Welten manifestieren.
Die Vorstellung, welche die Makro- und Mikroebene eines sozialen Systems

rigoros voneinander trennt, scheint aber nicht nur methodologisch problematisch zu
sein. In den komplexen Gesellschaften - und dazu gehören natürlich auch die
postsozialistischen Länder - besteht nämlich der soziale Raum aus mehreren
unterschiedlichen Ebenen." Zum einen sind die gruppen- und klassenübergreifenden
Strukturen und Institutionen zu erwähnen - wie etwa die neuen wirtschaftlichen,
politischen und sozialen Strukturen, die Entstehung neuer politischer Parteien,
usw. - bzw. globale Prozesse, die den ganzen sozialen Raum, das Leben der gesamten

Gesellschaft beeinflussen und determinieren. Zum anderen gestalten diverse
öffentliche Diskurse und «definitional ceremonies» (Myerhoff 1978) den sozialen

Raum, also jene Rituale und symbolischen Aktionen, welche die Strukturen und

Institutionen einer Gesellschaft deuten und definieren. Diese politisch - und oft
staatlich - inszenierten und gesteuerten Diskurse und «definitional ceremonies»
beziehen sich in den postsozialistischen Gesellschaften einerseits auf politische
Ideologien und moralisch gefärbte Gesellschaftsphilosophien - wie etwa die Frage der
nationalen Zugehörigkeit und/oder des Nationalismus - bzw. auf Fragen und
Probleme der politischen Moral und der Sozialethik - wie etwa die juristische und
moralische Aufarbeitung des Sozialismus -; andererseits aber auf symbolische Aktionen

und Handlungen, auf politische Rituale - wie etwa Staatsfeste oder die in

Osteuropa weit verbreiteten Neubestattungen -, die das neue politische und soziale

System symbolisch artikulieren und legitimieren. Schliesslich spielen die
partikulären Lebens- und gruppenspezifischen Alltagswelten eine wesentliche Rolle,
weil die einzelnen sozialen Gruppen den Transformationsprozess durch den Filter
des eigenen kulturellen Wissens und der sozial gefärbten Erfahrungen wahrnehmen.

Die Wahrnehmungen und Erfahrungen werden durch kulturell kodierte Bilder

und Narrativen zu befestigten Interpretationen, die letztendlich die politischen
Einstellungen und die soziale Praxis der einzelnen Gruppen bestimmen. Diese
Ebenen sind voneinander aber nur analytisch zu trennen, in der Wirklichkeit
gestalten sie gemeinsam - in enger, wechselseitiger Verbindung - die soziale

Ordnung. Dadurch scheint der entscheidende Punkt nicht die Charakterisierung der
einzelnen Ebenen zu sein, sondern die Beschreibung der wechselseitigen
Beziehungen und reflexiven Verhältnisse. Als Resultat dieser reflexiven soziokulturellen
Dialektik entsteht nämlich eine symbolische Arena, innerhalb deren politische
Ideologien, gesellschaftliche Ordnungsvorstellungen und alltagsweltliche Praxen
inszeniert und ritualisiert werden; die gesellschaftlichen Subjekte, sozialen Gruppen

einander begegnen bzw. miteinander agieren und durch dialogische, interaktive

und intersubjektive Vorgänge die Regeln und Objekte, den Ablauf des

Transformationsprozesses aushandeln. Durch diese symbolischen und politischen Ver-

277



Peter Niedermüller SAVk 98 (2002)

handlungen kristallisiert sich die kulturelle Semantik des Transformationsprozesses

heraus, d.h. die semantische Textur, das begrifflich-kategoriale Netz, die

konzeptionelle Gliederung und der konzeptionelle Aufbau des Übergangs bzw. der

«neuen» Gesellschaftsordnung. Kulturelle und symbolische Prozesse haben sozialen

Wandel schon immer begleitet, soziale Veränderungen wurden immer von
Symbolen und symbolischen Prozessen begleitet. Nun aber im Fall des osteuropäischen
Systemwechsels geht es nicht um symbolische oder kulturelle «Nebenfolgen»,
sondern vielmehr darum, dass gerade die Wechselwirkungen, die reflexiven Verhältnisse

zwischen Politik, Wirtschaft und Ideologie einerseits bzw. die kulturellen
Semantiken und symbolischen Mechanismen andererseits, eine zentrale und besonders

konstitutive Rolle in diesem Prozess spielen (vgl. Buchowski 1994). Es geht
hier also nicht darum, dass der Ethnologe Symbole, Rituale oder symbolische
Handlungen analysiert, die etwas ausdrücken, sondern darum, dass für den
ethnologischen Blick soziale Handlungen immer sinnvoll sind, sie machen einen Sinn

(vgl. Bourdieu 1993:69). Anders gesagt, ohne die konstitutive Rolle der Kultur bzw.

der kognitiven und symbolischen Faktoren kann der osteuropäische
Transformationsprozess gar nicht erklärt und interpretiert werden. Dieser symbolische Raum
und reflexive Charakter des Transformationsprozesses bzw. der neuen sozialen

Ordnung bezeichnet jenen Bereich, wo sich Ethnologie und Kulturanthropologie
besonders «heimisch fühlen» und sich mit der Dekodierung der semantischen Textur

des sozialen Raumes bzw. mit der Interpretation und Durchleuchtung der
Gesellschaftsordnung, der politischen, sozialen und symbolischen Sinnzusammenhänge

beschäftigen. In diesem Sinne richtet sich das primäre Interesse ethnologischer

Transformationsforschung nicht unbedingt oder ausschliesslich auf ein

thematisch, räumlich oder zeitlich klar definiertes Forschungsobjekt, sondern
vielmehr auf das Spannungsfeld zwischen gesellschaftlicher und politischer Konstitution

der sozialen Ordnung einerseits und symbolischer Konstruktion der
Gesellschaftsordnung andererseits, was aber natürlich auch exemplarisch, anhand einzelner

Beispiele und im Rahmen lokaler Feldforschungen untersucht werden kann. In
diesem Sinne bezieht sich die ethnologische Transformationsforschung nicht nur
darauf, wie sich Menschen in den Transformationsgesellschaften verhalten und

handeln, wie sie ihre eigene soziokulturelle Welt erfahren - es muss auch geklärt
werden, mit welchen kognitiven Kategorien und kulturellen Konzeptionen sie dies

tun, wie sie ihre eigene soziale Welt wahrnehmen, erfahren und wie sie über den

sich ändernden sozialen Raum denken, um ihre Praxis zu verstehen.
Diese Fragestellung bzw. Forschungsperspektive bietet jedoch nicht nur die

Möglichkeit an, die osteuropäischen Transformationen durch eine andere Optik zu

betrachten, sondern wirft wichtige theoretische und methodologische Probleme für
die Europäische Ethnologie auf. Um diese Probleme nur annähernd zu skizzieren,
muss zunächst aufdie seit den 1980er-Jahren mit Nachdruck geführte Debatte
hingewiesen werden, in deren Mittelpunkt der epistemologische Status ethnologischer
Feldforschung, Fragen der ethnologischen Wissensproduktion, der kulturellen
Repräsentation, der ethnografischen Autorität, der Textualisierung bzw. der ethnolo-

278



Sozialer Wandel und kulturelle Repräsentation SAVk 98 (2002)

gischen/anthropologischen Darstellung des Fremden stehen.14 Ich kann hier die

ganze Debatte nicht umreissen, einen für die ethnologische Transformationsforschung

wichtigen Punkt möchte ich doch hervorheben. Die neueren theoretischen
Überlegungen haben deutlich gemacht, dass ethnologisches Wissen immer durch
kulturelle Repräsentationsstrategien und -formen produziert wird. Damit wird
darauf hingewiesen, dass für das ethnologische Wissen Strategien der Feldforschung

und Formen der Textualisierung von konstitutiver Bedeutung sind. Es
bedeutet, dass ethnologisches Wissen grundsätzlich prozessualen Charakter hat, und
dies «nicht im schwachen Sinne des Wortes, in dem Prozess jede zeitliche Handlung
oder Handlungsfolge bedeutet und Produktion alles das, was dem vorausgeht, [...]
sondern vielmehr im starken Sinne des Wortes, nämlich im Sinne von Transformieren,

Gestalten, Erschaffen» (Fabian 1993:338; hervorgehoben im Original).
«Transformieren, Gestalten, Erschaffen» deuten den reflexiven Charakter ethnologischer
Wissensproduktion an. Diese Reflexivität entsteht in einem Spannungsfeld
zwischen dem konkreten politischen und sozialen Kontext, in dem ethnologisches
Wissen hergestellt wird bzw. zwischen der konkreten Fheorie und Methodologie
ethnologischer Wissensproduktion. In diesem Sinne sind ethnologisches Wissen
und kulturelle Repräsentationsstrategien kognitive und symbolische Produkte
ihres eigenen historischen, sozialen und politischen Kontextes und der Methoden,
Zugänge und Annäherungen, die in den einzelnen Forschungen angewandt werden.

Wer wo was in Osteuropa erforscht, wie der Forschungsgegenstand definiert
und das Forschungsdesign gestaltet werden, ist kein Zufall. Die osteuropäische
Transformationsforschung macht deutlich, dass kulturelle Repräsentation und

ethnologisches Wissen immer politische, soziale und symbolische Machtverhältnisse
widerspiegeln. Der viel zitierte Satz von James Clifford «You are there because I
was there» (Clifford 1983:118) richtet sich auf jenen erkenntnistheoretischen Rahmen,

in dem Poetics - das ethnografische Genre - und Politics - die politischen und
soziokulturellen Intentionen der Repräsentation - zusammentreffen. Und genau in
diesem Bereich, in dem sich diese zwei Dimensionen ethnografischer Repräsentation

begegnen, kann der Begriff «Ethnografie» neu bzw. re-definiert werden. Eth-
nografie bezeichnet in diesem Kontext den Prozess des othering (Fabian 1983:

131-142; Friedman 1987), also jenen Prozess, in dem «die Anderen distanziert und

objektiviert werden», in dem die primäre «Produktion des Bildes des Anderen
thematisiert» wird.

Nun stellt sich die Frage, was diese aus einem anderen Forschungskontext
stammenden theoretischen Überlegungen für die ethnologische Erforschung der
osteuropäischen Transformationsgesellschaften bedeuten oder bedeuten können. Kann
man überhaupt mit diesem theoretischen Instrumentarium bzw. mit dieser
Perspektive in Osteuropa ethnologisch arbeiten? Dabei müssen vor allem zwei grössere,

scheinbar unterschiedliche, aber miteinander doch zusammenhängende
Problembereiche etwas näher angeschaut werden. Zum einen der Begriff der eigenen
Gesellschaft; zum anderen aber die eigentliche Frage, wie ethnologisches Wissen in
und durch ethnologische, anthropologische Erforschung der eigenen Gesellschaft

279



Peter Niedermüller SAVk 98 (2002)

konstruiert wird, was und wie in diesen Forschungsrahmen repräsentiert wird oder

repräsentiert werden kann.
Der Terminus «eigene Gesellschaft» wird eigentlich bis heute nur sporadisch

benutzt und schon gar nicht als theoretischer Begriff gesehen, obwohl diese Kategorie

eine wesentliche und zentrale Dimension gegenwärtiger ethnologischer und

anthropologischer Forschung deutlich macht. Gleichzeitig muss man auch gestehen,

dass es sich hier um einen theoretisch äusserst problematischen Begriff handelt,

dessen widersprüchliche «Spuren» in verschiedenen disziplinaren Traditionen

auftauchen. Die traditionelle Volkskunde hatte diese Kategorie zwar nie

genutzt, aber hatte eine historische und politische Imagination, nämlich das «Volk»
erforscht und die Gesellschaft bzw. die Nation als politisches und symbolisches
Produkt gemeinsamer Geschichte und kultureller Traditionen betrachtet. In
diesem Sinne hat die Volkskunde ständig die eigene Gesellschaft «konstruierend»
untersucht. In der Sozial- und Kulturanthropologie hatte dieser Terminus eigentlich

keinen Sinn, bis ab den 1970er- und 1980er-Jahren die <natives>, also professionelle

Ethnologen/-innen und Anthropologen/-innen aus der «Dritten Welt» ihre
eigene Kultur und Gesellschaft ins Visier genommen haben - ein Vorgang, dessen

theoretische und politische Implikationen für die Sozial- und Kulturanthropologie
- besonders im Kontext des postkolonialen Diskurses - zu ganz wesentlichen, von
mir hier allerdings nicht näher zu behandelnden Fragen und Entwicklungen
geführt haben (vgl. Driessen 1993; Borofsky 1997). Was für meine Überlegungen
besonders wichtig ist, ist jene Perspektive, welche die eigene Gesellschaft zugleich als

Kontext und Ort ethnologischer Forschung ansieht. Dabei geht es natürlich nicht
um einzelne europäische Gesellschaften oder Nationen, die «eigene Gesellschaft»
bezieht sich nicht auf die französische, italienische oder deutsche Gesellschaft, in
denen französische, italienische oder deutsche Ethnologen/-innen forschen.
Vielmehr geht es hier um die Erforschung von lokalen Formen und Manifestationen
jenes historischen und sozialen Kontextes - die der europäischen Moderne -, in

dem der «ethnologische Blick» als solcher überhaupt entstanden ist, der unser
wissenschaftliches Vokabular und Instrumentarium hervorgebracht hat. Anders
gesagt, die Ethnologen/-innen, die ihre Forschungen in verschiedenen europäischen
Gesellschaften durchführen, untersuchen trotz aller historischen und regionalen
Unterschiede den selben historischen und soziokulturellen Kontext, aus dem sie

selbst kommen, innerhalb dessen sie sozialisiert worden sind, in dem sie selbst
leben, denken, agieren, kulturelle Kategorien und Konzeptionen produzieren und

reproduzieren und in diesem Sinne sie und die Erforschten gleichermassen zu
Hause sind. Dementsprechend bedeutet anthropology at home. Europäische
Ethnologie oder die Sozialanthropologie von Europa eine konsequente «auto-

anthropology», eine kontinuierliche Selbstrepräsentation und symbolische
Reproduktion der europäischen Moderne: Das von uns produzierte ethnologische Wissen

bezieht sich auf uns selbst, es ist klassisches «self-knowledge» (Strathern 1987).
Anders gesagt, die eigene Gesellschaft wird nicht als ein konkreter Ort

definiert, sondern als Wissenszustand interpretiert, in dem kulturelle Nähe und Distanz

280



Sozialer Wandel und kulturelle Repräsentation SAVk 98 (2002)

als sich ändernde kognitive «Resultate» situationsabhängiger und reflexiver
Wahrnehmungsperspektiven gedeutet werden können und sollen. In dieser Situation ist

das Untersuchungsfeld für die Ethnologen/-innen nicht völlig unbekannt, aber

auch nicht wirklich vertraut. Er/sie ist ein(e) Fremde in dem Sinne, dass seine/ihre
soziale Identität auf soziale Räume und Indikatoren hinweist, die in der lokalen

Gesellschaft, die er/sie untersucht, nicht repräsentiert sind, was jedoch nicht
automatisch bedeutet, dass sie völlig unbekannt sind (de Pina-Cabral 1992:5). Damit ist

jene epistemologische und soziale Situation angedeutet worden, in der amerikanische

und westeuropäische Ethnologen/-innen ihre Forschungen im postsozialistischen

Osteuropa durchgeführt haben. Feldforschung in der «Nähe des Zuhauses»

durchzuführen, gründet sich auf die kognitive Voraussetzung, dass der Forscher

einen wesentlichen Bereich seines nicht-ethnologischen Wissens, seiner sozialen

Verpflichtungen und moralischen Anhänglichkeiten mit den «Einheimischen» teilt, was

er weder verbergen kann noch will (de Pina-Cabral 1992:13). Das heisst, dass die

Ethnologen/-innen von «draussen» und die «Einheimischen» von Osteuropa zwar
differente und oft divergierende soziale Erfahrungen gemacht haben, doch in vielen
Bereichen des sozialen Lebens über gemeinsames Wissen verfügen. Es wäre jedoch
falsch auf das Fremdheitsgefühl nicht hinzuweisen, das die Ethnologen/-innen von
den «Einheimischen» trennt. Dieses Fremdheitsgefühl lässt sich zum einen als

Konsequenz regionaler oder lokaler Modernisierungsunterschiede und der eben

erwähnten differenten sozialen Erfahrungen erklären. Zum anderen hat es aber mit
dem epistemologischen Status der Ethnologen/-innen zu tun. «Die praktische
Beziehung des Ethnologen zu seinem Objekt, die des Fremden, der aus dem realen

Spiel der sozialen Praktiken dadurch ausgeschlossen ist, dass er im beobachteten

Raum seinen Platz nicht hat und auch nicht schaffen darf ...» (Bourdieu 1993: 63)

Damit ist eine doppelte Reflexivität - einerseits zwischen «bekannt» und
«unbekannt», andererseits zwischen «Beobachtung» und «sozialer Praxis» - angedeutet,
die in der ethnologischen Transformationsforschung Osteuropas eine besondere

Rolle spielt. Es handelt sich hier um einen metaphorischen Raum, in dem die bisherigen

Fremdheitskonstruktionen von Sozialanthropologie (Strathern 1987:23) oder
Volkskunde (Köstlin 1996) nochmals geprüft werden müssen. Die hier angedeuteten

Untersuchungen haben nämlich in Osteuropa nicht einfach Fremde gefunden
oder angetroffen, sondern sie haben Fremde gemacht. Es handelt sich hier um den

konkreten Prozess des oben erwähnten othering (Fabian 1993: 337), in dem nicht
einfach andere Welten beschrieben, sondern zugleich Gegenstände ethnologischer,

anthropologischer Untersuchungen - in diesem Fall die Transformations- oder
postsozialistischen Gesellschaften - produziert worden sind. Indem aber die Ethnolo-

gen/-innen nach Osteuropa gegangen sind, um dort «das Feld zu erforschen», haben

sie auch ihren eigenen Ort hier definiert; indem sie die «Osteuropäer», die
«Einheimischen» als Andere und Fremde beschrieben, d. h. produziert haben, haben sie sich

selbst definiert. Und genau in diesem Prozess des othering wurde die ethnografische
Wirklichkeit der osteuropäischen Transformationsgesellschaften symbolisch
ausgehandelt und in vielen Monografien und Aufsätzen repräsentiert.

281



Peter Niedermüller SAVk 98 (2002)

In den osteuropäischen Transformationsgesellschaften forschen jedoch nicht

nur westliche Ethnologen/-innen, sondern es melden sich immer öfter native
anthropologists aus diesen Ländern zum Wort, sie präsentieren sich als insider und
weisen darauf hin, dass sie die Ereignisse und Geschehnisse der letzten Jahre besser,

genauer, tiefer, verständlicher erzählen und erklären können als andere, die in

Osteuropa nie zu Hause waren. Es wird angedeutet, dass man durch die sozial
gefärbten persönlichen Erfahrungen einen besonderen Zugang hat; dass diejenigen,
die dieses Feld nicht nur untersuchen, sondern innerhalb dieses Feldes leben oder
lebten, etwas mehr wissen, einen schärferen Blick haben als «Aussenstehende»;
dass das «insider-Wissen» eine besondere Quelle ethnologischer oder anthropologischer

Forschung darstellt. Sie werden nicht mit sprachlichen oder kulturellen
Hürden an ihren Forschungen gehindert, sie kennen einfach die Welt, die sie

untersuchen, und dadurch kann ihr Alltagswissen und -verstand ohne Probleme in die
wissenschaftliche Analyse und Interpretation einfliessen. Es wird sogar Zweifel
darüber laut, ob fremde - also nicht osteuropäische - Ethnologen/-innen diese

Gesellschaften überhaupt angemessen untersuchen können. In dieser Argumentation
spielen persönliche Erfahrungen und Kenntnisse der «Eingeborenen» die
entscheidende Rolle und nicht der klassische ethnologische Blick von aussen. Es ist

nicht mehr die Präsenz, sondern das Miterleben das entscheidende für die ethnologische

Beschreibung und Interpretation (vgl. Fabian 1993: 338). Zunehmend
scheint sich die Überzeugung zu verbreiten, dass die Zugehörigkeit zur erforschten

Gruppe, die gemeinsamen Erfahrungen und Erinnerungen eine bessere, genauere,
tiefere, verständlichere und politisch korrektere Repräsentation ermöglichen. Hier
verschwinden die Grenzen zwischen ethnologischer Interpretation und eigener
Erfahrung, ja, die eigene Erfahrung, die jeweils spezifischen Kenntnisse werden sogar
als Voraussetzungen wissenschaftlicher Erklärungen gesehen, die soziale und
kulturelle Gleichartigkeit zwischen Forschern und Erforschten wird als nötige
Voraussetzung ethnologischer Forschung gedeutet. Vor allem, wird argumentiert, ist

dies deswegen so, weil das Objekt, der Gegenstand, das, was ich forsche, nicht
einfach Teil meiner eigenen Lebenswelt, sondern in meine persönliche Lebensgeschichte

eingeprägt ist: Ich schreibe also darüber, was ich selbst erlebt habe. Etwas
theoretischer gefasst heisst das, man schreibt über jene soziale Welt, die man selbst

durch eigenes soziales Handeln mit produziert, und damit kann die oben erwähnte
Distanz zwischen «Beobachtung» und «Praxis» aufgehoben werden." Das schwierige

Problem dieser Argumentation besteht jedoch nicht nur darin, dass hier der
ethnologischen Erkenntnis eine Grenze gesetzt wird, sondern auch darin, dass

durch diese Optik die differenten sozialen Erfahrungen innerhalb der eigenen
Welt, in diesem Fall in den Transformationsgesellschaften, notwendigerweise
homogenisiert werden. Die native anthropologists in Osteuropa sehen ihre Position
nämlich oft als etwas fixiertes, was ihnen erlaubt, die Gesellschaft als Ganzes zu

repräsentieren (vgl. Bowman 1997:34) und es wird vergessen, dass die wichtigste
Aufgabe von native anthropologists ist, «to learn another language in the words of my
mother tongue» (Okely 1984: 5) bzw. die Repräsentation dieser anderen Sprache.

282



Sozialer Wandel und kulturelle Repräsentation SAVk 98 (2002)

Und es ist nicht nur ein epistemologisches Problem, sondern auch ein politisches.
Durch diese «native» Forschungen werden immer wieder politische Systeme und

persönliche Lebensläufe legitimiert und die ethnologischen Beschreibungen und

Interpretationen des Postsozialismus oder des Sozialismus werden durch die eigenen

politischen und gesellschaftlichen Positionen bestimmt, was zugleich bedeutet,
dass dadurch neue und einander widersprechende Mythen gestiftet werden.

Wenn man die Argumentation der osteuropäischen native anthropologists
genauer durchleuchtet, dann sieht man auch deren «verborgene» Funktionen. In der

Geschichte der Ethnologie, Kultur- und Sozialanthropologie kamen immer wieder

politische und theoretische Auseinandersetzungen zustande, wenn westliche For-
scher/-innen über andere Gesellschaften geschrieben haben, die selbst über sich

schreiben können. Die ethnologische Wissensproduktion über Osteuropa kann in

diesem Zusammenhang als ein symbolisches Schlachtfeld verstanden werden, wo
es grundsätzlich um kulturelle Repräsentation und Deutungsmacht geht. Auf der
einen Seite stehen die westlichen Wissenschaftler, die sich auf ihre professionelle
Ausbildung berufen und distanzierte Beschreibungen und «kühle» Analysen
liefern. Auf der anderen Seite stehen jene einheimischen Wissenschaftler, die diese

Erklärungen und Analysen als Kolonialisierung erleben und deuten und ihren
wissenschaftlichen Anspruch durch die eigenen Erfahrungen zu legitimieren versuchen.

Auf diesem «Schlachtfeld» der kulturellen Repräsentation wird einerseits

darüber diskutiert und verhandelt, was eigentlich in Osteuropa passierte, wie der
Zusammenbruch des Sozialismus zu erklären ist, wie eine neue Gesellschaftsordnung

entsteht und wie sie sich charakterisieren lässt. Andererseits werden aber
auch grundsätzliche theoretische Fragen gegenwärtiger, postmoderner ethnologischer

Forschung aufgeworfen. In diesem Sinne stellt die ethnologische
Transformationsforschung ein Forschungsfeld dar, welches das reflexive Verhältnis zwischen

Politik und Theorie, zwischen sozialem Wandel und kultureller Repräsentation in

unserem Fach deutlich macht.

Literatur

Barnett. H. G. 1953: Innovation:The Basis of Cultural Change. New York.
Berg. Eberhard/Fuchs. Martin (Hg.) 1993: Kultur, soziale Praxis.Text. Die Krise der ethnographischen

Repräsentation. Frankfurt a. M.
von Beyme. Klaus 1994a: Systemwechsel in Osteuropa. Frankfurt a. M.
von Beyme. Klaus 1994b: Transformationstheorie - ein neuer interdisziplinärer Forschungszweig? In:

Geschichte und Gesellschaft 20:99-118.
Binder. Beate/Kaschuba. Wolfgang/Niedermüller. Peter 1998: «Geschichtspolitik»: Zur Aktualität na¬

tionaler Identitätsdiskurse in europäischen Gesellschaften. In: Hartmut Kaelble/Jürgen Schriewer
(Hg.): Gesellschaften im Vergleich. Forschungen aus Sozial- und Geschichtswissenschaften. Frankfurt

u.a. 1998:465-508.
Boissevan. Jeremy 1975: Uniformity and Diversity in the Mediterranean. In: Peristany.J. (Hg.): Kinship

and Modernisation. Rome: 1-11.

Borofsky. Robert/Cook. Lono 1997: Obeyesekere und Sahlins. In: Current Anthropology 38:255-282.

283



Peter Niedermüller SAVk 98 (2002)

Bourdieu, Pierre 1993: Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft. Frankfurt a. M.
Bowman, Glenn 1997: Identifying versus Identifying with «the Other»: Reflections on the Siting of the

Subject in Anthropological Discourse. In: James, Allison/Hockey, Jenny/Dawson, Andrew (Hg.):
After Writing Culture. Epistemology and Praxis in Contemporary Anthropology. London: 34-50.

Brubaker, Rogers 1996: Nationalism Reframed. Nationhood and the National Question in the New

Europe. Cambridge.
Brunner, Edward 1986: Ethnography as Narrative. In: Turner, Victor/Brunner. Edward (Hg): The

Anthropology of Experience. Chicago: 139-155.

Buchowski, Michal 1994: From Anti-Communism to Post-Communist Ethos: The Case of Poland. In:

Social Anthropology 2:133-148.
Clifford, James 1983: On Ethnographic Authority. In: Representations 1/2:118-146.
Clifford, James/Marcus, George (Hg.) 1986: Writing Culture. The Poetics and Politics of Ethnography.

Berkeley.
Driessen, Henk (Hg.) 1993: The Politics of Ethnographic Reading and Writing. Confrontations of

Western and Indigenous Views. Saarbrücken.
Fabian, Johannes 1983: Time and the Other. How Anthropology Makes its Object. New York.
Fabian, Johannes 1993: Präsenz und Repräsentation. Die Anderen und das anthropologische Schrei¬

ben. In: Berg/Fuchs 1993: 335-364.
Friedman, Jonathan 1987: Beyond Otherness or the Spectacularization of Anthropology. In:Telos 71:

161-170.
Grancelli, B. (Hg.) 1995: Social Change and Modernization. Lessons from Eastern Europe. New York.
Halpern, Joel/Kideckel, David 1983: Anthropology of Eastern Europe. In: Annual Review of Anthro¬

pology 12: 377-402.
Hann Christopher 1993: Introduction: Social Anthropology and Socialism. In: Ders. (Hg.): Socialism.

Ideals, Ideologies, and Local Practice. London: 1-26.

Hann, Christopher 1994: After Communism: Reflections on East European Anthropology and the
Transition. In: Social Anthropology 2: 229-250.

Hann, Christopher 1995: The Skeleton at the Feast. Contribution to East European Anthropology.
Kent.

Jakubowska. Longina 1993: Writing About Eastern Europe: Perspectives From Ethnography and An¬

thropology, In: Drissen 1993: 143-159.
James. Allison/Hockey. Jenny/Dawson, Andrew (Hg.) 1997: After Writing Culture. Epistemology and

Praxis in Contemporary Anthropology London.
Kaschuba. Wolfgang 1999: Einführung in die Europäische Ethnologic München.
Keen, M. F./Mucha,J. L. 1993: Eastern Europe in Transformation. The Impact of Sociology. Westport.
Kideckel, David 1993: The Solitude of Collectivism: Romanian Villagers Before the Revolution and

Beyond. Ithaca.
Köstlin. Konrad 1996: Die Konstruktion des Eigenen. In: van der Borgt. Carlo u.a. (Hg): Constructie

van het eigene. Culturele vormen van regionale identiteit in Nederland. Amsterdam: 31—14.

Kovacs, Janos Matyas (Hg.) 1996: Social Costs of Economic Transformation in Central Europe. Special
Issue of International Review of Comparative Public Policy 7.

Kroeber. Alfred 1963: Anthropology: Cultural Processes and Patterns. New York.
Kubik. Jan 1994: The Power of Symbols Against the Symbols of Power. The Rise of Solidarity and the

Fall of State Socialism in Poland. Pennsylvania.
Löfgren. Orvar 1990: The Danger of Knowing What You Are Looking For. On Routimzing Research.

In: Ethnologia Scandinavica 20:3-15.
Marcus, George 1986: Contemporary Problems of Ethnography in the Modern World System. In: Clif¬

ford, James/Marcus, George (Hg.): Writing Cultures.The Poetics and Politics of Ethnography.
Berkeley: 165-193.

Marcus, George 1989: Imagining the Whole: Ethnography's Contemporary Efforts to Situate Itself. In:

Critique of Anthropology 9: 7-30.
Marcus, George 1995: Ethnography in/of the World System: The Emergence of Multi-Sited Ethnogra¬

phy. In: Annual Review of Anthropology 24:95-117.
Marcus, George 1997: The Uses of Complicity in the Changing Mise-en-Scene of Anthropological

Fieldwork. In: Representations 59: 85-108.
Moran, Emilio (Hg.) 1996:Transforming Societies -Transforming Anthropology. Ann Arbor.
Myerhoff, Barbara 1978: Number Our Days. New York.

284



Sozialer Wandel und kulturelle Repräsentation SAVk 98 (2002)

Nagengast, Carole 1991: Reluctant Socialists and Rural Entrepreneurs: Class, Culture, and the Polish
State. (The Ethnographic Imagination 1) Boulder.

Niedermüller. Peter 1997: Umbruch zur Moderne oder die Rückkehr der Geschichte. Zur kulturellen
Logik des Postsozialismus, In: Eggeling,Tatjana u.a. (Hg.): Umbruch zur «Moderne»? Berlin:65-76.

Offe, Claus 1994: Der Tunnel am Ende des Lichts. Erkundungen der politischen Transformation im
Neuen Osten. Frankfurt a. M.

Okely. Judith 1984: Fieldwork in the Home Counties. In: RAIN 61:4-6.
de Pina-Cabral, Joao 1992: Against Translation: The Role of Researcher in the Production of Ethno¬

graphic Knowledge. In: Ders./Campell. John (Hg.): Europe Observed. Oxford: 1-23.
Strathern. Marilyn 1987: The Limits of Auto-Anthropology. In: Jackson, Anthony (Hg.), Anthropology

at Home. London: 16-37.

Verdery, Katherine 1991: National Ideology Under Socialism. Identity and Cultural Politics in Ceause-
scu's Romania. Berkeley.

Verdery, Katherine 1996: What Was Socialism, and What Comes Next. New York.

Anmerkungen

1 Ich erwähne hier nur exemplarisch einige umfassende Arbeiten: Keen/Mucha 1993; Grancelli (Hg.)
1995; Kovacs (Hg.) 1996.

Spätestens an diesem Punkt muss darauf hingewiesen werden, dass der Begriff «Transformation»
nicht nur im Kontext des osteuropäischen Umbruchs genutzt werden kann. Transformationsprozesse,

welche die europäische Moderne umwandeln, lassen sich in einem viel breiteren Kontext
beobachten. Globalisierung, die zweite Moderne, postindustrielle Gesellschaft, usw. sind jene Kategorien,

die auf die allgemeinen Dimensionen der gegenwärtigen Transformationen hinweisen.
Obwohl sich dieser Aufsatz auf Osteuropa konzentriert, dürfen diese umfassenden Prozesse nicht

vergessen werden, weil sie die Europäische Ethnologie zur Überlegung ihrer bisherigen
Grundprinzipien zwingen.

' Ohne hier irgendeine Definition zu versuchen, muss ich darauf hinweisen, dass ich Europäische
Ethnologie als ein Forschungsfeld zwischen volkskundlichen und kulturanthropologischen
Traditionen verstehe und dass diese Auffassung natürlich die Argumentation dieses Aufsatzes bestimmt.
Es gibt jedoch - besonders in deutschem Sprachraum - andere Vorstellungen, was Europäische
Ethnologie ist. Siehe dazu Kaschuba 1999.

' Die einzige Ausnahme stellt vielleicht die deutsche «Sprachinselforschung» dar, die jedoch ideolo¬

gisch, wie auch theoretisch äusserst problematisch war.
Es ist nicht zu übersehen, wie sehr der Balkan im Mittelpunkt des damaligen Interesses stand, vgl.
Halpern/Kideckel 1983.

Zur ausführlicheren Geschichte anthropologischer Forschungen im sozialistischen Osteuropa siehe

Halpern/Kideckel 1983; Hann 1993.

In diesem kurzen Aufsatz kann ich keinen umfassenden Überblick über diese Forschungsfelder
anbieten, siehe zusammenfassend z. B. Hann 1995;Brubaker 1996; Verdery 1996.

' Die Theorielandschaft ist selbstverständlich differenzierter, als ich es hier schildern kann, doch
denke ich. die wichtigsten Ansätze ansprechen zu können.
D. h. auch in den modernen, komplexen, spätmodernen usw. Gesellschaften.

1,1 Als Beispiele für diese Forschungen siehe z.B. Kideckel 1993; Nagengast 1991.
1 Die diesbezüglichen besten Beispiele liefern immer noch die Bücher von Katherine Verdery, siehe

Verdery 1991;Verdery 1996.
l; Ein überzeugendes Beispiel Kubik 1994.
" Diese Thesen habe ich in einem früheren Text schon ausführlicher diskutiert, siehe Niedermüller

1997.
" Der heute schon klassische Ausgangspunkt dieser Debatte Clifford/Marcus (Hg.) 1986.

Deutschsprachiger Sammelband über dieses Problemfeld Berg/Fuchs (Hg.) 1993. Die aktuelle Zusammenfassung

James/Hockey/Dawson (Hg.) 1997.
15 In diesem Sinne produzieren diese Forschungen «knowledge about self-knowledge», vgl. Strathern

1987: 27-29.

285


	Sozialer Wandel und kulturelle Repräsentation : Skizzen zu ethnologischer Transformationsforschung

