
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 98 (2002)

Heft: 1

Artikel: Über die ästhetische Komponente in der Kulturwissenschaft

Autor: Gerndt, Helge

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118131

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118131
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizerisches Archiv für Volkskunde 98 (2002). 249-258

Über die ästhetische Komponente in der
Kulturwissenschaft

Helge Gerndt

Dass schöne Dinge im Alltag eine bedeutsame Rolle spielen, wird niemand
bezweifeln. Zwar ist ein Alltagsleben ohne gefällige Ausdrucksformen - bei Hausbau
und Kleidung, in Lied oder Tanz - durchaus denkbar, aber es wäre dann so öde,
dass es kaum lebenswert erschiene. So hat die Volkskunde als eine Kulturwissenschaft,

deren Erkenntnisinteresse - um den Menschen als Kulturwesen besser zu
verstehen - sich an alltäglichen Kulturerscheinungen entzündet, seit ihren Anfängen

vor rund 200 Jahren, insbesondere unter romantischem Einfluss, nicht zuletzt
Phänomene untersucht, welche die Wissenschaftler als «schön» beurteilten (Märchen,

Trachten; verzierte Gerätschaften, die in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts

als «Volkskunst» gesammelt wurden); Phänomene, die - oft unter Mithilfe
der Volkskundler - auch den Kulturträgern selbst zunehmend als «schön» ins
Bewusstsein traten. Bezüglich der Untersuchungsgegenstände ist also eine ästhetische

Komponente nicht nur in den «hochkulturellen» Literatur-, Kunst- und
Musikwissenschaften, sondern auch in der Alltagskulturwissenschaft ganz offenkundig
vorhanden.

Auffällig ist allerdings, dass in der Volkskunde über das Schöne explizit wenig
gesprochen wird. Vor allem im 20. Jahrhundert, als die funktionalistische Fragestellung

ins Betrachtungszentrum des Fachs rückte, wurde der Aspekt der Verschönerung

der Lebenswelt, etwa durch Einbeziehung von Volkskunstelementen, allenfalls

als ein Gesichtspunkt unter vielen gewertet; die Nutzungsaspekte - von einer
instrumenteilen Gebrauchsbedeutung bis hin zu differenzierten Signal- oder
Repräsentationsfunktionen - standen im Vordergrund der Analyse. Wer Volkskunst
definieren wollte, ordnete das Kriterium «schön» (oder seine Äquivalente) nicht
nur dem Gegenstand selbst zu, sondern auch dem Werturteil seines Besitzers oder
Betrachters; es interessierte dann weniger die Schönheit in ihrer je konkreten
Objektivierung als vielmehr die Geschmacksattitüde im Bewusstsein der «Konsumenten»

(was als schön empfunden wurde); schliesslich verschwand das «Schöne»
zeitweise als eine kaum registrierte Facette im kommunikativen und kreativen Vermögen

der «Produzenten»1. Die Begriffsbestimmung «Volkskunst» zielte hinsichtlich
der ästhetischen Aspekte in erster Linie auf die Wahrnehmungsweise eines

Erscheinungskomplexes («Wie wirkt sich die Verwissenschaftlichung des Lebens seit
dem 16. Jahrhundert auf die Wahrnehmung von Volksüberlieferungen aus?»2, «Was

bewirkt die manufaktureile Warenproduktion im 18. Jahrhundert?»'). Grundlegende

ästhetische Wertungsprobleme («Was ist schön?» oder «Warum ist etwas

schön?») blieben in diesem Umfeld weitgehend ausgespart.
In jüngerer Zeit ist es nun aber geradezu modisch geworden, im Zusammenhang

z.B. mit Fragen der wissenschaftlichen, speziell der ethnologischen,
Gegenstandskonstitution von Ästhetisierungsprozessen zu sprechen.4 Man registriert u.a.

249



Helge Gerndt SAVk 98 (2002)

eine «Ästhetisierung» in der Tourismus- oder der Nahrungsmittelwerbung
(folkloristische Bildelemente) oder bei der kulturellen Repräsentation bestimmter
Regionen («Schönes Österreich» - zwischen Ästhetik und Ideologie)5. Man konstatiert

einen «Ästhetizismus» in der Jugendkultur oder glaubt, «ästhetische Konturen
der Ethnizität»6 beobachten zu können. Was ist hier mit «ästhetisch» gemeint?

In der Mitte des 18. Jahrhunderts wurde die Ästhetik als Theorie der Kunst
oder, etwas umfassender, als Theorie sowohl des Kunst- wie des Naturschönen
begründet; für Kant war sie, noch weiter gefasst, die Wissenschaft von den Regeln der
Sinnlichkeit überhaupt. Die Wortbedeutung (griechisch «aisthetikós») verweist auf
den Aspekt der Wahrnehmung - und Wahrnehmungsvorgänge sind heute auch für
die empirische Kulturforschung höchst aktuell geworden. Fragen der kulturellen
(d. h. der durch kulturelle Faktoren unterschiedlich geprägten) Wahrnehmung werden

in der Volkskunde seit mindestens einem Jahrzehnt vielfältig thematisiert.7
Nicht immer wird dabei ausdrücklich der Begriff des «Ästhetischen» verwendet.

Neuerdings nimmt dieser Sprachgebrauch jedoch zu und erzeugt vielfach Verwirrung,

weil die unscharfe Begriffsverwendung - ähnlich wie bei «Ethnizität»* - mit
wechselnden Assoziationen spielt und so die Argumentation verschwommen bleibt.
Wenn man beispielsweise von «ästhetischer Praxis»" spricht oder vom «Ästhetisie-

ren», dann kann das - wie in der Begriffsgeschichte angelegt - vielerlei bedeuten,
nämlich: etwas «verschönern» - häufig dabei mit dem negativen Unterton eines

übermässigen Verschönerns -; oder es meint ganz ohne Wertung: bestimmte
Vorstellungen «verbildlichen»; oder sogar nur allgemein: sie «wahrnehmbar» machen.

Die Frage, welche Bedeutung die Ästhetik in der Kulturwissenschaft besitzt, soll
sich im Folgenden speziell auf den engeren Aspekt des Schönen konzentrieren. Wir
fragen: Wie wichtig ist das Schöne in der und für die Alltags-Kulturwissenschaft?
Die Verwissenschaftlichung des alltäglichen Lebens, die bereits in der Renaissance

eingesetzt hatte, bewirkte nicht nur die Rationalisierung immer weiterer Bereiche
menschlichen Denkens und Handelns, sondern neben der praktischen Umsetzung
naturwissenschaftlicher Erkenntnisse in technische Geräte und Verfahren z.B.
auch die zunehmende Verwendung historischer Forschungsergebnisse in der politischen

Diskussion. Nicht zuletzt floss und fliesst auch volkskundlich-kulturwissenschaftliches

Wissen in den gesellschaftlichen Diskurs. Die Vermittlung abgekommener

Brauchtraditionen zur attraktiven Ausgestaltung von Bürgerfesten, die

Rückwirkung volksmedizinischer Dokumentationen auf die Naturheilpraxis oder
die Lösung interkultureller Missverständnisse aufgrund kulturanalytischer
Einsichten sind nur wenige Beispiele. Und immer wieder lässt sich zeigen, dass bei der
Auswahl repräsentativer Kulturäusserungen für die kulturelle Praxis - zur
Volksmusik- und Trachtenpflege, zum Ausbau von Freilichtmuseen, zur Propagierung
regionaler Kost, zur nationalen Selbstdarstellung etwa in den Weltausstellungspavillons

der Expo 2000 - besondere ästhetische Momente zur Wirkung kommen.
Welche Bestandteile des je herangezogenen volkskundlichen Wissens sind als

«ästhetisch» im Sinne von «schön» zu bezeichnen? Ist das ein konsistent
umschreibbarer Komplex? Dazu muss zunächst geklärt werden, was «volkskundliches

250



Über die ästhetische Komponente in der Kulturwissenschaft SAVk 98 (2002)

Wissen» genau meint. Meist spricht man derzeit von ethnografischem oder (ohne
hier, wie eine etymologische Betrachtung nahelegen würde, genauer zu unterscheiden)

von ethnologischem Wissen "', aber kaum je wird dieses Wissen kategoriell
spezifiziert. Gemeint ist in der Regel ausschliesslich explizites Wissen (begrifflich
gefasste Aussagen über Sachverhalte), nicht das implizite (selbstverständliche,
mehr oder weniger unbewusste Wissen darüber, wie zu handeln ist) oder das bildliche

Wissen (das sich im Erleben, Vorstellen, Erinnern manifestiert)." Es geht also

stets um sprachlich oder bildlich geäusserte, begrifflich fassbare Information. Damit

liegt dem Begriff «ethnographisches Wissen» eine eingeschränkte Wissensvorstellung

zugrunde. Was sind die Folgen?
Zunächst einmal unterstützt diese Zuspitzung auf das explizite Wissen einer

Disziplin reibungslos das rein ökonomische Denken unserer Zeit, wie es auch in
der Propagierung des heute angeblich unabdingbaren «Wissensmanagements», das
sich ebenfalls nur auf explizites Wissen bezieht, zum Ausdruck kommt. Wissen wird
als Ware behandelt, die produziert, transportiert und verbraucht werden kann, deren

Veräusserungsgewinn sich optimieren und maximieren lässt und die ihre
Effizienz nach Kosten-Nutzen-Gesichtspunkten unter Beweis stellt. Der Wert des Wissens

wird dann in rein wirtschaftlichen Kategorien - also nach dem Markt- oder
Geldwert, nicht etwa nach dem Bildungswert - bemessen. Die oft beschworene

Wissensgesellschaft ist unter diesem Aspekt nichts anderes als eine Informationsgesellschaft,

die nur einen kleinen Teil ihres geistigen Potentials, nämlich das «in

Form» gebrachte Wissen, als Wissen berücksichtigt (wobei Fragen des Wahrheitswerts

- wie z.B. mit falschem, irrtümlichem, nicht nur partiellem «Wissen» umzugehen

ist - ein eigenes, aber selten adäquat reflektiertes Problem darstellen). Bei
informativem Wissen nach ästhetischen Komponenten zu suchen, ist natürlich
möglich, aber das Ergebnis muss notgedrungen ärmlich bleiben. Im Blick auf ein so

enges Wissensverständnis scheint die Erweiterung unseres Wahrnehmungshorizonts

geboten.12 Das verlangt zuerst eine Überwindung begrifflicher Barrieren.
Dazu erscheint es nützlich, in die Debatte über verschiedene Wissensformen

eine weitere Unterscheidung, die zwischen quantitativem und qualitativem Wissen,

einzubringen. Quantitatives Wissen soll sein: das im Wesentlichen mit quantitativen,

experimentellen, streng überprüfbaren Methoden - durch Messen, Zählen,
Rechnen und die Anwendung der Gesetze der formalen Logik - erworbene Wissen;

es wird in erster Linie von den Naturwissenschaften «produziert». Qualitatives
Wissen verdankt sich dagegen der Arbeit mit so genannten qualitativen Methoden
(wie sie z. B. in der Volkskunde beim Interview oder der Textauslegung üblich sind)
und ist ein mehr oder weniger bewertetes Wissen. Es beruht auf «weichen»
Vorgehensweisen und auf der Sensibilität für Ähnlichkeiten und Affinitäten (Letzteres
ist allerdings eine Voraussetzung für jede, auch für die naturwissenschaftliche
Forschung). Qualitatives Wissen wird von den Kulturwissenschaftlern - in der gesamten

Spanne des Disziplinenfächers - hervorgebracht. Beim Interpretieren geht es

nicht nur um eine tiefere Einsicht, sondern auch um verschiedene mögliche (durchaus

auch gleichberechtigte) Ansichten. Das volkskundlich-ethnologische Wissen ist

251



Helge Gerndt SAVk 98 (2002)

zwar nicht ausschliesslich, aber in seinem Kern und hauptsächlich, qualitatives Wissen,

ist hermeneutisches (von der Sinnerwartung des Ganzen gesteuertes")
Deutungswissen, das sich gegenüber strengen Messprozeduren prinzipiell sperrig
erweist. Objektbezogen befasst sich Volkskunde nicht nur (unter anderem) mit
qualitätvollen Gegenständen, sondern auch mit qualitativem Wissen selbst, nämlich mit
dem der breiten Bevölkerungsschichten. Dass das Alltagswissen der einfachen Leute
ästhetische Momente enthält, belegen die darauf beruhenden Hervorbringungen:
die Schaustücke jedes Töpfermarkts und die Geschichten jedes guten Erzählers.

Nun äussert sich das Faktum des Schönen in der Kulturwissenschaft nicht nur im

materiell, geistig oder gestisch objektivierten Forschungsgegenstand. In unserem

Zusammenhang ist das sogar ein untergeordneter Aspekt. Wichtiger - und wenig
untersucht - ist die Frage nach dem Schönen im Wissenschaftsprozess selbst. Unter
philosophischem Blickwinkel wird das Problem gelegentlich in den Naturwissenschaften

thematisiert. Poincaré und Einstein haben z.B. betont, dass mathematische

und physikalische Lösungen im kreativen Prozess mehr oder weniger unbe-

wusst nach ihrer «Schönheit» ausgewählt werden, nach der Eleganz (Einfachheit)
und Harmonie von Zahlen und Formen. Auch in der Ethnologie tauchen ästhetische

Fragen in der Debatte um die so genannte «Writing Culture» auf, bei der es

aber mehr um die kreative Gestaltung und Vermittlung ethnologischer Erkenntnis
geht, und weniger um den Prozess der Erkenntnisgewinnung selbst.14 Der Hirnforscher

Ernst Pöppel hat jüngst nachdrücklich «ästhetisches Wissen» als ein Grundprinzip

menschlicher Erkenntnissuche betont. Das Wissen, so sind seine Überlegungen

zu explizieren, strebt nach Schönheit; denn offenbar bedarf das explizite
Wissen der Ordnung, tendiert implizites Wissen nach Stimmigkeit und bildliches
Wissen nach Harmonie." Über begriffliche Nuancen bzw. die angemessenste
Metapher mag man streiten. Aber grundsätzlich ist das Wirken einer «ästhetischen

Kraft», wie einlässliche Erfahrung zeigt, kaum in Abrede zu stellen.
Diese «ästhetische Kraft» nennen wir Qualität. Ähnlich der Augustinischen

Aussage über die Zeit spürt jedermann (und zwar dann, wenn er ihr begegnet)
unmittelbar, dass es Qualität gibt, aber danach befragt, kann niemand adäquat
ausdrücken, worin sie besteht. «Qualität ist ein Merkmal von Gedanke und Ausdruck,
das durch einen dem Denken entzogenen Prozess erkannt wird. Da Definitionen
ein Ergebnis streng formaler Denkakte sind, kann man Qualität nicht definieren.»"'
So verstanden lassen sich nur einzelne Aspekte von Qualität - doch keinesfalls in

strikter Systematik und Abgrenzung - benennen: Glaubwürdigkeit, Lebendigkeit,
Ökonomie. Klarheit, Genauigkeit, Ausgewogenheit, Geschlossenheit, Tiefe. Qualität

manifestiert sich ähnlich wie ein Aha-Erlebnis. Man kann (naturwissenschaftlich

betrachtet) wohl vermuten, dass das unmittelbare «ganzheitliche Gespür» für
Qualität in jener - offenbar für alle Menschen gültigen - kurzen Zeitspanne
subjektiver Gegenwärtigkeit von etwa zwei bis drei Sekunden aktiviert wird, während
der - wie die Hirnforschung erkannt hat - ein neuer Wahrnehmungsinhalt im

Kurzzeitgedächtnis verweilt, ehe er den Gegenwartsspeicher verlässt, um «denkend»
mit anderen Gedächtnisinhalten abgeklärt zu werden.17

252



Über die ästhetische Komponente in der Kulturwissenschaft SAVk 98 (2002)

Qualitätsgefühl und Schönheitsempfinden erscheinen identisch, zumindest sehr

eng miteinander verbunden. Sie sind im Forschungsprozess von initialer Bedeutung.

Das gilt gerade heute und umso mehr, je stärker der Komplexitätsgrad der

Wirklichkeitswahrnehmung oder die Grösse des Informationsstromes zunehmen.

Wo rationale Auswahlkriterien nicht mehr greifen, muss die Ästhetik eine wichtige
Vorauswahlhilfe leisten. Es scheint so, als ob die moderne, nicht zuletzt durch die
Wissenschaft hervorgebrachte Unübersichtlichkeit in unserer Lebenswelt geradezu

auf gestalterische Eingriffe warte, die unter ästhetischen Gesichtspunkten
eine Schneise durch den Wald an Daten, Informationen oder auch Konsumangeboten

schlagen. Damit stehen im Blick auf die wissenschaftliche Arbeit Möglichkeiten

und Chancen «ästhetischer» Datensuche und -aufbereitung zur Debatte.
Schönheit kann aber nicht nur als Orientierungshilfe durch den Datendschungel

von praktischem Nutzen sein, sondern ist darüber hinaus auch - und zwar
zuvorderst - als Inspirationsquelle wissenschaftlicher Arbeit unverzichtbar. Gadamer
hat in einem Beitrag zur Aktualität des Schönen die Rechtfertigung der Kunst in
deren anthropologischem Fundament herausgearbeitet: in der Affinität zum Spiel

(als wiederholende Bewegung und zweckfreies Tun, das Spielraum braucht und

Mitspieler verlangt), zum Symbol (das ins Unbestimmte verweist und Sinn

repräsentiert) und zum Fest (das alle versammelt, wiederkehrt und die verweilende Zeit
«erfüllt»).1* Diese «Rahmenbedingungen» und Impulse sind auch für den kreativen
Akt in der Wissenschaft bedeutsam; denn im spielerischen Tun und im Nachspüren
eines zugleich verweisenden und verhüllenden Symbols gewinnt wissenschaftliche

Arbeit kreative Ideen. Nur mit solcher Dynamik kann Wissenschaft auch als
spezifisches Handlungsmuster lebendig bleiben.

Die Bedeutung des Schönen speziell für die Kulturwissenschaft soll jetzt kurz

dahingehend geprüft werden, ob sich deren theoretischer Ort mit Hilfe der Ästhetik

genauer bestimmen lässt, sodass dann auf diesem Wege nicht zuletzt die Relevanz

kulturwissenschaftlicher Arbeit, die heute in der Öffentlichkeit vielfach

herabgemindert wird, überzeugend hervortritt. Die von Dilthey begründete
Unterscheidung zwischen «erklärenden» Natur- und «verstehenden»
Geisteswissenschaften (welche wir hier unter der Perspektive kultureller Bewusstseinsfor-

schung als Kulturwissenschaften auffassen wollen)1'' greift nicht in jeder Hinsicht
präzis genug. Jedenfalls stimmt das naturwissenschaftliche Wissen mit Erklärungswissen

oder das kulturwissenschaftliche Wissen mit Verstehenswissen nicht völlig
überein. In der Praxis wird auch in den Kulturwissenschaften manches «erklärt»

(z.B. die Publikationsgeschichte eines Buches) und in den Naturwissenschaften
manches «verstanden» (z. B. bestimmte Phänomene der Quantenphysik). Die
mangelnde Kongruenz der Zuordnung ergibt sich daraus, dass in die gängige Definition
von Natur- und Kulturwissenschaften neben dem Methodenkriterium (Erklären,
Verstehen) ein zweites, nämlich das damit nicht deckungsgleiche Gegenstandskriterium

(Natur, Kultur) eingeht. Allerdings gibt es keine allumfassend schlüssigen

Lösungen, weil wir immer schon in einer geschichtlichen Situation stehen, die

genauso wie unsere sprachliche Ausdrucksmöglichkeit Grenzen setzt. Bestimmte Er-

253



Helge Gerndt SAVk 98 (2002)

kenntnisgrenzen liegen auch in der dualistischen Konstruktion des Diskussionsgegenstandes,

wie etwa die Auseinandersetzung um Charles Percy Snows
Zwei-Kulturen-These deutlich gezeigt hat.2" Es scheint förderlich, in den Wettstreit zwischen
Natur- und Kulturwissenschaften um den Fortschritt menschlicher Erkenntnis einmal

versuchsweise einen dritten Mitstreiter, und zwar die Kunst, systematisch ein-
zubeziehen.

Dem herkömmlichen Wissenschaftsverständnis liegt das Prinzip der Subjekt-
Objekt-Spaltung zugrunde. Wissenschaft will, dem folgend, Sachverhalte objektivieren,

doch ist bekannt, dass dies nur annäherungsweise möglich ist, dass jedenfalls

in bestimmten Zusammenhängen, und dies besonders in den Kulturwissenschaften,

subjektive Aspekte nicht auszuklammern sind. Durch Einführung einer
dritten Kategorie könnte das analytische Problem umgewichtet und vielleicht
etwas entschärft werden. Der amerikanische Autor Robert M. Pirsig hat das z. B. in

romanartigen Diskurszusammenhängen ausführlicher erörtert. In dessen

Wirklichkeitsvorstellung tritt zu Objekt und Subjekt die Qualität (die er freilich - was hier
nicht diskutiert werden soll - dadurch auszeichnet, dass er sie als Urheber, als

Ursprung aller Subjekte und Objekte begreift).21 Wir wollen versuchen, vor diesem

Hintergrund die drei Tätigkeitsmuster Naturwissenschaft (NW), Kulturwissenschaft

(KW) und Kunstschaffen (KS) gegen einander abzugrenzen.
Von einer Drei-Kategorien-Hypothese ausgehend, besteht die Wirklichkeit

nicht, wie Descartes postuliert, aus der res cogitans und der res extensa, aus Geist
und Materie, sondern vielmehr aus drei Grundgegebenheiten: Bewusstsein, Materie

und Wert. Nach diesem Modell gilt das menschliche Erkenntnisinteresse im
Objektbezug der gesamten Wirklichkeit, soweit sie als Materie aufgefasst werden
kann. Das fesselt die Naturwissenschaftler, ob Physiker, Chemiker oder Biologen:
Sie untersuchen die Natur als die «gegebene» Welt. Das Erkenntnisinteresse im

Subjektbezug gilt ebenfalls der gesamten Wirklichkeit, aber nur, soweit sie als

Bewusstsein bzw. als dessen Ausdruck - und das heisst: Kultur (die vom Menschen
bewertete Welt) - verstanden werden kann. Das motiviert die Geisteswissenschaftler,
die Ethnologen, Soziologen, z. T auch Psychologen und Wirtschaftswissenschaftler,
kurz: Forscher eines Fächerspektrums, das sich in allgemeinster Form als

Kulturwissenschaft verstehen lässt. Das Erkenntnisinteresse im Wertbezug, schliesslich,

gilt abermals der gesamten Wirklichkeit, und zwar genau soweit, wie sie als Qualität

(die Welt in ihrem So-Sein) verstanden werden kann. Das stimuliert die Künstler

(Dichter, Musiker, Maler, Bildhauer, Architekten).
Pointiert, also auf das Zentrum schauend und die fliessenden Übergänge

ignorierend, kann man die prinzipiellen Erkenntnisziele so differenzieren: Naturwissenschaft

will Welt (kausal) erklären, Kulturwissenschaft will Welt (hermeneutisch)
verstehen, Kunstschaffen will Welt (symbolisch) repräsentieren; methodisch geht
es dabei um eine quantifizierende Kausalanalyse (NW), eine qualifizierende
Interpretation (KW) oder eine schöpferische Gestaltung (KS) von Welt. Charakteristisch

sind jeweils das formallogische Vorgehen (NW), die diskursive Entfaltung
(KW) oder der kreative Akt (KS). Spezielle Erkenntnisziele sind Objektzusam-

254



Über die ästhetische Komponente in der Kulturwissenschaft SAVk 98 (2002)

Ein Modell menschlichen Erkenntnisstrebens

Die Tätigkeitsmuster Naturwissenschaft, Kulturwissenschaft und Kunstschaffen:

Naturwissenschaft Kulturwissenschaft Kunstschaffen

Wirklichkeilsauffassung Materie als Bewusstsein als Wert als

objektive Gegebenheit objektivierbare
subjektive Gegebenheit

qualitative Gegebenheit

Erkenntnisgegenstand Natur Kultur Oualität
(die «gegebene» Welt) (die vom Menschen (die Welt in ihrem

bewertete Welt) So-Sein)

Methode quantifizierende Analyse qualifizierende schöpferische Gestaltung
mit formallogischem Interpretation mit im kreativen Akt
Vorgehen diskursiver Entfaltung

Erkenninisziel kausale Erklärung hermeneutisches symbolische
Verstehen Repräsentation

Wissensform explizites (Begriffs-) explizierbares (durch implizites (Handlungs-)
Wissen über Wahrnehmung, Wissen über

Objektzusammenhänge Erinnerung, Vorstellung
der Subjekte geprägtes)
Bildwissen über Objekt-
Wert-Zusammenhänge

Wertzusammenhänge

Zeitperspektive zukunftsorientiert: historisch-zeitbezogen; überzeitlich; Vertiefung
Fortschritt der Vermehrung der Sinngebung (Tradition
Einsichten (Tradition Ansichten (Tradition Innovation erneuern)
durch Innovation und Innovation in

ersetzen) Einklang bringen)

Schönheitstendenz Ordnung der Ausgewogenheit der Stimmigkeit der
Erkenntnisinhalte Erkenntnisperspektiven Erkenntnisformen

Charakteristik Kausalwissenschaft, die Deutungskunst Symbolschaffen, das

Objektivität anstrebt (Hermeneutik), die Ästhetik (Schönheit)
und ihre Ergebnisse Plausibilität anstrebt und seine
als Gesetzesaussagen (Übereinkunft) anstrebt Ergebnisse als

in Formeln und und ihre Ergebnisse unmittelbare Aussagen

Diagrammen formuliert als zeitbezogene in sinnlichen

Regeiaussagen mit Ausdrucksformen
rhetorischen Mitteln präsentiert
(Metaphern) formuliert

255



Helge Gerndt SAVk 98 (2002)

menhänge als explizites Wissen einerseits (NW), Wertzusammenhänge als implizites

Wissen andererseits (KS) und, dazwischen, Objekt-Wert-Zusammenhänge - in

anderer Terminologie: Funktionsbeziehungen und Bedeutungsgehalte - als beide
Wissensformen verbindendes Bildwissen, das sich in explizierbaren Wahrnehmungs-,

Erinnerungs- und Vorstellungsbildern ausprägt (KW). Anders
ausgedrückt: Hinsichtlich ihres methodischen Prinzips ist die Naturwissenschaft eine

Kausalwissenschaft, die objektive Aussagen anstrebt und sie als Diagramme,
Formeln oder Gesetze formuliert; die Kulturwissenschaft ist entsprechend eine

Deutungskunst (Hermeneutik), die plausible (der Übereinkunft fähige) Aussagen
erreichen will und dafür rhetorische Mittel (u. a. Metaphern) einsetzt; und das, was

wir als künstlerische Tätigkeit bezeichnen, ist ein Symbolschaffen, das auf Ästhetik

(Schönheit) zielt und seine Aussage unmittelbar in einer Vielfalt sinnlicher
Ausdrucksformen präsentiert.

Die Zeitperspektive der Naturwissenschaft ist zukunftsorientiert; Naturwissenschaft

will den Fortschritt, d.h. eine Ausweitung und Überholung alter Erkenntnisse

durch neue Einsichten. Das Kunstschaffen kennt dagegen (von der Erweiterung

seiner technischen Möglichkeiten abgesehen) keinen Fortschritt; will sich

vielmehr von Zeitgebundenheit lösen, erstrebt Überzeitlichkeit und versucht, Altes

immer wieder neu auszudrücken. Kulturwissenschaft, endlich, arbeitet histo-

risch-zeitbezogen, blickt von der Vergangenheit bis in die Zukunft, d. h. Kulturwissenschaft

versucht in ihren Erkenntnissen - die sie unablässig vervielfältigt, aber

deren Bedeutung in bestimmten Zeitrhythmen mal steigt und mal sinkt (manchmal
für lange Zeit ganz versinkt) - immer wieder erneut, Altes mit Neuem zu verbinden.

Während man tendenziell davon sprechen kann, dass in der Naturwissenschaft
das Innovative das Traditionelle ersetzt und dass in der Kunst das Traditionelle als

Innovation neu erscheint, bemühen sich die Kulturwissenschaften wesentlich

darum,Tradition und Innovation miteinander in Einklang zu bringen. Sie thematisieren

die geschichtliche Gebundenheit des Menschen und bemühen sich zugleich,
die Identität jedes einzelnen Individuums im historischen Prozess zu bewahren.

In dem hier explizierten dreifachen Verständnis von Wirklichkeit (als Materie,
Bewusstsein, Wert) mit der dreifachen Einstellung zur Wirklichkeit (als objektive,
subjektive oder qualitative Gegebenheit) gewinnt jener Handlungskomplex, den

wir Kulturwissenschaft nennen, ganz dezidiert eine vermittelnde Position zwischen

der Naturwissenschaft auf der einen und dem Kunstschaffen auf der anderen Seite.

Alle drei Tätigkeitsmuster sind für das menschliche Erkenntnisbemühen gleichermassen

notwendig, und alle Übergänge sind fliessend (und des vertiefenden Studiums

wert). Volkskunde als eine empirische Kulturwissenschaft besitzt somit nicht

nur, von der Alltagserfahrung ausgehend, ihren sachlichen Schwerpunkt in der

Erforschung kultureller Vermitteltheit und Vermittlungsprozesse (wie sie im Alltagsleben

zutage treten), sondern ist selbst eine vermittelte (d.h. durch naturwissenschaftliche

wie künstlerische Einflüsse mitgeprägte) und vermittelnde Tätigkeit par
excellence, die ihre subjektiv rückgebundene Alltagswelt-Deutung sowohl mit objektiven

wie ästhetischen «Einfärbungen» für den gesellschaftlichen Diskurs bereitstellt.

256



Über die ästhetische Komponente in der Kulturwissenschaft SAVk 98 (2002)

Die ästhetische Komponente volkskundlicher Arbeit, wie sie im Prozess

volkskundlicher Wirklichkeitswahrnehmung und -durchdringung wirksam wird,
entstammt ihrer Nähe zur Kunst, so wie sich die objektive Komponente ihrer Arbeit
aus ihrer Nähe zur Naturwissenschaft ergibt. Volkskunde verkörpert sich (wie die
Kulturwissenschaften überhaupt) als das Bindeglied zwischen objektiven und

ästhetischen Zielsetzungen der Erkenntnissuche. Sie bemüht sich, die menschliche

Neugier nach begrifflich fassbarem Fortschritt in der Welterkenntnis einerseits und

die Sehnsucht nach intuitiver Sinnerfahrung durch Symbolisierung von Welt
andererseits mittels subjektbezogenen Deutungskonzepten zusammenzuhalten.
Kulturwissenschaft bildet - nach diesem Modell - in der Bandbreite menschlicher

Erkenntnismöglichkeiten die verbindende Mitte. Sie verantwortet gewissermassen
das (in der konkreten Lebenswelt verankerte) menschliche Mass. Dieses Mass gilt
es, im Spannungsfeld zwischen - auf die extremen Pole blickend - absolutem

Objektivitätspostulat hier und absolutem Qualitätsanspruch dort, unablässig im

abwägenden Dialog plausibel zu machen - als existentielle Notwendigkeit und als

unverzichtbares Element eines humanen Lebens. Die austarierenden Rhythmen
einer Waage scheinen mir dabei ein bezeichnendes und schönes Bild, das die Frage
nach der Relevanz und damit die Rechtfertigung der Kulturwissenschaften ästhetisch,

nämlich metaphorisch beantwortet. Und da (neben dem Bewusstsein vom
Tod) das Empfinden des Schönen zu jenen Wesentlichkeiten gehört, die den
Menschen zum Menschen machen, markiert die ästhetische Komponente auch thematisch

einen zentralen Bereich der kulturellen Anthropologie.
Dass Volkskunde ganz konkret ihren Beitrag zur Ästhetik des Alltags leisten

kann, ergibt sich schon daraus, dass sie im Zuge der Verwissenschaftlichung des

Alltagslebens u.a. mit dem Rückfluss und der Verwertung ihrer Erkenntnisse bereits
selbst ein Bestandteil des Alltagslebens geworden ist und zunehmend wohl noch

stärker werden wird. Daraus folgt, dass sie in ihren Ergebnissen grundsätzlich dem

soweit wie möglich objektivierten Inhalt eine so weit wie möglich qualitätvolle
Gestalt geben muss, aber nicht zuletzt auch darum, weil ihre Aussagen nur in einer
hinsichtlich Objektivität und Ästhetik abgeklärten Form überhaupt als kulturwissenschaftlich

relevante Erkenntnisse gelten dürfen. Und das wiederum sollte ein Appell

an uns alle sein, eingedenk der hemmungslosen Informationsflut und des

unübersehbaren Datenschrotts der «postmodernen» Gegenwart stets den wesentlichen

Aspekten von Qualität - nämlich Klarheit und Genauigkeit, Ökonomie

(Einfachheit. Knappheit, Dichte) und Ausgewogenheit (Stimmigkeit, Harmonie)
sowie vor allem Glaubwürdigkeit und Wahrheit (Authentizität) - nach bestem

Vermögen zu genügen.

257



Helge Gerndt SAVk 98 (2002)

Anmerkungen

1 E. Schwedt, Volkskunst und Kunstgewerbe. Überlegungen zu einer Neuorientierung der Volks¬

kunstforschung. Tübingen 1970.
; L. Kriss-Rettenbeck. Der Hund «Greif» und die Frage «Was ist Volkskunst?». In: Pantheon 33/2,

1975:145-152.
M. Scharfe, Die Volkskunst und ihre Metamorphose. In: Zeitschrift für Volkskunde 70, 1975:

215-245.
4 R. Johler/H. Nikitsch/B.Tschofen (Hg.). Ethnische Symbole und ästhetische Praxis in Europa. Wien

1999.
' R. Johler/H. Nikitsch/B.Tschofen (Hg.), Schönes Osterreich. Heimatschutz zwischen Ästhetik und

Ideologie. Wien 1995.
" K. Köstlin, Ethnographisches Wissen als Kulturtechnik. In: K. Köstlin/H. Nikitsch (Hg.), Ethnogra¬

phisches Wissen. Zu einer Kulturtechnik der Moderne. Wien 1999: 9-30, hier: 26.

Vgl. Zeitschrift für Volkskunde 89,1993: Beiträge von B. Fuhs, J. Rolshoven und B. Tschofen.
* H. Bausinger. Ethnizität - Placebo mit Nebenwirkungen. In: Köstlin/Nikitsch (wie Anm. 6): 31-41.
" Johler/Nikitsch/Tschofen (wie Anm. 4).

Vgl. Köstlin/Nikitsch (wie Anm. 6), bes. auch den Beitrag von P. Niedermüller.
E. Pöppel, Drei Welten des Wissens - Koordinaten einer Wissenswelt. In: C. Maar/H. U. Obrist/E.
Pöppel (Hg.),Weltwissen -Wissenswelt. Köln 2000: 22-39.

Vgl. J. Hogan, An den Grenzen des Wissens. Siegeszug und Dilemma der Naturwissenschaften.
München 1997, z.B. S. 147.

H. G. Gadamer, Die Aktualität des Schönen. Kunst als Spiel, Symbol und Fest. Stuttgart 1977: 37.
J. Clifford/G. E. Marcus (Hg.), Writing Culture. The Poetics and Politics of Ethnography.
Berkeley/Los Angeles/London 1986; C. Geertz. Die künstlichen Wilden. Der Anthropologe als Schriftsteller.

München 1990.

Pöppel (wie Anm. 11): 28.

R. M. Pirsig. Zen und die Kunst ein Motorrad zu warten. Ein Versuch über Werte. Frankfurt a. M.
1978:211.

Pöppel (wie Anm. 11); 32 f.

Gadamer (wie Anm. 13).

Vgl. A. Lehmann, Volkskunde. In: H.-J. Goertz (Hg.), Geschichte. Ein Grundkurs. Reinbek 1998:

456-472.
H. Kreuzer (Hg.), Literarische und naturwissenschaftliche Intelligenz. Dialog über die «zwei
Kulturen». Stuttgart 1969.

Pirsig (wie Anm. 16): 254.

258


	Über die ästhetische Komponente in der Kulturwissenschaft

