Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 98 (2002)

Heft: 1

Artikel: Uber die asthetische Komponente in der Kulturwissenschaft
Autor: Gerndt, Helge

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-118131

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-118131
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schweizerisches Archiv fiir Volkskunde 98 (2002), 249-258

Uber die iisthetische Komponente in der
Kulturwissenschaft

Helge Gerndt

Dass schone Dinge im Alltag eine bedeutsame Rolle spielen, wird niemand be-
zwelfeln. Zwar ist ein Alltagsleben ohne gefillige Ausdrucksformen — bei Hausbau
und Kleidung, in Lied oder Tanz — durchaus denkbar, aber es wire dann so ode,
dass es kaum lebenswert erschiene. So hat die Volkskunde als eine Kulturwissen-
schaft, deren Erkenntnisinteresse — um den Menschen als Kulturwesen besser zu
verstehen - sich an alltaglichen Kulturerscheinungen entziindet, seit ihren Anfin-
gen vor rund 200 Jahren, insbesondere unter romantischem Einfluss, nicht zuletzt
Phianomene untersucht, welche die Wissenschaftler als «schon» beurteilten (Mar-
chen, Trachten; verzierte Geritschaften, die in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhun-
derts als «Volkskunst» gesammelt wurden); Phanomene, die — oft unter Mithilfe
der Volkskundler — auch den Kulturtragern selbst zunehmend als «schon» ins Be-
wusstsein traten. Beziiglich der Untersuchungsgegenstidnde ist also eine dsthetische
Komponente nicht nur in den «hochkulturellen» Literatur-, Kunst- und Musikwis-
senschaften, sondern auch in der Alltagskulturwissenschaft ganz offenkundig vor-
handen.

Auffallig ist allerdings, dass in der Volkskunde iiber das Schone explizit wenig
gesprochen wird. Vor allem im 20. Jahrhundert, als die funktionalistische Fragestel-
lung ins Betrachtungszentrum des Fachs riickte, wurde der Aspekt der Verschone-
rung der Lebenswelt, etwa durch Einbeziehung von Volkskunstelementen, allen-
falls als ein Gesichtspunkt unter vielen gewertet; die Nutzungsaspekte — von einer
instrumentellen Gebrauchsbedeutung bis hin zu differenzierten Signal- oder Re-
prasentationsfunktionen — standen im Vordergrund der Analyse. Wer Volkskunst
definieren wollte, ordnete das Kriterium «schon» (oder seine Aquivalente) nicht
nur dem Gegenstand selbst zu, sondern auch dem Werturteil seines Besitzers oder
Betrachters; es interessierte dann weniger die Schonheit in ihrer je konkreten Ob-
jektivierung als vielmehr die Geschmacksattitiide im Bewusstsein der «Konsumen-
ten» (was als schon empfunden wurde); schliesslich verschwand das «Schéne» zeit-
weise als eine kaum registrierte Facette im kommunikativen und kreativen Vermo-
gen der «Produzenten»'. Die Begriffsbestimmung «Volkskunst» zielte hinsichtlich
der dsthetischen Aspekte in erster Linie auf die Wahrnehmungsweise eines Er-
scheinungskomplexes («Wie wirkt sich die Verwissenschaftlichung des Lebens seit
dem 16. Jahrhundert auf die Wahrnehmung von Volksiiberlieferungen aus?»? «Was
bewirkt die manufakturelle Warenproduktion im 18. Jahrhundert?»?). Grundle-
gende dsthetische Wertungsprobleme («Was ist schon?» oder «Warum ist etwas
schon?») blieben in diesem Umfeld weitgehend ausgespart.

In jiingerer Zeit ist es nun aber geradezu modisch geworden, im Zusammen-
hang z.B. mit Fragen der wissenschaftlichen, speziell der ethnologischen, Gegen-
standskonstitution von Asthetisierungsprozessen zu sprechen.* Man registriert u. a.

249



Helge Gerndt SAVk 98 (2002)

eine «Asthetisierung» in der Tourismus- oder der Nahrungsmittelwerbung (folklo-
ristische Bildelemente) oder bei der kulturellen Reprasentation bestimmter Re-
gionen («Schones Osterreich» — zwischen Asthetik und Ideologie)’. Man konsta-
tiert einen «Asthetizismus» in der Jugendkultur oder glaubt, «dsthetische Konturen
der Ethnizitdt»* beobachten zu konnen. Was ist hier mit «ésthetisch» gemeint?

In der Mitte des 18. Jahrhunderts wurde die Asthetik als Theorie der Kunst
oder, etwas umfassender, als Theorie sowohl des Kunst- wie des Naturschonen be-
griindet; fiir Kant war sie, noch weiter gefasst, die Wissenschaft von den Regeln der
Sinnlichkeit iiberhaupt. Die Wortbedeutung (griechisch «aisthetikds») verweist auf
den Aspekt der Wahrnehmung — und Wahrnehmungsvorginge sind heute auch fiir
die empirische Kulturforschung hochst aktuell geworden. Fragen der kulturellen
(d. h. der durch kulturelle Faktoren unterschiedlich gepragten) Wahrnehmung wer-
den in der Volkskunde seit mindestens einem Jahrzehnt vielféltig thematisiert.’
Nicht immer wird dabei ausdriicklich der Begriff des «Asthetischen» verwendet.
Neuerdings nimmt dieser Sprachgebrauch jedoch zu und erzeugt vielfach Verwir-
rung, weil die unscharfe Begriffsverwendung — dhnlich wie bei «Ethnizitat»* — mit
wechselnden Assoziationen spielt und so die Argumentation verschwommen bleibt.
Wenn man beispielsweise von «iisthetischer Praxis»’ spricht oder vom «Asthetisie-
ren», dann kann das — wie in der Begriffsgeschichte angelegt — vielerlei bedeuten,
namlich: etwas «verschonern» — haufig dabei mit dem negativen Unterton eines
liberméssigen Verschonerns —; oder es meint ganz ohne Wertung: bestimmte Vor-
stellungen «verbildlichen»; oder sogar nur allgemein: sie «<wahrnehmbar» machen.

Die Frage, welche Bedeutung die Asthetik in der Kulturwissenschaft besitzt, soil
sich im Folgenden speziell auf den engeren Aspekt des Schonen konzentrieren. Wir
fragen: Wie wichtig ist das Schone in der und fiir die Alltags-Kulturwissenschaft?
Die Verwissenschaftlichung des alltdglichen Lebens, die bereits in der Renaissance
eingesetzt hatte, bewirkte nicht nur die Rationalisierung immer weiterer Bereiche
menschlichen Denkens und Handelns, sondern neben der praktischen Umsetzung
naturwissenschaftlicher Erkenntnisse in technische Gerédte und Verfahren z.B.
auch die zunehmende Verwendung historischer Forschungsergebnisse in der politi-
schen Diskussion. Nicht zuletzt floss und fliesst auch volkskundlich-kulturwissen-
schaftliches Wissen in den gesellschaftlichen Diskurs. Die Vermittlung abgekom-
mener Brauchtraditionen zur attraktiven Ausgestaltung von Biirgerfesten, die
Riickwirkung volksmedizinischer Dokumentationen auf die Naturheilpraxis oder
die Losung interkultureller Missverstdndnisse aufgrund kulturanalytischer Ein-
sichten sind nur wenige Beispiele. Und immer wieder ldsst sich zeigen, dass bei der
Auswahl reprisentativer Kulturdusserungen fiir die kulturelle Praxis — zur Volks-
musik- und Trachtenpflege, zum Ausbau von Freilichtmuseen, zur Propagierung re-
gionaler Kost, zur nationalen Selbstdarstellung etwa in den Weltausstellungspavil-
lons der Expo 2000 — besondere dsthetische Momente zur Wirkung kommen.

Welche Bestandteile des je herangezogenen volkskundlichen Wissens sind als
«dsthetisch» im Sinne von «schdn» zu bezeichnen? Ist das ein konsistent um-
schreibbarer Komplex? Dazu muss zunachst geklidrt werden, was «volkskundliches

250



Uber die isthetische Komponente in der Kulturwissenschaft SAVk 98 (2002)

Wissen» genau meint. Meist spricht man derzeit von ethnografischem oder (ohne
hier, wie eine etymologische Betrachtung nahelegen wiirde, genauer zu unterschei-
den) von ethnologischem Wissen'”, aber kaum je wird dieses Wissen kategoriell
spezifiziert. Gemeint ist in der Regel ausschliesslich explizites Wissen (begrifflich
gefasste Aussagen iiber Sachverhalte), nicht das implizite (selbstverstindliche,
mehr oder weniger unbewusste Wissen dariiber, wie zu handeln ist) oder das bildli-
che Wissen (das sich im Erleben, Vorstellen, Erinnern manifestiert)." Es geht also
stets um sprachlich oder bildlich gedusserte, begrifflich fassbare Information. Da-
mit liegt dem Begriff «ethnographisches Wissen» eine eingeschrinkte Wissensvor-
stellung zugrunde. Was sind die Folgen?

Zunichst einmal unterstiitzt diese Zuspitzung auf das explizite Wissen einer
Disziplin reibungslos das rein 6konomische Denken unserer Zeit, wie es auch in
der Propagierung des heute angeblich unabdingbaren «Wissensmanagements», das
sich ebenfalls nur auf explizites Wissen bezieht,zum Ausdruck kommt. Wissen wird
als Ware behandelt, die produziert, transportiert und verbraucht werden kann, de-
ren Verdusserungsgewinn sich optimieren und maximieren ldsst und die ihre Effi-
zienz nach Kosten-Nutzen-Gesichtspunkten unter Beweis stellt. Der Wert des Wis-
sens wird dann in rein wirtschaftlichen Kategorien — also nach dem Markt- oder
Geldwert, nicht etwa nach dem Bildungswert — bemessen. Die oft beschworene
Wissensgesellschaft ist unter diesem Aspekt nichts anderes als eine Informations-
gesellschaft, die nur einen kleinen Teil ihres geistigen Potentials, ndmlich das «in
Form» gebrachte Wissen, als Wissen beriicksichtigt (wobei Fragen des Wahrheits-
werts — wie z. B. mit falschem, irrtimlichem, nicht nur partiellem «Wissen» umzu-
gehen ist — ein eigenes, aber selten adédquat reflektiertes Problem darstellen). Bei
informativem Wissen nach dsthetischen Komponenten zu suchen, ist natiirlich
moglich, aber das Ergebnis muss notgedrungen drmlich bleiben. Im Blick auf ein so
enges Wissensverstandnis scheint die Erweiterung unseres Wahrnehmungshori-
zonts geboten.”” Das verlangt zuerst eine Uberwindung begrifflicher Barrieren.

Dazu erscheint es niitzlich, in die Debatte liber verschiedene Wissensformen
eine weitere Unterscheidung, die zwischen quantitativem und qualitativem Wissen,
einzubringen. Quantitatives Wissen soll sein: das im Wesentlichen mit quantitati-
ven, experimentellen, streng iiberpriifbaren Methoden — durch Messen, Zihlen,
Rechnen und die Anwendung der Gesetze der formalen Logik — erworbene Wis-
sen; es wird in erster Linie von den Naturwissenschaften «produziert». Qualitatives
Wissen verdankt sich dagegen der Arbeit mit so genannten qualitativen Methoden
(wie sie z. B.in der Volkskunde beim Interview oder der Textauslegung iiblich sind)
und ist ein mehr oder weniger bewertetes Wissen. Es beruht auf «weichen» Vorge-
hensweisen und auf der Sensibilitit fiir Ahnlichkeiten und Affinititen (Letzteres
ist allerdings eine Voraussetzung fiir jede, auch fiir die naturwissenschaftliche For-
schung). Qualitatives Wissen wird von den Kulturwissenschaftlern — in der gesam-
ten Spanne des Disziplinenfachers — hervorgebracht. Beim Interpretieren geht es
nicht nur um eine tiefere Einsicht, sondern auch um verschiedene mogliche (durch-
aus auch gleichberechtigte) Ansichten. Das volkskundlich-ethnologische Wissen ist

251



Helge Gerndt SAVk 98 (2002)

zwar nicht ausschliesslich, aber in seinem Kern und hauptsédchlich, qualitatives Wis-
sen, ist hermeneutisches (von der Sinnerwartung des Ganzen gesteuertes) Deu-
tungswissen, das sich gegeniiber strengen Messprozeduren prinzipiell sperrig er-
weist. Objektbezogen befasst sich Volkskunde nicht nur (unter anderem) mit qua-
litdtvollen Gegenstdnden, sondern auch mit qualitativem Wissen selbst, ndmlich mit
dem der breiten Bevolkerungsschichten. Dass das Alltagswissen der einfachen Leute
dsthetische Momente enthilt, belegen die darauf beruhenden Hervorbringungen:
die Schaustiicke jedes Topfermarkts und die Geschichten jedes guten Erzihlers.

Nun dussert sich das Faktum des Schonen in der Kulturwissenschaft nicht nur im
materiell, geistig oder gestisch objektivierten Forschungsgegenstand. In unserem
Zusammenhang ist das sogar ein untergeordneter Aspekt. Wichtiger — und wenig
untersucht — ist die Frage nach dem Schénen im Wissenschaftsprozess selbst. Unter
philosophischem Blickwinkel wird das Problem gelegentlich in den Naturwissen-
schaften thematisiert. Poincaré und Einstein haben z.B. betont, dass mathemati-
sche und physikalische Losungen im kreativen Prozess mehr oder weniger unbe-
wusst nach ihrer «Schonheit» ausgewihlt werden, nach der Eleganz (Einfachheit)
und Harmonie von Zahlen und Formen. Auch in der Ethnologie tauchen dstheti-
sche Fragen in der Debatte um die so genannte «Writing Culture» auf, bei der es
aber mehr um die kreative Gestaltung und Vermittlung ethnologischer Erkenntnis
geht, und weniger um den Prozess der Erkenntnisgewinnung selbst." Der Hirnfor-
scher Ernst Poppel hat jiingst nachdriicklich «&dsthetisches Wissen» als ein Grund-
prinzip menschlicher Erkenntnissuche betont. Das Wissen, so sind seine Uberle-
gungen zu explizieren, strebt nach Schonheit; denn offenbar bedarf das explizite
Wissen der Ordnung, tendiert implizites Wissen nach Stimmigkeit und bildliches
Wissen nach Harmonie.” Uber begriffliche Nuancen bzw. die angemessenste Me-
tapher mag man streiten. Aber grundsitzlich ist das Wirken einer «ésthetischen
Kraft», wie einldssliche Erfahrung zeigt, kaum in Abrede zu stellen.

Diese «isthetische Kraft» nennen wir Qualitit. Ahnlich der Augustinischen
Aussage uber die Zeit spiirt jedermann (und zwar dann, wenn er ihr begegnet) un-
mittelbar, dass es Qualitdt gibt, aber danach befragt, kann niemand addquat aus-
driicken, worin sie besteht. «Qualitit ist ein Merkmal von Gedanke und Ausdruck,
das durch einen dem Denken entzogenen Prozess erkannt wird. Da Definitionen
ein Ergebnis streng formaler Denkakte sind, kann man Qualitét nicht definieren.»'
So verstanden lassen sich nur einzelne Aspekte von Qualitdt — doch keinesfalls in
strikter Systematik und Abgrenzung — benennen: Glaubwiirdigkeit, Lebendigkeit,
Okonomie, Klarheit, Genauigkeit, Ausgewogenheit, Geschlossenheit, Tiefe. Qua-
litdt manifestiert sich dhnlich wie ein Aha-Erlebnis. Man kann (naturwissenschaft-
lich betrachtet) wohl vermuten, dass das unmittelbare «ganzheitliche Gespiir» fiir
Qualitit in jener — offenbar fiir alle Menschen giiltigen — kurzen Zeitspanne sub-
jektiver Gegenwirtigkeit von etwa zwel bis drei Sekunden aktiviert wird, wahrend
der — wie die Hirnforschung erkannt hat — ein neuer Wahrnehmungsinhalt im Kurz-
zeitgedachtnis verweilt, ehe er den Gegenwartsspeicher verldsst, um «denkend»
mit anderen Gedichtnisinhalten abgeklart zu werden.”

252



Uber die dsthetische Komponente in der Kulturwissenschaft SAVk 98 (2002)

Qualititsgefiihl und Schonheitsempfinden erscheinen identisch, zumindest sehr
eng miteinander verbunden. Sie sind im Forschungsprozess von initialer Bedeu-
tung. Das gilt gerade heute und umso mehr, je starker der Komplexitatsgrad der
Wirklichkeitswahrnehmung oder die Grosse des Informationsstromes zunehmen.
Wo rationale Auswahlkriterien nicht mehr greifen, muss die Asthetik eine wichtige
Vorauswahlhilfe leisten. Es scheint so, als ob die moderne, nicht zuletzt durch die
Wissenschaft hervorgebrachte Unibersichtlichkeit in unserer Lebenswelt gera-
dezu auf gestalterische Eingriffe warte, die unter dsthetischen Gesichtspunkten
eine Schneise durch den Wald an Daten, Informationen oder auch Konsumange-
boten schlagen. Damit stehen im Blick auf die wissenschaftliche Arbeit Moglich-
keiten und Chancen «idsthetischer» Datensuche und -aufbereitung zur Debatte.

Schonheit kann aber nicht nur als Orientierungshilfe durch den Datendschun-
gel von praktischem Nutzen sein, sondern ist dariiber hinaus auch — und zwar zu-
vorderst — als Inspirationsquelle wissenschaftlicher Arbeit unverzichtbar. Gadamer
hat in einem Beitrag zur Aktualitdt des Schonen die Rechtfertigung der Kunst in
deren anthropologischem Fundament herausgearbeitet: in der Affinitdt zum Spiel
(als wiederholende Bewegung und zweckfreies Tun, das Spielraum braucht und
Mitspieler verlangt), zum Symbol (das ins Unbestimmte verweist und Sinn repra-
sentiert) und zum Fest (das alle versammelt, wiederkehrt und die verweilende Zeit
«erfiillt»)." Diese «<Rahmenbedingungen» und Impulse sind auch fiir den kreativen
Akt in der Wissenschaft bedeutsam; denn im spielerischen Tun und im Nachspiiren
eines zugleich verweisenden und verhiillenden Symbols gewinnt wissenschaftliche
Arbeit kreative Ideen. Nur mit solcher Dynamik kann Wissenschaft auch als spezi-
fisches Handlungsmuster lebendig bleiben.

Die Bedeutung des Schonen speziell fiir die Kulturwissenschaft soll jetzt kurz
dahingehend gepriift werden, ob sich deren theoretischer Ort mit Hilfe der Asthe-
tik genauer bestimmen lisst, sodass dann auf diesem Wege nicht zuletzt die Rele-
vanz kulturwissenschaftlicher Arbeit, die heute in der Offentlichkeit vielfach
herabgemindert wird, iiberzeugend hervortritt. Die von Dilthey begriindete
Unterscheidung zwischen «erklarenden» Natur- und «verstehenden» Geistes-
wissenschaften (welche wir hier unter der Perspektive kultureller Bewusstseinsfor-
schung als Kulturwissenschaften auffassen wollen)" greift nicht in jeder Hinsicht
prazis genug. Jedenfalls stimmt das naturwissenschaftliche Wissen mit Erklarungs-
wissen oder das kulturwissenschaftliche Wissen mit Verstehenswissen nicht vollig
iberein. In der Praxis wird auch in den Kulturwissenschaften manches «erklart»
(z.B. die Publikationsgeschichte eines Buches) und in den Naturwissenschaften
manches «verstanden» (z. B. bestimmte Phanomene der Quantenphysik). Die man-
gelnde Kongruenz der Zuordnung ergibt sich daraus, dass in die gingige Definition
von Natur- und Kulturwissenschaften neben dem Methodenkriterium (Erklaren,
Verstehen) ein zweites, namlich das damit nicht deckungsgleiche Gegenstandskri-
terium (Natur, Kultur) eingeht. Allerdings gibt es keine allumfassend schliissigen
Losungen, weil wir immer schon in einer geschichtlichen Situation stehen, die ge-
nauso wie unsere sprachliche Ausdrucksmoglichkeit Grenzen setzt. Bestimmte Er-

253



Helge Gerndt SAVk 98 (2002)

kenntnisgrenzen liegen auch in der dualistischen Konstruktion des Diskussionsge-
genstandes, wie etwa die Auseinandersetzung um Charles Percy Snows Zwei-Kul-
turen-These deutlich gezeigt hat.” Es scheint forderlich, in den Wettstreit zwischen
Natur- und Kulturwissenschaften um den Fortschritt menschlicher Erkenntnis ein-
mal versuchsweise einen dritten Mitstreiter, und zwar die Kunst, systematisch ein-
zubeziehen.

Dem herkommlichen Wissenschaftsverstdndnis liegt das Prinzip der Subjekt-
Objekt-Spaltung zugrunde. Wissenschaft will, dem folgend, Sachverhalte objekti-
vieren, doch ist bekannt, dass dies nur anndherungsweise moglich ist, dass jeden-
falls in bestimmten Zusammenhéngen, und dies besonders in den Kulturwissen-
schaften, subjektive Aspekte nicht auszuklammern sind. Durch Einfithrung einer
dritten Kategorie konnte das analytische Problem umgewichtet und vielleicht et-
was entschirft werden. Der amerikanische Autor Robert M. Pirsig hat das z.B. in
romanartigen Diskurszusammenhéngen ausfiihrlicher erortert. In dessen Wirklich-
keitsvorstellung tritt zu Objekt und Subjekt die Qualitit (die er freilich — was hier
nicht diskutiert werden soll — dadurch auszeichnet, dass er sie als Urheber, als Ur-
sprung aller Subjekte und Objekte begreift).”! Wir wollen versuchen, vor diesem
Hintergrund die drei Tatigkeitsmuster Naturwissenschaft (NW), Kulturwissen-
schaft (KW) und Kunstschaffen (KS) gegen einander abzugrenzen.

Von einer Drei-Kategorien-Hypothese ausgehend, besteht die Wirklichkeit
nicht, wie Descartes postuliert, aus der res cogitans und der res extensa, aus Geist
und Materie, sondern vielmehr aus drei Grundgegebenheiten: Bewusstsein, Mate-
rie und Wert. Nach diesem Modell gilt das menschliche Erkenntnisinteresse im Ob-
jektbezug der gesamten Wirklichkeit, soweit sie als Materie aufgefasst werden
kann. Das fesselt die Naturwissenschaftler, ob Physiker, Chemiker oder Biologen:
Sie untersuchen die Natur als die «gegebene» Welt. Das Erkenntnisinteresse im
Subjektbezug gilt ebenfalls der gesamten Wirklichkeit, aber nur, soweit sie als Be-
wusstsein bzw. als dessen Ausdruck — und das heisst: Kultur (die vom Menschen be-
wertete Welt) — verstanden werden kann. Das motiviert die Geisteswissenschaftler,
die Ethnologen, Soziologen, z. T. auch Psychologen und Wirtschaftswissenschaftler,
kurz: Forscher eines Facherspektrums, das sich in allgemeinster Form als Kultur-
wissenschaft verstehen lasst. Das Erkenntnisinteresse im Wertbezug, schliesslich,
gilt abermals der gesamten Wirklichkeit, und zwar genau soweit, wie sie als Qua-
litat (die Welt in ihrem So-Sein) verstanden werden kann. Das stimuliert die Kiinst-
ler (Dichter, Musiker, Maler, Bildhauer, Architekten).

Pointiert, also auf das Zentrum schauend und die fliessenden Ubergiinge igno-
rierend, kann man die prinzipiellen Erkenntnisziele so differenzieren: Naturwis-
senschaft will Welt (kausal) erklaren, Kulturwissenschaft will Welt (hermeneutisch)
verstehen, Kunstschaffen will Welt (symbolisch) reprisentieren; methodisch geht
es dabei um eine quantifizierende Kausalanalyse (NW), eine qualifizierende Inter-
pretation (KW) oder eine schopferische Gestaltung (KS) von Welt. Charakteris-
tisch sind jeweils das formallogische Vorgehen (NW), die diskursive Entfaltung
(KW) oder der kreative Akt (KS). Spezielle Erkenntnisziele sind Objektzusam-

254



Uber die dsthetische Komponente in der Kulturwissenschaft

SAVk 98 (2002)

Ein Modell menschlichen Erkenntnisstrebens

Die Tatigkeitsmuster Naturwissenschaft, Kulturwissenschaft und Kunstschaf-

fen:

Naturwissenschaft

Kulturwissenschaft

Kunstschaffen

Wirklichkeitsauffassung

Materie als
objektive Gegebenheit

Bewusstsein als
objektivierbare
subjektive Gegebenheit

Wert als
qualitative Gegebenheit

Erkenntnisgegenstand Natur Kultur Qualitat
(die «gegebene» Welt) (die vom Menschen (die Welt in ihrem
bewertete Welt) So-Sein)
Methode quantifizierende Analyse| qualifizierende schopferische Gestaltung
mit formallogischem Interpretation mit im kreativen Akt
Vorgehen diskursiver Entfaltung
Erkenntnisziel kausale Erklarung hermeneutisches symbolische
Verstehen Reprisentation
Wissensform explizites (Begriffs-) explizierbares (durch implizites (Handlungs-)
Wissen iiber Wahrnehmung, Wissen iiber
Objektzusammenhinge | Erinnerung, Vorstellung | Wertzusammenhiinge
der Subjekte geprigtes)
Bildwissen iiber Objekt-
Wert-Zusammenhénge
Zeitperspektive zukunftsorientiert; historisch-zeitbezogen; | iberzeitlich; Vertiefung
Fortschritt der Vermehrung der Sinngebung (Tradition
Einsichten (Tradition Ansichten (Tradition Innovation erneuern)
durch Innovation und Innovation in
ersetzen) Einklang bringen)
Schonheitstendenz Ordnung der Ausgewogenheit der Stimmigkeit der
Erkenntnisinhalte Erkenntnisperspektiven [ Erkenntnisformen
Charakteristik Kausalwissenschaft, die | Deutungskunst Symbolschaffen, das

Obijektivitit anstrebt
und ihre Ergebnisse

als Gesetzesaussagen

in Formeln und
Diagrammen formuliert

(Hermeneutik), die
Plausibilitat
(Ubereinkunft) anstrebt
und ihre Ergebnisse

als zeitbezogene
Regelaussagen mit
rhetorischen Mitteln
(Metaphern) formuliert

Asthetik (Schonheit)
anstrebt und seine
Ergebnisse als
unmittelbare Aussagen
in sinnlichen
Ausdrucksformen
prdsentiert

255



Helge Gerndt SAVk 98 (2002)

menhinge als explizites Wissen einerseits (NW), Wertzusammenhénge als implizi-
tes Wissen andererseits (KS) und, dazwischen, Objekt-Wert-Zusammenhéange — in
anderer Terminologie: Funktionsbeziehungen und Bedeutungsgehalte — als beide
Wissensformen verbindendes Bildwissen, das sich in explizierbaren Wahrneh-
mungs-, Erinnerungs- und Vorstellungsbildern ausprdgt (KW). Anders ausge-
driickt: Hinsichtlich ihres methodischen Prinzips ist die Naturwissenschaft eine
Kausalwissenschaft, die objektive Aussagen anstrebt und sie als Diagramme, For-
meln oder Gesetze formuliert; die Kulturwissenschaft ist entsprechend eine Deu-
tungskunst (Hermeneutik), die plausible (der Ubereinkunft fihige) Aussagen er-
reichen will und dafiir rhetorische Mittel (u.a. Metaphern) einsetzt; und das, was
wir als kiinstlerische Titigkeit bezeichnen, ist ein Symbolschaffen, das auf Asthetik
(Schonheit) zielt und seine Aussage unmittelbar in einer Vielfalt sinnlicher Aus-
drucksformen prasentiert.

Die Zeitperspektive der Naturwissenschaft ist zukunftsorientiert; Naturwissen-
schaft will den Fortschritt, d.h. eine Ausweitung und Uberholung alter Erkennt-
nisse durch neue Einsichten. Das Kunstschaffen kennt dagegen (von der Erweite-
rung seiner technischen Moglichkeiten abgesehen) keinen Fortschritt; will sich
vielmehr von Zeitgebundenheit 1osen, erstrebt Uberzeitlichkeit und versucht, Al-
tes immer wieder neu auszudriicken. Kulturwissenschaft, endlich, arbeitet histo-
risch-zeitbezogen, blickt von der Vergangenheit bis in die Zukunft, d. h. Kulturwis-
senschaft versucht in ihren Erkenntnissen — die sie unabléssig vervielfaltigt, aber
deren Bedeutung in bestimmten Zeitrhythmen mal steigt und mal sinkt (manchmal
fur lange Zeit ganz versinkt) — immer wieder erneut, Altes mit Neuem zu verbin-
den. Wihrend man tendenziell davon sprechen kann, dass in der Naturwissenschaft
das Innovative das Traditionelle ersetzt und dass in der Kunst das Traditionelle als
Innovation neu erscheint, bemiihen sich die Kulturwissenschaften wesentlich
darum, Tradition und Innovation miteinander in Einklang zu bringen. Sie themati-
sieren die geschichtliche Gebundenheit des Menschen und bemiihen sich zugleich,
die Identitat jedes einzelnen Individuums im historischen Prozess zu bewahren.

In dem hier explizierten dreifachen Verstdndnis von Wirklichkeit (als Materie,
Bewusstsein, Wert) mit der dreifachen Einstellung zur Wirklichkeit (als objektive,
subjektive oder qualitative Gegebenheit) gewinnt jener Handlungskomplex, den
wir Kulturwissenschaft nennen, ganz dezidiert eine vermittelnde Position zwischen
der Naturwissenschaft auf der einen und dem Kunstschaffen auf der anderen Seite.
Alle drei Tatigkeitsmuster sind fiir das menschliche Erkenntnisbemiihen gleicher-
massen notwendig, und alle Uberginge sind fliessend (und des vertiefenden Studi-
ums wert). Volkskunde als eine empirische Kulturwissenschaft besitzt somit nicht
nur, von der Alltagserfahrung ausgehend, ihren sachlichen Schwerpunkt in der Er-
forschung kultureller Vermitteltheit und Vermittlungsprozesse (wie sie im Alltags-
leben zutage treten), sondern ist selbst eine vermittelte (d.h. durch naturwissen-
schaftliche wie kiinstlerische Einfliisse mitgeprégte) und vermittelnde Tatigkeit par
excellence, die ihre subjektiv riickgebundene Alltagswelt-Deutung sowohl mit objek-
tiven wie 4dsthetischen «Einfiarbungen» fiir den gesellschaftlichen Diskurs bereitstellt.

256



Uber die dsthetische Komponente in der Kulturwissenschaft SAVk 98 (2002)

Die dsthetische Komponente volkskundlicher Arbeit, wie sie im Prozess volks-
kundlicher Wirklichkeitswahrnehmung und -durchdringung wirksam wird, ent-
stammt ihrer Ndhe zur Kunst, so wie sich die objektive Komponente ihrer Arbeit
aus ihrer Ndhe zur Naturwissenschaft ergibt. Volkskunde verkorpert sich (wie die
Kulturwissenschaften iiberhaupt) als das Bindeglied zwischen objektiven und
asthetischen Zielsetzungen der Erkenntnissuche. Sie bemiiht sich, die menschliche
Neugier nach begrifflich fassbarem Fortschritt in der Welterkenntnis einerseits und
die Sehnsucht nach intuitiver Sinnerfahrung durch Symbolisierung von Welt ande-
rerseits mittels subjektbezogenen Deutungskonzepten zusammenzuhalten. Kultur-
wissenschaft bildet — nach diesem Modell — in der Bandbreite menschlicher Er-
kenntnismoglichkeiten die verbindende Mitte. Sie verantwortet gewissermassen
das (in der konkreten Lebenswelt verankerte) menschliche Mass. Dieses Mass gilt
es, im Spannungsfeld zwischen — auf die extremen Pole blickend — absolutem Ob-
jektivitatspostulat hier und absolutem Qualitdtsanspruch dort, unablissig im ab-
wigenden Dialog plausibel zu machen — als existentielle Notwendigkeit und als
unverzichtbares Element eines humanen Lebens. Die austarierenden Rhythmen
einer Waage scheinen mir dabei ein bezeichnendes und schones Bild, das die Frage
nach der Relevanz und damit die Rechtfertigung der Kulturwissenschaften ésthe-
tisch, ndamlich metaphorisch beantwortet. Und da (neben dem Bewusstsein vom
Tod) das Empfinden des Schonen zu jenen Wesentlichkeiten gehort, die den Men-
schen zum Menschen machen, markiert die dsthetische Komponente auch thema-
tisch einen zentralen Bereich der kulturellen Anthropologie.

Dass Volkskunde ganz konkret ihren Beitrag zur Asthetik des Alltags leisten
kann, ergibt sich schon daraus, dass sie im Zuge der Verwissenschaftlichung des All-
tagslebens u.a. mit dem Riickfluss und der Verwertung ihrer Erkenntnisse bereits
selbst ein Bestandteil des Alltagslebens geworden ist und zunehmend wohl noch
starker werden wird. Daraus folgt, dass sie in thren Ergebnissen grundsitzlich dem
soweit wie moglich objektivierten Inhalt eine so weit wie moglich qualitdtvolle Ge-
stalt geben muss, aber nicht zuletzt auch darum, weil ihre Aussagen nur in einer hin-
sichtlich Objektivitit und Asthetik abgeklirten Form iiberhaupt als kulturwissen-
schaftlich relevante Erkenntnisse gelten diirfen. Und das wiederum sollte ein Ap-
pell an uns alle sein, eingedenk der hemmungslosen Informationsflut und des
uniibersehbaren Datenschrotts der «postmodernen» Gegenwart stets den wesent-
lichen Aspekten von Qualitit — namlich Klarheit und Genauigkeit, Okonomie
(Einfachheit, Knappheit, Dichte) und Ausgewogenheit (Stimmigkeit, Harmonie)
sowie vor allem Glaubwiirdigkeit und Wahrheit (Authentizitdt) — nach bestem Ver-
mogen zu genugen.

257



Helge Gerndt SAVk 98 (2002)

Anmerkungen

E. Schwedt, Volkskunst und Kunstgewerbe. Uberlegungen zu einer Neuorientierung der Volks-
kunstforschung. Tiibingen 1970.

L. Kriss-Rettenbeck, Der Hund «Greif» und die Frage «Was ist Volkskunst?». In: Pantheon 33/2,
1975: 145-152.

M. Scharfe, Die Volkskunst und ihre Metamorphose. In: Zeitschrift fiir Volkskunde 70, 1975:
215-245.

R.Johler/H. Nikitsch/B. Tschofen (Hg.), Ethnische Symbole und dsthetische Praxis in Europa. Wien
1999.

R. Johler/H. Nikitsch/B. Tschofen (Hg.), Schones Osterreich. Heimatschutz zwischen Asthetik und
Ideologie. Wien 1995.

K. Kostlin, Ethnographisches Wissen als Kulturtechnik. In: K. Kostlin/H. Nikitsch (Hg.), Ethnogra-
phisches Wissen. Zu einer Kulturtechnik der Moderne. Wien 1999: 9-30, hier: 26.

Vgl. Zeitschrift fiir Volkskunde 89, 1993: Beitrédge von B. Fuhs, J. Rolshoven und B. Tschofen.

H. Bausinger, Ethnizitit - Placebo mit Nebenwirkungen. In: Kostlin/Nikitsch (wie Anm. 6): 31-41.
Johler/Nikitsch/Tschofen (wie Anm. 4).

Vgl. Kostlin/Nikitsch (wie Anm. 6), bes. auch den Beitrag von P. Niedermiiller.

E. Poppel, Drei Welten des Wissens — Koordinaten einer Wissenswelt. In: C. Maar/H. U. Obrist/E.
Poppel (Hg.), Weltwissen — Wissenswelt. Kéln 2000: 22-39.

Vegl. J. Hogan, An den Grenzen des Wissens. Siegeszug und Dilemma der Naturwissenschaften.
Miinchen 1997,z. B. S. 147.

H. G. Gadamer, Die Aktualitdt des Schonen. Kunst als Spiel, Symbol und Fest. Stuttgart 1977: 37.
1. Clifford/G. E. Marcus (Hg.), Writing Culture. The Poetics and Politics of Ethnography. Berke-
ley/Los Angeles/London 1986; C. Geertz, Die kiinstlichen Wilden. Der Anthropologe als Schrift-
steller. Miinchen 1990.

Poppel (wie Anm. 11):28.

R. M. Pirsig, Zen und die Kunst ein Motorrad zu warten. Ein Versuch iber Werte. Frankfurt a. M.
1978:211.

Poppel (wie Anm. 11):32 f.

Gadamer (wie Anm. 13).

Vel. A. Lehmann, Volkskunde. In: H.-J. Goertz (Hg.), Geschichte. Ein Grundkurs. Reinbek 1998:
456-472.

H. Kreuzer (Hg.). Literarische und naturwissenschaftliche Intelligenz. Dialog tiber die «zwei Kul-
turen». Stuttgart 1969.

Pirsig (wie Anm. 16): 254.

258



	Über die ästhetische Komponente in der Kulturwissenschaft

