
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 98 (2002)

Heft: 1

Artikel: Tracht und die Inszenierung von Authentizität : bewegliche Ästhetik im
Alltag der Moderne

Autor: Köstlin, Konrad

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118128

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118128
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizerisches Archiv für Volkskunde 98 (2002), 207-220

Tracht und die Inszenierung von Authentizität

Bewegliche Ästhetik im Alltag der Moderne

Konrad Köstlin

1. Trachtenbilder

«Was Tracht eigentlich ist, wissen wir heute weniger denn je.»1 So steht es als

Eingeständnis am Anfang einer Abhandlung, die mit der Behandlung der Tracht
der «Geschichte einer Idee» nachgeht. Die Formel von der «Geschichte einer
Idee» deutet an, dass mit jener Idee das als Tracht Bezeichnete eine Wirklichkeit
eigener Art herzustellen in der Lage war und dass die Idee dieser ganzen Geschichte
damit auch einen Anfang haben muss, der - so sei hier einfach konstatiert - mit
dem Aufgang der Moderne Kontur gewinnt. Was Tracht sei, muss hier nicht geklärt,
sondern soll lediglich als alltagssprachliche Selbstherstellung dessen, was Tracht in

dieser Moderne je und je sein kann, operationalisiert werden. Wozu gehört, dass sie

in eben dieser Moderne entscheidend von den Verweisstrukturen in der als «eigen»
beschriebenen Vergangenheit lebt.

Was eine Wissenschaft als «Problem» beschweren mag, ist der Alltagspraxis der
Moderne als oft ganz vordergründige Ästhetik eingelagert. Man weiss, was Tracht
ist - seit ihrer Erfindung wird das in einem Diskurs zwischen Deutung und Praxis

ausgemendelt: Tracht als Zeichen, als Bekenntnis und als Spielform von
Ausdrucksmöglichkeiten. Dass Tracht - wie anderes auch - in der Kultur der Moderne
in Prozessen der Selbstherstellung zur Inszenierung und Darstellung genutzt wird,
verweist auf ihre Brauchbarkeit im reflektierten und deshalb auch kalkulierbaren
Schaffen von Images.

Images: Am Ende der EU-Sanktionen gegen Österreich2 im Jahre 2000 haben
sich - wie es hiess - spontan die Granden der Volkspartei (ÖVP) mit Kanzler Wolfgang

Schüssel einer Wallfahrt des Bauernbundes nach Mariazell angeschlossen.
Wenn auch die Regierung das Ende der Sanktionen, welches unmittelbar auf den

Bericht der <drei Weisem gefolgt war, der eigenen Beharrlichkeit zuschrieb, gab es

doch Grund, der Magna Mater Austriae Dank abzustatten.' Die österreichische
Presse kommentierte denn auch das Ende der Sanktionen fast unisono als Triumph
des kleinen David über den EU-Goliath - ein aufschlussreicher Seitentrieb, um
den es hier aber nicht gehen darf. Die ganze Angelegenheit wird auch nur erwähnt,
weil sich die Volksparteiler (nicht alle allerdings und immerhin!) demonstrativ und
in selbstverständlich-possessiver Identifikation in Andacht und Tracht in Österreichs

bedeutendster Wallfahrtskirche* fotografieren liessen. Und dies folgt in der
Tat dem Image einer eher katholisch-konservativen Orientierung anlassorientierten

Trachttragens. Wie ja auch die politische Zuordnung als «Die Tracht der Macht»
bekalauert und bejuxt worden ist.5 Hinzugefügt sei, dass die Parteioberen schon

vor der Wahl eine Volksliedersammlung, die etwa auch Rainhard Fendrichs «I am

207



Konrad Köstlin SAVk 98 (2002)

from Austria»6 enthielt, herausgebracht und sich singend und musizierend volksnah

gegeben hatten.

2. Tracht in Österreich

Die Nutzung der Tracht hat in Österreich eine eigene Geschichte, die in die -
avant la lettre existente - Wissensgesellschaft und auf die Bedeutung kultureller
Kompetenzen weist. Die Tracht, frühzeitig in das nationale Auf- und Umzugswesen

aufgenommen, repräsentierte anfangs die ethnografische Vielfalt der Völker der

Monarchie, wie sie etwa die Wiener Weltausstellung von 18737 oder auch noch der

Kaiser-Huldigungs-Festzug anno 1908* vorgeführt hatten. Um die Wende zum 20.

Jahrhundert erscheint dann die fremde, weil als Ausdruck und Anspruch eigener
Nationalideen entfaltete und hochsymbolisch aufgeladene Brauch- und Trachtenvielfalt

der slawischen Völker in der Monarchie der deutschsprechenden Mittellage

bedrohlich. Diese deutet sich als gefährdete Minorität im k.u.k.-Staatsgefüge
und setzt ins Trachtenbild - und das ist neu - chauvinistische Akzente. Derartiges
findet sich bereits in Josef Pommers «Deutschem Volksgesang Verein», der 1889

gegründet wird, und in Franz Friedrich Kohls «Deutschem Volksliedverein». Der
Akzent aufs Deutsche verstärkt sich in der bürgerlichen Mittellage der ersten
Republik und im alpinisierten Austrofaschismus. Freilich sind «Fremde» aus der
Monarchie fast nur in Wien anzutreffen; Sprachfremde, wie die Kärntner Slowenen,
werden im kleingeschrumpften Österreich gnadenlos germanisiert.

Nach dem Zweiten Weltkrieg sollte die Tracht dazu beitragen, die Illusion eines

vom Nationalsozialismus unbefleckten, vorpolitischen österreichischen Volkstums

zu stützen. Während die Tracht nach dem Ersten Weltkrieg das deutsche Österreich

meinte1', knüpfte sie nach dem Zweiten Weltkrieg an die freundliche Harmlosigkeit
des alten, guten und naturhaft-schönen Österreichs an, an eine Kultur des

bescheiden-ruhigen Lebens, die unter anderem mit Tracht illustriert wurde: eine erfolgreiche

Strategie - und ein neuer Bilderkanon, der im Ständestaat erst vorbereitet und

entwickelt worden war. Der Regisseur Josef von Sternberg hatte 1938 einen Film
mit dem Titel «Österreichische Bauernhochzeit» geplant; und bereits Kanzler Doll-
fuss hatte bei der Begründung des klerikal-diktatorischen Regimes
ständisch-vaterländisches Gedankengut in seine Vision vom Staat als grossen Bauernhof gelegt.
Auf diesem Staat-Bauernhof sollten die Österreicher in selbstzufriedener Bescheidenheit

eine in Tracht gekleidete demütige Armut leben.'" Sternberg lässt sich noch
1965 in seinem Haus in Los Angeles im grau-grünen Trachtenanzug fotografieren."
Kurz: Bilder von Tracht und Volkskultur, vor allem im Ständestaat formuliert,
haben dazu beigetragen, die Legitimität des neuen Staates herzustellen. Seither
besitzt die Tracht einen besonderen Stellenwert im Eigenen, der eng mit der politische

Geschichte verknüpft ist.12 Als Teil des öffentlichen Diskurses ist sie immer
wieder in tagespolitische Argumentationen" verwoben und verändert sich mit
diesen.

208



Tracht und die Inszenierung von Authentizität SAVk 98 (2002)

Medium der symbolischen Kommunion der Oberschichten mit dem Volk war
die Tracht insbesondere durch die Person des populär gemachten Erzherzogs
Johann14 geworden, der sich als der grosse Vermittler zwischen Hochadel und

Bürgertum verstehen lässt. In Bayern war es der Herzog Max, Vater der späteren
österreichischen Kaiserin Sissi (zur Erinnerung: in den Sissi-Filmen Gustav Knuth und

Romy Schneider), der den Volkslebenbildern verfallen gewesen ist: 1838 setzte er
sich in Tracht aufdie ägyptische Pyramide und spielte dort oben die Zither'\ jenes

wenig gebräuchliche Instrument, das er in Bayern flächendeckend verteilen liess

und für das er selbst Stücke komponierte. Ein populärer Druck der Zeit zeigt den

Herzog, Sissi, die Braut, und Franz Joseph16 trachtig bei einer Bootspartie.17
Die Tracht der Deutschsprachigen hatte - wie schon angemerkt - bis gegen

Ende des 19. Jahrhunderts jene nationalistischen Züge, die man im 20. Jahrhundert

entwickelte, kaum ausgebildet. Die Blätter eines Albums, das man der jungen
Kaiserin Elisabeth zur Hochzeit 1854 verehrte und das die Völker der Monarchie
aufzählt, zeigen und dokumentieren eine eher völkerkundlich-exotische Vielfalt."1 Sie

stellen Kleidung und Volkslieder auf Doppelseiten gegenüber und ordnen so
ikonisch die habsburgische Welt. Sie geben Bilder dessen ab, was Regenten bei allfälligen

Besuchen in einzelnen Ländern der Monarchie bei der Begrüssung zu gewärtigen

hatten - Destillate, wie sie als Kürzel bis in die Gegenwart funktionieren,
etwa wenn die Bundesländer dem Präsidenten ihre Aufwartung machen.

Es fehlen bislang noch Untersuchungen19, die dem Einfluss der ungarischen
Praxis des adligen Trachtentragens nachgehen, das Maria Kresz2" so kenntnisreich
auf ihre nationale Substanz hin befragt hat. Die vielen Drucke könnten Vorbild für
eine Praxis auch der deutschsprachigen Länder der Monarchie geworden sein.

Dennoch bleibt festzuhalten, dass die Zuordnung der Tracht zum adligen Sommer-

Landleben lange dominiert und dass vor allem an diesen Orten des Sommerlandlebens

diese Praxis auch das Regional-Ländliche als Kontur ausbildet. Erst die

Nationalisierung des deutschen Österreich zum Ende des 19. Jahrhunderts akzentuiert

Tracht in ihrer hegemonialen Konnotation von «deutsch» und «alpin» neu und
deutet umgekehrt die Alpen als ein deutschsprachig-österreichisches Gebirge.

Als Kleidung für die Sommerfrischen des Adels und der Oberschicht hatte sich

ein Alpenstil ausgebildet, wie er auch für den Brandhofer Freizeitsteirer Johann
zutrifft, der erst im Tode ein Tiroler werden durfte. An die Aufenthalte des Kaisers in
Bad Ischi ist zu erinnern, bei denen sich derTross im spät-höfischen Spiel vertrachtete.

Und die bürgerliche und intellektuelle Nobilitierung der Tracht im Kontext
der Salzburger Festspiele21 ist ebenso zu nennen wie jene generelle Verfrachtung
des Salzburgertums, die zur Dauerinszenierung geworden ist.

3. Inszenierungen des Eigenen

Derlei Inszenierungen als Festspiele des Eigenen haben sich auf die Eldoraden
inszenierter Volkskultur, die Freilichtmuseen etwa, ausgedehnt. Der sonntägliche

209



Konrad Köstlin SAVk 98 (2002)

Augenschein im Salzburger Freilichtmuseum, das gewöhnliche Stallfenster mit
Geranien festlich aufputzt22, zeigt die regionale Kleidung insofern als funktionales
Gewand, als die Besucher damit die Szenerie beleben. Es dominiert ein generalisierender,

kaum mehr lokalspezifischer Alpinstil; zudem lässt sich eine auffällige
Vermehrung von Edelweissapplikationen auf dem Gemisch von Grobleinen und
Leder vermerken - wie es der DJ Ötzi («Anton aus Tirol») - trägt. Es handelt sich

um den an sich ortlosen, konfektionierten <Landhausstil>,den C&A, Peek &
Cloppenburg und Kleider-Bauer anbieten, der aber doch grundsätzlich als <regional> im
Sinne einer Erdung getragen wird. Es ist jener Stil, der an den Kirchweihtagen der
Wiener Vororte wie etwa Neustift am Walde gewöhnlich ist, und der bei freizeitlichen

Anlässen wie Kirchgang, Volksfest, Gartenparty oder Heurigen passend
erscheint.

Festlicher, aufwändiger und reglementiert-rituell begeben sich im Jahr 2000

Goldhaubenfrauen im salzburgischen Grossgmain mit ihren Trachten und
Goldhauben in die Kirche und anschliessend ins Restaurant. Die Goldhaubenobfrau
Oberösterreichs, Gattin des früheren Landeshauptmanns, gibt zu bedenken, dass

die Goldhaube keine Alltagshaube sei - dazu sei sie zu unbequem.2' In Gmunden
am Traunsee spazieren Frauen mit Goldhauben mit ihren biedermeierlich gekleideten

Männern nach dem Gottesdienst auf der Seepromenade; sie beleben so
Bildansichten des 19. Jahrhunderts in einer Art des «re-enacting history»24. In
Oberösterreich mit seiner ausgebauten Volkskulturpflege registriert man inzwischen
18000 Goldhaubenfrauen. Im ganzen Land vertreten, ähneln sie einer Art rurbanis-
tischem Rotary-Club, der sich - etwa durch den Ausschank von Weihnachtspunsch

- wohltätig engagiert, aber nicht jede Petentin aufnimmt.
Franz Josef Strauss, der Bayer, hatte manchen seiner schwarzafrikanischen Gäste

im CSU-Wildbad Kreuth in einen Trachtenanzug gesteckt, und die Süddeutsche

Zeitung hatte das seinerzeit genüsslich im Bild gezeigt. Nicht zu reden von den

Piefkes, die sich trachtig kleiden und so aussehen wollen wie die Einheimischen -
ein Thema, das Operetten, Kabarett, Witze, Felix Mitterers «Piefke-Saga»2" und die

Alltagsrede in Österreich und Bayern bis heute ungemein befruchtet hat (und
anderswo - etwa in der Schweiz - offenbar kaum eine Resonanz fand). Das mochte
und mag eine Art symbolische Identifikation mit dem Urlaubsort und Treue zur
zweiten Heimat anzeigen. Eben weilte der Weifen-Prinz Ernst August (in den
Medien als «Prügelprinz» bezeichnet) auf seinem oberösterreichischen Besitz, wo er
unliebsam durch Streit mit einem Polizisten aufgefallen war. Nun stiftete er, im

Trachtenjanker abgelichtet, Frieden und teilte mit, die Sanktionen seien «Mist»
gewesen, seine Familie habe seit 1866 in Österreich Besitz und gemeinsam mit dem
Kaiser gegen Preussen gekämpft.26 Als Ernst Augusts Frau, die monegassische
Prinzessin Caroline, ihr Kind in Oberösterreich zur Welt gebracht hatte, da machte ihr
der oberösterreichische Landeshauptmann mit einem Trachtenkostüm als

Geschenk seine Aufwartung.27

210



Tracht und die Inszenierung von Authentizität SAVk 98 (2002)

4. Lustige und ernste Spiele

Meine Grosseltern spielten vor dem Ersten Weltkrieg in der ostpreussischen
Garnison Gumbinnen Theater in alpin-bayerischen Kostümen; der Grossvater, ein

Oberstleutnant, in der Lederhose. Meiner schwäbischen Tante liess der Onkel in

den langen 1950ern in der Sommerfrische im Bayrischen mehrmals eine Miesbacher

Tracht anmessen. In dem von Volksmusikexperten geschmähten Musikanten-
stadl tragen nicht nur die Akteure Trachtiges, und das Publikum unterscheidet sich

stilistisch nur wenig vom Personal auf der Bühne. Die Südtiroler «Volkstanzgruppe
Terlan forschte in Innsbruck [...] als die alten Dirndln 1994 zu erneuern waren»:
Man ging in Museen und konsultierte Bücher, um schliesslich bei Beda Weber

(1845) und im Innsbrucker Volkskunstmuseum, wo sich eine Zeichnung mit dem

Titel «Terlaner Tracht» befand, fündig zu werden.2" Als der 1933 emigrierte Oskar
Maria Graf fünfzehn Jahre später bayerischen Boden betrat, war er mit Lederhose,
Stutzen, Hosenträgern, Hut und Janker so bayerisch angezogen, als sei er eben nur
mal weg gewesen. In der Tat hatte er das Bayernzeug die ganzen Jahre über in New
York demonstrativ und resistent getragen.

Es gibt - wen nimmt es Wunder - eine Palette von Konnotationen - Möglichkeiten,

dem mit Tracht Bezeichneten Farbe, Ausdruck und Bedeutung abzugewinnen.

Für üppige Trachtenhochzeiten gibt es Gebrauchsanweisungen. Die Tracht

gilt, ebenso wie die romantische Hochzeitskapelle, als Bestandteil eines Sets, eines

Ensembles, das eine bestimmte (und dennoch ubiquitär-unbestimmte) Atmosphäre

erzeugen soll. Tracht steht für ein vages Etwas. Und dieses vage Etwas, für
das sie steht, stellt sich dann als «Erlebnis» auch her. Und: Tracht ist heute - nicht
mehr alltäglich - mit Freizeit konnotiert.

In der Landesausstellung der drei Tirols des Jahres 2000, deren einer Teil im
Landesmuseum in der Brixner Hofburg stattfand2", erschraken in den noblen,
abgedunkelten Räumen empfindsame Menschen ernsthaft. Plötzlich nämlich rasselte

es laut: Die Aufsichten veranstalten den Lärm. Man hatte Tiroler Schützen in voller
Montur mit ihren Medaillen abgestellt. Es machte ganz den Eindruck, als sei deren
Rasseln von den Akteuren absichtsvoll in Szene gesetzt. Man dachte an die Rollen
und Schellen bei der Fasnacht, die eine besondere Technik des Schreitens zum
rechten Klingen bringt.

Die trachttragenden Schützen in den drei Tirols haben aus der Tracht eine nationale

Uniform gemacht. Tatsächlich ersetzen die Schützen in Südtirol z.B. beim

Totengedenken das Militär (das dann ein italienisches wäre). Ein prominenter
Trachtenpfleger im schwäbischen Villingen-Schwenningen nutzte in den 1970er-Jahren

die Tracht, um an ihr seine Ordensspange anzubringen, an der er als erstes das in der

Wehrmacht erhaltene Ritterkreuz trug. Das Titelbild des österreichischen
Tagebuchs «Am Ende der Gemütlichkeit» (Klaus Harpprecht)x zeigt auf dem Titel
einen älteren Mann im graugrünen Gewand, ein Abzeichen am Revers und die Hand

zum militärischen Gruss an den zivilen trachtigen Hut gelegt. Das ist eine Geste, die
auch im Jahr 2000 bei Kranzniederlegungen an Kriegerdenkmälern zu sehen ist.

211



Konrad Köstlin SAVk 98 (2002)

5. Bedeutungen fallen nicht vom Himmel

Der Korrespondent der Frankfurter Allgemeinen Zeitung will im noblen, «uralten

Delikatessengeschäft mit Tresen» am Wiener Neuen Markt, wo «sich die rechte
Reichshälfte zum Tratsch nach Dienstschluss» trifft, aufgeschnappt haben, «der
Trachtenschneider habe Konjunktur wie nach dem Krieg»31 - durch den
Regierungswechsel. Die Bemerkung «nach dem Krieg» ist schlauer als die übrigen Notizen

des Beobachters, denn in der Tat war damals das eigentliche Wesen Österreichs

seine Volkskultur als jenes ständestaatliche Bild, das der (heute als fremd
deklarierte) Nationalsozialismus unterbrochen hatte. In dieser Idee sind Volkskultur-
Tracht und Alpennatur zwei zentrale Lieux de mémoire der Selbstdeutung, wie sie,

durch auf Briefmarken mit Trachtenmotiven und solchen der Reihe «Volkskundliche

Kostbarkeiten» und Naturschönheiten oder auch durch Schul-Fibeln vermittelt,

sich auf die rein gebliebene und vom NS-Faschismus nicht beschmutzte Volkskultur

(und die ohnehin saubere Alpennatur) konzentrierten. Richard Wolfram
hatte in den 1940ern eine Reihe vergnügter Gurktaler Jungbauern fotografiert, die
das runde NS-Parteiabzeichen an der Joppe trugen.'2

Die Konnotationen der Tracht entstehen und verändern sich in einem permanenten

Nutzungsdiskurs, wobei manche Duftmarken aber haften bleiben. Es gibt
Agenturen, wie die angewandte Volkskunde und die Heimatpflege (die man beide
freilich nicht überschätzen sollte), die derlei Ensembles herstellen. Es sind interessierte

Akteure in Vereinen und Verbänden wie auch Individuen, die durch ihre Praxis

vorhandene Konnotationen reifizieren und modifizieren. Dabei sieht es aus, als

ob es heute mehr und mehr spielerische und sogar ironisch-zitierende Nutzungen,
Bricolagen en masse gäbe, durch die der assoziative Zusammenhang von Tracht,
«konservativ» oder gar «rechts», fast marginalisiert zu werden scheint, obwohl er
freilich wichtig bleibt.

In der Tat hat sich die Deutung der Tracht - und der Diskurs über die Tracht ist

für die Nutzung wichtig - geändert. Tracht ist längst nicht mehr einsinnig und zeigt
sich elastisch und so sehr neuen Kontexten anpassbar, dass sie auch zeitgenössischen

Gutverdienern um die Dreissig steht. Denn unsere moderne Moderne, die
eine späte sein mag. benötigt einen erhöhten, wenn auch nicht immer vielfältigen,
so doch spezifisch anmutenden Zeichenbedarf. Insofern setzt Tracht - und hier
kommen die Deutungsinstanzen ins Spiel - neue Zeichen. Die Deuter setzen
Zeichen, die Zugehörigkeit und Regionalität und Nationales suggerieren und sie -
freizeitlich - gegen die Prozesse der Globalisierung aktivierbar machen.

Auf diese Weise gibt die gegenwärtige Trachtendoktrin ganz explizit vor. der
vielberedeten Beliebigkeit zu widersprechen. Mit der <demokratisch> zugänglichen
Tracht dürfen Menschen das tun, was sie in dieser Welt oft nicht mehr können: Sie

dürfen sich symbolisch festlegen. Sie tun das im Rahmen des Lifestyles auch mit
anderen Dingen - ob es sich um die Wohnung oder um Speisepräferenzen handelt.

Ausgewählte Ensembles führen zur bekenntnishaften Entscheidung und zur
Selbststandardisierung des Individuums. Tracht ist gedeutet, hat Bedeutung, ist Zeichen."

212



Tracht und die Inszenierung von Authentizität SAVk 98 (2002)

6. Bäuerliches als globales Apriori

Neben den skizzierten Beobachtungen lässt sich ein elitärer, klassenspezifisch-
internationalistischer Diskurs ausmachen, der regionale und globale Aspekte zu
verbinden sucht und «glokal» argumentiert.Tracht wird mit Mode kombiniert oder
mit anderen Trachten im Ethno-Mix verwoben. Sie kann aber auch durchaus der
nationalen Distinktion dienen und vor allem das nationale Innen-Marketing stützen,

kann Images produzieren und kompensatorisch eingesetzt werden. «Österreich

hat als eines von wenigen Ländern keine nationale Mode, dafür aber eine klar
entwickelte Volkstracht.»14 Wo etwas fehlt, wird diese Lücke durch ein Eigenes,
und, weil eigen, auch Besseres, kompensiert: Tracht (im Singular) als nationale
Kompetenz (so die Suggestion) mit klarer Marketing-Konzeption - nicht etwa eine
Vielfalt von Trachten. Erkennen und Erkanntwerden, und das berücksichtigt das

Marketing, muss funktionieren, und so werden nationale Signets auf einer unteren
und scheinbar unpolitischen Ebene ausgebildet.

Die Ethno-Looks eint ein klares Apriori, das sich stilistisch als Qualität und als

Lehrmeinung äussert: «Die bäuerlichen Kulturen aus aller Welt, die sich meistens
durch einfache Farben und Stoffe definieren, passen einfach zusammen.»¦" So

wird's auf der Fachschule gelehrt. Es sind die Deutungseliten, die in Praxis und
Rede symbolische Verknüpfungen und Nutzungsweisen formulieren - und ihren

Trägern und Trägerinnen die passenden Erklärungsgeschichten mitliefern. Insofern

gleichen sich qualitativ und vom ästhetischen Anspruch her die bäuerlichen
(d.h. als bäuerlich deklarierten) Stoffe aus (fast) aller Welt. Gexi Tostmann, die
< Doyenne derTracht>.die bereits für das mobile Telefon ein Futteral zur Tracht
entwickelt hat, holt so auch konsequenterweise viele ihrer Stoffe aus Asien.

7. Die Distinktionen der Klassen

Insofern gilt tatsächlich: «Tracht ist ein Leben mit Stil.»'6 Damit ist das als Tracht

Approbierte ein Versprechen, das sich gut in die Moderne einfügt und wenigstens
ein Stück weit den Erfolg verstehbar macht. Und -Tracht kennt die feinen
Unterschiede: «Die Walkjanker von STEINBOCK gelten unter Insidern sowieso als

Lifestyle-Objekte.» "Tracht dient als Mittel der Distinktion; der <Landhausstil> wird
im internen Diskurs als proletarisch verachtet, indem man den distinktionsmächti-

gen, dezent global angehauchten Ethno-Mix adelt. In dieser Imagination einer
besseren Welt, einer distinguierten Klasse taugt die Tracht nicht mehr als Ausdruck
dessen, was einmal Spiegel der Volksseele heissen mochte. Sie ist die Leinwand für
die Träume und Wünsche ihres Publikums und scheint zugleich Zeichen universaler

Verständlichkeit zu sein - und dafür genügt die blosse Behauptung. Wer auf
internationalen Trachtentreffen die Präsentationen inszenierter Folklore - und das

ist nichts Schlechtes - beobachtet, kann erkennen, dass die Unterschiede nicht
immer gross sind. «Folklore verbindet die Völker», das Motto der Kieler Woche 1979,

213



Konrad Köstlin SAVk 98 (2002)

funktioniert in der Tat. Würden alle nur Tracht tragen, ihre Tänze aufführen und
ihre Spezialitäten essen und anbieten, wäre unsere Welt - so meint man - friedlich.
Das nobilitiert das <Volkskultur> genannte Ensemble. Wo viel Volkskultur ist und

wo Volkskultur grundsätzlich gut ist, herrscht die (abgefragte) Auffassung, dass die
Welt besser wäre, wäre sie so, wie Österreich sich sieht - eine bemerkenswert
kategorische Variante eines ethnisierten Kantianismus.

8. Identität als Produkt

Immer mehr wird das Wissen um Bedeutungen wichtig, und die Unterschiede
des Wissens bilden qua Kompetenz neue Klassen. Hier bilden sich nicht immer
einheitliche Codierungen aus, die je nach Klientel unterschiedliche Zeichen setzen

und unterschiedliche Bedeutungen anbieten. Das höchst unterschiedliche (und von
der Volkskunde mitgeschaffene) Wissen um die codierten Be-Deutungen der
Tracht als produziertes Produktionsmittel setzt Marken. Dieser Ästhetisierung
lässt sich nachgehen, um so die Rolle der tradierten Güter des Fachkanons in den
ästhetisierten Lebenswelten zu analysieren - schon damit wir wissen, was wir tun.
Denn wir tun, was wir tun, ja kaum noch unreflektiert: Die Versatzstücke der Volkskultur

werden zu Ausdrucksmitteln, mit denen wir uns selbst herzustellen suchen.

Das müssen keine Trachten sein, aber es können Trachten wie alle anderen
Kleidungsstücke auch sein, sobald sie eine deutbare Ausdrücklichkeit erreichen, oder
anders formuliert, ihre unbefragte Selbstverständlichkeit verloren haben.

Die freilich hatten sie nur in den Augen der Man-Volkskunde: «Man trägt in der
Steiermark ...» Denn natürlich trug nicht «man» diese Kleidung. Diese Art der

Kleidung, erst spät als Tracht kanonisiert", hatte - hochreglementiert seit der
frühen Neuzeit - immer schon ein (auch im Sinne der Steuerleistung) klassenbildendes

Motiv. Erst die Wortbildung des 19. Jahrhunderts amalgamiert die Kleidung
ästhetisch mit der Landschaft, in der sie getragen wird, nennt sie Tracht und regio-
nalisiert sie. Sie übertüncht mit dieser Offerte der Regionalität die sozialen

Bestimmungen nicht nur der Kleidung'. sondern auch der Identität.4" Heute aber
zählen die feinen Unterschiede, die von oben nach unten besser wahrgenommen
werden als umgekehrt. Darin liegt - wie immer - auch eine soziale Tragik derer, die
sich heute Trachten leisten können. Tracht und «normale» Kleidung existieren
sowohl miteinander als auch expressiv gegeneinander. Das gehört zur Verkulturwis-
senschaftlichung unserer Alltage.Tracht, Kleidung und Konsum werden in die feine

Architektur der Lebensgeschichte eingebaut. Und: Volkskultur zeigt sich im
Kollektiv als hochdifferenzierte Form von Vergangenheitsbewältigung. Man kann sich

natürlich fragen, wie weit die (immer auch spekulative) Kenntnis der selbstgesponnenen

Bedeutungsgewebe einer menschlichen Gemeinschaft ausreicht, um die
Verhaltensweisen und Alltagspraxen ihrer Mitglieder zu erklären. Kürzlich meinte
ein PDS-Funktionär: «Solange die Bayern ihre Lederhose tragen und in die
Gesellschaft integriert sind, solange können wir auch das FDJ-Blauhemd tragen.»41

214



Tracht und die Inszenierung von Authentizität SAVk 98 (2002)

9. Die tragische Steigerung des Eigenen

Max Horkheimer hat einmal in seinen Überlegungen zur Ideologie angemerkt,
dass ein Zeichen der Ideologie die Übertreibung und die häufige Verwendung des

Superlativs sei. Man kann, beim Beispiel der Tracht bleibend, fragen, ob die höchst

populäre Aufmoppelung durch Applikationen wie das Edelweiss oder auch die

Kombination Leinen/Leder diesen Ideologieverdacht aufkommen lässt - analog zu

Wortbildungen wie «echt-historisch» oder «authentisch-original»42. Die Eltern des

österreichischen Skiidols Hermann Maier zeigten sich nach dem ersten Sieg ihres
Sohnes in solchem hypertrophen Landhaustrachtenaufputz. Merkmale müssen

überdeutlich gesetzt werden.
Als solcher Zeichensetzer lässt sich auch der Industrielle Konrad Mautner

beschreiben, der sich zu Beginn des 20. Jahrhunderts in einer deutsch-österreichischen

Kultregion der Zeit, dem Ausseerland, eingeheimatet hatte, indem er die Mundart
lernte und sich zudem derart vertrachtete, dass der gewöhnliche Steirer dagegen
blass bleiben musste. Solch hochsymbolischer Regionalbezug ist nicht nur bei Mautner

bemerkenswert. Der aus einer jüdischen Familie stammende junge Mann hatte
Tracht und Mundart als Emanzipations- und Integrationsmedium genutzt. Darin
liegt eine hohe und eingängige Plausibilität. Die Zeichen des Trachtigen markieren

Erdung. Und sie überlagern mit ihrer scheinbaren Einsinnigkeit jede andere
Konnotation. Die Tracht ist, wo sie so genutzt wird, allgemeiner und vergleichsweise
leicht verfügbarer Zeichenvorrat für das schichtenübergreifende Regionale. Die
allgemeine Verfügbarkeit des Trachtigen und der Schein des Eingewurzelten scheinen

in ihrer simplen Codierung attraktiv zu sein. So muss es jedenfalls den Nutzern
vorkommen, die Identität als vor allem regionalen oder nationalen Akzent besetzen.

Und in der Tat, es sieht prima vista so aus, als ob dabei die soziale Herkunft, die ja
für Identität nicht unerheblich ist, in der Moderne durch die Regionalität der
Zeichen und ihre Dominanz im öffentlichen Diskurs überlagert würde. Das Zeichen
scheint klar und schafft Sicherheit. Dennoch, das sei noch einmal angemerkt, ist dieser

Trugschluss des Einfach-Ländlich-Regionalen fast tragisch zu nennen. Distinktion

fungiert qua Qualität, Schnitt, Verzicht auf Übertreibung. Wenn die braven

Regionalisten glauben, sich durch Tracht zu homogenisieren - mit den anderen Tracht-
bekennern eins zu werden -, sind sie die Betrogenen. Ihre Kompetenz ist weit
weniger elaboriert als die der Könner. Man muss nicht an Jörg Haider denken, der
ein Muster bravourösen Jonglierens mit Klamotten abgibt und vom jugendlichen
Anzugstil einer veredelten Hennés & Mauritz-Kultur über Sportives in das Braun
des ebenso gestylten Kärntner Janker schlüpft - elaborierte Kompetenz.

10. Tracht als Schibboleth

In Österreich wird nun das trachtige Gewand ganz ausdrücklich zum politischen
Distinktionsmerkmal - so kann man Tracht nicht überall tragen. Bei Protesten vor

215



Konrad Köstlin SAVk 98 (2002)

dem Amtssitz des Landeshauptmanns Jörg Haider sagte der Redner von SOS-Mitmensch:

«Heute sind keine Trachten zu sehen»4'. Und der Innenminister von der
ÖVP sagt - ebenfalls ausdrücklich -, dass sich Haider mit dem vorherigen SPÖ-In-
nenminister (dem Haider ein Kärntner Jopperl umgehängt hatte) besser verstanden

habe: «Mir hat er kein Kärntner Jopperl umgehängt. Meine persönliche Priorität

ist auch nicht die Trachtenmode.»44 Es ist eine deutliche Abgrenzung, wenn
einer sagt, die Tracht gehöre nicht zu seinem Kleiderstil. Die Tracht, die man inzwischen

auch schon entspannt gehandelt hatte45, nimmt nicht nur, aber doch auch

wieder ihren alten Geruch an. Sie ist mehr als eine Façon der Mode, sie wird Polit-
Mode. Und, ähnlich wie beim Gebrauch des Dialekts in der politischen Arena, wird
auch die Tracht im politischen Geschäft zur Anbiederung genutzt.

Nun hat man das Wort Identität noch kaum gekannt, aber seine Bedeutung als

Problem der Moderne gesehen - ähnlich wie Authentizität46, die als Problem ebenfalls

den Beginn der Moderne markiert, obwohl das Wort in diesem Sinne nicht
verwendet wird. Im Sinne der modernen Rhetorik ist Identität ja doch erst vor 30

Jahren über uns gekommen. Seine Identität sei schnell geklärt gewesen, heisst es

bei Camus' «Fremdem»47. Als Problem hat sich die Identität freilich früh schon

metaphernreich gemeldet. Von Walter Flex' «Wanderer zwischen den Welten» (1916)
bis zu Hans-Egon Holthusens «Unbehaustem Menschen» (1948) kam man ohne
das Wort Identität aus - und hatte sich deutlicher zu erklären. Unsere moderne
Moderne dagegen setzt das Wort so, als ob es nur noch der Zeichen und ihrer
Rhetorik bedürfe.

Mythen entstehen in der Moderne, wenn eine Sache in Frage gestellt ist. Wenn
ein Kontext nicht mehr selbstverständlich ist, wenn die bisherigen Autoritäten
nicht mehr akzeptiert sind und ihre Meinung nicht mehr geteilt wird, müssen
Mythen herhalten. An die Stelle des Unbefragten tritt ein Wissen, das neuen Deutungen

entstammt. Die De-Konstruktion des Selbstverständlichen und Approbierten
freilich zerstört die Mythen nicht, sondern macht sie starrer, wo ältere Deutungen
nur durch neues Wissen modifiziert werden. Die moderne Nutzung der Tracht (und
damit ihre «Erfindung») entstammt einer Mythisierung der frühen Wissensgesellschaft,

die - wie schon angemerkt - älter als ihr Begriff ist. Es handelt sich dabei um
eine Polygenese selbstentwickelter Wunschbilder.

Georg Simmel hat einmal angemerkt, dass die Menschen Kraft aus Objekten
schöpften, die sie zuvor mit dieser Kraft ausgestattet hätten. So kann die - wenn
auch nur fragmentarische - Verfrachtung der Nation oder Region zum neu-alten
Modus gesellschaftlicher Selbstbeschreibung werden. Diese Selbstbeschreibung
lässt sich auch als Ausdruck einer tiefen Fortschrittsskepsis verstehen und gehört
zum Dauerinventar bürgerlicher Kulturkritik.

Längst hat, so scheint es, das Wort Postmoderne jeden Anspruch auf Seriosität
verloren - wenn es ihn je gehabt hat. Vorschnell, wie mir scheinen will, hat es der

(gelegentlich denunziatorischen) Veredelung banaler und als multikulturell oder
mit «Fusion» bezeichneter Bedürfnisse gedient. Bleibt die Frage, ob die Kenntnis
der selbstgesponnenen Bedeutungsgewebe einer Gesellschaft ausreicht, um Ver-

216



Tracht und die Inszenierung von Authentizität SAVk 98 (2002)

haltensweisen als <Kultur> zu klären, in der die zusammenfabulierte Ahnenschaft

beständig zitiert und rituell beschworen wird. Um sich selbst zu erklären, kann man
von «Verlangsamung» reden, die in der «Eiswüste der Abstraktion» (Walter
Benjamin) als Zeichen des Handgreiflichen und Verständlichen, Deutlichen dienen

mag, als Zeichen der Solidarität mit der Natur und den Menschen. Das kann
Zeichen der Kritik an der verwilderten Ökonomie des Kapitalismus sein, das kann

imaginierte Signale der Stabilität in Zeiten der globalen Flexibilisierung und der
New Economy setzen -jenem undurchschaubaren Geldverdienen der Kapitalproduktivität,

die ohne zu produzieren, die <alte> Produktivität überholt zu haben
vorgibt. Das kann schliesslich der Versuch sein, ein Stückchen dessen, was man über
ein Jahrhundert lang als Heimat vorgespielt bekam, dar- und herzustellen.

Der Begriff der Globalisierung scheint allgegenwärtig zu sein. Er meint die
rasante Vernetzung von Politik, Wirtschaft, Kapital und Kultur - und damit spaltet er
die Menschheit: Wo die einen das globale Dorf entdecken, sehen andere das

Heraufziehen einer weltweit einheitlichen Massenkultur. Die Deutungen sind alle
präsent, man braucht sie nur zusammenzusetzen, um sie zu Be-Deutungen werden zu
lassen. Die einsinnige Deutung freilich gibt es nicht mehr. Und die Hoffnung, die
Tracht könnte ein «in between» meinen, erweist sich immer wieder als brüchig.

Heimat, jene Konstruktion der symbolischen Ortsfestigkeit, die so exakt mit der

beginnenden Mobilität der Gesellschaften in der Modernisierung einhergeht, hat
in einem historischen Prozess einen Formelvorrat geschaffen, der nun genutzt wird.
Er wird umso mehr genutzt, je mehr Heimat rhetorisch-virtuell wird. Es geht um
Anmutungen des Heimatlichen, die als Unterscheidendes gesucht werden und die
sich gleichzeitig in den modernen Gesellschaften nicht erst im Zeitalter des
Internets48 immer ähnlicher werden. Was überforderte soziale Milieus (Familie usw.)
und kaum lokalisierbare Netzwerke nicht leisten, wird symbolisch als Erdung im
Lokalen behauptet.

Behaupten kann man. Dennoch sind Referenzregionen nicht beliebig. Sie sollten

als Urlaubslandschaften vermittelt oder vermittelbar sein. Seit die beschriebenen

Menschen - <writing culturo - lesen, was über sie und ihre Räume geschrieben
wird (und lesen, das tun sie bei uns, wie die Rücklaufdebatte zeigt, im Unterschied
zu den von der Völkerkunde untersuchten Gesellschaften schon seit langem), setzen

sie von den Wissenschaften mitproduziertes Wissen in Szene. Richard Weiss hat
dies mit dem Wandel von der «Fremdverklärung» zur «Selbstverklärung» am
Beispiel der Schweizer Hirten gezeigt.49 Was soziale Bindungen am Ort (auch dies ein

Hoffnungsbild) nicht hergeben, muss als regionale Fundierung in einer Art Tausch
die Sehnsucht nach Bindung ersetzen - in einer Zeit, der man als vorrangiges
Merkmal Kurzlebigkeit und Flüchtigkeit attestiert.

217



Konrad Köstlin SAVk 98 (2002)

11. Europäische Ethnologie, aber keine Ethnologie

«Writing Culture» - das bedeutet ein Weiteres. Es wird immer unsinniger,
Menschen wirklich zu befragen. Fragt man Menschen, dann konstruieren sie sich

während und in der Erzählung selbst. Sie integrieren ihre Repräsentationen in die

Erzählung. Sie reflektieren, was andere (vor allem die Frager) von ihnen denken

könnten, und stellen sich dabei jene Art von Wissen und gesellschaftlichem Milieu
vor, in dem der Fragende lebt. Der Befragte entwirft eine Welt, die über jeden
anderen mehr aussagt als über den Befragten selbst. Verfügbares und in der Gesellschaft

virulentes Wissen und dessen Werte werden auf diese Weise aktualisiert -
mehr nicht. Wissenschaft lässt sich nur im Bewusstsein der zeithistorischen
Bedingtheit betreiben. Das lässt weder einen treuherzigen Positivismus zu noch ein

von Misstrauen freies Verhältnis zu den verführerischen Idealen geschlossener

Systeme und normativer Eindeutigkeit.
Die fachliche Kapitalisierung eines Gegenstandes erfolgt meist erst nach seiner

Entdeckung. Formulierungsvorschläge zu entwickeln für das Selbstverständnis
einer reflexiven Gesellschaft und ihre Beziehungen zur eigenen Folklore, heisse sie

nun national, lokal, regional oder individuell oder alles zusammen, das wäre es.

Doch unmissverständliche Deutungsangebote für ein Leben, das sich immer mehr
auch als Konsument der Vergangenheit wiederfindet, gibt es nicht. Das nötigt zu

einem Spiralgang der Wissenschaft, der immer wieder an den gleichen Stellen
anlangt und der dabei von der immer wieder erneuerten und revidierten Deutung der

mittleren Reichweite lebt.

Gegenwartswissenschaft steht schon deshalb nicht in einer Opposition zur
historischen Volkskunde und kann so auch nicht bedeuten, dass «gegenwärtige» Themen

vordringlich auf der Liste zu stehen hätten. Gegenwartswissenschaft - und das

ist Volkskunde, auch wenn sie dezidiert historisch zu arbeiten wähnte, allemal
gewesen - bedeutet, nach einer Formel für das Gegenwartsverständnis in einer Relation

zur Vergangenheit des als eigen begriffenen zu suchen, von der öffentlich
diskursiv Gebrauch gemacht werden kann.

Die Ambivalenz von Selbsthass und Selbstmitleid, jener letztlich stillose und

bloss gefühlige Kulturpessimismus, trägt dabei kaum. In der Moderne - wie immer
sie heissen mag - geht es um die Verwirklichung von Lebenschancen in einer
Dialektik von Freiheit und Bindung. Es geht um Optionen und Anrechte, die zur
Ordnung in einer globalisierten Welt führen können, oder genauer: die eine Ordnung in

einer globalisierten Welt als möglich denken lassen: «Wenn es aber den Wirklichkeitssinn

gibt», dann, so folgert Robert Musil, müsse «es auch etwas geben, das man
den Möglichkeitssinn nennen kann», die Fähigkeit nämlich, «alles, was ebenso gut
sein könnte, zu denken und das, was ist, nicht wichtiger zu nehmen als das, was nicht
ist». Die Funktion von Kulturwissenschaft darf nicht nur auf den gesellschaftlich
und ökonomisch-technologischen Status quo reagieren, sondern muss es sich auch

gestatten, im Gegensatz zu diesem Position zu beziehen. So können Räume und
Häuser entstehen, die frei bleiben für das Unvorhergesehene, das Unbestimmte

218



Tracht und die Inszenierung von Authentizität SAVk 98 (2002)

und das Unvorhersehbare. Diese Optionen der «Freiheit (und vielleicht sogar die

Freude) zu einem emanzipatorischen Gebrauch der Tracht»5" hat ihre erneute

Fixierung einer alten Konnotation hierzulande wenigstens gestört: Der steirische
FPÖ-Landesrat Schöggl will 90 Millionen Schillinge in die Volkskultur investieren,
damit sich «die Leute wieder in Tracht auf die Strasse trauen»51. So leicht können
kulturelle hybrid-spielerische Potentiale in ethnische oder ethnisierbare Kontexte

gezwängt werden - wenn das Spiel mit den Möglichkeiten zugunsten alter
Eindeutigkeiten verloren geht. Das wäre auch für eine Wissenschaft, die sich mit den

emanzipatorischen Möglichkeiten des Umgangs mit regionaler Kultur beschäftigt,
ein Rückschritt. Denn jene denkbare Balance zwischen Globalem und Lokalem,
jenem identitätsproduktiven Konsum aus den scheinbar entgegengesetzten Welten,

die doch so sehr aufeinander bezogen sind, wäre verspielt. Denn jede dieser
Welten macht für sich allein genommen keinen Sinn. Erst vor dem Horizont des

jeweils anderen gewinnen sie ihre Konturen als Güter zur Inszenierung einer Identität,

die jene wechselnden Relationen einbezieht und sich vom Wesenhaften des

Ontologisch-Normativen immer noch nicht völlig verabschiedet hat.

Anmerkungen

Christine Burckhardt-Seebass.Tracht im Spiegel. Schweizerische Materialien zur Geschichte einer
Idee. Habil.-Schrift. Basel 1987:9.
Die EU-Sanktionen gegen die neue Regierung wurden - so die offiziöse Sprachregelung in den
Medien und vor allem im ORF - allgemein als «Sanktionen gegen Österreich» bezeichnet.
Kurier (Wien) vom 16.09.2000.

' «Bei der Lektüre der Presse bin ich auf die Wahlfahrtskirche Mariazell gestossen. Das kann kein
Zufall sein. Seit Kanzler Schüssel sanktionsendehalber dorthin pilgerte, ist eben nichts mehr so. wie
es einmal war.» Kopfstücke. Kurier (Wien) vom 09.01.2001.
Profil vom 23.12.2000:88.
Ernsthaft war in den 1980er-Jahren diskutiert worden, diesen Ethnopop-Song zur Nationalhymne
zu machen. Vgl. dazu auch Alfred Smudits. I am from Austria. Austropop: die Karriere eines
musikkulturellen Phänomens von der Innovation zur Etablierung. In: Reinhart Sieder/Heinz Stei-
nert/Emmerich Tâlos (Hg.), Österreich 1945-1995. Gesellschaft. Politik. Kultur. Wien 1995:

382-392. Vgl. auch Konrad Köstlin. Der kleine Nationalismus im Dialekt-Pop. In: Gisela Probst-Ef-
fah (Hg). Musik kennt keine Grenzen. Musikalische Volkskultur im Spannungsfeld von Fremdem
und Eigenem. Essen 2001:34-41.
Jutta Pemsel. Die Wiener Weltausstellung von 1873. Das gründerzeitliche Wien am Wendepunkt.
Wien u.a. 1989.

Elisabeth Grossegger. Der Kaiser-Huldigungs-Festzug Wien 1908. Mit einem Vorwort von Margret
Dietrich Österreichische Akademie der Wissenschaften Phil-hist. Kl. SB Bd. 585). Wien 1992.

Viktor von Geramb. Deutsches Brauchtum in Österreich. Ein Buch zur Kenntnis und zur Pflege

guter Sitten und Bräuche. Graz 1926.

Andreas Hutter. Die Stadt der Träume. In: Die Presse (Wien) vom 23./24.09.20O0.
1 Ebd.

Reinhard Johler/Herbert Nikitsch/Bernhard Tschofen. Schönes Österreich. Heimatschutz zwischen
Ästhetik und Ideologie Kataloge des Österreichischen Museums für Volkskunde 65). Wien 1995.

Regierungsprogramm. Kap. Kunst und Kultur. Pkt. 9; siehe die Website der Republik Österreich
<http://www.austria.gv.at/>.

• Viktor von Geramb. Ein Leben für die Anderen. Erzherzog Johann und die Steiermark. Wien 1959.

Der Herzog liess für die Erträgnisse seiner Reise ins Heilige Land und nach Ägypten im Kloster
Banz einen Raum im orientalischen Stil ausstatten. Sie werden heute als «Orientalische Sammlung»

gezeigt.

219



Konrad Köstlin SAVk 98 (2002)

Jenen Franz Joseph, der 1851 entgegen der Verfassung eine konstitutionelle Monarchie wieder
einführte.

Österreichisches Museum für Volkskunde, Inv.-Nr. 44149, Kol. Lithographie um 1854.

Österreich Ungarn in Lied und Bild: ein Hochzeitsgeschenk an Kaiserin Elisabeth. Hrsg. von Gerda
Mraz, Österreichische Nationalbibliothek. Wien 1997.

Hingewiesen sei allerdings auf Reinhard Johler, Moderne, Antimoderne und die Erfindung
von Tradition in Wien (und Iglau) zur Jahrhundertwende. In: Christian Glanz (Hg), Wien 1897.

Kulturgeschichtliches Profil eines Epochenjahres Musikleben. Studien zur Musikgeschichte Österreichs

8). Frankfurt a. M. u. a. 1999: 85-106.
Maria Kresz: Ungarische Bauerntrachten (1820-1867). 2 Bde., Berlin 1957.

Salzburger Landesinstitut für Volkskunde (Hg.), Trachten nicht für jedermann? Heimatideologie
und Festspieltourismus, dargestellt am Kleidungsverhalten in Salzburg zwischen 1920-1938
Salzburger Beiträge zur Volkskunde 6). Salzburg 1993.

Konrad Köstlin, Freilichtmuseums-Folklore. In: Helmut Ottenjann (Hg.), Kulturgeschichte und
Sozialgeschichte im Freilichtmuseum. Historische Realität und Konstruktion des Geschichtlichen in
historischen Museen. Cloppenburg 1985:55-70.
Linzer Woche (Werbeblatt), Herbst 2000.

Regina Bendix, Der gespielte Krieg. Zur Leidenschaft des Historie Reenactment. In: Volkskultur
und Moderne. Europäische Ethnologie zur Jahrtausendwende. Festschrift für Konrad Köstlin zum
60. Geburtstag am 8. Mai 2000 Veröffentlichungen des Instituts für Europäische Ethnologie 21

Wien 2000: 253-268.
Der Film wird immer wieder zur Reisezeit im ORF wiederholt, was regelmässig Proteste der
Tourismusbranche hervorruft.
«Prinz Ernst August ist ein lieber Freund». In: Kurier vom 28.09.2000.

Willkommen Österreich, ORF 2,22.07.1999.
Neue «alte» Frauentracht. In: Die Dolomiten (Bozen) vom 23.05.1997.
Circa 1500. Landesausstellung 2000 Mostra storica. Innsbruck und Mailand 2000.

Klaus Harpprecht, Am Ende der Gemütlichkeit. Ein österreichisches Tagebuch. Wien 1987.

Hans-Georg Behr, In Sanktionistan. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 16.06.2000.

Wolfram-Nachlass im Institut für Europäische Ethnologie der Universität Wien.
Christine Burckhardt-Seebass, Trachten als Embleme. Materialien zum Umgang mit Zeichen. In:
Zeitschrift für Volkskunde 77.1981:209-226.
Christian Jankovics, Trachten von Welt. Tracht vom globalen Look: Österreichs Antwort auf den
modischen Ethno-Trend. In: Diners Club Magazin 2.2000.
Dr. Gerda Buxbaum zit. nach Jankovics (wie Anm. 34).
So bereits vor einigen Jahren in «Tradition», der Zeitschrift des Trachtenherstellers Goessl.
Jankovics (wie Anm. 34).
Wolf-Dieter Könenkamp. Wirtschaft. Gesellschaft und Kleidungsstil in den Vierlanden während
des 18. und 19. Jahrhunderts. Göttingen 1978.

Ich denke hier an die Kleiderordnungen der nachmittelalterlichen Territorien.
Konrad Köstlin, Die Regionalisierung von Kultur. In: Konrad Köstlin/Hermann Bausinger (Hg.).
Heimat und Identität. Probleme regionaler Kultur. Verhandlungen des 22. Deutschen Volkskunde-
Kongresses vom 16. bis 21. Juni 1979 in Kiel. Neumünster 1980:25-38.

ZDF-Morgenmagazin 03.10.2000.
So die Tübinger Trachtenfabrik Negele.
Ernst Sittinger. «Kein Labor für neuen Austrofaschismus» In: Die Presse (Wien) vom 30.10.2000.
«Strasser weist FP-Attacken zurück». In: Die Presse (Wien) vom 24.10.2000.

Profil vom 23.10.2000.
Regina Bendix. In Search of Authenticity. The Formation of Folklore Studies. Madison 1997.

Albert Camus, Der Fremde: «Gleich nach meiner Verhaftung wurde ich mehrmals vernommen.
Aber es handelte sich nur um Fragen der Identität. Das dauerte nicht lange.»
Die uniformierenden Dorfverschönerungsaktionen seien hier erinnert.
Richard Weiss. Alpiner Mensch und alpines Leben in der Krise der Gegenwart. In: Die Alpen 1957.

209-224.
Burckhardt-Seebass (wie Anm. 1): 210.

Kurier (Wien) vom 17.03.2001.

220


	Tracht und die Inszenierung von Authentizität : bewegliche Ästhetik im Alltag der Moderne

