Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 98 (2002)

Heft: 1

Artikel: Tracht und die Inszenierung von Authentizitat : bewegliche Asthetik im
Alltag der Moderne

Autor: Kostlin, Konrad

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-118128

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-118128
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schweizerisches Archiv fiir Volkskunde 98 (2002), 207-220

Tracht und die Inszenierung von Auvthentizitiit

Bewegliche Asthetik im Alltag der Moderne
Konrad Kostlin
1. Trachtenbilder

«Was Tracht eigentlich ist, wissen wir heute weniger denn je.»' So steht es als
Eingestiandnis am Anfang einer Abhandlung, die mit der Behandlung der Tracht
der «Geschichte einer Idee» nachgeht. Die Formel von der «Geschichte einer
Idee» deutet an, dass mit jener Idee das als Tracht Bezeichnete eine Wirklichkeit e1-
gener Art herzustellen in der Lage war und dass die Idee dieser ganzen Geschichte
damit auch einen Anfang haben muss, der — so sei hier einfach konstatiert — mit
dem Aufgang der Moderne Kontur gewinnt. Was Tracht sei, muss hier nicht geklart,
sondern soll lediglich als alltagssprachliche Selbstherstellung dessen, was Tracht in
dieser Moderne je und je sein kann, operationalisiert werden. Wozu gehort, dass sie
in eben dieser Moderne entscheidend von den Verweisstrukturen in der als «eigen»
beschriebenen Vergangenbheit lebt.

Was eine Wissenschaft als «Problem» beschweren mag, ist der Alltagspraxis der
Moderne als oft ganz vordergriindige Asthetik eingelagert. Man weiss, was Tracht
ist — seit ihrer Erfindung wird das in einem Diskurs zwischen Deutung und Praxis
ausgemendelt: Tracht als Zeichen, als Bekenntnis und als Spielform von Aus-
drucksmoglichkeiten. Dass Tracht — wie anderes auch — in der Kultur der Moderne
in Prozessen der Selbstherstellung zur Inszenierung und Darstellung genutzt wird,
verweist auf ihre Brauchbarkeit im reflektierten und deshalb auch kalkulierbaren
Schaffen von Images.

Images: Am Ende der EU-Sanktionen gegen Osterreich’ im Jahre 2000 haben
sich — wie es hiess — spontan die Granden der Volkspartei (OVP) mit Kanzler Wolf-
gang Schiissel einer Wallfahrt des Bauernbundes nach Mariazell angeschlossen.
Wenn auch die Regierung das Ende der Sanktionen, welches unmittelbar auf den
Bericht der «drei Weisen> gefolgt war, der eigenen Beharrlichkeit zuschrieb, gab es
doch Grund, der Magna Mater Austriae Dank abzustatten.” Die Osterreichische
Presse kommentierte denn auch das Ende der Sanktionen fast unisono als Triumph
des kleinen David iiber den EU-Goliath — ein aufschlussreicher Seitentrieb, um
den es hier aber nicht gehen darf. Die ganze Angelegenheit wird auch nur erwéhnt,
weil sich die Volksparteiler (nicht alle allerdings und immerhin!) demonstrativ und
in selbstverstiandlich-possessiver Identifikation in Andacht und Tracht in Oster-
reichs bedeutendster Wallfahrtskirche* fotografieren liessen. Und dies folgt in der
Tat dem Image einer eher katholisch-konservativen Orientierung anlassorientier-
ten Trachttragens. Wie ja auch die politische Zuordnung als «Die Tracht der Macht»
bekalauert und bejuxt worden ist.’ Hinzugefiigt sei, dass die Parteioberen schon
vor der Wahl eine Volksliedersammlung, die etwa auch Rainhard Fendrichs «I am

207



Konrad Kostlin SAVk 98 (2002)

from Austria»® enthielt, herausgebracht und sich singend und musizierend volksnah
gegeben hatten.

2. Tracht in Osterreich

Die Nutzung der Tracht hat in Osterreich eine eigene Geschichte, die in die -
avant la lettre existente — Wissensgesellschaft und auf die Bedeutung kultureller
Kompetenzen weist. Die Tracht, frithzeitig in das nationale Auf- und Umzugswesen
aufgenommen, reprasentierte anfangs die ethnografische Vielfalt der Vélker der
Monarchie, wie sie etwa die Wiener Weltausstellung von 1873’ oder auch noch der
Kaiser-Huldigungs-Festzug anno 1908* vorgefiihrt hatten. Um die Wende zum 20.
Jahrhundert erscheint dann die fremde, weil als Ausdruck und Anspruch eigener
Nationalideen entfaltete und hochsymbolisch aufgeladene Brauch- und Trachten-
vielfalt der slawischen Volker in der Monarchie der deutschsprechenden Mittel-
lage bedrohlich. Diese deutet sich als gefahrdete Minoritidt im k. u. k.-Staatsgefiige
und setzt ins Trachtenbild — und das ist neu — chauvinistische Akzente. Derartiges
findet sich bereits in Josef Pommers «Deutschem Volksgesang Verein», der 1889
gegriindet wird, und in Franz Friedrich Kohls «Deutschem Volksliedverein». Der
Akzent aufs Deutsche verstirkt sich in der biirgerlichen Mittellage der ersten Re-
publik und im alpinisierten Austrofaschismus. Freilich sind «Fremde» aus der Mon-
archie fast nur in Wien anzutreffen; Sprachfremde, wie die Kéarntner Slowenen,
werden im kleingeschrumpften Osterreich gnadenlos germanisiert.

Nach dem Zweiten Weltkrieg sollte die Tracht dazu beitragen, die Illusion eines
vom Nationalsozialismus unbefleckten, vorpolitischen Osterreichischen Volkstums
zu stiitzen. Wihrend die Tracht nach dem Ersten Weltkrieg das deutsche Osterreich
meinte’, kniipfte sie nach dem Zweiten Weltkrieg an die freundliche Harmlosigkeit
des alten, guten und naturhaft-schénen Osterreichs an, an eine Kultur des beschei-
den-ruhigen Lebens, die unter anderem mit Tracht illustriert wurde: eine erfolgrei-
che Strategie — und ein neuer Bilderkanon, der im Stidndestaat erst vorbereitet und
entwickelt worden war. Der Regisseur Josef von Sternberg hatte 1938 einen Film
mit dem Titel «Osterreichische Bauernhochzeit» geplant; und bereits Kanzler Doll-
fuss hatte bei der Begriindung des klerikal-diktatorischen Regimes standisch-va-
terlindisches Gedankengut in seine Vision vom Staat als grossen Bauernhof gelegt.
Auf diesem Staat-Bauernhof sollten die Osterreicher in selbstzufriedener Beschei-
denheit eine in Tracht gekleidete demiitige Armut leben." Sternberg lédsst sich noch
1965 in seinem Haus in Los Angeles im grau-griinen Trachtenanzug fotografieren."
Kurz: Bilder von Tracht und Volkskultur, vor allem im Stindestaat formuliert, ha-
ben dazu beigetragen, die Legitimitdt des neuen Staates herzustellen. Seither be-
sitzt die Tracht einen besonderen Stellenwert im Eigenen, der eng mit der politi-
sche Geschichte verkniipft ist.” Als Teil des offentlichen Diskurses ist sie immer
wieder in tagespolitische Argumentationen" verwoben und verédndert sich mit die-
sen.

208



Tracht und die Inszenierung von Authentizitét SAVk 98 (2002)

Medium der symbolischen Kommunion der Oberschichten mit dem Volk war
die Tracht insbesondere durch die Person des populidr gemachten Erzherzogs Jo-
hann' geworden, der sich als der grosse Vermittler zwischen Hochadel und Biir-
gertum verstehen lasst. In Bayern war es der Herzog Max, Vater der spateren Oster-
reichischen Kaiserin Sissi (zur Erinnerung: in den Sissi-Filmen Gustav Knuth und
Romy Schneider), der den Volkslebenbildern verfallen gewesen ist: 1838 setzte er
sich in Tracht auf die dgyptische Pyramide und spielte dort oben die Zither ", jenes
wenig gebrduchliche Instrument, das er in Bayern flichendeckend verteilen liess
und fiir das er selbst Stiicke komponierte. Ein populdrer Druck der Zeit zeigt den
Herzog, Sissi, die Braut, und Franz Joseph' trachtig bei einer Bootspartie.”

Die Tracht der Deutschsprachigen hatte — wie schon angemerkt — bis gegen
Ende des 19. Jahrhunderts jene nationalistischen Ziige, die man im 20. Jahrhundert
entwickelte, kaum ausgebildet. Die Blitter eines Albums, das man der jungen Kai-
serin Elisabeth zur Hochzeit 1854 verehrte und das die Volker der Monarchie auf-
zahlt, zeigen und dokumentieren eine eher volkerkundlich-exotische Vielfalt."” Sie
stellen Kleidung und Volkslieder auf Doppelseiten gegeniiber und ordnen so iko-
nisch die habsburgische Welt. Sie geben Bilder dessen ab, was Regenten bei allfél-
ligen Besuchen in einzelnen Lindern der Monarchie bei der Begriissung zu gewar-
tigen hatten — Destillate, wie sie als Kiirzel bis in die Gegenwart funktionieren,
etwa wenn die Bundesldnder dem Prisidenten ihre Aufwartung machen.

Es fehlen bislang noch Untersuchungen', die dem Einfluss der ungarischen
Praxis des adligen Trachtentragens nachgehen, das Maria Kresz” so kenntnisreich
auf ihre nationale Substanz hin befragt hat. Die vielen Drucke kénnten Vorbild fiir
eine Praxis auch der deutschsprachigen Liander der Monarchie geworden sein.
Dennoch bleibt festzuhalten, dass die Zuordnung der Tracht zum adligen Sommer-
Landleben lange dominiert und dass vor allem an diesen Orten des Sommerland-
lebens diese Praxis auch das Regional-Lindliche als Kontur ausbildet. Erst die Na-
tionalisierung des deutschen Osterreich zum Ende des 19. Jahrhunderts akzentu-
iert Tracht in ihrer hegemonialen Konnotation von «deutsch» und «alpin» neu und
deutet umgekehrt die Alpen als ein deutschsprachig-osterreichisches Gebirge.

Als Kleidung fiir die Sommerfrischen des Adels und der Oberschicht hatte sich
ein Alpenstil ausgebildet, wie er auch fiir den Brandhofer Freizeitsteirer Johann zu-
trifft, der erst im Tode ein Tiroler werden durfte. An die Aufenthalte des Kaisers in
Bad Ischl ist zu erinnern, bei denen sich der Tross im spat-hofischen Spiel vertrach-
tete. Und die biirgerliche und intellektuelle Nobilitierung der Tracht im Kontext
der Salzburger Festspiele® ist ebenso zu nennen wie jene generelle Vertrachtung
des Salzburgertums, die zur Dauerinszenierung geworden ist.

3. Inszenierungen des Eigenen

Derlei Inszenierungen als Festspiele des Eigenen haben sich auf die Eldoraden
inszenierter Volkskultur, die Freilichtmuseen etwa, ausgedehnt. Der sonntégliche

209



Konrad Kostlin SAVK 98 (2002)

Augenschein im Salzburger Freilichtmuseum, das gewohnliche Stallfenster mit Ge-
ranien festlich aufputzt*, zeigt die regionale Kleidung insofern als funktionales Ge-
wand, als die Besucher damit die Szenerie beleben. Es dominiert ein generalisie-
render, kaum mehr lokalspezifischer Alpinstil; zudem lasst sich eine auffillige Ver-
mehrung von Edelweissapplikationen auf dem Gemisch von Grobleinen und
Leder vermerken — wie es der DJ Otzi («Anton aus Tirol») — trigt. Es handelt sich
um den an sich ortlosen, konfektionierten <Landhausstil>,den C&A, Peek & Clop-
penburg und Kleider-Bauer anbieten, der aber doch grundsitzlich als «regional> im
Sinne einer Erdung getragen wird. Es ist jener Stil, der an den Kirchweihtagen der
Wiener Vororte wie etwa Neustift am Walde gewohnlich ist, und der bei freizeitli-
chen Anlissen wie Kirchgang, Volksfest, Gartenparty oder Heurigen passend er-
scheint.

Festlicher, aufwindiger und reglementiert-rituell begeben sich im Jahr 2000
Goldhaubenfrauen im salzburgischen Grossgmain mit ihren Trachten und Gold-
hauben in die Kirche und anschliessend ins Restaurant. Die Goldhaubenobfrau
Oberosterreichs, Gattin des friheren Landeshauptmanns, gibt zu bedenken, dass
die Goldhaube keine Alltagshaube sei — dazu sei sie zu unbequem.” In Gmunden
am Traunsee spazieren Frauen mit Goldhauben mit ihren biedermeierlich geklei-
deten Ménnern nach dem Gottesdienst auf der Seepromenade; sie beleben so Bild-
ansichten des 19. Jahrhunderts in einer Art des «re-enacting history»*. In Ober-
Osterreich mit seiner ausgebauten Volkskulturpflege registriert man inzwischen
18000 Goldhaubenfrauen. Im ganzen Land vertreten, dhneln sie einer Art rurbanis-
tischem Rotary-Club, der sich — etwa durch den Ausschank von Weihnachtspunsch
— wohltatig engagiert, aber nicht jede Petentin aufnimmt.

Franz Josef Strauss, der Bayer, hatte manchen seiner schwarzafrikanischen Gas-
te im CSU-Wildbad Kreuth in einen Trachtenanzug gesteckt, und die Stiddeutsche
Zeitung hatte das seinerzeit geniisslich im Bild gezeigt. Nicht zu reden von den
Piefkes, die sich trachtig kleiden und so aussehen wollen wie die Einheimischen —
ein Thema, das Operetten, Kabarett, Witze, Felix Mitterers «Piefke-Saga»* und die
Alltagsrede in Osterreich und Bayern bis heute ungemein befruchtet hat (und an-
derswo — etwa in der Schweiz - offenbar kaum eine Resonanz fand). Das mochte
und mag eine Art symbolische Identifikation mit dem Urlaubsort und Treue zur
zweiten Heimat anzeigen. Eben weilte der Welfen-Prinz Ernst August (in den Me-
dien als «Priigelprinz» bezeichnet) auf seinem oberosterreichischen Besitz, wo er
unliebsam durch Streit mit einem Polizisten aufgefallen war. Nun stiftete er, im
Trachtenjanker abgelichtet, Frieden und teilte mit, die Sanktionen seien «Mist» ge-
wesen, seine Familie habe seit 1866 in Osterreich Besitz und gemeinsam mit dem
Kaiser gegen Preussen gekampft.” Als Ernst Augusts Frau, die monegassische Prin-
zessin Caroline, ihr Kind in Oberosterreich zur Welt gebracht hatte, da machte ihr
der oberdsterreichische Landeshauptmann mit einem Trachtenkostim als Ge-
schenk seine Aufwartung.”

210



Tracht und die Inszenierung von Authentizitit SAVk 98 (2002)

4. Lustige und ernste Spiele

Meine Grosseltern spielten vor dem Ersten Weltkrieg in der ostpreussischen
Garnison Gumbinnen Theater in alpin-bayerischen Kostiimen; der Grossvater, ein
Oberstleutnant, in der Lederhose. Meiner schwibischen Tante liess der Onkel in
den langen 1950ern in der Sommerfrische im Bayrischen mehrmals eine Miesba-
cher Tracht anmessen. In dem von Volksmusikexperten geschméhten Musikanten-
stadl tragen nicht nur die Akteure Trachtiges, und das Publikum unterscheidet sich
stilistisch nur wenig vom Personal auf der Biihne. Die Siidtiroler «Volkstanzgruppe
Terlan forschte in Innsbruck [...] als die alten Dirndln 1994 zu erneuern waren»:
Man ging in Museen und konsultierte Biicher, um schliesslich bei Beda Weber
(1845) und im Innsbrucker Volkskunstmuseum, wo sich eine Zeichnung mit dem
Titel «Terlaner Tracht» befand, fiindig zu werden.* Als der 1933 emigrierte Oskar
Maria Graf fiinfzehn Jahre spater bayerischen Boden betrat, war er mit Lederhose,
Stutzen, Hosentrdagern, Hut und Janker so bayerisch angezogen, als sei er eben nur
mal weg gewesen. In der Tat hatte er das Bayernzeug die ganzen Jahre iiber in New
York demonstrativ und resistent getragen.

Es gibt — wen nimmt es Wunder — eine Palette von Konnotationen — Méglich-
keiten, dem mit Tracht Bezeichneten Farbe, Ausdruck und Bedeutung abzugewin-
nen. Fiir Gippige Trachtenhochzeiten gibt es Gebrauchsanweisungen. Die Tracht
gilt, ebenso wie die romantische Hochzeitskapelle, als Bestandteil eines Sets, eines
Ensembles, das eine bestimmte (und dennoch ubiquitdr-unbestimmte) Atmos-
phire erzeugen soll. Tracht steht fiir ein vages Etwas. Und dieses vage Etwas, fiir
das sie steht, stellt sich dann als «Erlebnis» auch her. Und: Tracht ist heute — nicht
mehr alltaglich — mit Freizeit konnotiert.

In der Landesausstellung der drei Tirols des Jahres 2000, deren einer Teil im
Landesmuseum in der Brixner Hofburg stattfand”, erschraken in den noblen, ab-
gedunkelten Raumen empfindsame Menschen ernsthaft. Plotzlich namlich rasselte
es laut: Die Aufsichten veranstalten den Liarm. Man hatte Tiroler Schiitzen in voller
Montur mit ihren Medaillen abgestellt. Es machte ganz den Eindruck, als sei deren
Rasseln von den Akteuren absichtsvoll in Szene gesetzt. Man dachte an die Rollen
und Schellen bei der Fasnacht, die eine besondere Technik des Schreitens zum
rechten Klingen bringt.

Die trachttragenden Schiitzen in den drei Tirols haben aus der Tracht eine natio-
nale Uniform gemacht. Tatsdchlich ersetzen die Schiitzen in Siidtirol z. B. beim To-
tengedenken das Militdr (das dann ein italienisches wiére). Ein prominenter Trach-
tenpfleger im schwibischen Villingen-Schwenningen nutzte in den 1970er-Jahren
die Tracht, um an ihr seine Ordensspange anzubringen, an der er als erstes das in der
Wehrmacht erhaltene Ritterkreuz trug. Das Titelbild des osterreichischen Tage-
buchs «<Am Ende der Gemiitlichkeit» (Klaus Harpprecht)® zeigt auf dem Titel ei-
nen dlteren Mann im graugriinen Gewand, ein Abzeichen am Revers und die Hand
zum militdrischen Gruss an den zivilen trachtigen Hut gelegt. Das ist eine Geste, die
auch im Jahr 2000 bei Kranzniederlegungen an Kriegerdenkmailern zu sehen ist.

211



Konrad Kostlin SAVk 98 (2002)

5. Bedeutungen fallen nicht vom Himmel

Der Korrespondent der Frankfurter Allgemeinen Zeitung will im noblen, «ural-
ten Delikatessengeschift mit Tresen» am Wiener Neuen Markt, wo «sich die rechte
Reichshilfte zum Tratsch nach Dienstschluss» trifft, aufgeschnappt haben, «der
Trachtenschneider habe Konjunktur wie nach dem Krieg»* — durch den Regie-
rungswechsel. Die Bemerkung «nach dem Krieg» ist schlauer als die tibrigen Noti-
zen des Beobachters, denn in der Tat war damals das eigentliche Wesen Osterreichs
seine Volkskultur als jenes stdndestaatliche Bild, das der (heute als fremd dekla-
rierte) Nationalsozialismus unterbrochen hatte. In dieser Idee sind Volkskultur-
Tracht und Alpennatur zwei zentrale Lieux de mémoire der Selbstdeutung, wie sie,
durch auf Briefmarken mit Trachtenmotiven und solchen der Reihe «Volkskundli-
che Kostbarkeiten» und Naturschonheiten oder auch durch Schul-Fibeln vermit-
telt, sich auf die rein gebliebene und vom NS-Faschismus nicht beschmutzte Volks-
kultur (und die ohnehin saubere Alpennatur) konzentrierten. Richard Wolfram
hatte in den 1940ern eine Reihe vergniigter Gurktaler Jungbauern fotografiert, die
das runde NS-Parteiabzeichen an der Joppe trugen.”

Die Konnotationen der Tracht entstehen und verdndern sich in einem perma-
nenten Nutzungsdiskurs, wobei manche Duftmarken aber haften bleiben. Es gibt
Agenturen, wie die angewandte Volkskunde und die Heimatpflege (die man beide
freilich nicht iiberschétzen sollte), die derlei Ensembles herstellen. Es sind interes-
sierte Akteure in Vereinen und Verbianden wie auch Individuen, die durch ihre Pra-
xis vorhandene Konnotationen reifizieren und modifizieren. Dabei sieht es aus, als
ob es heute mehr und mehr spielerische und sogar ironisch-zitierende Nutzungen,
Bricolagen en masse gibe, durch die der assoziative Zusammenhang von Tracht,
«konservativ» oder gar «rechts», fast marginalisiert zu werden scheint, obwohl er
freilich wichtig bleibt.

In der Tat hat sich die Deutung der Tracht — und der Diskurs iiber die Tracht ist
fiir die Nutzung wichtig — gedndert. Tracht ist ldngst nicht mehr einsinnig und zeigt
sich elastisch und so sehr neuen Kontexten anpassbar, dass sie auch zeitgenossi-
schen Gutverdienern um die Dreissig steht. Denn unsere moderne Moderne, die
eine spéte sein mag, benotigt einen erhohten, wenn auch nicht immer vielfaltigen,
so doch spezifisch anmutenden Zeichenbedarf. Insofern setzt Tracht — und hier
kommen die Deutungsinstanzen ins Spiel — neue Zeichen. Die Deuter setzen Zei-
chen, die Zugehorigkeit und Regionalitdat und Nationales suggerieren und sie —
freizeitlich — gegen die Prozesse der Globalisierung aktivierbar machen.

Auf diese Weise gibt die gegenwirtige Trachtendoktrin ganz explizit vor, der viel-
beredeten Beliebigkeit zu widersprechen. Mit der «demokratisch> zuginglichen
Tracht diirfen Menschen das tun, was sie in dieser Welt oft nicht mehr kdnnen: Sie
diirfen sich symbolisch festlegen. Sie tun das im Rahmen des Lifestyles auch mit an-
deren Dingen — ob es sich um die Wohnung oder um Speisepraferenzen handelt.
Ausgewihlte Ensembles fiihren zur bekenntnishaften Entscheidung und zur Selbst-
standardisierung des Individuums. Tracht ist gedeutet, hat Bedeutung, ist Zeichen.*

212



Tracht und die Inszenierung von Authentizitit SAVK 98 (2002)

6. Biuerliches als globales Apriori

Neben den skizzierten Beobachtungen lésst sich ein elitdrer, klassenspezifisch-
internationalistischer Diskurs ausmachen, der regionale und globale Aspekte zu
verbinden sucht und «glokal» argumentiert. Tracht wird mit Mode kombiniert oder
mit anderen Trachten im Ethno-Mix verwoben. Sie kann aber auch durchaus der
nationalen Distinktion dienen und vor allem das nationale Innen-Marketing stiit-
zen, kann Images produzieren und kompensatorisch eingesetzt werden. «Oster-
reich hat als eines von wenigen Landern keine nationale Mode, dafiir aber eine klar
entwickelte Volkstracht.»* Wo etwas fehlt, wird diese Liicke durch ein Eigenes,
und, weil eigen, auch Besseres, kompensiert: Tracht (im Singular) als nationale
Kompetenz (so die Suggestion) mit klarer Marketing-Konzeption — nicht etwa eine
Vielfalt von Trachten. Erkennen und Erkanntwerden, und das beriicksichtigt das
Marketing, muss funktionieren, und so werden nationale Signets auf einer unteren
und scheinbar unpolitischen Ebene ausgebildet.

Die Ethno-Looks eint ein klares Apriori, das sich stilistisch als Qualitit und als
Lehrmeinung dussert: «Die bduerlichen Kulturen aus aller Welt, die sich meistens
durch einfache Farben und Stoffe definieren, passen einfach zusammen.»* So
wird’s auf der Fachschule gelehrt. Es sind die Deutungseliten, die in Praxis und
Rede symbolische Verkniipfungen und Nutzungsweisen formulieren — und ihren
Tragern und Trdgerinnen die passenden Erklarungsgeschichten mitliefern. Inso-
fern gleichen sich qualitativ und vom ésthetischen Anspruch her die bauerlichen
(d.h. als bauerlich deklarierten) Stoffe aus (fast) aller Welt. Gexi Tostmann, die
<Doyenne der Tracht>, die bereits fiir das mobile Telefon ein Futteral zur Tracht ent-
wickelt hat, holt so auch konsequenterweise viele ihrer Stoffe aus Asien.

7. Die Distinktionen der Klassen

Insofern gilt tatsdchlich: «Tracht ist ein Leben mit Stil.»* Damit ist das als Tracht
Approbierte ein Versprechen, das sich gut in die Moderne einfiigt und wenigstens
ein Stiick weit den Erfolg verstehbar macht. Und - Tracht kennt die feinen Unter-
schiede: «Die Walkjanker von STEINBOCK gelten unter Insidern sowieso als
Lifestyle-Objekte.» 7 Tracht dient als Mittel der Distinktion; der <Landhausstil> wird
im internen Diskurs als proletarisch verachtet, indem man den distinktionsmachti-
gen, dezent global angehauchten Ethno-Mix adelt. In dieser Imagination einer bes-
seren Welt, einer distinguierten Klasse taugt die Tracht nicht mehr als Ausdruck
dessen, was einmal Spiegel der Volksseele heissen mochte. Sie ist die Leinwand fiir
die Traume und Wiinsche ihres Publikums und scheint zugleich Zeichen universa-
ler Verstandlichkeit zu sein — und dafiir geniigt die blosse Behauptung. Wer auf in-
ternationalen Trachtentreffen die Priasentationen inszenierter Folklore — und das
ist nichts Schlechtes — beobachtet, kann erkennen, dass die Unterschiede nicht im-
mer gross sind. «Folklore verbindet die Volker», das Motto der Kieler Woche 1979,

213



Konrad Kostlin SAVk 98 (2002)

funktioniert in der Tat. Wiirden alle nur Tracht tragen, ihre Tdnze auffithren und
ihre Spezialititen essen und anbieten, wire unsere Welt — so meint man - friedlich.
Das nobilitiert das «Volkskultur> genannte Ensemble. Wo viel Volkskultur ist und
wo Volkskultur grundsitzlich gut ist, herrscht die (abgefragte) Auffassung, dass die
Welt besser wiire, wiire sie so, wie Osterreich sich sieht — eine bemerkenswert kate-
gorische Variante eines ethnisierten Kantianismus.

8. Identitit als Produkt

Immer mehr wird das Wissen um Bedeutungen wichtig, und die Unterschiede
des Wissens bilden qua Kompetenz neue Klassen. Hier bilden sich nicht immer ein-
heitliche Codierungen aus, die je nach Klientel unterschiedliche Zeichen setzen
und unterschiedliche Bedeutungen anbieten. Das hochst unterschiedliche (und von
der Volkskunde mitgeschaffene) Wissen um die codierten Be-Deutungen der
Tracht als produziertes Produktionsmittel setzt Marken. Dieser Asthetisierung
lasst sich nachgehen, um so die Rolle der tradierten Giiter des Fachkanons in den
asthetisierten Lebenswelten zu analysieren — schon damit wir wissen, was wir tun.
Denn wir tun, was wir tun, ja kaum noch unreflektiert: Die Versatzstiicke der Volks-
kultur werden zu Ausdrucksmitteln, mit denen wir uns selbst herzustellen suchen.
Das miissen keine Trachten sein, aber es konnen Trachten wie alle anderen Klei-
dungsstiicke auch sein, sobald sie eine deutbare Ausdriicklichkeit erreichen, oder
anders formuliert, ihre unbefragte Selbstverstiandlichkeit verloren haben.

Die freilich hatten sie nur in den Augen der Man-Volkskunde: «Man triagt in der
Steiermark ...» Denn natiirlich trug nicht «man» diese Kleidung. Diese Art der
Kleidung, erst spdt als Tracht kanonisiert™, hatte — hochreglementiert seit der
frithen Neuzeit — immer schon ein (auch 1m Sinne der Steuerleistung) klassenbil-
dendes Motiv. Erst die Wortbildung des 19. Jahrhunderts amalgamiert die Kleidung
asthetisch mit der Landschaft, in der sie getragen wird, nennt sie Tracht und regio-
nalisiert sie. Sie tibertiincht mit dieser Offerte der Regionalitit die sozialen Be-
stimmungen nicht nur der Kleidung”, sondern auch der Identitit.” Heute aber
zahlen die feinen Unterschiede, die von oben nach unten besser wahrgenommen
werden als umgekehrt. Darin liegt — wie immer — auch eine soziale Tragik derer. die
sich heute Trachten leisten konnen. Tracht und «normale» Kleidung existieren so-
wohl miteinander als auch expressiv gegeneinander. Das gehort zur Verkulturwis-
senschaftlichung unserer Alltage. Tracht, Kleidung und Konsum werden in die feine
Architektur der Lebensgeschichte eingebaut. Und: Volkskultur zeigt sich im Kol-
lektiv als hochdifferenzierte Form von Vergangenheitsbewdltigung. Man kann sich
natiirlich fragen, wie weit die (immer auch spekulative) Kenntnis der selbstgespon-
nenen Bedeutungsgewebe einer menschlichen Gemeinschaft ausreicht, um die
Verhaltensweisen und Alltagspraxen ihrer Mitglieder zu erklidren. Kiirzlich meinte
ein PDS-Funktionir: «Solange die Bayern ihre Lederhose tragen und in die Ge-
sellschaft integriert sind, solange konnen wir auch das FDJ-Blauhemd tragen.»"

214



Tracht und die Inszenierung von Authentizitét SAVk 98 (2002)

9. Die tragische Steigerung des Eigenen

Max Horkheimer hat einmal in seinen Uberlegungen zur Ideologie angemerkt,
dass ein Zeichen der Ideologie die Ubertreibung und die hiufige Verwendung des
Superlativs sei. Man kann, beim Beispiel der Tracht bleibend, fragen, ob die hochst
populire Aufmoppelung durch Applikationen wie das Edelweiss oder auch die
Kombination Leinen/Leder diesen Ideologieverdacht aufkommen lédsst — analog zu
Wortbildungen wie «echt-historisch» oder «authentisch-original»*“. Die Eltern des
osterreichischen Skiidols Hermann Maier zeigten sich nach dem ersten Sieg ihres
Sohnes in solchem hypertrophen Landhaustrachtenaufputz. Merkmale miissen
iiberdeutlich gesetzt werden.

Als solcher Zeichensetzer lasst sich auch der Industrielle Konrad Mautner be-
schreiben, der sich zu Beginn des 20. Jahrhunderts in einer deutsch-Osterreichischen
Kultregion der Zeit, dem Ausseerland, eingeheimatet hatte, indem er die Mundart
lernte und sich zudem derart vertrachtete, dass der gewohnliche Steirer dagegen
blass bleiben musste. Solch hochsymbolischer Regionalbezug ist nicht nur bei Maut-
ner bemerkenswert. Der aus einer jidischen Familie stammende junge Mann hatte
Tracht und Mundart als Emanzipations- und Integrationsmedium genutzt. Darin
liegt eine hohe und eingédngige Plausibilitit. Die Zeichen des Trachtigen markieren
Erdung. Und sie iiberlagern mit ihrer scheinbaren Einsinnigkeit jede andere Kon-
notation. Die Tracht ist, wo sie so genutzt wird, allgemeiner und vergleichsweise
leicht verfiigbarer Zeichenvorrat fiir das schichteniibergreifende Regionale. Die all-
gemeine Verfiigbarkeit des Trachtigen und der Schein des Eingewurzelten scheinen
in ihrer simplen Codierung attraktiv zu sein. So muss es jedenfalls den Nutzern vor-
kommen, die Identitit als vor allem regionalen oder nationalen Akzent besetzen.
Und in der Tat, es sieht prima vista so aus, als ob dabei die soziale Herkunft, die ja
fiir Identitat nicht unerheblich ist, in der Moderne durch die Regionalitédt der Zei-
chen und ihre Dominanz im o6ffentlichen Diskurs iiberlagert wiirde. Das Zeichen
scheint klar und schafft Sicherheit. Dennoch, das sei noch einmal angemerkt, ist die-
ser Trugschluss des Einfach-Landlich-Regionalen fast tragisch zu nennen. Distink-
tion fungiert qua Qualitit, Schnitt, Verzicht auf Ubertreibung. Wenn die braven Re-
gionalisten glauben, sich durch Tracht zu homogenisieren — mit den anderen Tracht-
bekennern eins zu werden —, sind sie die Betrogenen. Thre Kompetenz ist weit
weniger elaboriert als die der Konner. Man muss nicht an Jorg Haider denken, der
ein Muster bravourdsen Jonglierens mit Klamotten abgibt und vom jugendlichen
Anzugstil einer veredelten Hennes & Mauritz-Kultur iiber Sportives in das Braun
des ebenso gestylten Kédrntner Janker schliipft — elaborierte Kompetenz.

10. Tracht als Schibboleth

In Osterreich wird nun das trachtige Gewand ganz ausdriicklich zum politischen
Distinktionsmerkmal — so kann man Tracht nicht iiberall tragen. Bei Protesten vor

215



Konrad Késtlin SAVk 98 (2002)

dem Amtssitz des Landeshauptmanns Jorg Haider sagte der Redner von SOS-Mit-
mensch: «Heute sind keine Trachten zu sehen»*. Und der Innenminister von der
OVP sagt - ebenfalls ausdriicklich —, dass sich Haider mit dem vorherigen SPO-In-
nenminister (dem Haider ein Karntner Jopperl umgehingt hatte) besser verstan-
den habe: «Mir hat er kein Kérntner Jopperl umgehéngt. Meine personliche Prio-
ritdt ist auch nicht die Trachtenmode.»* Es ist eine deutliche Abgrenzung, wenn
einer sagt, die Tracht gehore nicht zu seinem Kleiderstil. Die Tracht, die man inzwi-
schen auch schon entspannt gehandelt hatte*, nimmt nicht nur, aber doch auch
wieder ihren alten Geruch an. Sie ist mehr als eine Fagon der Mode, sie wird Polit-
Mode. Und, dhnlich wie beim Gebrauch des Dialekts in der politischen Arena, wird
auch die Tracht im politischen Geschéft zur Anbiederung genutzt.

Nun hat man das Wort Identitdt noch kaum gekannt, aber seine Bedeutung als
Problem der Moderne gesehen — dhnlich wie Authentizitidt*, die als Problem eben-
falls den Beginn der Moderne markiert, obwohl das Wort in diesem Sinne nicht
verwendet wird. Im Sinne der modernen Rhetorik ist Identitit ja doch erst vor 30
Jahren iiber uns gekommen. Seine Identitat sei schnell gekliart gewesen, heisst es
bei Camus’ «Fremdem»*. Als Problem hat sich die Identitét freilich frith schon me-
taphernreich gemeldet. Von Walter Flex” «Wanderer zwischen den Welten» (1916)
bis zu Hans-Egon Holthusens «Unbehaustem Menschen» (1948) kam man ohne
das Wort Identitdt aus — und hatte sich deutlicher zu erkldaren. Unsere moderne
Moderne dagegen setzt das Wort so, als ob es nur noch der Zeichen und ihrer Rhe-
torik bediirfe.

Mythen entstehen in der Moderne, wenn eine Sache in Frage gestellt ist. Wenn
ein Kontext nicht mehr selbstverstindlich ist, wenn die bisherigen Autorititen
nicht mehr akzeptiert sind und ihre Meinung nicht mehr geteilt wird, miissen My-
then herhalten. An die Stelle des Unbefragten tritt ein Wissen, das neuen Deutun-
gen entstammt. Die De-Konstruktion des Selbstverstandlichen und Approbierten
freilich zerstort die Mythen nicht, sondern macht sie starrer, wo dltere Deutungen
nur durch neues Wissen modifiziert werden. Die moderne Nutzung der Tracht (und
damit ihre «Erfindung») entstammt einer Mythisierung der frithen Wissensgesell-
schaft, die — wie schon angemerkt — dlter als ihr Begriff ist. Es handelt sich dabei um
eine Polygenese selbstentwickelter Wunschbilder.

Georg Simmel hat einmal angemerkt, dass die Menschen Kraft aus Objekten
schopften, die sie zuvor mit dieser Kraft ausgestattet hétten. So kann die — wenn
auch nur fragmentarische — Vertrachtung der Nation oder Region zum neu-alten
Modus gesellschaftlicher Selbstbeschreibung werden. Diese Selbstbeschreibung
lasst sich auch als Ausdruck einer tiefen Fortschrittsskepsis verstehen und gehort
zum Dauerinventar biirgerlicher Kulturkritik.

Liangst hat, so scheint es, das Wort Postmoderne jeden Anspruch auf Seriositét
verloren — wenn es ihn je gehabt hat. Vorschnell, wie mir scheinen will, hat es der
(gelegentlich denunziatorischen) Veredelung banaler und als multikulturell oder
mit «Fusion» bezeichneter Bediirfnisse gedient. Bleibt die Frage, ob die Kenntnis
der selbstgesponnenen Bedeutungsgewebe einer Gesellschaft ausreicht, um Ver-

216



Tracht und die Inszenierung von Authentizitét SAVk 98 (2002)

haltensweisen als <Kultur> zu kldaren, in der die zusammenfabulierte Ahnenschaft
bestindig zitiert und rituell beschworen wird. Um sich selbst zu erkldaren, kann man
von «Verlangsamung» reden, die in der «Eiswiiste der Abstraktion» (Walter Ben-
jamin) als Zeichen des Handgreiflichen und Verstandlichen, Deutlichen dienen
mag, als Zeichen der Solidaritdt mit der Natur und den Menschen. Das kann Zei-
chen der Kritik an der verwilderten Okonomie des Kapitalismus sein, das kann
imaginierte Signale der Stabilitit in Zeiten der globalen Flexibilisierung und der
New Economy setzen — jenem undurchschaubaren Geldverdienen der Kapitalpro-
duktivitdt, die ohne zu produzieren, die <alte> Produktivitit iiberholt zu haben vor-
gibt. Das kann schliesslich der Versuch sein, ein Stiickchen dessen, was man iiber
ein Jahrhundert lang als Heimat vorgespielt bekam, dar- und herzustellen.

Der Begriff der Globalisierung scheint allgegenwirtig zu sein. Er meint die ra-
sante Vernetzung von Politik, Wirtschaft, Kapital und Kultur — und damit spaltet er
die Menschheit: Wo die einen das globale Dorf entdecken, sehen andere das Her-
aufziehen einer weltweit einheitlichen Massenkultur. Die Deutungen sind alle pri-
sent, man braucht sie nur zusammenzusetzen, um sie zu Be-Deutungen werden zu
lassen. Die einsinnige Deutung freilich gibt es nicht mehr. Und die Hoffnung, die
Tracht konnte ein «in between» meinen, erweist sich immer wieder als briichig.

Heimat, jene Konstruktion der symbolischen Ortsfestigkeit, die so exakt mit der
beginnenden Mobilitdt der Gesellschaften in der Modernisierung einhergeht, hat
in einem historischen Prozess einen Formelvorrat geschaffen, der nun genutzt wird.
Er wird umso mehr genutzt, je mehr Heimat rhetorisch-virtuell wird. Es geht um
Anmutungen des Heimatlichen, die als Unterscheidendes gesucht werden und die
sich gleichzeitig in den modernen Gesellschaften nicht erst im Zeitalter des Inter-
nets™ immer dhnlicher werden. Was iiberforderte soziale Milieus (Familie usw.)
und kaum lokalisierbare Netzwerke nicht leisten, wird symbolisch als Erdung im
Lokalen behauptet.

Behaupten kann man. Dennoch sind Referenzregionen nicht beliebig. Sie soll-
ten als Urlaubslandschaften vermittelt oder vermittelbar sein. Seit die beschriebe-
nen Menschen — «writing culture> — lesen, was iiber sie und ihre Raume geschrieben
wird (und lesen, das tun sie bei uns, wie die Riicklaufdebatte zeigt, im Unterschied
zu den von der Volkerkunde untersuchten Gesellschaften schon seit langem), set-
zen sie von den Wissenschaften mitproduziertes Wissen in Szene. Richard Weiss hat
dies mit dem Wandel von der «Fremdverkldarung» zur «Selbstverklarung» am Bei-
spiel der Schweizer Hirten gezeigt.* Was soziale Bindungen am Ort (auch dies ein
Hoffnungsbild) nicht hergeben, muss als regionale Fundierung in einer Art Tausch
die Sehnsucht nach Bindung ersetzen — in einer Zeit, der man als vorrangiges
Merkmal Kurzlebigkeit und Fliichtigkeit attestiert.

217



Konrad Kostlin SAVk 98 (2002)

11. Europiiische Ethnologie, aber keine Ethnologie

«Writing Culture» — das bedeutet ein Weiteres. Es wird immer unsinniger, Men-
schen wirklich zu befragen. Fragt man Menschen, dann konstruieren sie sich
wihrend und in der Erzédhlung selbst. Sie integrieren ihre Reprasentationen in die
Erzidhlung. Sie reflektieren, was andere (vor allem die Frager) von ithnen denken
konnten, und stellen sich dabei jene Art von Wissen und gesellschaftlichem Milieu
vor, in dem der Fragende lebt. Der Befragte entwirft eine Welt, die iiber jeden an-
deren mehr aussagt als iiber den Befragten selbst. Verfiigbares und in der Gesell-
schaft virulentes Wissen und dessen Werte werden auf diese Weise aktualisiert —
mehr nicht. Wissenschaft ldsst sich nur im Bewusstsein der zeithistorischen Be-
dingtheit betreiben. Das ldsst weder einen treuherzigen Positivismus zu noch ein
von Misstrauen freies Verhiltnis zu den verfiihrerischen Idealen geschlossener
Systeme und normativer Eindeutigkeit.

Die fachliche Kapitalisierung eines Gegenstandes erfolgt meist erst nach seiner
Entdeckung. Formulierungsvorschlidge zu entwickeln fiir das Selbstverstandnis
einer reflexiven Gesellschaft und ihre Beziehungen zur eigenen Folklore, heisse sie
nun national, lokal, regional oder individuell oder alles zusammen, das wire es.
Doch unmissverstiandliche Deutungsangebote fiir ein Leben, das sich immer mehr
auch als Konsument der Vergangenheit wiederfindet, gibt es nicht. Das nétigt zu
einem Spiralgang der Wissenschaft, der immer wieder an den gleichen Stellen an-
langt und der dabei von der immer wieder erneuerten und revidierten Deutung der
mittleren Reichweite lebt.

Gegenwartswissenschaft steht schon deshalb nicht in einer Opposition zur his-
torischen Volkskunde und kann so auch nicht bedeuten, dass «gegenwartige» The-
men vordringlich auf der Liste zu stehen hitten. Gegenwartswissenschaft — und das
ist Volkskunde, auch wenn sie dezidiert historisch zu arbeiten wihnte, allemal ge-
wesen — bedeutet, nach einer Formel fiir das Gegenwartsverstindnis in einer Rela-
tion zur Vergangenheit des als eigen begriffenen zu suchen, von der offentlich dis-
kursiv Gebrauch gemacht werden kann.

Die Ambivalenz von Selbsthass und Selbstmitleid, jener letztlich stillose und
bloss gefiihlige Kulturpessimismus, tragt dabei kaum. In der Moderne — wie immer
sie heissen mag — geht es um die Verwirklichung von Lebenschancen in einer Dia-
lektik von Freiheit und Bindung. Es geht um Optionen und Anrechte, die zur Ord-
nung in einer globalisierten Welt fithren kénnen, oder genauer: die eine Ordnung in
einer globalisierten Welt als moglich denken lassen: «Wenn es aber den Wirklich-
keitssinn gibt», dann, so folgert Robert Musil, miisse «es auch etwas geben, das man
den Moglichkeitssinn nennen kann», die Fahigkeit ndmlich, «alles, was ebenso gut
sein konnte, zu denken und das, was ist, nicht wichtiger zu nehmen als das, was nicht
ist». Die Funktion von Kulturwissenschaft darf nicht nur auf den gesellschaftlich
und 6konomisch-technologischen Status quo reagieren, sondern muss es sich auch
gestatten, im Gegensatz zu diesem Position zu beziehen. So kénnen Rdume und
Hauser entstehen, die frei bleiben fiir das Unvorhergesehene, das Unbestimmte

218



Tracht und die Inszenierung von Authentizitét SAVk 98 (2002)

und das Unvorhersehbare. Diese Optionen der «Freiheit (und vielleicht sogar die
Freude) zu einem emanzipatorischen Gebrauch der Tracht»™ hat ihre erneute Fi-
xierung einer alten Konnotation hierzulande wenigstens gestort: Der steirische
FPO-Landesrat Schoggl will 90 Millionen Schillinge in die Volkskultur investieren,
damit sich «die Leute wieder in Tracht auf die Strasse trauen»*. So leicht konnen
kulturelle hybrid-spielerische Potentiale in ethnische oder ethnisierbare Kontexte
gezwingt werden — wenn das Spiel mit den Moglichkeiten zugunsten alter Eindeu-
tigkeiten verloren geht. Das wire auch fiir eine Wissenschaft, die sich mit den
emanzipatorischen Moglichkeiten des Umgangs mit regionaler Kultur beschiftigt,
ein Riickschritt. Denn jene denkbare Balance zwischen Globalem und Lokalem,
jenem identitdtsproduktiven Konsum aus den scheinbar entgegengesetzten Wel-
ten, die doch so sehr aufeinander bezogen sind, wére verspielt. Denn jede dieser
Welten macht fiir sich allein genommen keinen Sinn. Erst vor dem Horizont des je-
weils anderen gewinnen sie ihre Konturen als Giiter zur Inszenierung einer Iden-
titdt, die jene wechselnden Relationen einbezieht und sich vom Wesenhaften des
Ontologisch-Normativen immer noch nicht véllig verabschiedet hat.

Anmerkungen

' Christine Burckhardt-Seebass, Tracht im Spiegel. Schweizerische Materialien zur Geschichte einer
Idee. Habil.-Schrift, Basel 1987:9.
Die EU-Sanktionen gegen die neue Regierung wurden — so die offiziose Sprachregelung in den
Medien und vor allem im ORF - allgemein als «Sanktionen gegen Osterreich» bezeichnet.
Kurier (Wien) vom 16.09.2000.
*  «Bei der Lektiire der Presse bin ich auf die Wahlfahrtskirche Mariazell gestossen. Das kann kein
Zufall sein. Seit Kanzler Schiissel sanktionsendehalber dorthin pilgerte, ist eben nichts mehr so, wie
es einmal war.» Kopfstiicke, Kurier (Wien) vom 09.01.2001.
Profil vom 23.12.2000: 88.
Ernsthaft war in den 1980er-Jahren diskutiert worden, diesen Ethnopop-Song zur Nationalhymne
zu machen. Vgl. dazu auch Alfred Smudits, I am from Austria. Austropop: die Karriere eines mu-
sikkulturellen Phinomens von der Innovation zur Etablierung. In: Reinhart Sieder/Heinz Stei-
nert/Emmerich Télos (Hg.), Osterreich 1945-1995. Gesellschaft, Politik, Kultur. Wien 1995:
382-392.Vgl. auch Konrad Kastlin, Der kleine Nationalismus im Dialekt-Pop. In: Gisela Probst-Ef-
fah (Hg.), Musik kennt keine Grenzen. Musikalische Volkskultur im Spannungsfeld von Fremdem
und Eigenem. Essen 2001: 34-41.
Jutta Pemsel, Die Wiener Weltausstellung von 1873. Das griinderzeitliche Wien am Wendepunkt.
Wien u. a. 1989.
*  Elisabeth Grossegger, Der Kaiser-Huldigungs-Festzug Wien 1908. Mit einem Vorwort von Margret
Dietrich (= Osterreichische Akademie der Wissenschaften Phil-hist. K1. SB Bd. 585). Wien 1992.
Viktor von Geramb, Deutsches Brauchtum in Osterreich. Ein Buch zur Kenntnis und zur Pflege
guter Sitten und Brauche. Graz 1926.
" Andreas Hutter, Die Stadt der Traume. In: Die Presse (Wien) vom 23./24.09.2000.
" Ebd.
*  Reinhard Johler/Herbert Nikitsch/Bernhard Tschofen, Schones Osterreich. Heimatschutz zwischen
Asthetik und Ideologie (= Kataloge des Osterreichischen Museums fiir Volkskunde 65). Wien 1995.
' Regierungsprogramm, Kap. Kunst und Kultur, Pkt. 9; siche die Website der Republik Osterreich
<http://www.austria.gv.at/>.
' Viktor von Geramb, Ein Leben fiir die Anderen. Erzherzog Johann und die Steiermark. Wien 1959.
' Der Herzog liess fiir die Ertrégnisse seiner Reise ins Heilige Land und nach Agypten im Kloster
Banz einen Raum im orientalischen Stil ausstatten. Sie werden heute als «Orientalische Samm-
lung» gezeigt.

219



Konrad Kostlin SAVk 98 (2002)

Jenen Franz Joseph, der 1851 entgegen der Verfassung eine konstitutionelle Monarchie wieder ein-
fiihrte.

Osterreichisches Museum fiir Volkskunde, Inv.-Nr. 44149, Kol. Lithographie um 1854.

Osterreich Ungarn in Lied und Bild: ein Hochzeitsgeschenk an Kaiserin Elisabeth. Hrsg. von Gerda
Mraz, Osterreichische Nationalbibliothek. Wien 1997.

Hingewiesen sei allerdings auf Reinhard Johler, Moderne, Antimoderne und die Erfindung
von Tradition in Wien (und Iglau) zur Jahrhundertwende. In: Christian Glanz (Hg.), Wien 1897. Kul-
turgeschichtliches Profil eines Epochenjahres (= Musikleben. Studien zur Musikgeschichte Oster-
reichs 8). Frankfurt a. M. u. a. 1999: 85-106.

Maria Kresz: Ungarische Bauerntrachten (1820-1867). 2 Bde., Berlin 1957.

Salzburger Landesinstitut fiir Volkskunde (Hg.), Trachten nicht fiir jedermann? Heimatideologie
und Festspieltourismus, dargestellt am Kleidungsverhalten in Salzburg zwischen 1920-1938 (= Salz-
burger Beitrdge zur Volkskunde 6). Salzburg 1993.

Konrad Kostlin, Freilichtmuseums-Folklore. In: Helmut Ottenjann (Hg.), Kulturgeschichte und So-
zialgeschichte im Freilichtmuseum. Historische Realitat und Konstruktion des Geschichtlichen in
historischen Museen. Cloppenburg 1985: 55-70.

Linzer Woche (Werbeblatt), Herbst 2000.

Regina Bendix, Der gespielte Krieg. Zur Leidenschaft des Historic Reenactment. In: Volkskultur
und Moderne. Europiische Ethnologie zur Jahrtausendwende. Festschrift fiir Konrad Kostlin zum
60. Geburtstag am 8. Mai 2000 (= Veroffentlichungen des Instituts fiir Europédische Ethnologie 21).
Wien 2000: 253-268.

Der Film wird immer wieder zur Reisezeit im ORF wiederholt, was regelmassig Proteste der Tou-
rismusbranche hervorruft.

«Prinz Ernst August ist ein lieber Freund». In: Kurier vom 28.09.2000.

Willkommen Osterreich, ORF 2,22.07.1999.

Neue «alte» Frauentracht. In: Die Dolomiten (Bozen) vom 23.05.1997.

Circa 1500. Landesausstellung 2000 Mostra storica. Innsbruck und Mailand 2000.

Klaus Harpprecht, Am Ende der Gemiitlichkeit. Ein Osterreichisches Tagebuch. Wien 1987.
Hans-Georg Behr, In Sanktionistan. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 16.06.2000.
Wolfram-Nachlass im Institut fiir Europadische Ethnologie der Universitat Wien.

Christine Burckhardt-Seebass, Trachten als Embleme. Materialien zum Umgang mit Zeichen. In:
Zeitschrift fiir Volkskunde 77, 1981: 209-226.

Christian Jankovics, Trachten von Welt. Tracht vom globalen Look: Osterreichs Antwort auf den
modischen Ethno-Trend. In: Diners Club Magazin 2, 2000.

Dr. Gerda Buxbaum zit. nach Jankovics (wie Anm. 34).

So bereits vor einigen Jahren in «Tradition», der Zeitschrift des Trachtenherstellers Goessl.
Jankovics (wie Anm. 34).

Wolf-Dieter Koénenkamp, Wirtschaft, Gesellschaft und Kleidungsstil in den Vierlanden wihrend
des 18. und 19. Jahrhunderts. Gottingen 1978.

Ich denke hier an die Kleiderordnungen der nachmittelalterlichen Territorien.

Konrad Kostlin, Die Regionalisierung von Kultur. In: Konrad Kostlin/Hermann Bausinger (Hg.),
Heimat und Identitdt. Probleme regionaler Kultur. Verhandlungen des 22. Deutschen Volkskunde-
Kongresses vom 16. bis 21. Juni 1979 in Kiel. Neumiinster 1980: 25-38.

ZDF-Morgenmagazin 03.10.2000.

So die Tiibinger Trachtenfabrik Negele.

Ernst Sittinger, «Kein Labor fiir neuen Austrofaschismus» In: Die Presse (Wien) vom 30.10.2000.
«Strasser weist FP-Attacken zuriick». In: Die Presse (Wien) vom 24.10.2000.

Profil vom 23.10.2000.

Regina Bendix, In Search of Authenticity. The Formation of Folklore Studies. Madison 1997.
Albert Camus, Der Fremde: «Gleich nach meiner Verhaftung wurde ich mehrmals vernommen.
Aber es handelte sich nur um Fragen der Identitdt. Das dauerte nicht lange.»

Die uniformierenden Dorfverschénerungsaktionen seien hier erinnert.

Richard Weiss, Alpiner Mensch und alpines Leben in der Krise der Gegenwart. In: Die Alpen 1957:
209-224.

Burckhardt-Seebass (wie Anm. 1): 210.

Kurier (Wien) vom 17.03.2001.

220



	Tracht und die Inszenierung von Authentizität : bewegliche Ästhetik im Alltag der Moderne

