
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 98 (2002)

Heft: 1

Artikel: Phänomen Unterhaltung : Entwürfe von Reinheit und von Hybridität

Autor: Tschernokoshewa, Elka

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118122

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118122
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizerisches Archiv für Volkskunde 98 (2002). 121-130

Phänomen Unterhaltung

Entwürfe von Reinheit und von Hybridität

Elka Tschernokoshewa

Alles was sein kann

Unter diesem Motto standen die Wiener Festwochen des Jahres 2000 und sie

wurden am 12. Mai 2000 mit einem Konzert am Rathausplatz eröffnet. Im

Programm dazu können wir lesen: «Musik, Theater und Tanz entstehen aus einem
Fieber, um dem Alltag zu entkommen, um so durch andere Sprachen das Glück, das

Erstaunen, manchmal auch die Verzweiflung, auf dieser Welt zu sein, kundzutun.
Künstler wie Interpreten sind oft Menschen mit seismografischer Gabe. Ihren
Unmut über das, was in der Gesellschaft und in der Politik passiert, drücken sie nicht

unbedingt mit Worten aus, nein, sie tun dies in den kompliziertesten Harmonien, in

jähen Tanzbewegungen und Theaterstücken. Die Ideologie des 20. Jahrhunderts
und die daraus entstandenen Handlungen haben zu vielen Gräueln geführt. «Das

Zeitalter der Extreme) nennt es ein berühmter Historiker. Er erzählt über ein

finsteres, blutiges Jahrhundert, welches wir gerade hinter uns gebracht haben. In der
Kunst jedoch sind Extreme am Platz: und so sollten die Wiener Festwochen auch

schöne, hässliche, verstörende wie versöhnende Impulse vermitteln, damit wir nicht
schon wieder in ein Zeitalter der Extreme zurückfallen Unser Motto heisst

heuer: «Alles was sein kann> Aber muss alles sein, wie es jetzt ist?»

Der Wiener Programmtext ist mein Ausgangspunkt für eine aktuelle Diskussion
über Unterhaltung, Kunst und Überschreitung von Grenzen. Auch wenn im knappen

Programmtext das Wort Unterhaltung nicht vorkommt, ist doch dieses «Fieber,

dem Alltag zu entkommen», das, was m.E. das Wesen des kulturellen Phänomens

Unterhaltung treffend umschreibt. Was das andere Phänomen betrifft - die

Überschreitung von Grenzen - wobei ich hier an vielerlei Arten von Grenzen und

Abgrenzungen denke, z.B. die Grenzen zwischen hoher Kunst und Unterhaltung
oder die Spalte zwischen ethnischen Gruppen: Dafür gibt das Eröffnungskonzert
am Rathausplatz auch überzeugende Exempel. Denn nach der Begrüssung durch
den Bürgermeister der Stadt Wien wird zuerst Wolfgang Amadeus Mozarts Ouvertüre

zu «Die Zauberflöte» von den Wiener Philharmonikern gespielt und gleich
danach das slowenische Lied «Nocoj pa, ah, nocoj» von Marjana Lipovsek gesungen.
Bereits damit ist ein deutliches Zeichen gesetzt, was für die «Wiener Festwochen»

relevant ist: die klassische Musik Mozarts und die slowenischen Lieder. Zwei
unterschiedliche musikalische Formen, die sich hier treffen, die hier zusammengeführt

werden, um eine Stadt festlich erklingen zu lassen. Weiter wird der 5. Satz der

Symphonie Nr. 2 von Gustav Mahler von den Wiener Philharmonikern aufgeführt,
dann folgen ein Kanon aus Frankreich und Tanzlieder aus Südamerika.

121



Elka Tschernokoshewa SAVk 98 (2002)

v« x j, k ft IF.h

I ¦'^^Jlj
"^k '*?'

Abb. /: Aus dem Programmheft der Wiener Festwochen 2000

Ein Blick in die Menschenmenge um mich herum am Rathausplatz, die sich das

Konzert anhört, provoziert auch über Unterhaltung und Überschreitung von Grenzen

nachzudenken. Die einzelnen Leute kommen und gehen allein oder in Gruppen,

bewegen sich,einige sprechen miteinander,ich höre Wortfetzen in vielen Sprachen.

Auch sonst ist das Publikum bunt gemischt, in Alter, Habitus und Kleidung
sehr vielschichtig und somit kein einheitliches oder klassisches Konzertpublikum
im traditionellen Sinne. Und das ist die Frage, die ich hier zur Diskussion stellen

will: Welche Begriffe, Denkfiguren, Konzepte haben wir in der Kulturforschung,
um solche Phänomene zu beschreiben? Wie ist unser Instrumentarium entstanden,

was können wir beibehalten, wo müssen wir umdenken, wenn wir heute

Unterhaltungsphänomene analysieren wollen?
Bei dieser Fragestellung knüpfe ich direkt an unser gemeinsames Nachdenken

mit Christine Burckhardt-Seebass. Im Sommersemester 1991 bot sie am Seminar

für Volkskunde der Universität Basel eine Lehrveranstaltung zum Thema «Phänomen

Unterhaltung» an. «Unterhaltung und Kultur» hiess das Buch, welches ich im

Jahre 1987 in Sofia veröffentlicht habe. Wir haben uns zuvor jenseits von Basel und

Sofia kennen gelernt, in diesem «dritten Raum» intensiv miteinander diskutiert,
und die Vorstellung reflektiert, Verbindungen zwischen unseren Forschungsintentionen

herzustellen. Danach durfte ich eine Einladung von ihr wahrnehmen, als

Gastdozentin nach Basel zu kommen, zu lehren und an einem vergleichenden Projekt

«Lebensstile-Unterhaltungsstile» weiter zu arbeiten. Wir hatten gerade das

Jahr 1989 überschritten und somit einen Sprung in der Zeit erfahren. In diesem

lebensgeschichtlichen Kontext situierte sich also unser Nachdenken über Unterhaltung,

Überschreitung von Grenzen, Alltagskultur und dieser Forschungsschwerpunkt

wirkte sich wiederum auf unsere weiteren Wege aus.

Zum Begriff Unterhaltung

In einem knappen Text mit dem Titel «Kriminalromane» befragt Kurt Tucholsky
das Unterhaltungsphänomen. Dort heisst es: «Hunderttausend Geschäftsleute, die

122



Phänomen Unterhaltung SAVk 98 (2002)

tagsüber Butter und Seide und Kuxe gehandelt haben, lesen abends, mit leicht
gerunzelter Stirn, die Lippen um die Pfeife gepresst, Kriminalromane. Warum? Was

geht Herrn Buttermann der Chinese in der Stahlkammer an? Was Herrn Seidemann

das Attentat auf den Londoner Zirkusbesitzer Poiccart? Was Herrn Makler
Kuxmann das Komplott der Mörderbande gegen den grossen Bill? Eben weil es sie

nichts angeht, lesen sie es.» (Tucholsky 1993:229)
Das, was Tucholsky hier für den Kriminalroman anspricht, beschreibt wichtige

Aspekte des Phänomens Unterhaltung. Dabei sind die Welten der Unterhaltung
sehr unterschiedlich. Der eine schaut sich Shakespeares Inszenierungen an, ein
anderer - «Big Brother». Musikkonzerte wie auf dem Rathausplatz in Wien, Filme,
Fernsehreihen wie «Die Lindenstrasse», Quizsendungen, Computerspiele,
Internetsurfen, Fitnesstraining - die Liste ist hier wahrlich lang. Zurzeit werden die

Olympischen Spiele aus Sydney im Fernsehen übertragen und die Einschaltquoten
erreichen wieder Rekordzahlen. Wenn wir also versuchen, das Phänomen
Unterhaltung zu beschreiben, werden wir bald feststellen, dass sich die Leute auf sehr
unterschiedliche Art und Weise unterhalten und die Akzente in ihrer Freizeit
unterschiedlich setzen. Folglich können wir sagen, dass der Begriff Unterhaltung nicht so

sehr die Beschaffenheit der Werke oder Ereignisse «an sich» bezeichnet, sondern
vielmehr die rezeptive Seite des Vorgangs betrifft: der Mensch, der sich unterhält.
In diesem Sinne ist Unterhaltung primär ein Rezeptionsbegriff. Es ist ein

Handlungsbegriff, damit wird der Akt der Unterhaltung akzentuiert - sei es als Publikum
im Kino, als aktiv Spielender auf dem Sportplatz oder als individueller Spieler vor
dem Computer. Und dennoch, in der Kulturforschung kann es nicht ausreichen zu

sagen, Unterhaltung ist, was unterhält. So will ich hier, ohne die einzelnen
Phänomene zu diskutieren, mehr thesenhaft drei Punkte nennen, welche Unterhaltung
spezifizieren:

Erstens: Die Unterhaltung ist ein zeitweiliges Loslösen vom gewöhnlichen,
konkreten, pragmatischen Leben. Johan Huizinga hat in seiner nachdenklichen Arbeit
«Homo ludens» das Wesen von Spiel in diesem Sinne definiert: «Spiel ist nicht das

<gewöhnliche> oder das <eigentliche> Leben. Es ist vielmehr das Heraustreten aus

ihm in eine zeitweilige Sphäre von Aktivität mit einer eigenen Tendenz. Schon das

kleine Kind weiss genau, dass es <bloss so tut>, dass alles <bloss zum Spass> ist».

(Huizinga 1987:16) Diese Unterhaltungs-Wirklichkeit ist vom «gewöhnlichen
Leben» deutlich geschieden, «Abgeschlossenheit» und «Begrenztheit» sind wichtige
Kennzeichen der Unterhaltung.

Dabei kann das Loslösen vom gewöhnlichen Leben sowohl auf dem Erleben
von neuen Dingen beruhen, wie auch auf der Verletzung der Alltagslogik selbst. In
der Unterhaltungswirklichkeit gelten eigene Gesetze. Hier kann das Sinnliche in
bedeutendem Masse einen Selbstzweck-, Selbstwert- und Spielcharakter erhalten.
Im Vordergrund kann der Wert der Sinnesregung an sich stehen. Bei der Unterhaltung

kann man den gewohnten Lauf und die Logik der Zeit verlassen. Ein freies

Spiel mit Zeit und Raum ist erlaubt. Hier kann die Zeit gewendet, zurückgedreht,
verdichtet oder ausgedehnt werden. Unvereinbare Dinge können vereinbart wer-

123



Elka Tschernokoshewa SAVk 98 (2002)

den; Elemente aus verschiedenen Gebieten können gemeinsam existieren. Hier
sind jegliche Assoziationen nach logisch nicht fassbaren Merkmalen, Neologismen
oder Alogismen erlaubt. Teile aus verschiedenen Realitäten können miteinander
kombiniert werden. Tote Gegenstände werden lebendig, lebendige verhalten sich

wie tote. Die Kette von Ursache und Wirkung wird zerrissen, umgedreht, die
Kausalität der Welt wird verletzt. Das Sinnliche, Rhythmische, Emotionale, Vorlogische,

Intuitive bekommt eine neue Wertschätzung. Hier können alle Werte
umgewertet, die üblichen sozialen Rollen neu besetzt, die ganze Welt auf den Kopf
gestellt werden.

Zweitens: Die Unterhaltung ist immer eine freiwillige Tätigkeit. Niemand kann

gezwungen werden, sich zu unterhalten. Auch die interessanteste Reise oder die
beste Vorstellung verlieren ihren Sinn als Unterhaltung, wenn sie mit äusseren

Zwängen verbunden werden. Ins Fitnessstudio zu gehen ist heutzutage eine
beliebte Unterhaltungsmöglichkeit für viele und nicht nur in den Grossstädten
wächst momentan die Zahl dieser Klubs. Wenn aber Popstars wie Madonna täglich
im Fitnessstudio üben, weil der Erfolg in ihrem Beruf eine schlanke und gutdurchtrainierte

Figur abverlangt, hat dies für die Popstars kaum etwas mit Unterhaltung
zu tun. Unterhaltung wird als Akt der Erholung, als Selbstaktivität, als Akt des

freien Willens empfunden. Daraus resultiert ein grosser Teil der positiven Emotionen,

die für die Unterhaltung charakteristisch sind. Dabei setzt die Unterhaltungsfähigkeit

ein bestimmtes Bewusstsein über diese Spielsituation und die Kenntnis
der Spielregeln voraus.

Diese Fähigkeit ist nicht angeboren. Sie ist nicht eine biologische Konstante,
sondern eine dynamische soziale Fähigkeit. Sie entwickelt sich allmählich im
Leben jedes Einzelnen, wie auch im sozialhistorischen Entwicklungsprozess der
Menschheit und ist eng mit dem gesamten Leben der Gemeinschaft verbunden.

Drittens: Die Unterhaltung hat ein spezifisches kommunikatives Element. Wie
viel Leidenschaft für einen Song oder ein Bild empfunden wird, beruht heutzutage
nicht darauf, dass es «gut» ist, sondern einfach darauf, dass es «unser Song» ist. Die
Zugehörigkeit zu bestimmten Jugendkulturen definiert sich wesentlich durch die

jeweiligen Rocksongs. Beatles ist nicht nur der Begriff für die vier Musiker oder
ihre Platten, sondern für eine ganze Generation. Heute sind Differenzierungen
zwischen den Fans von «Backstreet Boys» und «The Smashing Pumpkins» oder
von «R.E.M.» und Dieter Bohlen signifikant. In diesem Sinne kann Unterhaltung
als ein Beitreten zu einer neuen Gemeinschaft gedeutet werden. Dieses kommunikative

Element ist m. E. das dritte Wesensmerkmal der Unterhaltung. Immer wenn
die zwischenmenschliche Kommunikation verletzt wird, hört auch die Unterhaltung

auf. Das kommunikative Element ist ganz offensichtlich bei den kollektiven
Formen der Unterhaltung wie Fest, Film, Theater, Sportveranstaltungen, Massenmedien

usw. Aber auch bei individuellen Formen, wie beim Lesen oder bei
Computerspielen, ist dies wesensbestimmend. Die Geschehnisse auf dem Bildschirm,
auf der Bühne oder auf den Romanseiten trennen für die kurze Zeit des Spektakels

die Zuschauer von der übrigen Welt ab, umwickeln sie mit einer Hülle von Er-

124



Phänomen Unterhaltung SAVk 98 (2002)

eignissen, verbinden sie untereinander. Diese Verbindung, diese Identifikation
kann auf sehr unterschiedliche Art und Weise stattfinden. Ein Zuschauer kann sich

eins fühlen mit bestimmten Teilen des Publikums oder mit dem Darsteller, mit der

Gestalt oder mit dem Autor und dessen Position oder ganz allgemein mit der
menschlichen Gattung. Dieses Erleben der Zugehörigkeit zur menschlichen

Gemeinschaftjenseits der engen pragmatischen Zweckmässigkeit, ist bezeichnend für
die Unterhaltung.

In der Kulturforschung hatte das Nachdenken über Unterhaltung lange Zeit
keine sonderlich prominente Stellung. Pauschale Kritiken und allgemeine
Verurteilungen sind auf diesem Gebiet öfters anzutreffen als differenzierte Studien oder

theoriekräftige Beobachtungen. M. Rainer Lepsius hat es so zusammengefasst:

«Belustigung und Ablenkung, Unsinn und Spiel ohne Ziel, Maradona und
Madonna haben ihren Platz und ihren Wert. Darin eine Gefährdung der Aufklärung zu
wittern und die Massenkultur zu verurteilen, ist humorloser Bierernst oder - für
Intellektuelle angemessener - selbstauferlegter Askesezwang. Es gibt eine
intellektuelle Arroganz, die sich in der Kritik der Massenkultur ergeht und daraus auch

noch eine Rente bezieht. Es gibt eine Weltschmerzindustrie, die sich im Anblick
von Dallas und Denver in Pessimismus einrichtet und erhaben räsoniert.» (Lepsius
1988:233)

So stellt sich die Frage, wie diese missbilligende Position entstanden ist. Warum
hat sich die Kulturforschung auf diesem Gebiet lange Zeit so schwer getan? Und
schliesslich, wer hat sich gegen Unterhaltung positioniert und warum?

Im Reich der Zweiteilungen

Bis in die 30er-Jahre des 20. Jahrhunderts wurde der Film innerhalb der
etablierten Ästhetik als «reine Unterhaltung» bezeichnet und somit abgelehnt. Als
Argument wurde meistens darauf hingewiesen, dass der Film «keine reine Kunst» sei,

bzw. keine Bildung, keine Belehrung. So schreibt z.B. der Kunstprofessor Konrad

Lange 1920 in seinem Buch «Das Kino in Gegenwart und Zukunft» über die neue

Gattung: «Eine Form der Erholung, die man sich wohl einmal gestatten kann, wenn

man nichts anderes zu tun hat, die aber unter der Würde eines gebildeten
Menschen ist.» (Lange 1920: 6) Das Kino hat «mit Kunst in ihrer gegebenen reinen
Form nichts zu tun» - so steht es auch bei der Kunstsoziologin Lu Märten im Jahr

1914. (Märten 1914:61)
Kunst kontra Unterhaltung bzw. Unterhaltung kontra Bildung sind wichtige To-

poi der Kulturtheorie und Ästhetik jener Zeit. Ja, ein ganzes Reich der Zweiteilungen

ist hier beobachtbar. Hermann Bausinger hat diese Dichotomie und ihre
historische und soziale Entwicklung treffend beschrieben: «Erst später, nach 1870,

wurde dann deutlich eine andere Linie eingeschlagen, eine Linie, die hinführt bis in

unsere Gegenwart, bis zu den Zeitschriften voll Sentiment und regressiver
Scheinbelehrung. Seit mindestens ein bis eineinhalb Jahrhunderten stehen sich Bildung

125



Elka Tschernokoshewa SAVk 98 (2002)

und Unterhaltung mehr oder weniger feindselig gegenüber. Bildungsliteratur wird
von Unterhaltungsliteratur getrennt, der Name <Unterhaltungsliteratur> taucht um
1840 häufiger, und zwar meist mit deutlicher Abwertung, auf. Bildungsliteratur: das

sind die Goldschnittklassiker, in den Einzelpositionen veränderlich, da immer wieder

einmal einer unehrenhaft aus dem Kanon ausgestossen wird oder auch einfach
absinkt, und da immer wieder ein paar Zeitgenossen hinaufgelobt werden. Was

aber starr bleibt, ist die Zweiteilung als solche: hie Bildungsliteratur - da

Unterhaltungsliteratur, hie Bildung - da Unterhaltung, zwei Welten, zwei Zirkulationssysteme,

zwei geschlossene Einheiten, zwei gegnerische Blöcke.» (Bausinger 1992:35)
Diese Zweiteilung ist zentrale Denkprämisse in der Zeit der ersten Moderne -

um hier den Begriff von Ulrich Beck aufzugreifen. Die Zweiteilung bekommt zu
dieser Zeit einen starren Charakter. Die Grenze zwischen den beiden Phänomenen
wird nicht als eine durchlässige Membran gedacht, sondern als etwas festes und
absolutes. Die Welt der Kunst und die Welt der Unterhaltung werden kontradiktorisch

konzipiert, was das eine ist, kann das andere nicht sein, sie schliessen sich

gegenseitig aus und dieser Ausschluss hat in diesem Entwurf einen endgültigen
Charakter.

Die Idee der Zweiteilung Kunst-Unterhaltung ist also eine historische
Konstruktion. Sie wird erst in jenem theoretischen Modell der Kunst definitiv, welches
durch die klassische Ästhetik der ersten Moderne entwickelt wurde. Die Idee
der Zweispaltung Kunst-Unterhaltung, auch als Zweispaltung Geist-Körper, Ra-
tio-Emotio ist bereits im Ideal der Aufklärung vorhanden, bekommt aber erst später

ihren absoluten Charakter. Dabei ist die Aufklärung selbst kein einheitliches
Gebilde, unter diesem Begriff sind höchst differenzierte Stimmen vereint. So steht
z.B. in Schillers Text «Die Schaubühne als moralische Anstalt betrachtet» Folgendes:

«Die Schaubühne ist die Stiftung, wo sich Vergnügen mit Unterricht, Ruhe mit
Anstrengung, Kurzweil mit Bildung gattet, wo keine Kraft der Seele zum Nachteil
der anderen gespannt, kein Vergnügen auf Unkosten des Ganzen genossen wird.
Wenn Gram an dem Herzen nagt, wenn trübe Laune unsere einsamen Stunden

vergiftet, wenn uns Welt und Geschäfte anekeln, wenn tausend Lasten unsere Seele

drücken und unsre Reizbarkeit unter Arbeiten des Berufs zu ersticken droht, so

empfängt uns die Bühne ...» (Schiller 1985:55)
Etwas später, in der Ästhetik von Hegel, ist die Zweiteilung Kunst-Unterhaltung

als Gegenüberstellung Poesie-Prosa bereits theoretisch tief verankert. Die
Grundlage der Hegeischen «Ästhetik» ist die Frage nach der Beziehung zwischen
Poesie bzw. Kunst und Wirklichkeit (Hegel 1976). Dabei wird aber die Wirklichkeit
bei Hegel als «Prosa» betrachtet. Sie ist «Prosa», weil in ihr «der Geist nicht den
unmittelbaren Anblick und Genuss seiner Freiheit findet». Sie ist «Prosa», weil sie im

Widerspruch zum «Ideal» steht, zum Ideal der geistigen Entwicklung und Selbsterkenntnis.

In dieser Etappe der gesellschaftlichen Entwicklung hatte sich das

Bürgertum bereits von der anfänglichen «heroischen Illusion» von Freiheit, Gleichheit
und Brüderlichkeit getrennt; die moderne Gesellschaft hatte ihre Gebrechen und

Antagonismen offenbart. In dieser Etappe konnte nach Hegels Modell die Bezie-

126



Phänomen Unterhaltung SAVk 98 (2002)

hung zwischen Kunst und Wirklichkeit einzig als Beziehung zwischen Poesie und
Prosa gefasst werden, wobei sich die Poesie im Widerspruch zur Prosa befand. Die
Entgegenstellung des «Schönen in der Kunst» zur «Disharmonie im Leben»
verallgemeinert im Grunde den Widerspruch zwischen dem künstlerischen Ideal der

Aufstiegsphase der Aufklärung und der Prosa der spätbürgerlichen Wirklichkeit.
Dabei fasste Hegel die Kunst als «sinnliche Form der Erkenntnis». Doch er

entwickelte das Modell der künstlerischen Erkenntnis aus dem der wissenschaftlichen,

rational-theoretischen Erkenntnis. Die Kunst, die Religion und die Wissenschaft

sind demnach nur verschiedene Stufen der Selbsterkenntnis des Geistes,
verschiedene Stufen «auf dem Wege des Geistes zu sich selbst». Hier sind nicht so sehr

die Unterschiede und Besonderheiten als vielmehr die Gemeinsamkeiten auf
diesem Wege wichtig. Wenn die Kunst am Modell der wissenschaftlichen Erkenntnis

gemessen wird, so ist es folgerichtig, dass sie als «niedrige Stufe» bzw. «niedere
Form» der Erkenntnis klassifiziert wird. Deshalb bleiben bei solch einer
Vorgehensweise alle Elemente und Mechanismen der Unterhaltung unberücksichtigt, da

sie keine Beziehung und Analogie zur wissenschaftlichen Erkenntnis besitzen. Auf
diese Weise wird in der klassischen bürgerlichen Ästhetik die These von der «schönen»

Kunst im Gegensatz zur hässlichen Wirklichkeit formuliert, von der reinen -
von allem Prosaischen gereinigten - Kunst, von der «hohen» - dem Leben
entgegenstehenden - Kunst, von der «heiligen» und «festlichen» - mit den Banalitäten
des Alltagslebens unvereinbaren - Kunst, von der «einzigen und einmaligen Welt
der Kunst», die abgeschlossen ist für alles Lärmende, Bunte, Disharmonische und

Widersprüchliche. Eine abgeschlossene Welt für sich und für wenige
«Auserwählte», eine «zweite Wirklichkeit». Die Kunst wird als Produkt und
Vergegenständlichung der «freien Individualität», als Produkt eines Genies, als das Erreichen

der «höchsten Harmonie» betrachtet. Unterhaltende Momente haben in
diesem Modell der Kunst keinen Platz. Die Unterhaltung gehört zur Prosa, zum
Leben, zur lärmenden, ungebildeten und vielgestaltigen Menge, zum Volk - folglich
nicht zur «erhabenen und heiligen» Welt der Kunst. (Tschernokoshewa 1987)

Diese Zweiteilung reine Kunst - Unterhaltung korrespondiert mit einer anderen

wichtigen Dichotomie in der Zeit der nationalen Moderne, ja, sie bedingen sich

gegenseitig, gestalten sich gegenseitig, geben sich gegenseitig Kräfte. Eine solche

herausragende Dichotomie ist die Gegenüberstellung Eigen - Fremd. So wie die

Massenunterhaltung nicht auf der kognitiven, ästhetischen und sozialen Karte der
«hohen» Künste unterzubringen war. so war auch das Fremde ein Störfaktor dort, wo
nationale, ethnische oder rassische Homogenität als Ideal und als Programm
formuliert wurden. Und die nationale Moderne, so wie wir sie in Europa kennen, ist

mit dem Entwurf verbunden Homogenität und Eindeutigkeit zu schaffen. So

wurde die Figur des Fremden kreiert. Hier gelten als Fremde diejenigen - Zygmunt
Bauman beschreibt es schlüssig -, «die auf der kognitiven, moralischen oder
ästhetischen Weltkarte -jeweils oder insgesamt - nicht unterzubringen sind; (die) durch
ihre blosse Gegenwart trüben, was transparent, verwirren, was eine unkomplizierte
Handlungsleitung sein sollte und (die) mit anderen Worten die Grenzlinien, die

127



Elka Tschernokoshewa SAVk 98 (2002)

deutlich sichtbar sein sollten, vernebeln und verschatten» und damit Ungewissheit
und ein «unerträgliches Gefühl des Unbehagens erzeugen». (Bauman 1999:35)

Das Denken in Dichotomien ist zentrale Prämisse der nationalen Moderne. Es

ist «der zentrale Rahmen sowohl des modernen Intellekts wie der modernen
Praxis», um es wiederum mit Bauman zu sagen: «In für die Praxis und die Vision
gesellschaftlicher Ordnung entscheidend wichtigen Dichotomien versteckt sich die
differenzierende Macht in der Regel hinter einem der Glieder der Opposition. Das
zweite Glied ist nur das Andere des ersten, die entgegengesetzte (degradierte,
unterdrückte, exilierte) Seite des ersten und seine Schöpfung. Auf diese Weise ist die
Abnormität das Andere der Norm, Abweichung das Andere der Gesetzestreue,
Krankheit das Andere der Gesundheit, Barbarei das Andere der Zivilisation, das

Tier das Andere des Menschen, die Frau das Andere des Mannes, der Fremde das

Andere des Einheimischen, der Feind das Andere des Freundes, <sie> das Andere
von <wir>, Wahnsinn das Andere der Vernunft, der Ausländer das Andere des

Staatsbürgers, das Laienpublikum das Andere des Experten. Beide Seiten hängen
voneinander ab, aber die Abhängigkeit ist nicht symmetrisch.» (Bauman 1996: 29)

Dabei ist die Dichotomie sowohl eine Übung in Macht, wie auch eine Verhüllung

der Machtstrukturen. Es ist bezeichnend, dass obgleich keine Dichotomie
ohne die Macht, zu trennen und abzusondern, Bestand hätte, sie eine Illusion der
Symmetrie schafft. Die vorgespiegelte Symmetrie der Resultate verbirgt die

Asymmetrie der Macht, welche ihre Ursache ist. Die Dichotomie stellt ihre Glieder
als gleich und austauschbar dar, trotzdem bezeugt gerade ihre Existenz das

Vorhandensein einer differenzierenden Macht. Es ist die machtgestützte Differenzierung,

die den Unterschied macht. (Bauman 1996:28)

Hybride Welten

In Salman Rushdies jüngstem Roman «Der Boden unter ihren Füssen» wird die
Geschichte des Rockmusikers Ormus erzählt. Rushdie beschreibt ihn folgendermassen:

«Ormus ist ein Gitarrist, ein Trickser, der seine Musik und seine Listen
benutzte, um Grenzen zu überschreiten, zwischen Apollo und Dionysos, Mensch und
Natur, Wahrheit und Illusion, Realität und Imagination, ja sogar zwischen Leben
und Tod». (Rushdie 1999:643)

Doch die Rockmusik von Ormus und seiner Band überschreitet nicht nur jene
Grenzen zwischen Apollo und Dionysos, Dichtung und Rausch. Geist und Körper,
Kunst und Unterhaltung, oder wie wir das auch nennen wollen, sondern diese Musik

unterminiert auch jene Grenzen, die Nation, Ethnie oder Rasse heissen. Wenn
ich hier von Ethnie oder Nation spreche, dann sicherlich nicht als Substanz,
sondern als historisch verlaufene Grenzziehung, als soziale Praxis, also als Ergebnis
und nicht als Ursache.

Ormus ist in Bombay aufgewachsen, flüchtet dann nach London und später in
die USA. Aus der Durchmischung all dieser Welten entsteht seine Musik, die wie-

128



Phänomen Unterhaltung SAVk 98 (2002)

derum Grenzen überschreitet und Menschen unterschiedlicher Herkunft und

Zugehörigkeit in ihren Bann zieht. Diese Musik ist für alle, die von irgendwo anders

kommen. Sie ist nicht für Fanatiker des Reinen - reine Bildung, reine Ethnien,
reine Kulturen -, sondern für «Bürger des Desorients», wie Rushdie es nennt. Und
der Musiker aus Bombay, der die neue Musik macht, vervollständigt nicht nur die

amerikanische Musikgeschichte, sondern stellt jede Unserwelt-Anderwelt-Dua-
lität entschieden in Frage. So beschreibt Rushdie: «I want to be in America, Amerika,

wo alle wie ich sind, weil alle von irgendwo anders kommen. All diese

Geschichten, Verfolgungen, Massaker, Piraterien, Sklavereien; all diese geheimen
Zeremonien, gehenkten Hexen, weinenden Jungfrauen aus Holz und gehörnten,
unnachsichtigen Götter; all diese Sehnsucht, Hoffnung, Gier, Exzesse, das alles

zusammen ergibt eine fabelhafte, lärmende, geschichtslose, selbsterfindende Bürgerschaft

von Durcheinander und Verwirrungen; all diese vielgestaltigen Verstümmelungen

der englischen Sprache vermischen sich zum lebendigsten Englisch von der
Welt; und vor allem all diese eingeschmuggelte Musik. Die Trommeln Afrikas
Die polnischen Tänze, die italienischen Hochzeiten, die Sorbas-zithernden
Griechen. Die trunkenen Rhythmen der Salsa-Heiligen.» (Rushdie 1999:326)

Um an diese Prozesse analytisch heranzukommen, um sie schlüssig zu beobachten

und zu beschreiben, wurde in jüngster Zeit in der Kulturforschung der Begriff
«hybride Kulturen» eingeführt. Heterogenität.Transkulturalität oder Kreolisation
sind auch Begriffe, die mit dieser Perspektive zusammenhängen. Bei dieser

Beobachtungsperspektive geht es um Durchlässigkeit von Grenzen und um Aufhebung
der Festigkeit und Absolutheit vorausgegangener Limitierungen, es geht um mehrfache

Kodierung, mehrfache Zuordnung, wie um widerspruchsvolle Einschreibungen.

Es ist eine andere Sicht auf die in Wandlung begriffene Welt. Hier wird das

Ambivalente, Bewegliche, Transitorische ins Zentrum des Forschungsinteresses

gerückt. Es wird nicht mehr nach Stabilitäten und Reinheiten gesucht, sondern
nach Brüchen und Andersartigkeit in all ihren Schattierungen: fremde Menschen,
fremde Kulturen, fremde Wörter, Bilder und Klänge, ja das Fremde in uns selbst,

um es mit Julia Kristeva zu sagen. (Kristeva 1990) Diese Beobachtungsperspektive
bedeutet eine Aufwertung von Differenz und Diversität, wobei die Andersheit
kultureller Phänomene nicht als eine natürliche, angeborene oder unveränderbare
gedacht wird, sondern gerade als historische Praxis zu befragen gilt. Signifikant für
das Hybriditäts-Paradigma ist die Verabschiedung der Dichotomie. (Tschernokoshewa

2000)
Edward Said hat es so formuliert: «Niemand kann die dauerhaften Prägezeichen

langer Traditionen, anhaltender Besiedlung, nationaler Sprachen und kultureller
Geografien leugnen; doch es scheint - abgesehen von Angst oder Vorurteil - keinen
Grund zu geben, auf ihrer Trennung und Unvergleichlichkeit zu beharren, so als ob
das alles gewesen sei, worum das menschliche Leben kreiste.» (Said 1994:442)

Unterhaltungsphänomene wie Rockmusik, Internetsurfen oder Konzerte, wie

unser Eingangsbeispiel am Rathausplatz in Wien, lassen sich mit einem homogenisierenden

Kulturbegriff sehr verkürzt beobachten. Um diese Entwicklungen diffe-

129



Elka Tschernokoshewa SAVk 98 (2(02)

renziert einschätzen zu können, sind sowohl generalisierende Theorien über
Gesellschaftsveränderung, wie auch dichte Fallstudien über einzelne Unterhaltungsphänomene

notwendig. Der Abschied vom gedanklichen Reich der Zweiteilungen,
die kritische Reflexion darüber kann in der Kulturforschung neue, spannende, ja
unerwartete Beobachtungen ermöglichen.

Literatur

Bauman, Zygmunt 1996: Moderne und Ambivalenz. Frankfurt a. M.
Bauman. Zygmunt 1999: Unbehagen in der Postmoderne. Hamburg.
Bausinger, Hermann 1992: Unterhaltung und Bildung - ein deutsches Scheingefecht. In: Ders.. Der

Blinde Hund.Tübingen.
Hagel,G.W. F. 1976:Ästhetik,Teil I. BerlinAVeimar.
Huizinga. Johan 1987: Homo Ludens. Vom Ursprung der Kultur im Spiel. Hamburg.
Kristeva. Julia 1999: Fremde sind wir uns selbst. Frankfurt a. M.

Lange, Konrad 1920: Das Kino in Gegenwart und Zukunft. Stuttgart.
Lepsius. M. Rainer 1988: Aufklärung, Massenkultur und die Selbstdomestizierung des Menschen In:

Rüsen. John/Lämmert, Eberhard/Glotz. Peter (Hg.): Die Zukunft der Aufklärung. Frankfurt a. M.:
233-239.

Märten. Lu 1914: Die wirtschaftliche Lage der Künstler. München.
Rushdie. Salman 1999: Der Boden unter ihren Füssen. München.
Said. Edward W. 1994: Kultur und Imperialismus. Frankfurt a. M.
Schiller. Friedrich von 1985: Die Schaubühne als moralische Anstalt betrachtet. In: Über Kunst und

Wirklichkeit. Schriften und Briefe zur Ästhetik. Leipzig.
Tschernokoshewa. Elka 1987: Razwletschenie i Kultura (Unterhaltung und Kultur). Sofia.
Tschernokoshewa. Elka 2000: Das Reine und das Vermischte. Münster/New York.
Tucholsky. Kurt 1985: Kriminalromane. In: Gesammelte Werke in zehn Bänden. Bd. 6. Hamburg

130


	Phänomen Unterhaltung : Entwürfe von Reinheit und von Hybridität

