Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 98 (2002)

Heft: 1

Artikel: Phanomen Unterhaltung : Entwlrfe von Reinheit und von Hybriditéat
Autor: Tschernokoshewa, Elka

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-118122

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-118122
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schweizerisches Archiv fiir Volkskunde 98 (2002), 121-130

Entwiirfe von Reinheit und von Hybridit:t

Elka Tschernokoshewa

Alles was sein kann

Unter diesem Motto standen die Wiener Festwochen des Jahres 2000 und sie
wurden am 12. Mai 2000 mit einem Konzert am Rathausplatz eroffnet. Im Pro-
gramm dazu konnen wir lesen: «Musik, Theater und Tanz entstehen aus einem Fie-
ber, um dem Alltag zu entkommen, um so durch andere Sprachen das Gliick, das
Erstaunen, manchmal auch die Verzweiflung, auf dieser Welt zu sein, kundzutun.
Kiinstler wie Interpreten sind oft Menschen mit seismografischer Gabe. Ihren Un-
mut tiber das, was in der Gesellschaft und in der Politik passiert, driicken sie nicht
unbedingt mit Worten aus, nein, sie tun dies in den kompliziertesten Harmonien, in
jahen Tanzbewegungen und Theaterstiicken. Die Ideologie des 20. Jahrhunderts
und die daraus entstandenen Handlungen haben zu vielen Graueln gefiihrt. <Das
Zeitalter der Extreme> nennt es ein berithmter Historiker. Er erzahlt iiber ein fins-
teres, blutiges Jahrhundert, welches wir gerade hinter uns gebracht haben. In der
Kunst jedoch sind Extreme am Platz: und so sollten die Wiener Festwochen auch
schone, hissliche, verstorende wie versohnende Impulse vermitteln, damit wir nicht
schon wieder in ein Zeitalter der Extreme zuriickfallen ... Unser Motto heisst
heuer: <Alles was sein kann> ... Aber muss alles sein, wie es jetzt ist?»

Der Wiener Programmtext ist mein Ausgangspunkt fiir eine aktuelle Diskussion
iiber Unterhaltung, Kunst und Uberschreitung von Grenzen. Auch wenn im knap-
pen Programmtext das Wort Unterhaltung nicht vorkommt, ist doch dieses «Fie-
ber, dem Alltag zu entkommen», das, was m.E. das Wesen des kulturellen Phéano-
mens Unterhaltung treffend umschreibt. Was das andere Phanomen betrifft — die
Uberschreitung von Grenzen — wobei ich hier an vielerlei Arten von Grenzen und
Abgrenzungen denke, z.B. die Grenzen zwischen hoher Kunst und Unterhaltung
oder die Spalte zwischen ethnischen Gruppen: Dafiir gibt das Eroffnungskonzert
am Rathausplatz auch iiberzeugende Exempel. Denn nach der Begriissung durch
den Biirgermeister der Stadt Wien wird zuerst Wolfgang Amadeus Mozarts Ouver-
tiire zu «Die Zauberflote» von den Wiener Philharmonikern gespielt und gleich da-
nach das slowenische Lied «Nocoj pa, ah, nocoj» von Marjana Lipovsek gesungen.
Bereits damit ist ein deutliches Zeichen gesetzt, was fiir die «Wiener Festwochen»
relevant ist: die klassische Musik Mozarts und die slowenischen Lieder. Zwei un-
terschiedliche musikalische Formen, die sich hier treffen, die hier zusammenge-
fiihrt werden, um eine Stadt festlich erklingen zu lassen. Weiter wird der 5. Satz der
Symphonie Nr.2 von Gustav Mahler von den Wiener Philharmonikern aufgefiihrt,
dann folgen ein Kanon aus Frankreich und Tanzlieder aus Siidamerika.

121



Elka Tschernokoshewa SAVk 98 (2002)

Abb. I: Aus dem Programmheft der Wiener Festwochen 2000

Ein Blick in die Menschenmenge um mich herum am Rathausplatz, die sich das
Konzert anhort, provoziert auch iiber Unterhaltung und Uberschreitung von Gren-
zen nachzudenken. Die einzelnen Leute kommen und gehen allein oder in Grup-
pen, bewegen sich, einige sprechen miteinander, ich hore Wortfetzen in vielen Spra-
chen. Auch sonst ist das Publikum bunt gemischt, in Alter, Habitus und Kleidung
sehr vielschichtig und somit kein einheitliches oder klassisches Konzertpublikum
im traditionellen Sinne. Und das ist die Frage, die ich hier zur Diskussion stellen
will: Welche Begriffe, Denkfiguren, Konzepte haben wir in der Kulturforschung,
um solche Phanomene zu beschreiben? Wie ist unser Instrumentarium entstanden,
was konnen wir beibehalten, wo miissen wir umdenken, wenn wir heute Unterhal-
tungsphdnomene analysieren wollen?

Bei dieser Fragestellung kniipfe ich direkt an unser gemeinsames Nachdenken
mit Christine Burckhardt-Seebass. Im Sommersemester 1991 bot sie am Seminar
fiir Volkskunde der Universitat Basel eine Lehrveranstaltung zum Thema «Phéno-
men Unterhaltung» an. «Unterhaltung und Kultur» hiess das Buch, welches ich im
Jahre 1987 in Sofia veroffentlicht habe. Wir haben uns zuvor jenseits von Basel und
Sofia kennen gelernt, in diesem «dritten Raum» intensiv miteinander diskutiert,
und die Vorstellung reflektiert, Verbindungen zwischen unseren Forschungsinten-
tionen herzustellen. Danach durfte ich eine Einladung von ihr wahrnehmen, als
Gastdozentin nach Basel zu kommen, zu lehren und an einem vergleichenden Pro-
jekt «Lebensstile-Unterhaltungsstile» weiter zu arbeiten. Wir hatten gerade das
Jahr 1989 tberschritten und somit einen Sprung in der Zeit erfahren. In diesem le-
bensgeschichtlichen Kontext situierte sich also unser Nachdenken tiber Unterhal-
tung, Uberschreitung von Grenzen, Alltagskultur und dieser Forschungsschwer-
punkt wirkte sich wiederum auf unsere weiteren Wege aus.

Zum Begriff Unterhaltung

In einem knappen Text mit dem Titel «Kriminalromane» befragt Kurt Tucholsky
das Unterhaltungsphanomen. Dort heisst es: «<Hunderttausend Geschiftsleute, die

122



Phinomen Unterhaltung SAVk 98 (2002)

tagsiiber Butter und Seide und Kuxe gehandelt haben, lesen abends, mit leicht ge-
runzelter Stirn, die Lippen um die Pfeife gepresst, Kriminalromane. Warum? Was
geht Herrn Buttermann der Chinese in der Stahlkammer an? Was Herrn Seide-
mann das Attentat auf den Londoner Zirkusbesitzer Poiccart? Was Herrn Makler
Kuxmann das Komplott der Morderbande gegen den grossen Bill? Eben weil es sie
nichts angeht, lesen sie es.» (Tucholsky 1993: 229)

Das, was Tucholsky hier fiir den Kriminalroman anspricht, beschreibt wichtige
Aspekte des Phanomens Unterhaltung. Dabei sind die Welten der Unterhaltung
sehr unterschiedlich. Der eine schaut sich Shakespeares Inszenierungen an, ein an-
derer — «Big Brother». Musikkonzerte wie auf dem Rathausplatz in Wien, Filme,
Fernsehreihen wie «Die Lindenstrasse», Quizsendungen, Computerspiele, Inter-
netsurfen, Fitnesstraining — die Liste ist hier wahrlich lang. Zurzeit werden die
Olympischen Spiele aus Sydney im Fernsehen iibertragen und die Einschaltquoten
erreichen wieder Rekordzahlen. Wenn wir also versuchen, das Phianomen Unter-
haltung zu beschreiben, werden wir bald feststellen, dass sich die Leute auf sehr un-
terschiedliche Art und Weise unterhalten und die Akzente in ihrer Freizeit unter-
schiedlich setzen. Folglich konnen wir sagen, dass der Begriff Unterhaltung nicht so
sehr die Beschaffenheit der Werke oder Ereignisse «an sich» bezeichnet, sondern
vielmehr die rezeptive Seite des Vorgangs betrifft: der Mensch, der sich unterhalt.
In diesem Sinne ist Unterhaltung primér ein Rezeptionsbegriff. Es ist ein Hand-
lungsbegriff, damit wird der Akt der Unterhaltung akzentuiert — sei es als Publikum
im Kino, als aktiv Spielender auf dem Sportplatz oder als individueller Spieler vor
dem Computer. Und dennoch, in der Kulturforschung kann es nicht ausreichen zu
sagen, Unterhaltung ist, was unterhdlt. So will ich hier, ohne die einzelnen Pha-
nomene zu diskutieren, mehr thesenhaft drei Punkte nennen, welche Unterhaltung
spezifizieren:

Erstens: Die Unterhaltung ist ein zeitweiliges Loslosen vom gewoéhnlichen, kon-
kreten, pragmatischen Leben. Johan Huizinga hat in seiner nachdenklichen Arbeit
«Homo ludens» das Wesen von Spiel in diesem Sinne definiert: «Spiel ist nicht das
<gewohnliche> oder das <eigentliche> Leben. Es ist vielmehr das Heraustreten aus
ithm in eine zeitweilige Sphire von Aktivitdt mit einer eigenen Tendenz. Schon das
kleine Kind weiss genau, dass es <bloss so tut>, dass alles <bloss zum Spass> ist».
(Huizinga 1987: 16) Diese Unterhaltungs-Wirklichkeit ist vom «gewohnlichen Le-
ben» deutlich geschieden, «Abgeschlossenheit» und «Begrenztheit» sind wichtige
Kennzeichen der Unterhaltung.

Dabei kann das Loslosen vom gewohnlichen Leben sowohl auf dem Erleben
von neuen Dingen beruhen, wie auch auf der Verletzung der Alltagslogik selbst. In
der Unterhaltungswirklichkeit gelten eigene Gesetze. Hier kann das Sinnliche in
bedeutendem Masse einen Selbstzweck-, Selbstwert- und Spielcharakter erhalten.
Im Vordergrund kann der Wert der Sinnesregung an sich stehen. Bei der Unterhal-
tung kann man den gewohnten Lauf und die Logik der Zeit verlassen. Ein freies
Spiel mit Zeit und Raum ist erlaubt. Hier kann die Zeit gewendet, zuriickgedreht,
verdichtet oder ausgedehnt werden. Unvereinbare Dinge konnen vereinbart wer-

123



Elka Tschernokoshewa SAVk 98 (2002)

den; Elemente aus verschiedenen Gebieten kénnen gemeinsam existieren. Hier
sind jegliche Assoziationen nach logisch nicht fassbaren Merkmalen, Neologismen
oder Alogismen erlaubt. Teile aus verschiedenen Realititen konnen miteinander
kombiniert werden. Tote Gegenstdnde werden lebendig, lebendige verhalten sich
wie tote. Die Kette von Ursache und Wirkung wird zerrissen, umgedreht, die Kau-
salitdt der Welt wird verletzt. Das Sinnliche, Rhythmische, Emotionale, Vorlogi-
sche, Intuitive bekommt eine neue Wertschiatzung. Hier kdnnen alle Werte umge-
wertet, die iiblichen sozialen Rollen neu besetzt, die ganze Welt auf den Kopf
gestellt werden.

Zweitens: Die Unterhaltung ist immer eine freiwillige Tadtigkeit. Niemand kann
gezwungen werden, sich zu unterhalten. Auch die interessanteste Reise oder die
beste Vorstellung verlieren ihren Sinn als Unterhaltung, wenn sie mit dusseren
Zwingen verbunden werden. Ins Fitnessstudio zu gehen ist heutzutage eine be-
liebte Unterhaltungsmoglichkeit fiir viele und nicht nur in den Grossstiadten
wichst momentan die Zahl dieser Klubs. Wenn aber Popstars wie Madonna téglich
im Fitnessstudio uiben, weil der Erfolg in ihrem Beruf eine schlanke und gutdurch-
trainierte Figur abverlangt, hat dies fiir die Popstars kaum etwas mit Unterhaltung
zu tun. Unterhaltung wird als Akt der Erholung, als Selbstaktivitét, als Akt des
freien Willens empfunden. Daraus resultiert ein grosser Teil der positiven Emotio-
nen, die fiir die Unterhaltung charakteristisch sind. Dabei setzt die Unterhaltungs-
fahigkeit ein bestimmtes Bewusstsein iiber diese Spielsituation und die Kenntnis
der Spielregeln voraus.

Diese Fiahigkeit ist nicht angeboren. Sie ist nicht eine biologische Konstante,
sondern eine dynamische soziale Fihigkeit. Sie entwickelt sich allméhlich im Le-
ben jedes Einzelnen, wie auch im sozialhistorischen Entwicklungsprozess der
Menschheit und ist eng mit dem gesamten Leben der Gemeinschaft verbunden.

Drittens: Die Unterhaltung hat ein spezifisches kommunikatives Element. Wie
viel Leidenschaft fiir einen Song oder ein Bild empfunden wird, beruht heutzutage
nicht darauf, dass es «gut» ist, sondern einfach darauf, dass es «unser Song» ist. Die
Zugehorigkeit zu bestimmten Jugendkulturen definiert sich wesentlich durch die
jeweiligen Rocksongs. Beatles ist nicht nur der Begriff fiir die vier Musiker oder
ihre Platten, sondern fiir eine ganze Generation. Heute sind Differenzierungen
zwischen den Fans von «Backstreet Boys» und «The Smashing Pumpkins» oder
von «R.E.M.» und Dieter Bohlen signifikant. In diesem Sinne kann Unterhaltung
als ein Beitreten zu einer neuen Gemeinschaft gedeutet werden. Dieses kommuni-
kative Element ist m. E. das dritte Wesensmerkmal der Unterhaltung. Immer wenn
die zwischenmenschliche Kommunikation verletzt wird, hort auch die Unterhal-
tung auf. Das kommunikative Element ist ganz offensichtlich bei den kollektiven
Formen der Unterhaltung wie Fest, Film, Theater, Sportveranstaltungen, Massen-
medien usw. Aber auch bei individuellen Formen, wie beim Lesen oder bei Com-
puterspielen, ist dies wesensbestimmend. Die Geschehnisse auf dem Bildschirm,
auf der Biihne oder auf den Romanseiten trennen fiir die kurze Zeit des Spekta-
kels die Zuschauer von der iibrigen Welt ab, umwickeln sie mit einer Hiille von Er-

124



Phianomen Unterhaltung SAVk 98 (2002)

eignissen, verbinden sie untereinander. Diese Verbindung, diese Identifikation
kann auf sehr unterschiedliche Art und Weise stattfinden. Ein Zuschauer kann sich
eins fithlen mit bestimmten Teilen des Publikums oder mit dem Darsteller, mit der
Gestalt oder mit dem Autor und dessen Position oder ganz allgemein mit der
menschlichen Gattung. Dieses Erleben der Zugehorigkeit zur menschlichen Ge-
meinschaft, jenseits der engen pragmatischen Zweckmassigkeit, ist bezeichnend fiir
die Unterhaltung.

In der Kulturforschung hatte das Nachdenken iiber Unterhaltung lange Zeit
keine sonderlich prominente Stellung. Pauschale Kritiken und allgemeine Verur-
teilungen sind auf diesem Gebiet 6fters anzutreffen als differenzierte Studien oder
theoriekriftige Beobachtungen. M. Rainer Lepsius hat es so zusammengefasst:
«Belustigung und Ablenkung, Unsinn und Spiel ohne Ziel, Maradona und Ma-
donna haben ihren Platz und ihren Wert. Darin eine Gefdhrdung der Aufkldrung zu
wittern und die Massenkultur zu verurteilen, ist humorloser Bierernst oder — fiir
Intellektuelle angemessener — selbstauferlegter Askesezwang. Es gibt eine intel-
lektuelle Arroganz, die sich in der Kritik der Massenkultur ergeht und daraus auch
noch eine Rente bezieht. Es gibt eine Weltschmerzindustrie, die sich im Anblick
von Dallas und Denver in Pessimismus einrichtet und erhaben rasoniert.» (Lepsius
1988: 233)

So stellt sich die Frage, wie diese missbilligende Position entstanden ist. Warum
hat sich die Kulturforschung auf diesem Gebiet lange Zeit so schwer getan? Und
schliesslich, wer hat sich gegen Unterhaltung positioniert und warum?

Im Reich der Zweiteilungen

Bis in die 30er-Jahre des 20. Jahrhunderts wurde der Film innerhalb der etab-
lierten Asthetik als «reine Unterhaltung» bezeichnet und somit abgelehnt. Als Ar-
gument wurde meistens darauf hingewiesen, dass der Film «keine reine Kunst» sel,
bzw. keine Bildung, keine Belehrung. So schreibt z. B. der Kunstprofessor Konrad
Lange 1920 in seinem Buch «Das Kino in Gegenwart und Zukunft» iiber die neue
Gattung: «Eine Form der Erholung, die man sich wohl einmal gestatten kann, wenn
man nichts anderes zu tun hat, die aber unter der Wiirde eines gebildeten Men-
schen ist.» (Lange 1920: 6) Das Kino hat «mit Kunst in ihrer gegebenen reinen
Form nichts zu tun» — so steht es auch bei der Kunstsoziologin Lu Mirten im Jahr
1914. (Marten 1914:61)

Kunst kontra Unterhaltung bzw. Unterhaltung kontra Bildung sind wichtige To-
poi der Kulturtheorie und Asthetik jener Zeit. Ja, ein ganzes Reich der Zweiteilun-
gen ist hier beobachtbar. Hermann Bausinger hat diese Dichotomie und ihre histo-
rische und soziale Entwicklung treffend beschrieben: «Erst spéater, nach 1870,
wurde dann deutlich eine andere Linie eingeschlagen, eine Linie, die hinfiihrt bis in
unsere Gegenwart, bis zu den Zeitschriften voll Sentiment und regressiver Schein-
belehrung. Seit mindestens ein bis eineinhalb Jahrhunderten stehen sich Bildung

125



Elka Tschernokoshewa SAVk 98 (2002)

und Unterhaltung mehr oder weniger feindselig gegeniiber. Bildungsliteratur wird
von Unterhaltungsliteratur getrennt, der Name <Unterhaltungsliteratur> taucht um
1840 haufiger, und zwar meist mit deutlicher Abwertung, auf. Bildungsliteratur: das
sind die Goldschnittklassiker, in den Einzelpositionen verdanderlich, da immer wie-
der einmal einer unehrenhaft aus dem Kanon ausgestossen wird oder auch einfach
absinkt, und da immer wieder ein paar Zeitgenossen hinaufgelobt werden. Was
aber starr bleibt, ist die Zweiteilung als solche: hie Bildungsliteratur — da Unterhal-
tungsliteratur, hie Bildung — da Unterhaltung, zwei Welten, zwei Zirkulationssys-
teme, zwel geschlossene Einheiten, zwei gegnerische Blocke.» (Bausinger 1992: 35)

Diese Zweiteilung ist zentrale Denkpridmisse in der Zeit der ersten Moderne —
um hier den Begriff von Ulrich Beck aufzugreifen. Die Zweiteilung bekommt zu
dieser Zeit einen starren Charakter. Die Grenze zwischen den beiden Phinomenen
wird nicht als eine durchlédssige Membran gedacht, sondern als etwas festes und ab-
solutes. Die Welt der Kunst und die Welt der Unterhaltung werden kontradikto-
risch konzipiert, was das eine ist, kann das andere nicht sein, sie schliessen sich ge-
genseitig aus und dieser Ausschluss hat in diesem Entwurf einen endgiiltigen Cha-
rakter.

Die Idee der Zweiteilung Kunst-Unterhaltung ist also eine historische Kons-
truktion. Sie wird erst in jenem theoretischen Modell der Kunst definitiv, welches
durch die klassische Asthetik der ersten Moderne entwickelt wurde. Die Idee
der Zweispaltung Kunst-Unterhaltung, auch als Zweispaltung Geist-Korper, Ra-
tio-Emotio ist bereits im Ideal der Aufklarung vorhanden, bekommt aber erst spi-
ter ithren absoluten Charakter. Dabei ist die Aufklarung selbst kein einheitliches
Gebilde, unter diesem Begriff sind hochst differenzierte Stimmen vereint. So steht
z.B. in Schillers Text «Die Schaubiihne als moralische Anstalt betrachtet» Folgen-
des: «Die Schaubiihne ist die Stiftung, wo sich Vergniigen mit Unterricht, Ruhe mit
Anstrengung, Kurzweil mit Bildung gattet, wo keine Kraft der Seele zum Nachteil
der anderen gespannt, kein Vergniigen auf Unkosten des Ganzen genossen wird.
Wenn Gram an dem Herzen nagt, wenn triibbe Laune unsere einsamen Stunden
vergiftet, wenn uns Welt und Geschifte anekeln, wenn tausend Lasten unsere Seele
driicken und unsre Reizbarkeit unter Arbeiten des Berufs zu ersticken droht, so
empfangt uns die Biihne ...» (Schiller 1985:55)

Etwas spiter, in der Asthetik von Hegel, ist die Zweiteilung Kunst-Unterhal-
tung als Gegeniiberstellung Poesie—Prosa bereits theoretisch tief verankert. Die
Grundlage der Hegelschen «Asthetik» ist die Frage nach der Beziehung zwischen
Poesie bzw. Kunst und Wirklichkeit (Hegel 1976). Dabei wird aber die Wirklichkeit
bei Hegel als «Prosa» betrachtet. Sie ist «Prosa», weil in ihr «der Geist nicht den un-
mittelbaren Anblick und Genuss seiner Fretheit findet». Sie ist «Prosa», weil sie im
Widerspruch zum «Ideal» steht, zum Ideal der geistigen Entwicklung und Selbster-
kenntnis. In dieser Etappe der gesellschaftlichen Entwicklung hatte sich das Biir-
gertum bereits von der anfdnglichen «heroischen Illusion» von Freiheit, Gleichheit
und Briiderlichkeit getrennt; die moderne Gesellschaft hatte ihre Gebrechen und
Antagonismen offenbart. In dieser Etappe konnte nach Hegels Modell die Bezie-

126



Phinomen Unterhaltung SAVk 98 (2002)

hung zwischen Kunst und Wirklichkeit einzig als Beziechung zwischen Poesie und
Prosa gefasst werden, wobei sich die Poesie im Widerspruch zur Prosa befand. Die
Entgegenstellung des «Schonen in der Kunst» zur «Disharmonie im Leben» verall-
gemeinert im Grunde den Widerspruch zwischen dem kiinstlerischen Ideal der
Aufstiegsphase der Aufkldarung und der Prosa der spatbiirgerlichen Wirklichkeit.
Dabei fasste Hegel die Kunst als «sinnliche Form der Erkenntnis». Doch er ent-
wickelte das Modell der kiinstlerischen Erkenntnis aus dem der wissenschaftli-
chen, rational-theoretischen Erkenntnis. Die Kunst, die Religion und die Wissen-
schaft sind demnach nur verschiedene Stufen der Selbsterkenntnis des Geistes, ver-
schiedene Stufen «auf dem Wege des Geistes zu sich selbst». Hier sind nicht so sehr
die Unterschiede und Besonderheiten als vielmehr die Gemeinsamkeiten auf die-
sem Wege wichtig. Wenn die Kunst am Modell der wissenschaftlichen Erkenntnis
gemessen wird, so ist es folgerichtig, dass sie als «niedrige Stufe» bzw. «niedere
Form» der Erkenntnis klassifiziert wird. Deshalb bleiben bei solch einer Vorge-
hensweise alle Elemente und Mechanismen der Unterhaltung unberiicksichtigt, da
sie keine Beziehung und Analogie zur wissenschaftlichen Erkenntnis besitzen. Auf
diese Weise wird in der klassischen biirgerlichen Asthetik die These von der «scho-
nen» Kunst im Gegensatz zur hiasslichen Wirklichkeit formuliert, von der reinen —
von allem Prosaischen gereinigten — Kunst, von der «<hohen» — dem Leben entge-
genstehenden — Kunst, von der «heiligen» und «festlichen» — mit den Banalitidten
des Alltagslebens unvereinbaren — Kunst, von der «einzigen und einmaligen Welt
der Kunst», die abgeschlossen ist fiir alles Lirmende, Bunte, Disharmonische und
Widerspriichliche. Eine abgeschlossene Welt fiir sich und fiir wenige «Auser-
wihlte», eine «zweite Wirklichkeit». Die Kunst wird als Produkt und Vergegen-
standlichung der «freien Individualitdt», als Produkt eines Genies, als das Errei-
chen der «hochsten Harmonie» betrachtet. Unterhaltende Momente haben in die-
sem Modell der Kunst keinen Platz. Die Unterhaltung gehort zur Prosa, zum
Leben, zur lirmenden, ungebildeten und vielgestaltigen Menge, zum Volk - folglich
nicht zur «erhabenen und heiligen» Welt der Kunst. (Tschernokoshewa 1987)
Diese Zweiteilung reine Kunst — Unterhaltung korrespondiert mit einer anderen
wichtigen Dichotomie in der Zeit der nationalen Moderne, ja, sie bedingen sich ge-
genseitig, gestalten sich gegenseitig, geben sich gegenseitig Krifte. Eine solche her-
ausragende Dichotomie ist die Gegeniiberstellung Eigen — Fremd. So wie die Mas-
senunterhaltung nicht auf der kognitiven, dsthetischen und sozialen Karte der «ho-
hen» Kiinste unterzubringen war, so war auch das Fremde ein Storfaktor dort, wo
nationale, ethnische oder rassische Homogenitét als Ideal und als Programm for-
muliert wurden. Und die nationale Moderne, so wie wir sie in Europa kennen, ist
mit dem Entwurf verbunden Homogenitdt und Eindeutigkeit zu schaffen. So
wurde die Figur des Fremden kreiert. Hier gelten als Fremde diejenigen — Zygmunt
Bauman beschreibt es schliissig —, «die auf der kognitiven, moralischen oder ésthe-
tischen Weltkarte — jeweils oder insgesamt — nicht unterzubringen sind; (die) durch
ihre blosse Gegenwart triiben, was transparent, verwirren, was eine unkomplizierte
Handlungsleitung sein sollte und (die) mit anderen Worten die Grenzlinien, die

127



Elka Tschernokoshewa SAVK 98 (2002)

deutlich sichtbar sein sollten, vernebeln und verschatten» und damit Ungewissheit
und ein «unertragliches Gefiihl des Unbehagens erzeugen». (Bauman 1999: 35)

Das Denken in Dichotomien ist zentrale Pramisse der nationalen Moderne. Es
ist «der zentrale Rahmen sowohl des modernen Intellekts wie der modernen Pra-
xis», um es wiederum mit Bauman zu sagen: «In fiir die Praxis und die Vision ge-
sellschaftlicher Ordnung entscheidend wichtigen Dichotomien versteckt sich die
differenzierende Macht in der Regel hinter einem der Glieder der Opposition. Das
zweite Glied ist nur das Andere des ersten, die entgegengesetzte (degradierte, un-
terdriickte, exilierte) Seite des ersten und seine Schopfung. Auf diese Weise ist die
Abnormitédt das Andere der Norm, Abweichung das Andere der Gesetzestreue,
Krankheit das Andere der Gesundheit, Barbarei das Andere der Zivilisation, das
Tier das Andere des Menschen, die Frau das Andere des Mannes, der Fremde das
Andere des Einheimischen, der Feind das Andere des Freundes, «sie> das Andere
von «wir>, Wahnsinn das Andere der Vernunft, der Auslinder das Andere des
Staatsbiirgers, das Laienpublikum das Andere des Experten. Beide Seiten hidngen
voneinander ab, aber die Abhdngigkeit ist nicht symmetrisch.» (Bauman 1996: 29)

Dabei ist die Dichotomie sowohl eine Ubung in Macht, wie auch eine Verhiil-
lung der Machtstrukturen. Es ist bezeichnend, dass obgleich keine Dichotomie
ohne die Macht, zu trennen und abzusondern, Bestand hitte, sie eine Illusion der
Symmetrie schafft. Die vorgespiegelte Symmetrie der Resultate verbirgt die
Asymmetrie der Macht, welche ihre Ursache ist. Die Dichotomie stellt ihre Glieder
als gleich und austauschbar dar, trotzdem bezeugt gerade ihre Existenz das Vor-
handensein einer differenzierenden Macht. Es ist die machtgestiitzte Differenzie-
rung, die den Unterschied macht. (Bauman 1996: 28)

Hybride Welten

In Salman Rushdies jiingstem Roman «Der Boden unter ihren Fiissen» wird die
Geschichte des Rockmusikers Ormus erzahlt. Rushdie beschreibt ihn folgender-
massen: «Ormus ist ein Gitarrist, ein Trickser, der seine Musik und seine Listen be-
nutzte, um Grenzen zu liberschreiten, zwischen Apollo und Dionysos, Mensch und
Natur, Wahrheit und Illusion, Realitdt und Imagination, ja sogar zwischen Leben
und Tod». (Rushdie 1999: 643)

Doch die Rockmusik von Ormus und seiner Band iiberschreitet nicht nur jene
Grenzen zwischen Apollo und Dionysos, Dichtung und Rausch, Geist und Korper,
Kunst und Unterhaltung, oder wie wir das auch nennen wollen, sondern diese Mu-
sik unterminiert auch jene Grenzen, die Nation, Ethnie oder Rasse heissen. Wenn
ich hier von Ethnie oder Nation spreche, dann sicherlich nicht als Substanz, son-
dern als historisch verlaufene Grenzziehung, als soziale Praxis, also als Ergebnis
und nicht als Ursache.

Ormus ist in Bombay aufgewachsen, fliichtet dann nach London und spiter in
die USA. Aus der Durchmischung all dieser Welten entsteht seine Musik, die wie-

128



Phianomen Unterhaltung SAVk 98 (2002)

derum Grenzen iiberschreitet und Menschen unterschiedlicher Herkunft und Zu-
gehorigkeit in ihren Bann zieht. Diese Musik ist fiir alle, die von irgendwo anders
kommen. Sie ist nicht fiir Fanatiker des Reinen - reine Bildung, reine Ethnien,
reine Kulturen —, sondern fiir «Biirger des Desorients», wie Rushdie es nennt. Und
der Musiker aus Bombay, der die neue Musik macht, vervollstdndigt nicht nur die
amerikanische Musikgeschichte, sondern stellt jede Unserwelt-Anderwelt-Dua-
litit entschieden in Frage. So beschreibt Rushdie: «I want to be in America, Ame-
rika, wo alle wie ich sind, weil alle von irgendwo anders kommen. All diese Ge-
schichten, Verfolgungen, Massaker, Piraterien, Sklavereien; all diese geheimen Ze-
remonien, gehenkten Hexen, weinenden Jungfrauen aus Holz und gehornten,
unnachsichtigen Gotter; all diese Sehnsucht, Hoffnung, Gier, Exzesse, das alles zu-
sammen ergibt eine fabelhafte, lairmende, geschichtslose, selbsterfindende Biirger-
schaft von Durcheinander und Verwirrungen; all diese vielgestaltigen Verstiimme-
lungen der englischen Sprache vermischen sich zum lebendigsten Englisch von der
Welt; und vor allem all diese eingeschmuggelte Musik. Die Trommeln Afrikas ...
Die polnischen Tédnze, die italienischen Hochzeiten, die Sorbas-zithernden Grie-
chen. Die trunkenen Rhythmen der Salsa-Heiligen.» (Rushdie 1999: 326)

Um an diese Prozesse analytisch heranzukommen, um sie schliissig zu beobach-
ten und zu beschreiben, wurde in jiingster Zeit in der Kulturforschung der Begriff
«hybride Kulturen» eingefiihrt. Heterogenitat, Transkulturalitdt oder Kreolisation
sind auch Begriffe, die mit dieser Perspektive zusammenhingen. Bei dieser Beob-
achtungsperspektive geht es um Durchlédssigkeit von Grenzen und um Aufhebung
der Festigkeit und Absolutheit vorausgegangener Limitierungen, es gecht um mehr-
fache Kodierung, mehrfache Zuordnung, wie um widerspruchsvolle Einschreibun-
gen. Es ist eine andere Sicht auf die in Wandlung begriffene Welt. Hier wird das
Ambivalente, Bewegliche, Transitorische ins Zentrum des Forschungsinteresses
geriickt. Es wird nicht mehr nach Stabilititen und Reinheiten gesucht, sondern
nach Briichen und Andersartigkeit in all ihren Schattierungen: fremde Menschen,
fremde Kulturen, fremde Worter, Bilder und Klinge, ja das Fremde in uns selbst,
um es mit Julia Kristeva zu sagen. (Kristeva 1990) Diese Beobachtungsperspektive
bedeutet eine Aufwertung von Differenz und Diversitdt, wobei die Andersheit kul-
tureller Phanomene nicht als eine natiirliche, angeborene oder unverinderbare ge-
dacht wird, sondern gerade als historische Praxis zu befragen gilt. Signifikant fiir
das Hybriditdts-Paradigma ist die Verabschiedung der Dichotomie. (Tschernoko-
shewa 2000)

Edward Said hat es so formuliert: «<Niemand kann die dauerhaften Prigezeichen
langer Traditionen, anhaltender Besiedlung, nationaler Sprachen und kultureller
Geografien leugnen; doch es scheint — abgesehen von Angst oder Vorurteil — keinen
Grund zu geben, auf ihrer Trennung und Unvergleichlichkeit zu beharren, so als ob
das alles gewesen sei, worum das menschliche Leben kreiste.» (Said 1994: 442)

Unterhaltungsphdnomene wie Rockmusik, Internetsurfen oder Konzerte, wie
unser Eingangsbeispiel am Rathausplatz in Wien, lassen sich mit einem homogeni-
sierenden Kulturbegriff sehr verkiirzt beobachten. Um diese Entwicklungen diffe-

129



Elka Tschernokoshewa SAVk 98 (2002)

renziert einschidtzen zu kénnen, sind sowohl generalisierende Theorien liber Ge-
sellschaftsverdnderung, wie auch dichte Fallstudien iiber einzelne Unterhaltungs-
phianomene notwendig. Der Abschied vom gedanklichen Reich der Zweiteilungen,
die kritische Reflexion dariiber kann in der Kulturforschung neue, spannende. ja
unerwartete Beobachtungen ermdglichen.

Literatur

Bauman, Zygmunt 1996: Moderne und Ambivalenz. Frankfurt a. M.

Bauman, Zygmunt 1999: Unbehagen in der Postmoderne. Hamburg.

Bausinger, Hermann 1992: Unterhaltung und Bildung - ein deutsches Scheingefecht. In: Ders., Der
Blinde Hund. Tiibingen.

Hagel, G. W. F. 1976: Asthetik, Teil 1. Berlin/Weimar.

Huizinga, Johan 1987: Homo Ludens. Vom Ursprung der Kultur im Spiel. Hamburg,.

Kristeva, Julia 1999: Fremde sind wir uns selbst. Frankfurt a. M.

Lange, Konrad 1920: Das Kino in Gegenwart und Zukunft. Stuttgart.

Lepsius, M. Rainer 1988: Aufklirung, Massenkultur und die Selbstdomestizierung des Menschen. In:
Riisen, John/Lammert, Eberhard/Glotz, Peter (Hg.): Die Zukunft der Aufklirung. Frankfurt a. M.:
233-239.

Mairten, Lu 1914: Die wirtschaftliche Lage der Kiinstler. Miinchen.

Rushdie, Salman 1999: Der Boden unter ihren Fiissen. Miinchen.

Said, Edward W. 1994: Kultur und Imperialismus. Frankfurt a. M.

Schiller, Friedrich von 1985: Die Schaubiihne als moralische Anstalt betrachtet. In: Uber Kunst und
Wirklichkeit. Schriften und Briefe zur Asthetik. Leipzig.

Tschernokoshewa, Elka 1987: Razwletschenie i Kultura (Unterhaltung und Kultur). Sofia.

Tschernokoshewa, Elka 2000: Das Reine und das Vermischte. Miinster/New York.

Tucholsky, Kurt 1985: Kriminalromane. In: Gesammelte Werke in zehn Bédnden, Bd. 6. Hamburg

130



	Phänomen Unterhaltung : Entwürfe von Reinheit und von Hybridität

