
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 98 (2002)

Heft: 1

Artikel: Die Befreiung von Geschichten

Autor: Bausinger, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118119

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118119
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizerisches Archiv für Volkskunde 98 (2002), 081-087

Die Befreiung von Geschichten

Hermann Bausinger

In den Debatten um Kulturarbeit und Kulturpolitik während der 1990er-Jahre

(inzwischen ist es merklich stiller geworden) wurde immer wieder die Formulierung

präsentiert, Kultur dürfe nicht nur das Sahnehäubchen sein, das den Alltag
versüsse.' Volkskundlerinnen und Volkskundler durften sich durch dieses Diktum
bestätigt fühlen: Das Sahne-Bild passte zu ihren bevorzugten Gegenständen nur
sehr bedingt, und die gern gebrauchte Vokabel Alltagskultur stellt eine Einheit her,
die sich nicht leicht in Substanz und Verzierung, in Notwendiges und Überflüssiges
trennen lässt. Und doch herrscht auch in der Volkskunde eine Vorstellung vor, die
Kultur dem alltäglichen Leben gegenüberstellt und als eigene Welt behandelt. Das
hat verständliche Gründe. Das Fach hat lange Zeit seine wichtigste Aufgabe darin
gesehen, Kulturgüter zu sammeln - es hat so auf seine Weise auf Karl Poppers Konzept

der «Welt 3» zugearbeitet, an das Martin Scharfe jüngst verschiedentlich erinnert

hat - Welt 3 als «Summe der Objektivationen, welche die Menschen von sich
selbst abgesondert haben, damit sie nun ihr eigenes Dasein führen jenseits des

vergänglichen Lebens»2. Natürlich bedeutet das nicht, dass dieses «eigene Dasein» von
den Menschen definitiv abgesetzt ist - die Objektivationen begegnen immer wieder

menschlichen Bedürfnissen und Interessen und bilden so nicht nur ein Arsenal
des Vergangenen, sondern auch ein Reservoir kultureller Reaktivierung.

Auch die wissenschaftliche Auseinandersetzung ist eine Form solcher
Reaktivierung, und für die moderne Volkskunde gehört zu dieser Auseinandersetzung,
dass grundsätzlich die soziale Funktion - mit einem anderen Begriff: der «Sitz im
Leben»1 jener Güter - in Betracht gezogen wird. Aber meistens geht es darum, dass

etwas schon Vorhandenes gebraucht, gepflegt oder auch umgestaltet wird. Der
Begriff der Performanz erscheint mir in diesem Zusammenhang charakteristisch. Er
rückt zwar die kulturellen Objektivationen in den Kontext je aktueller Realisierungen,

aber auch er legt die Vorstellung nahe, dass etwas Gegebenes, wie kreativ
auch immer, aufgeführt, vorgeführt, dargeboten wird. Was so leicht in den Hintergrund

gerät, sind die Prozesse, in denen nicht Vorhandenes gebraucht, wiedergegeben

oder auch reaktiviert wird, sondern Neues entsteht, das zwar traditionelle
Elemente aufnimmt, aber nicht unbedingt Teil der objektivierten Tradition werden
muss. Christine Burckhardt-Seebass hat vor einiger Zeit auf Lücken im auf den
Lebenslauf bezogenen Braucharsenal hingewiesen4: Die partielle Auflösung traditioneller

Bindungen lässt neue <Passagen> hervortreten wie die Scheidung oder Trennung

von Partnerinnen oder Partnern; für diese Passagen gibt es keine vorgeformten

Rituale, aber sie können von einzelnen doch rituell ausgestaltet werden. Von
hier ist es nur noch ein Schritt zu der banalen, aber im Fach nicht allzu häufig
aktivierten Erkenntnis, dass die Menschen in all ihren alltäglichen Äusserungen mit
kulturellen Vorgaben (und sei es auch nur mit der Sprache) umgehen, gleichzeitig
aber auch weiterstricken am Geflecht der Kultur.

81



Hermann Bausinger SAVk 98 (2002)

Dies ist der theoretische Hintergrund der folgenden Skizze, die am Rand der

Erzählforschung angesiedelt ist - in ihrer Mitte stehen nach wie vor Untersuchungen

der traditionellen Erzählüberlieferung.
Ich möchte eine Geschichte erzählen vom Erzählen einer Geschichte: Ein

Sommerabend. Im Garten sitzt ein kleiner Kreis von Leuten. Kein <Erzählkreis> -
Erzählkreise gibt es fast nur noch in organisierten Veranstaltungen. Aber in jedem
geselligen Kreis gibt es Unterhaltung (im doppelten Wortsinn); es gibt Abwechslung
und Gespräche, und in jedem Gespräch <lauern> gewissermassen Erzählungen und

schlängeln oder kämpfen oder mogeln sich in den Vordergrund, wenn die
Gelegenheit günstig ist. Ich füge hinzu, dass dies eine reifizierende Redeweise ist, denn
natürlich sind es die potentiellen Erzählerinnen und Erzähler, die eine Erzählung,
ihre Erzählung in den Vordergrund schieben.

Zu der sommerlichen Runde gehören zehn Personen, die sich nur teilweise vorher

kannten. Es wird gegessen (sommerlich Leichtes) und getrunken; man redet
über Finessen der Kochkunst, über das Wetter, über Bekannte (die aber für einen
Teil unbekannt sind, sodass dies schon deshalb kein abendfüllendes Thema ist). Im
Haus klingelt das Telefon, die Gastgeberin eilt weg. In solchen Fällen, sagt einer,
wäre nun halt doch ein Handy gut. Mit dem «halt doch» hat er eine Bewertung
angedeutet; er ist an sich gegen das Handy, konzediert aber, dass es Situationen gibt,
in denen dieser Kommunikationsapparat praktisch und erwünscht ist. Damit ist ein
Thema angeschlagen, das eine ganze Weile trägt. Den schwäbischen Handy-Witz
(hen-die koi Schnur?) erwähnt keines der Anwesenden - vermutlich nicht, weil ihn
niemand kennt, sondern weil bei solchen modischen Witzen das Verfallsdatum
schnell überschritten ist. Dagegen löst die halt-doch-Bemerkung eine ganze Reihe
kritischer Stimmen über den Gebrauch von Handys aus.

Im Autoverkehr zum Beispiel («Neulich sass einer am Steuer und hatte auch

noch das Telefonbuch auf dem Schoss, ich hab's an der Ampel gesehen!»). Oder im

ICE - hier tragen gleich einige mit Berichten und Kommentaren bei: Verwunderung

über die hemmungslose Preisgabe von halb-intimen Dingen. Tadel der
Talkshow-Mentalität im Kleinen; böse Worte über Egozentrik und Wichtigtuerei der

Managergeneration; Kopfschütteln über Menschen, die während einer Zugfahrt
irgendwelchen Vertrauten oder Verwandten mehrfach die Position mitteilen: «Ich
bin jetzt bei Frankfurt»; «Wir sind jetzt in Kassel-Wilhelmshöhe», und so fort.
Unterbrochen werden diese Gespräche nicht nur durch Gastroreferenzen und -rever-
enzen, zum Beispiel bezüglich des unvermeidlichen Modesalats aus Ruccola,
sondern auch durch die Wachsamkeitsäusserungen und die strategischen Bewegungen
von drei grossen Hunden, die sich unter, an und neben dem Tisch befinden. Es handelt

sich also um keine konzentrierte Diskussion; aber das Handy behauptet sich

als Leitmotiv.
Einer sagt (der Korrektheit halber merke ich an, dass ich dieser eine war, es tut

aber nichts zur Sache), er habe neulich gelesen, Eberhard Gienger habe sein Handy
beim Absprung mit dem Fallschirm verloren. Ich füge ein, dass Eberhard Gienger
kein Erzählforscher ist, sondern ein Geräteturner, der in den 1970er-Jahren Welt-

82



Die Befreiung von Geschichten SAVk 98 (2002)

meister am Reck war und der seither seine Bekanntheit und sein Prestige über eine

eigene Agentur vermarktet und beispielsweise bei grösseren Sportveranstaltungen
als himmlischer Bote mit dem Fallschirm einen Zielsprung vollführt. Die Erwähnung

seines Missgeschicks elektrisiert einen der Gäste am Tisch, der bisher fast nur
zugehört hatte. Das stimmt, sagt er, und wiederholt: Das stimmt wirklich. Ein anderer

hat aber inzwischen an der Wendung vom verlorenen Handy weiter assoziiert -
ja, sagt er, auf dem Fundbüro bei der Bahn lägen regelmässig auch ein paar Handys;

und eine junge Frau schaltet sich ein: In der Landesbibliothek, das sei unheimlich

lustig, da klingle es jetzt immer wieder einmal in einem der Schliessfächer bei

der Garderobe...
Dann aber wagt sich derjenige, der die Fallschirmgeschichte kurz kommentiert

hatte, wieder nach vorn. Er spricht nicht die ganze Runde an, sondern seinen
unmittelbaren Tischnachbarn: Er kenne den Eberhard gut, arbeite seit langem mit
ihm zusammen. Ach was? sagt der Nachbar, und fragt, ob das mit dem Handy denn

wirklich passiert ist. Der andere nickt, und jetzt ist der Weg frei für seine Erzählung.
Klar, sagt er, und das war überhaupt nicht witzig.

Das ist die Bemerkung, mit der er vollends die Aufmerksamkeit von allen
gewinnt. Es stellt sich heraus, dass er dabei war. Oder vielleicht lieber vorsichtiger
formuliert, dass er erzählt, als sei er dabei gewesen, denn zur Aneignung von
Erzählungen gehört gelegentlich auch, dass sie <usurpiert> werden, transponiert in eine

Ich-Erzählung. In diesem Fall war der Erzähler allerdings wohl tatsächlich beteiligt,

und er demonstriert dies durch die Anführung zahlreicher Details: Eigentlich
sollte der Absprung im Stuttgarter Neckarstadion sein, wo ein grosses Sportfest mit
vielen Zuschauern stattfand. Aber es herrschte starker Wind, und so wurde der

Sprung im letzten Moment umdirigiert auf eines der Spielfelder neben dem
Stadion. Wörtliches Zitat: «Der Ebse springt ab und - na ja, hat sein Handy so in der

Tasche, und macht irgendeine Bewegung, noch ehe er die Reissleine zieht, und das

Ding haut ab.» Pause. Der Erzähler wartet - vielleicht - auf irgendwelche
Publikumsreaktionen. Aber das Publikum merkt, dass die Erzählung noch nicht zu Ende
ist. Der Erzähler setzt wieder an: «Wenn das über dem Stadion passiert wäre
Das sind 200 Stundenkilometer aus dieser Höhe, vielleicht 1500 Meter. Das schlägt
dich tot, da ist nichts zu machen.» Pause. «Ja, so war das. Im letzten Moment haben

wir umgeplant.» Während der letzten Sätze gibt es deutliche Reaktionen der Zuhö-
rerinnen und Zuhörer - teils gestisch (ein Kopfschütteln, das nicht Unglauben oder
Zweifel bedeutet, sondern Fassungslosigkeit), teils wenig artikuliert («Wau!»), teils
auch verbal - am deutlichsten mit der Vokabel «Wahnsinn!», der heute vielleicht
geläufigsten Bestätigungs- und Anerkennungsformel, wenn es um die Erzählung
eines besonderen Ereignisses geht.

Ein besonderes Ereignis war es, eine «unerhörte Begebenheit» (um es mit
Goethe zu sagen) - jedenfalls hatte das Ereignis ein Mass an Abweichung vom
Normalen, das die tellability, die Erzählwürdigkeit garantierte." «Gestern habe ich

Brot und Salat gekauft» - das ist keine Geschichte; das Handy im freien Fall dagegen

ist gut für eine Geschichte. Es bleibt die einzige Geschichte im Verlauf dieser

83



Hermann Bausinger SAVk 98 (2002)

Unterhaltung. Bei der Wiedergabe der Beobachtungen aus der Eisenbahn und der
Bibliothek handelte es sich um Schilderungen allgemeineren Charakters, die
bezeichnenderweise weithin im Präsens vorgetragen wurden: Wenn man in der
Landesbibliothek ist... Im Zug, da quatschen sie dauernd, als ob sie allein wären... Der
Handy-Fall dagegen wird teils im Perfekt, teils auch im Präsens, aber im historischen

Präsens, erzählt, es ist eine Geschichte.
Ich sagte: die einzige Geschichte. Trotzdem erfüllt sie die Bedingungen, die Harvey

Sacks für «second stories» aufgeführt hat": Das Thema ist angeschlagen, der
Horizont abgesteckt, der Rahmen vorgegeben. Um das Rahmenthema muss sich
der Erzähler also nicht bemühen, er muss die Hörerinnen und Hörer nicht erst
überzeugen, dass das ein Thema ist, aber er muss sich mit seiner Geschichte in
diesem Rahmen etablieren und behaupten.

Die Geschichte wird den obligaten Strukturkriterien gerecht, für die eine Reihe
von Vorschlägen gemacht wurde, die aber alle verwandt sind. Ich beziehe mich, mit
kleinen Modifikationen, auf die Strukturskizze, die William Labov und Joshua

Waletzky anhand von einem Dutzend Geschichten entwickelt haben.7 Eine
Geschichte beginnt mit der Orientierung - andere sagen: mit der Exposition. Die
Ausgangslage wird charakterisiert, die Personen werden, soweit sie von Anfang an
beteiligt sind, eingeführt. In unserem Fall genügt fast die Namensnennung (Eberhard
Gienger ist in diesem Kreis bekannt), höchstens ein rascher Hinweis auf seine Stellung

als Sportrepräsentant und vor allem auf seine spezielle Funktion als Festival-
Parachutist ist erforderlich. Für Leute, die sich auf der Erde bewegen, ist damit
bereits ein Spannungsbogen aufgebaut - sie erwarten ein Problem. Das Problem liegt
aber nicht nur in der Entfernung vom Boden, denn in der Geschichte, für den
routinierten Springer, ist dies kein Problem; die Komplizierung kommt auf andere
Weise zustande: Zunächst wird der Sprung vom Stadion auf den Nebenschauplatz
verlagert (was sich nachher als Glücksfall erweist), und dann ist da das Handy, das

zwischen Himmel und Erde nichts verloren hat.

Zu diesem Zeitpunkt - der Einwand liegt nahe - ist allerdings schon bekannt,
dass das Handy heruntergefallen ist; damit könnte die Geschichte eigentlich schon
verdorben sein. Aber dies träfe nur zu, wenn dies der einzige Dreh in der
Geschichte wäre (ich vermeide den Begriff Pointe, da es sich nicht immer um eine

Zuspitzung handelt). Nun kommt aber der Wechsel der Sprungziele dazu, und die
Vergegenwärtigung der Gefahr unter Angabe der Stundenkilometer - der Hörerkreis
stellt sich die Durchschlagskraft vor. Bei Labov und Waletzky folgen aufdie
Orientierung Komplizierung, Evaluation und Resolution, also Lösung. Gedacht sind diese
Charakteristika als Phasen, als Etappen der Erzählung. Die Handy-Geschichte
zeigt, dass es sich nicht unbedingt um scharf abgesetzte Phasen handeln muss, dass

es vielmehr Strukturelemente sind, die in verschiedener Reihenfolge und
Mischung verwirklicht werden können.

Die Resolution, die Lösung ist hier schon impliziert in der Mitteilung über die
Platzverlagerung - der Bericht über den Vollzug des Absprungs ist dann nur noch
ein Bestätigen, ein Abhaken der glücklichen Wendung. Vor allem aber ist die Eva-

84



Die Befreiung von Geschichten SAVk 98 (2002)

luation. die Bewertung, in fast jeder Phase der Geschichte impliziert: Das sei

überhaupt nicht witzig gewesen, steht am Anfang der Geschichte; damit ist die komische

Seite, die man dem Handyabsturz ja auch abgewinnen könnte, abgeschnitten
und verbannt. Dann ist vom Glücksfall der menschenleeren Absprungstelle die
Rede. Später wird mit der Feststellung «das schlägt dich tot» an die Gefahr und
damit auch an den Leichtsinn des Springers erinnert. Dies ist auch eine Steigerung
des Tadels am allzu lockeren Umgang mit dem Handy, was eine Rückkopplung an

die vorherige Unterhaltung darstellt.
Um klarzustellen, was ich mit «Befreiung von Geschichten» meine, kehre ich

noch einmal an den Anfang zurück. Aber wo liegt dieser Anfang? Der Auftakt der

eigentlichen Geschichte ist die Exposition: Eberhard Gienger ist engagiert für
einen seiner Fallschirmsprünge. Aber die Erzählung fängt früher an. «Das stimmt!
Das stimmt wirklich!», sagt der spätere Erzähler. Das ist an sich nichts anderes als

eine Wortmeldung. Sie wird nicht gleich aufgenommen und angenommen; aber die

Geschichte lugt quasi schon über den Rand - sie muss <befreit>, muss realisiert werden.

Deshalb kauft sich der Noch-nicht-Erzähler seinen Nachbarn, und auf dessen

Rückfrage, ob das denn tatsächlich passiert sei, antwortet er: «Klar! Und das war
überhaupt nicht witzig.» Damit hat er die ganze Tischgesellschaft in der Hand, er
hat das Wort.

Über das turn-taking, den Sprecherwechsel in einer Konversation ist mancherlei

geschrieben worden. Dabei wird im Allgemeinen unterschieden zwischen self-

selection (ich nehme mir das Wort) und allocation (die Lizenz zum Reden wird mir
erteilt, wird zugewiesen)". Hier geht beides ineinander: Er wählt sich selber aus,

aber die Plattform wird ihm auch halb bereitgestellt, jedenfalls wird sie freigegeben.

Er hat keine grossen Schwierigkeiten, aber er muss die Geschichte doch
einfädeln, ehe er damit überhaupt beginnen kann.

Manchmal steht ein preface vor der Erzählung (so bezeichnet es Elisabeth Gü-

licIV). ein Vorwort, das zum Beispiel schon einen Überblick über die ganze Erzählung

geben kann. Ich habe vorher schon angedeutet, dass das Moment der Wiederholung

einer Erzählung in aller Regel nicht schadet. In unserem Fall handelt es sich

um kein Vorwort, sondern um ein Vorspiel: das strategische Vortasten, das die
Bühne für den kurzen Auftritt freimacht. Es ist eine (weithin unreflektierte)
Auseinandersetzung mit den anderen Sprecherinnen und Sprechern. Auch sie sind

interessiert, ihre Informationen an den Mann und an die Frau zu bringen - was
zunächst ja auch die Geschichte abbremst und verzögert.

Meine These ist allerdings, dass der Druck sehr viel stärker ist, wenn im Hinterkopf

eine Geschichte, eine wirkliche Geschichte rumort, und dass deshalb nach der

Entäusserung, nach der Befreiung der Geschichte auch die Befriedigung grösser
ist. Die abschliessende Bemerkung: «Ja, so war das» und der nochmalige Hinweis
auf das Beinahe, auf die Gefahr, an der man ganz dicht vorbeigeschrammt ist («im
letzten Moment haben wir umgeplant») - diese Schlussbemerkung bringt keine

neue Information mehr; mit ihr rundet der Erzähler die Geschichte ab. Labov und

Waletzky sprechen von «Coda»; darin rekapituliert der Erzähler für das Publikum

85



Hermann Bausinger SAVk 98 (2002)

und klinkt sich wieder ein in die allgemeine Unterhaltung. Gleichzeitig bestätigt er
darin aber auch sich selbst, dass sein Werk mehr oder weniger glücklich
abgeschlossen ist; er lehnt sich gewissermassen zurück: voilà!

Es ist ein Unterschied, ob er lediglich eine Beobachtung wiedergibt und etwas

schildert, oder ob er eine Geschichte erzählt, und sei sie noch so kurz und harmlos.

Dies hängt wohl zusammen mit dem ästhetischen Mehrwert, den der Erzähler von
Anfang an empfindet: Er gibt nicht nur Informationen weiter, sondern präsentiert
verbal art, eine Ganzheit, eine Komposition mit kleinen Höhepunkten, mit Anfang
und Ende. Der Erzähler antizipiert das Ganze - und mit seinem Einstieg vermittelt
er auch den Zuhörerinnen und Zuhörern den Wunsch, dieses Ganze zu erfahren
und aufzunehmen. Am Ende löst sich nicht nur die Spannung, sondern rundet sich

auch das Bild.
In der Alltagskommunikation werden Erzählungen in der Regel nicht in isolierter

Form präsentiert. Sie sind vielmehr eingebettet in das Gespräch und tauchen
auf aus dem Strom dialogischen Redens. Wer erzählen will, muss Mittel finden, dies

deutlich und für die anwesenden Gesprächsteilnehmerinnen und -teilnehmer
schmackhaft zu machen. Er muss einen Freiraum für seine Geschichte(n) schaffen,
wobei er darauf angewiesen ist, dass ihm die anderen das Feld für die Dauer seiner

Erzählung(en) überlassen.

Die sprachliche Seite dieses Prozesses ist ansatzweise in einzelnen folkloristischen

Performanzuntersuchungen, detaillierter in manchen linguistischen
Kommunikationsstudien analysiert worden. Daran orientiert sich diese Skizze, deren
Akzent aber auf der Einsicht liegt, dass die Geschichten selbst erheblichen Druck auf
die potentiellen Erzählerinnen oder Erzähler ausüben. Gute Erzähler versuchen
diesen Druck schon im Vorfeld an das potentielle Auditorium weiterzugeben. Der
Druck kann nur ausgeglichen werden durch das Erzählen: Die Geschichte wird
befreit - und der Erzähler wird von der Geschichte befreit, ohne dass er sie verliert.

Anmerkungen

Zu der Diskussion vgl. beispielsweise Allmende 48/49: Weitermachen - aber wie? Kulturpolitik in
der Krise. Eggingen 1996.

Martin Scharfe. Augen-Wissen. Einige Überlegungen zur volkskundlich-kulturwissenschaftlichen
Bildinterpretation. In: Kritische Berichte 28/1,2000:62-68: hier: 67.

Dieses von dem Theologen Hermann dunkel 1906 geprägte Schlagwort wird in der Erzählforschung

öfter auf das unmittelbare Umfeld des Erzählens bezogen, meint aber weitergehend die so-
ziokulturelle Einbettung eines Textes. Vgl. Wolfgang Brückner. Gunkel. Johannes Friedrieh
Hermann. In: Enzyklopädie des Märchens 6. Bd.: Sp. 299-302.

4 Christine Burckhardt-Seebass, Lücken in den Ritualen des Lebenslaufs. Vorläufige Gedanken zu
den «passages sans rites». In: Ethnologia Europaea 20.1990: 141-150.
Uta Quasthoff nennt «gewisse Minimalbedingungen von Ungewöhnlichkeit» als Voraussetzung für
eine Erzählung. Vgl. Gesprächsanalyse. In: Enzyklopädie des Märchens 5. Bd.: Sp. 1194-1201; hier
Sp. 1199.

h Harvey Sacks, Fall lectures. Santa Barbara 1971.
7 William Labov/Joshua Waletzky. Erzählanalyse. Mündliche Versionen persönlicher Erfahrungen. In:

J. Ihwe (Hg.), Literaturwissenschaft und Linguistik. Bd. 2. Frankfurt a. M. 1973: 78-126; hier: 111 ff.

86



Die Befreiung von Geschichten SAVk 98 (2002)

Vgl. T A. van Dijk. Recalling and Summarizing Complex Discours. In: W. Burghardt/K. Hölkcr
(Hg.),Text Processing. Berlin 1979:49-118; Eva Neuland, «Ja. lass doch erzählen!» Konversationel-
les Erzählen im Alltag. In: Wirkendes Wort 33,1983: 361-383.
Konventionelle Muster und kommunikative Funktionen von Alltagserzählungen. In: Konrad Eh-
lich (Hg). Erzählen im Alltag. Frankfurt a. M. 1980:335-384. Die detaillierten Analysen E. Gülichs
zur «Auslösung nicht-funktionaler Erzählungen» sind verwandt mit der vorliegenden Skizze; der
Begriffder «nicht-funktionalen Erzählung» ist allerdings problematisch.

87


	Die Befreiung von Geschichten

