
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 97 (2001)

Heft: 1: Thema : Volkskundliche Erzählforschung

Artikel: Populäre Medien in der volkskundlichen Erzählforschung : verpasste
Grenzgänge am Beispiel der Erforschung fernsehmedialer Narrationen

Autor: Schmitt, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118085

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118085
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizerisches Archiv für Volkskunde 97 (2001 0674)78

Populäre Medien in der volkskundlichen Erzählforschung

Verpasste Grenzgänge am Beispiel der Erforschung
fernsehmedialer Narrationen

Christoph Schmitt

In den schlecht abgegrenzten Gebieten, wo man unschöne Kategorien findet
und sich die Professoren gegenseitig aufessen, ruhen die dringenden Probleme
der Wissenschaft. Mit diesem Rekurs auf Goethe leitet Marcel Mauss seinen
scharfblickenden Aufsatz Les Techniques du corps (1936) ein1, in dem er die
Ethnologie auf die Rolle des Körpers als Ausdrucksmedium symbolischer Kommunikation

hinwies. Solches Neuland versprechend, ragt die Erforschung von
Massenkommunikation über das Körperthema, das man sich interdisziplinärer kaum
ausmalen mag, noch hinaus. Denn die Historische Anthropologie hat inzwischen

Auge und Ohr zu einer Kultur- und Sozialgeschichte der durch Massenmedien

verlängerten Sinne fortgeschrieben.2 Eine Medienvolkskunde - die begriffliche
Amalgamierung ist zunächst heuristisch gemeint - ist noch nicht einmal auf der
«klassischen» publizistikwissenschaftlichen Stufe so recht angelangt, auf der
schon der Ruf nach einer «Medienanthropologie» erschallt ist.' Auch massenmediale

Transformationsprozesse mündlich-schriftlicher zu bewegungsbildlichen
Textsystemen (und umgekehrt) sind am Problemhorizont des Fachs nicht zu
erkennen.

Kurzum: Die Volkskunde, sofern sie sich in fachliche Bezüge stellt und nicht
nur als institutionalisierte Definitionsmacht agiert, hat den Paradigmenwechsel
zur Medialität nicht vollzogen. So sind im inzwischen recht bunten Themenfächer
der «Zeitschrift für Volkskunde» Film und Fernsehen bis Anfang der 90er-Jahre
mit keinem Stichwort vertreten.4 In den Problemhandbüchern fehlt das
Medienthema entweder ganz, oder es wird von fachfremder Seite dargestellt.5 Nur
jene Grenzgänge bieten aber Erkenntnisgewinn, bei denen der Forscher über
aktive, mindestens bilinguale Sprach- bzw. Fachkompetenz verfügt, also das

Begriffssystem mehrerer Disziplinen beherrscht und anwendet. So bleiben integrative

Ansätze, wie die neue Medienphilosophie", für das Fach folgenlos, sofern es an
echter Transferleistung fehlt. Denn es führt kein direkter Weg in die Medienphilosophie.

Andernfalls dilettieren Volkskundler in der Rolle des Philosophen, und
hinter ästhetisierten Sprachgewändern haben sich Kompilationen und halbverdaute

Begriffe ausgebreitet. - Prospera animos efferunt. Geht es nämlich um die

Brotfrage der Disziplin, ihr berufsqualifizierendes Ausbildungsprofil7, steht das

Medienthema hoch im Kurs.

Im Besonderen aber enttäuscht der Beitrag der volkskundlichen Erzählforschung

zur zeitgenössischen Medienanalyse. Damit meine ich jene Zunft, die ihre
Kompetenz aus der historischen und vergleichenden Betrachtung traditionsbildender,

kulturell also tiefspuriger Erzählstoffe und ihrer Kontexte bezieht. Arbeiten

67



Christoph Schmitt SAVk 97 (2001)

ausgewiesener Volkserzählforscher zum filmischen Erzählen findet man höchstens

fallweise. Erst recht in der Auseinandersetzung mit der «grossen Erzählmaschine
Fernsehen»" ist die Stimme von im Fach agierenden Spezialisten für Volksprosa,
populäre Lesestoffe oder Imagerie Populaire kaum zu vernehmen oder wird allenfalls,

wie in den einschlägigen Artikeln der «Enzyklopädie des Märchens» (z.B.

«Film»), unter dem Gesichtspunkt der Traditionsrelevanz erhoben.'' Jüngere Vor-

stösse, wie die Zürcher Tagung über «Alltag und Medien», bei der auch der
Serienalltag des Unterhaltungsfernsehens behandelt wurde'", stellen nach wie vor die

Ausnahme dar.

Die folgende Suche nach medienkundlichen Grenzgängen in der volkskundlichen

Erzählforschung stellt sich weitgehend als Geschichte ihrer Verhinderung dar.

Noch beim Jahrtausendwechsel sind sie kaum in Sicht." Die verpassten Chancen

werden im wissenschaftshistorischen Zugriff kommentiert, wodurch dem Leser

zugleich Ansätze für ein medienvolkskundliches Perspektivbündel geboten werden.12

Homo narrans in der Kulturindustrie (50er-Jahre: Kurt Ranke)

Der Hörfunk der Vorkriegszeit war als Medium noch kein Reflexionsgegenstand

der Volkskunde, wurde jedoch zur Verbreitung heimatlicher Kultur, in

volkspädagogischer Absicht oder für Sammelzwecke fleissig genutzt." Nach dem Krieg
setzt sich diese Kooperationsform in den Arbeitstagungen «Volkskunde und Rundfunk»

fort." Sucht man die das Medium thematisierende Nachkriegsvolkskunde,
wird man in den von Walter Hävernick (1905-1983) am Museum für Hamburgische

Geschichte verlegten «Beiträgen zur deutschen Volks- und Altertumskunde»
(BDVA) fündig. Da Hävernick Numismatiker war", hätte der Spagat zum neu zu

erschliessenden Medienthema nicht grösser sein können. Immerhin forderte
Hävernick dazu auf, dass sich die Volkskunde «sine ira et studio» mit dem Rundfunk

zu befassen habe.'" Da sich dieser aber reibungslos, «ohne Störung der
Volksseele», in den Kreis der Vermittler geistigen Guts einreihen soll'", ist Hävernick
noch stark vom Gedanken des <Artenschutzes> geprägt.

1956 hielt Kurt Ranke, damals noch ausserordentlicher Professor in Kiel, einen

Vortrag über «Zivilisation und Volkstum»." «Zivilisation» ist dabei zum guten Teil
auf den Rundfunk gemünzt. Zivilisation und Volkstum erscheinen nicht mehr als

strenge Oppositionsbegriffe im Sinne des von Richard Weiss misslich propagierten
Gegensatzes von Gemeinschaft und Masse." «Selbst auf die Gefahr hin. als advocatus

diaboli auf einem volkskundlichen Scheiterhaufen guter alter Art verbrannt
zu werden»'", verwirft er die Trennschärfe bisheriger Kategorien, wie dem «organischen»

und «organisierten» oder dem «natürlich sich entfaltenden» und
«veranstalteten» Volkstum. Auch das moderne Lebensgefühl ist bei Ranke ausdrücklich
«volkstümlich», und zwar infolge eines Funktionswandels, der sich beim Übergang
tradierter Gemeinschaften in soziale Organisationen vollzogen hat. Die Volkskunde

ist daher nicht nur für das Erzählen in den alten Lebensraumgemeinschaf-

68



Populiire Medien in der volkskundlichen Erzählforschung SAVk 97 (2(X)1

ten, sondern auch für das massenmediale Narrationssystem zuständig. Genauer

präzisiert er den Funktionswandel wie folgt:

¦•Denn wenn heule z.B. keine Märchen oder Sagen oder Legenden mehr erzählt werden.so wäre es

doch einmal Aufgabe der Volkskunde festzuhalten, warum diese bestimmten und einmaligen
Erzählgattungen zum Untergang bestimmt sind. Der Abgang von elwas Gewordenem ist bekanntlich
nicht immer nur ein Verfallsprozess. sondern sehr häufig auch die Ablösung einer überholten Form
durch ein nachdrängendes neues Bildungsgefüge. Zum anderen wäre aber zu eruieren, was
nunmehr die Rolle dieser Erzählgattungen übernommen hat. Diese neuen Geschichten werden
vermutlich keine Märchen oder Legenden oder Sagen der uns bekannten Typen mehr sein.»'1

Ranke fordert daher schon frühzeitig die Einbeziehung auch audiovisueller
Produktionen für die «Enzyklopädie des Märchens»". Seine Auffassung des

Funktionswandels impliziert die Annahme eines aktiven («schöpferischen») Rezipienten,

der sich die «Volksseele» bewahrt hat und daher gegenüber der Kulturindustrie

weitgehend immun ist. Ranke wendet sich also vom kritischen Konzept des

Massenpublikums ab und negiert euphorisch die Manipulationsthese durch
Massenmedien, die damals mit der Stimulus-Response-(Hypodermic-Needle-)Theorie
ein vereinfachtes Wirkungsmodell propagierte. Gleichwohl ist seine Sichtweise der

Medienwirkung nicht subjektorientiert wie der spätere «Gratifikationsansatz», der
nach konkreten Belohnungsvariablen der Medienzuwendung fragt.'1 Ihr wesentlicher

Nutzen liegt für ihn vielmehr in der Befriedigung eines quasi angeborenen
Erzählbedürfnisses. Auch die «Kulturproduktionszentren» kommen daher an der

anthropologischen Konstante des homo narrans nicht vorbei, den Ranke im Schwinden

der alten Erzählgemeinschaften neben dem homo sapiens, ludens und laborans

etabliert und so zugleich die romantischen Implikationen des Konzepts vom
«schöpferischen Volksgeist» terminologisch abstreift. An der Serienherstellung von

Gebrauchsgütern exemplifiziert er. dass sich die Massenproduktion häufig den
alten Formen der sogenannten Volkskunst stilmässig angleiche.'4 Dieser an Adolf
Spamer und Wilhelm Fraenger anknüpfende Gedanke der Anverwandlung kultureller

Güter durch einen kreativen Benutzer überträgt Ranke auf die Serienproduktion

des Rundfunks.
In den BDVA findet sich auch die Zusammenfassung einer quantitativen

Untersuchung über die Familiendarstellung im deutschen Film.3 Erkenntnisziel der
sich als volkskundlich etikettierenden Untersuchung von 200 Filmen war.
Wunschvorstellungen von der Familie zu ermitteln. Dabei wurden Film- und Märchenfamilie

in eher heuristischer Absicht miteinander verglichen", da der Film in seiner
medialen Eigenständigkeit unvergleichbar sei."7 Der Unterhaltungsfilm erfüllte
damals noch Funktionen, die später das Fernsehen übernahm, dessen Familienserien
für den Serienalltag prototypisch wurden. Die Volkskunde hatte das Thema also

schon früh im Blick.

69



Christoph Schmitt SAVk 97 (2001

Etablierungsversuche im Einzelkampf... (60er-Jahre: Karl Veit Riedel)

Unermüdlich sucht Karl Veit Riedel in den 60er-Jahren, wiederum in den

«Beiträgen», Medien als Thema der Volkskunde zu begründen. Er hatle über den

Bänkelgesang promoviert", kam also von der Erzählforschung. Ausser den
Masselesestoffen2'' reklamierte er den Film als volkskundliches Arbeitsgebiet"', formulierte

spezifische Fragen an das Fernsehen", ergründete Werbung und Reklame als

Problemfeld der Volkskunde12, reflektierte über die Beziehungen des Fachs zur
Tagespresse'1, über «Volkstümliche Strukturen des Fernsehspiels»" und über das

«Fernhören»". Nach Riedel hat die Volkskunde den «gemeinen Mann» im Visier,

was sich mit Hermann Bausingers Definitionsvorschlag populärer Kultur soeben

noch deckt, bei dem wesentliche Implikationen von «Volk» erhalten bleiben, nämlich

«die Tendenz der Orientierung an den vielen (rein quantitativ gesehen) und

nach unten (sozial gesehen)»."'
Riedel fragt zuerst nach dem «Sitz im Leben» und beginnt konkret mit der

räumlichen Position des Fernsehempfängers, dessen zentrale Lage mit dem Platz

des alten Hausaltars verglichen wird.1" Fachintern belächelt, wird der Anordnung
von Fernsehapparat und Zuschauer im Rahmen der Dispositivtheorie'" oder in

kommunikativen Aneignungsstudien1' eine wichtige Bedeutung zugemessen. Denn die

häusliche Blickachse zum «Altar» ist für die Personalisierung und Ritualisierung
der fernsehmedialen Kommunikation sehr wesentlich.4" Als «volkstümlich» erachtet

Riedel vor allem die synästhetische. an Bänkel- und Moritatengesang
erinnernde fernsehmediale Darbietungsform, sieht also den effet du réel, den

Wirklichkeitseffekt, des Mediums.4' Daneben hebt er das auf Magazin und Varieté
verweisende Prinzip der Vielseitigkeit und Abwechslung hervor.' Damit hat er den

Programmfluss als Ordnungsmacht des Mediums und die Komplexität seiner Nar-
rationsstruktur im Visier.

Riedels Bezugnahme auf das Märchen stellt eine metaphorische Explikation
der medialen Grundeigenschaft des Fern-Sehens dar. Und /war führt er das

Grimmsche «Meerhäschen» (KHM 191) an. in dem die Königstochter, wenn sie

nacheinander durch die zwölf Fenster ihres Saales blickt, immer schärfer sieht, bis

ihr Blick schliesslich alles durchdringt.

und Rügebräuche beim «Abschied» (70er-Jahre)

In der Umbruchsphase des Fachs Ende der 60er-. Anfang der 70er-Jahre erntete
Riedel gleich von mehreren Seiten Prügel. Er diente fortan als Beispiel des «naiven»

Volkskundlers, der sich vom alten Kanon her Fragen moderner Massenmedien

zu nähern sucht. Sein Ansatz sei unhistorisch, der Aufweis von Vorläufermedien

diene nur dem Nachweis, es habe sich im Grunde nichts geändert." Sein Aufsatz

über Werbung, in dem er ausgerechnet für eine Beratungsfunktion des

Volkskundlers eintrat und (nun trotzig?) sämtliche Werturteilsfreiheit über Bord

70



Populäre Medien in der volkskundlichen Erzählforschung SAVk 97 (2(X)1)

warfJJ, erbrachte ihm gar den Vorwurf der «Prostitution»4". Der wurde aber weniger
im Sinne Max Webers, als wegen des «falschen Bewusstseins» der «unter der

Grundständigkeitsflagge angetretenen sogenannten Gegenwartsvolkskunde»4"
laut. Kurzerhand wurde die «Ausweitung des Kanons auf... Film. Fernsehen und

Tagespresse» nun als «keck» denunziert und als «Holzweg»4" gebrandmarkt.
Riedels Ansatz, der sich im Übergang einer neu zu definierenden Volkskunde

vollzieht, hat freilich erhebliche Schwächen. Doch ist die Analogie zu einem
Märchen, wie dem «Meerhäschen», nicht vielmehr «naiv» im heuristischen Sinne? So

ist die Fenstermetapher längst fester Bestandteil des Mediendiskurses: «Fenster

zur Welt», lautet ein Werbespruch des frühen Heimkinos4", Talkgäste reden «zum
Fenster hinaus»4", Sendeleisten heissen «Fensterprogramme» etc. Zugleich deutet
das Märchenbild - die Gedanken Hans Arnolds aufnehmend"1 - das «Magische»
des Fern-Sehens an, wie es auch in der Metapher vom «Zauberspiegel» anklingt."
Aus heutiger Sicht könnte man in dem Bild der von der Prinzessin nacheinander

geöffneten Fenster die medialen Entwicklungsstufen zu einer Kultur der (realen)
Virtualität erkennen. Auch ganz konkret wurden «Windows» zum Prinzip und

Logo einer weltumspannenden Bildschirmoberfläche.
Riedels Gegenwartsvolkskunde galt als modernistisch und historizistisch

zugleich. Während Bausinger das Konzept des Funktionswandels nur kritisch
einschränkte, indem er auf die «Vielzahl und Vielfalt der Variations- und
Bestimmungsmöglichkeiten» von «funktionalen Äquivalentem» hinwies'", wurden diese

von Scharfe endgültig verworfen, da sie nur der Erhaltung des Kanons und als

«ideologisches Theoriesurrogat» dienen würden." Auch in jüngeren kritischen
Revisionen des Fachs hat Scharfe an der aus seiner Sicht «verheerenden Rolle» des

Funktionsparadigmas festgehalten.'4 Wörtlich genommen unbrauchbar, hätte der
Äquivalenzbegriff in seiner Schärfung bzw. Alterierung dem Fach, das am Medienhorizont

nur die Inszenierung von Aufklärung als Massenbetrug" erblickte,
vielleicht einen theoretischen Ausgangspunkt geliefert, um auch die Frage nach der
medialen Transformierbarkeit von Kultur mitreflektieren zu können. So hat inzwischen

die Translationsforschung aufdie Idealität funktionaler Äquivalenzen
hingewiesen und eine Hierarchisierung der Äquivalenzebenen gefordert, wobei sich der
Äquivalenzbegriff dem der Adäquanz unterzuordnen hat.'"

Der bislang einzige volkskundliche Kongress über Massenmedien stand nicht
von ungefähr unter der Prämisse eines überdehnten Kommunikationsbegriffs
(«Direkte Kommunikation und Massenkommunikation»*7). Medien wurden
primär als Vermittler traditionellen Volksguts (Medienfolklorismus) oder in ihrer
Beeinflussung des Volkslebens (Artenschutzgedanke) diskutiert. Binnenfamiliäre
Kommunikationen wurden mit Weihnachtsbräuchen, nicht aber mit Familien- oder

Alltagsserien beleuchtet.'" Das war tatsächlich ein kanonverengender Blick auf die
Massenmedien, von dem sich nur Foltins Beitrag über Arbeitsweltdarstellungen im
Fernsehen abhob."'

Für solch massenmediale Inhaltsanalysen hatte z.B. die Frankfurter
Kulturanthropologie nicht viel mehr als schmunzelnde Polemik übrig: «Der neue Trend

71



Christoph Schmitt SAVk 97 (20)1

hiess: statt Volksmärchen: trivialer Familien- und Liebesroman oder Kriegsromanhefte

...; statt Volkshumor: Comics statt Sitte und Brauch im Arbeitsjahr:
Arbeitswelt im Fernsehen ...»"". Ihre subjektorientierte Alltagsperspektive liess

allerdings das Problem der Medienaneignung links liegen."' Langzeitstudien mit
Fernsehkindern, sog. «Fallstudien», führte z. B. der Tübinger Volkskundler Jan-Uwe

Rogge durch."2 Was das Konzept einer Historischen Ethnographie von
kontextorientierter Erzählforschung unterscheidet, bleibt abzuwarten.

Seit 1978 vollzog sich in Tübingen mit der Hinwendung zum historischen Alltag

eine Abwendung von der empirischen Massenkommunikationsforschung."
Nur am Marburger Institut für Europäische Ethnologie und Kulturforschung
gelang unter Hans-Friedrich Foltin im Zeitraum von dreissig Jahren eine kontinuierliche

Medienforschung, die ihre Früchte auch in der Lehre abwarf."4 Foltins
Ansatz bezieht populäre Lesestoffe aus literatursoziologischer Perspektive mit
ein und trägt später zur Entwicklung der mediensoziologisch orientierten
Fernsehforschung bei, nimmt aber zur volkskundlichen Erzählforschung kaum
Bezug.

Grenzgänge am Ende des Jahrtausends

Die Erzählforschung hat Film und Fernsehen bis in die 80er-Jahre praktisch
nicht im Blickfeld gehabt. Medialität wurde vielmehr im Übergang von Oralität
und Skripturalität reflektiert"', wobei auch Illustrationen traditioneller Erzählstoffe

einbezogen wurden."" Doch blieb dieser Blick letztlich schritt- und vergan-
genheitsorientiert, liess jedenfalls keine Ausweitung auf audiovisuelle
Transformationen bzw. auf die durch mediale Übergänge geprägte kulturelle Gegenwart
zu. Visualisierungen rezenten Erzählguts wurden zwar an den Textsorten des

Witzes"" und der Werbeanzeige"" exemplifiziert, blieben aber auf das Stehbild
beschränkt. Eine der wenigen Ausnahmen bildet die Abhandlung von Willi Höfig.
der das in der Nachkriegszeit beliebte Genre des deutschen Heimatfilms aus

publizistikwissenschaftlicher und volkskundlicher Sicht darstellte, wobei er die

trivialen filmischen Erzählmuster u.a. im Abgleich mit der Märchenfolie
gewann.'"' Sein Ansatz einer qualitativ erläuterten quantitativen Inhaltsanalyse hat
das Thema des Heimatfilms bislang am erschöpfendsten behandelt, doch wurde
diese gleich mehrere Berührungsflächen bietende Meisterleistung damals vom
Fach kaum wahrgenommen. Der bewegungsbildlichen Bearbeitung von
Volkserzählstoffen, die das Medienthema allerdings auf die Verlängerung noch stark
sichtbarer Traditionen beschränkt, widmen sich erst in den 90er-Jahren umfängliche

Arbeiten. Der Verfasser suchte auf Grundlage eines semiotischen Modells
der Literaturverfilmung die Eigenschaften fernsehmedialer Transformationen
klassischer Märchenstoffe aufzuzeigen.7" Methodische Schwierigkeiten bereitete
die formal vielfältige Angebotsstruktur des Fernsehens (Bildergeschichten.
Puppenspiele, Animations- und Realfilme), doch sollte der Programmfluss als media-

72



Populäre Medien in der volkskundlichen Erzählforschung SAVk 97 (2(X)1

les Ordnungsmuster mitberücksichtigt werden. Lutz Röhrich betreute eine
Dissertation zur Adaption von Märchen- und Sagenstoffen der Stummf'ilmzeit.7'

Transformationsforschungen dienen nicht zuletzt dazu, den Blick vom Ziel- auf
das Ausgangsmedium zurückzulenken, um die Wesenhaftigkeit von Merkmalskatalogen

neu zu überdenken. Zu fragen wäre genauer, wie weit sich Folkloretradi-
lionen reduzieren lassen, in welchem Kontext sie parodiert werden und wie das

Phänomen «originaler» Beiträge zu werten ist.

Vom hierarchisch höher gelegenen Vergleich der Narrationsstrukturen
massenmedialer Systeme mit denen herkömmlicher Erzählgemeinschaften ist die hiesige
volkskundliche Erzähl forschung noch weit entfernt. Auf die Dimension dieses Themas

hat Linda Dégh durch exemplarische Analysen amerikanischer Massenmedien,

wie der Werbung, hingewiesen.72 Auch die Analyse der alltäglichen
Gesprächskultur in den Massenmedien, für deren Erforschung auf die Ergebnisse
Albrecht Lehmanns zurückgegriffen werden könnte7', ist an der Erzählforschung
ziemlich vorbeigegangen.74

Besonders jüngere Medienwissenschaftler aber ringen nun zunehmend um
Begriffe, die von der Erzählforschung - obwohl nicht zwingend entwickelt - in

langer Forschungspraxis erprobt und korrigiert wurden. So gehen Argumentationen

fehl oder werden unscharf, wenn zum Beispiel mit Märchenstrukturen
der Tendenz nach fantastische Narrationsmuster erklärt werden."' Oder fantastische

Textsorten werden mit postmodernen Theorien erklärt, wobei jegliche
Bezugnahme auf Begriffe oder Fragestellungen der «klassischen» Erzählforschung
unterbleibt.7" In jüngeren Medienanalysen wird der Rekurs auf den Mythos als

Gattung immer beliebter.Tatsächlich liegt der Mythos voll im Trend der neueren
medienwissenschaftlichen Nomenklatur, wie allein die Titelschöpfungen vieler
Abhandlungen anzeigen. Nicht nur werden medial vermittelte Mythen77 und
Mythenneuschöpfungen" analysiert oder Mythenbildungen über Medien diskutiert7'',

sondern der Mythos selbst wird als Narrationssystem in Analogie zur
Angebotsfläche des Fernsehens gesehen. Eine solch synchrone Zusammenschau
des historischen Nacheinanders, und zwar von griechischem Mythos und Television,

hat jüngst Joan Kristin Bleicher mit dem Anspruch einer Fernsehpoetik""
als Habilitationsschrift vorgelegt. Dabei fehlen jegliche Bezüge zur Volkserzähl-
forschung, die ihrerseits ihre Berührungsflächen nicht publik gemacht hat. Ist
die Kreativität solcher Ansätze zu begrüssen, so gelangen die Autoren über
scharfsinnige Beobachtungen selten hinaus, sollten also generalisierende oder

gar theoriebildende Schlussfolgerungen vermeiden. Der Erzählforschung näher
stehen solche Untersuchungen des Fernsehens, die das Mythische als

Denksystem betrachten, das neben dem Mythos so unterschiedliche Textsorten wie
die verschiedenen Gattungen der Volkserzählung und auch rituelles Verhalten
einschliesst. So hat z.B. Roger Silverstone"' seiner Behandlung des Themas
Anfang der 80er-Jahre strukturalistisch ermittelte Konstanzen unterlegt, die dem
Funktionsmodell Propps"2 und der Aktantentheorie Greimas'"1 entnommen wurden.

73



Christoph Schmitt SAVk 97 (2001

Ausblick

Mit der Zunahme der Kanäle hat sich die «Fernsehgemeinde» ausdifferenziert."4

Seine gemeinschaftsstiftende Funktion, die volkskundlichen Gehversuchen
das noch junge Medium in die Arme treiben sollte, geht zunehmend verloren,
ebenso seine festeren Formen und Traditionen, die der Volkskundler damals
gerade vermisste. Wird das Fernsehen nun, mit dem veredelnden Hauch der Patina,
ähnlich der Fotogeschichte, zum Objekt volkskundlicher Forschung erkoren?
Andererseits ist es noch immer die alltäglichste Form virtueller Vergemeinschaftung.
Die «öffentliche Netzhaut»" ist nach wie vor das fernsehende Auge - um mit einer

Metapher des eingangs erwähnten Körperthemas zu sprechen. Denn ein Ende des

Fernsehens als «Leitmedium» ist -jedenfalls im Bereich der narrativen Systeme -
nicht in Sicht.

Als Übertragungs- und filmisches Medium, das genuine Präsentalionsweisen

hervorgebracht hat, bietet das Fernsehen dem Erzählforscher gleich mehrere

Untersuchungsfelder. Die Gewohnheit des Umgangs mit Stoffmengen befähigt den

Erzählforscher. in der Vielfalt des fernsehmedialen Angebots weniger leicht den
Überblick zu verlieren. Angesichts des formalen Rückzugs auf blasse, diskursive
Strukturen braucht sich das Fach vorder früheren «Stoffhuberei» wahrlich nicht zu

fürchten. Und da der populäre fernsehmediale Code standardisiert ist. sollte diese

Aufgabe auch forschungsökonomisch zu bewältigen sein.

Ein dringendes Desiderat ist die Präzisierung der Beschreibung inhaltlicher und

formaler Fernsehklischees und die über soziale Variablen hinausgehende Darstellung

von Bedürfnissen nach «trivialer» Fernsehunterhaltung. Hier könnte die

Erzählforschung ihr Wissen für eine systematische Beschreibung stereotyper
filmischer Klischees fruchtbar machen und etwa aus der Häufung von Motivbündeln.
Erzähltypentrümmern. Sprach- und Bildformeln ihre Schlüsse ziehen. Eine Vision
wäre die Erstellung eines am Sujet orientierten Katalogs fernsehmedialcr
Unterhaltung, aber wer wollte solche Kärrnerarbeit übernehmen?

Die Methode der qualitativ interpretierten, quantitativen und besonders für die

Medienbetrachtung relevanten Inhaltsanalyse hat längst nicht ausgedient. Häufig-
keitsauszählungen von Variablen sollte man nicht als «intellektuelle Feigheitsgebärde»"

denunzieren. Denn vielmehr sind es jene, auf festen Grund zielende
Kärrnerarbeiten, auf welche die Hermeneutik ebenso herabblickt, wie sie ihre soliden
Dienste in Anspruch nimmt. «Weiche» Methoden, so zentral sie für die Volkskunde
auch sein mögen, sollten für den Gang in die Medienwissenschaft nicht das alleinige

methodische Rüstzeug bilden.
Über das «Funktionsparadigma» sollte in der Medienvolkskunde gründlich

nachgedacht werden, und zwar unter Einbeziehung der Erzählforschung und
verwandter Disziplinen, wie zum Beispiel der (linguistischen) Translationsforschung.
Funktionsadäquanzen sollten dabei vor allem auf hierarchisch höher gelegenen
Ebenen gesucht werden. So wäre zum Beispiel zu fragen, wie sich die Taxonomie
des fernsehmedialen Genresystems zu den Taxonomien vorfilmischer Gattungssys-

74



Populäre Medien in der volkskundlichen Erzählforschung SAVk 97 (2001

teme verhält. Denn bestimmte Metastrukturen, wie das Prinzip der arbeitsteiligen
Funktion von Gattungen, bleiben erhalten."1 Das Wissen um Lageverhältnisse
funktionaler Distributionen könnte den Blick für das moderne, massenmediale

Narrationsgeflecht schärfen. Besonders die Erzählforschung als eine der

forschungsintensivsten, fachhistorisch und international weit ausgreifenden Stützen
des Fachs sollte sich endlich für einen solch anspruchsvollen Wissenstransfer rüsten
und ihre vernetzungsfähige Topografie einbringen.

Anmerkungen

1 Marcel Mauss: Die Techniken des Körpers. In: ders.: Soziologie und Anthropologie. Bd. 2: Anthro¬
pologie. Hg. von Wolf Lepenies und Henning Ritter. Frankfurt a.M.. Berlin. Wien 1978. 197-220.
hier! 99.

Siehe z. B.: Das Schwinden der Sinne. Hg. von Dietmar Kamper und Christoph Wulf. Frankfurt a.M.
19X4. Die Veränderung der Sinne durch Massenmedien klingt in Utz Jeggles Behandlung des Themas

kaum an: ders.: Der Kopf des Körpers. Eine volkskundliche Anatomie. Weinheim. Berlin 1986.

Christian Doelker: Kulturtechnik Fernsehen. Analyse eines Mediums. Stuttgart 1989.11.
4 Gesamtregister der Zeitschrift für Volkskunde (ZfVk). Jahrgang 1-90 (1891-1994). Hg. von Helge

Gerndt und Klaus Roth. Göltingen 1995. Nur der volkskundliche Film wird mehrmals behandelt.
Immerhin werden Medien im Fach als eigene, wenn auch unstrukturierte Sachgruppe seil dem
Berichtsjahr 1989 bibliographiert: Internationale Volkskundliche Bibliographie für die Jahre 1989 und
1990. Hg. von Rainer Alsheimer. Bonn 1994 (Vorwort).
Ulrich Saxer: Medienkultur in der Schweiz. In: Handbuch der Schweizerischen Volkskultur. Hg. von
Paul Hugger. 3. Bd. Zürich 1992,1405-1432.

6 Zur Einführung siehe Frank Hartmann: Medienphilosophie. Wien 2000.

Heinz Schilling: Berufsfeld Medien. In: Berufsleitladen Volkskunde. Hg. von Hermann Bausinger.
Tübingen 1984. 35-51. Über Anspruch und Wirklichkeit «volkskundlicher Fernsehmacher» hat

jüngst Martin Füssenhäuser verhandelt: ders.: Volkskunde und Fernsehen. In: Walter Dehnert
(Hg.): Zoom und Totale. Aspekte eigener und fremder Kultur. Marburg 1999.97-117.

s Knut Hickethier: Das Fernsehspiel oder Der Kunstanspruch der Erzählmaschine Fernsehen. In:
Geschichte des Fernsehens in der Bundesrepublik Deutschland. Bd. 2: Das Fernsehen und die
Künste. Hg. von Helmut Schanze und Bernhard Zimmermann. München 1994.303-348. hier 305.

Rolf Wilhelm Brednich: Nacherzählen. Moderne Medien als Stifter mündlicher Kommunikation.
In: Volksdichtung zwischen Mündlichkeit und Schriftlichkeit. Hg. von Lutz Röhrich und Erika Lindig.

Tübingen 1989 (Script Oralia. 9). 177-186. hier 180. Brednich bedauert, dass das Fernsehen erst

gegen Ende der «Enzyklopädie des Märchens» behandelt werden kann, da es unter dem Stichwort
«Television» geführt wird (ebd.).

'" Hans-Friedrich Foltin: Alltag und «Alltag» in den deutschen Fernsehserien. Am Beispiel der Serien
«Berlin - Ecke Bundesplatz». «Lindenstrasse» und «Gute Zeiten, schlechte Zeiten». In: SAVk 95

(1999). 153-172 (Tagungsband).
" Z.B.: Volkskunde als Programm. Updates zur Jahrtausendwende. Hg. von Michael Simon und Hil¬

degard Friess-Reimann. Münster. New York. München. Berlin 1996.
12 lm Vergleich zur Vortragsfassung habe ich meine Thesen in die wissenschaftsgeschichtlichen Er¬

läuterungen eingeflochten.
13 Christoph Schmitt: Mecklenburg im Hörfunk der Weimarer Republik. Richard Wossidlo und die

Nordische Rundfunk AG. In: Stier und Greif 8 (1998). 76-83.
14 Dazu Renate Glaser: Die Arbeitstagungen «Volkskunde und Rundfunk» 1953-1963. Regensburg

1997 (Regensburger Schriften zur Volkskunde. 14).
13 Bracker. Jörgen: Walter Hävernick zum Gedenken. In: BDVA 22 (1983). 9-12, hier 9.
16 Hävernick, Walter: Rundfunk und Volkskunde. In: BDVA 4 (1959), 9-16, hier 9.
17 Ebd.. 16.
18 Kurt Ranke: Zivilisation und Volkstum. In: BDVA 2/3 (1958), 9-22.
" Richard Weiss: Volkskunde der Schweiz. Erlenbach-Zürich 1946.13.

75



Christoph Schmitt SAVk 97 (2001

2,1 Ranke (wie Anm. 18). 19.
21 Ebd.. 13.

: Siehe Manfred Grätz: Die Enzyklopädie des Märchens. Untersuchungen zu Konzeption. Erstellung
und Nutzungsmöglichkeiten. Hausarbeit zur Prüfung für den höheren Bibliotheksdienst. Köln 1984

(masch.), 14.
21 Siehe Michael Schenk: Medienwirkungsl'orschung. Tübingen 1987, 379—420 (Nutzen- und Beloh¬

nungsansatz).
24 Ranke (wie Anm. 18), 17.
2" Martha Cehak: Das Bild der Familie im deutschen Film. In: BDVA 2/3 (1958), 23-84.
26 Ebd.. 63 f.
27 Ebd.. 62.
28 Karl Veit Riedel: Der Bänkelgesang. Wesen und Funktion einer volkstümlichen Kunst. Hamburg

1963.
29 Karl Veit Riedel: Volksliteratur und «Massen»lesestoff. Probleme und Wege der Forschung. In:

BDVA 6 (1962). 65-84.
'" Karl Veit Riedel: Der Film -ein Gegenstand der Volkskunde. In: BDVA 8 (1964). 21-36.
31 Karl Veit Riedel: Fernsehen und Volkskultur. In: BDVA 9 (1965). 23-37.
12 Karl Veit Riedel: Werbung und Reklame als volkskundliche Probleme. In: BDVA 10 (1966).93-117.
" Karl Veit Riedel:Tagespresse und Volkskunde. In: BDVA 11 (1967). 7-33.
,4 Karl Veil Riedel: Volkstümliche Strukturen des Fernsehspiels. In: Hessische Blätter für Volkskunde

58 (1967). 47-68.
33 Karl Veit Riedel: «Fernhören» und Volksleben. In: BDVA 12 (1968). 67-99.
36 Hermann Bausinger: Kritik der Tradition. In: ZfVk 65 1969). 232-250. hier 243.
17 Riedel (wie Anm. 31). 27.
'" Vgl. z.B. Christin Bleicher: Fernsehen als Mythos. Poetik eines narrativen Erkenntnissystems.

Opladen. Wiesbaden 1999.26.
" Z. B. Andreas Hepp: Fernsehaneignung und Alltagsgespräche. Fernsehnutzung aus der Perspektive

der Cultural Studies. Opladen. Wiesbaden 1998.
411 Doelker (wie Anm. 3). 136 f.

41 Siehe z. B. Pierre Bourdieu: Über das Fernsehen (1996). Frankfurt a. M. 1998.27.
42 Riedel (wie Anm. 31). 30.
41 Hermann Bausinger: Heile Familienwelt. Anmerkungen zu deutschen Fernsehserien, ln: Der Bür¬

ger im Staat 20.3 (1970), 145-150. hier 145.
44 Riedel (wie Anm. 32): siehe auch ders.: Volkskunde als Grundlage praktischer Beratung. In: ZI Vk

66 (1970).44—47 (in Entgegnung auf Kramers: «Wem nützt Volkskunde?»).
4" Utz Jeggle: Wertbedingungen der Volkskunde. In: Abschied vom Volksleben (1970). Tübingen

'1986.11-36, hier 19.
4" Martin Scharfe: Kritik des Kanons. In: Abschied vom Volksleben (wie Anm. 45). 74-84. hier 80.
4" Ebd.. 82 I.
45 Irmela Schneider: Ein Weg zur Alltäglichkeit. Spielfilme im Fernsehprogramm. In: Geschichte des

Fernsehens (wie Anm. 8). 227-301. hier 229.
4" Harald Burger: Das Gespräch in den Massenmedien Berlin. New York 1991. 1 f.
50 Hans Arnold: Das Magische des Films. Phil. Diss. Univ. München [masch.| 1949.
51 Der Zauberspiegel - das Fenster zur Welt. Untersuchungen zum Fernsehprogramm der fünfziger

Jahre. Hg. von Knut Hickethier. Siegen 1990 (Arbeitshefte Bildschirmmedien. 14).

Hermann Bausinger: Zur Algebra der Kontinuität. In: Kontinuität? Geschichtlichkeit und Dauer
als volkskundliches Problem. Hg. von Hermann Bausinger und Wolfgang Brückner. Berlin 1969.

9-30. hier 26. U.a. warnt er vor kurzschlüssigen Formulierungen.z.B. wenn Film und trivialer
Heftroman als «Märchen von heute» bezeichnet würden.

'"' Scharfe (wie Anm. 46). 80.
"4 Martin Scharfe: Bagatellen. Zu einer Pathognomik der Kultur. In: ZfVk 91 (1995). 1-26. hier 22.
s' Max Horkheimer und Theodor W.Adorno: Dialektik der Aufklärung. Philosophische Fragmente

(1944). Frankfurt a. M. ,:2000.
"' Dazu Katharina Reiss und Hans J. Vermcer: Grundlegung einer allgemeinen Translationstheorie

(1984).Tübingen 1991 (Linguistische Arbeiten. 147).

Direkte Kommunikation und Massenkommunikation. Referate und Diskussionsprotokolle des 20.

Deutschen Volkskunde-Kongresses in Weingarten. Hg. von Hermann Bausinger und Elfriede
Moser-Rath. Tübingen 1976 (Untersuchungen,41).

70



Populäre Medien in der volkskundlichcn Erzählforschung SAVk 97 (2001

Ingeborg Weber-Kellermann: Weihnachtsbräuche als Akte binnenfamiliärer Kommunikation. In:
Direkte Kommunikation (wie Anm. 57). 175-181.
Hans-Friedrich Foltin: Arbeitswelt im Fernsehen. In: Direkte Kommunikation (wie Anm. 57).
135-143.
Ina-Maria Greverus: Kultur und Alltagswelt. Eine Einführung in Fragen der Kulturanthropologie
(1978). Nachdruck Frankfurt a.M. 1987. hier 172.

Regina Bendix hat daher die Ethnographie kindlicher Erzähl-Enkulturation eingefordert: dies.:

Zwischen Chaos und Kultur. Zur Ethnographie des Erzählens im ausgehenden 2().Jahrhundert. In:
ZfVk 92 (1996). 169-184.
Jan-Uwe Rogge: Kinder können fernsehen. Vom Umgang mit der Flimmerkiste (1990). Reinbek
bei Hamburg 1999.

Vgl. Carola Lipp: Alltagskulturforschung im Grenzbereich von Volkskunde, Soziologie und
Geschichte. In: ZfVk 89 (1993). 1-33. hier 9.

Die künftige Gewichtung dieser Schwerpunktbildung nach Foltins Emeritierung im Jahre 2(XK1 ist

daher für die Gesamtstruktur des Fachs nicht unwesentlich.
Siehe Volksdichtung zwischen Mündlichkeit und Schriftlichkeit (wie Anm. 9). Ausnahme siehe
Brednich. der die Erforschung des Nacherzählens von Medieninhalten. wie von Fernsehserien, als

«wichtiges Anliegen volkskundlicher Gegenwartsforschung» einfordert; Brednich (wie Anm. 9). 186.

Z. B. Hans-Jörg Either (Hg.): Märchen in unserer Zeit. Zu Erscheinungsformen eines populären Er-
zählgenres. München 1990.

Lutz Röhrich: Der Witz. Figuren. Formen, Funktionen. Stuttgart 1977, bes. 292-300 (Der Bildwitz).
Wolfgang Mieder: Deutsche Sprichwörter in Literatur. Politik. Presse und Werbung. Hamburg 1983.

Willi Höfig: Der deutsche Heimatfilm 1947-1960. Stuttgart 1973. Höfig schrieb auch den Artikel
«Film» in der Enzyklopädie des Märchens. Siehe auch ders.: Märchen als Vorlage für Film und
Hörspiel. In: Märchen in unserer Zeit (wie Anm. 66). 39-55.
Christoph Schmitt: Adaptionen klassischer Märchen im Kinder- und Familienfernsehen. Eine
volkskundlich-filmwissenschaftliche Dokumentation und genrespezifische Analyse der in den
Achtzigerjahren von den westdeutschen Fernsehanstalten gesendeten Märchenadaptionen mit einer
Statistik aller Ausstrahlungen seit 1954. Frankfurt a.M. 1993 (Studien zur Kinder- und Jugendme-
dienforschung, 12).

Holger Jörg: Die sagen- und märchenhafte Leinwand. Erzählstoffe. Motive und narrative Strukturen

der Volksprosa im «klassischen» deutschen Stummfilm (1910-1930). Sinzheim 1994.

Linda Dégh: American Folklore and the Mass Media. Indiana 1994.

Albrechl Lehmann hat die Erforschung alltäglichen Erzählens, von den traditionellen Gattungen
wegführend, auf Bezüge zur persönlichen Lebensgeschichte hingelenkt; ders.: Erzählen eigener
Erlebnisse im Alltag. In: ZfVk 74 (1978). 198-215.
Ausnahme z.B. Brednich (wie Anm. 9); Helmut Fischer: Magazingeschichten. Erzählen in berich-
tend-kommentierenden Rundfunksendungen. In: Homo narrans. Studien zur populären Erzählkultur.

Hg. von Christoph Schmitt. Münster. New York. München. Berlin 1999.285-300.
Z. B. Neue Helden für die Kleinen. Das (un)heimliche Kinderprogramm des Fernsehens. Hg. von
Ingrid Paus-Haase. Münster '1997 (Medien & Kommunikation. 16).
Z. B. Markus Wiemkcr:Trust no Reality. Eine soziologische Analyse der X-FILES. Soziologie einer
Fernsehserie am Beispiel von AKTE X. Postmoderne Theorien und Cultural Studies. Berlin 1998.

Television Mythologies: Stars. Shows & Signs. Ed. by Leu Masterman (1984). Reprint London 1992:

Mythologies of Violence in Postmodern Media. Ed. by Christopher Sharrett. Detroit 1999

(Contemporary film and television series).
Miriam Meckel: Medien-Mythos? Die Inszenierung von Prominenz und Schicksal am Beispiel von
Diana Spencer. Opladen 1999.

Douglas Davis: The Five Myths of Television Power, Or, Why the Medium is not the Message. New
York 1993: Siefan Münker und Alexander Roesler: Mythos Internet. Frankfurt a.M. 1999.

Bleicher (wie Anm. 38). 16.

Roger Silverstone:The Message of Television. Myth and Narrative in Contemporary Culture. London

1981.

Vladimir Propp: Morphologie des Märchens (1928). Frankfurt a. M. 1975.

Algirdas Julien Greimas: Strukturale Semantik. Methodologische Untersuchungen (1966).
Braunschweig 1971.

Stefan Münker: Epilog zum Fernsehen. In: ders. und Alexander Roesler: Televisionen. Beiträge zur
Medienkritik der Fernsehkultur. Frankfurt a.M. 1999,220-236, hier 220.

77



Christoph Schmitt SAVk 97 (2001)

Claus-Dieter Rath: Die öffentliche Netzhaut: Das lernsehende Auge. In: Das Schwinden der Sinne

(wie Anm. 2), 59-74.
Scharfe (wie Anm. 54). 22.

Dazu Lauri Honko: Gattungsprobleme. In: Enzyklopädie des Märchens. Handwörterbuch zur
historischen und vergleichenden Erzählforschung. Bd. 5. Hg. von RolfW. Brednich. Berlin. New York
1987, Sp. 744-769. hier 747.

78


	Populäre Medien in der volkskundlichen Erzählforschung : verpasste Grenzgänge am Beispiel der Erforschung fernsehmedialer Narrationen

