
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 97 (2001)

Heft: 1: Thema : Volkskundliche Erzählforschung

Artikel: Basile und das Problem der Mündlichkeit : ein Beitrag zur Geschichte
unterschiedlicher Text-Kommunikationen

Autor: Schenda, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118080

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118080
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizerisches Archiv fur Volkskunde 97 (2001 013-020

Basile und das Problem der Mündlichkeit

Ein Beitrag zur Geschichte unterschiedlicher Text-Kommunikationen

Rudolf Schenda

Mit der «Mündlichkeit»' und der «Folklore» sind die Literaturwissenschaftler
und nicht zuletzt die Romanisten rasch bei der Hand." Immer wieder und immer
noch wird behauptet, die Dichter von Abenteuerepen, von Novellensammlungen
oder von Theaterstücken1 hätten auf die mündliche Folklore zurückgegriffen; die
Volkstraditionen seien den Phantasiestücklein der gebildeten Dichter und Denker

vorausgegangen. Ideologiekritisch betrachtet kann es drei Gründe für solche

Behauptungen geben, und deswegen ist hier Vorsicht geboten: Erstens bestätigen sie

die immer noch blühende romantische These, dass die Naturpoesie, also die uralte
und kollektive sprachliche Schöpferkraft, allemal der Kulturdichtung der mit der
Schrift vertrauten Eliten vorausgegangen sei." Zweitens fördern diese Prämissen

paradoxerweise den Glauben, dass die Naturpoesie eine im Prinzip nationale
gewesen sei und dass die Dichter folglich in der Hauptsache aus der heimischen
Tradition geschöpft hätten; die deutsche Dichtung bliebe somit germanischen, die
französische Literatur gallischen oder keltischen, die italienische altrömischen, die

spanische altspanischen und höchstens noch ein wenig arabischen Ursprungs. Und

folglich entheben solche romantischen und räumlich beschränkten Annahmen
drittens den national und nationalsprachlich und zudem noch aufgeklärt-antireligiös

oder säkularisiert denkenden Forscher der Schwierigkeit, sich in anderen älteren

Kulturen. Religionen oder Sprachen nach möglichen Quellen für die angeblich
autochthone Dichtung umzusehen.

Selbstverständlich hat es mündliche Ausdrucksformen' vor aller Schriftlichkeit,
also die «langue» vor der «parole»" gegeben; solche sprachlichen Alltags-Mitteilungen

dürften indes nur selten poetische, gebundene Sprachäusserungen und noch

weniger so komplexe Gebilde, wie sie die Märchen darstellen, gewesen sein.
Plausibler ist vielmehr die Annahme, dass seit ein paar tausend Jahren die kunstvoll
gestalteten erzählenden Gattungen der Sänger oder Dichter, welche oft auch

schriftlich festgehalten wurden, die Gedächtnisse und die Schöpferkraft von
Nacherzählern komplexer epischer Stoffe befruchtet haben. Zum zweiten Punkt ist

festzuhalten, dass ein länderübergreifender Austausch von Erzählinhalten existiert,
seit es die zumeist mehrsprachigen Berufe des Boten, des Missionars, des Seefahrers

oder des Händlers, nicht zu reden von dem des Dolmetschers und des Gelehrten,

gegeben hat; wir müssen also seit fünf- oder mehr tausend Jahren, insbesondere

aber seit dem «Lateinischen Mittelalter» (E.R.Curtius), jeweils neben der
Berücksichtigung von Binnentraditionen immer schon mit einem Austausch von
narrativen Mitteilungen, der die Grenzen und die Sprachen überschreitet, rechnen.

* Aus redaktionellen Gründen stark gekürzte Fassung meines in Maienfeld gehaltenen Referats.

13



Rudolf Schenda SAVk 97 (2001

Es ist auch nicht überflüssig zu betonen, dass der Tempel der christlichen Kultur auf
zahlreichen griechischen und römischen, also angeblich heidnischen Säulen ruht.
Es versteht sich von selbst, dass wir inzwischen nicht intranational, sondern in
übergreifenden Kulturräumen denken und versuchen, uns von deren jeweiligen sprachlichen

und literarischen Ausdrucksformen Kenntnisse zu verschaffen.
Das Gesagte sei in Bezug auf den neapolitanischen Dichter Giovanni Battista

Basile (1575-1632) und seinen Cunto de li cunti (1634/36) mit wenigen Fakten

exemplifiziert." Lange blühte die Meinung, Basile habe ausschliesslich oder

hauptsächlich «aus der mündlichen Überlieferung» geschöpft." Niemand wird
bezweifeln, dass dieser in seinem abenteuerlichen Leben'' weitgereiste Mann in den

Seehäfen des Mittelmeers und auf den Marktplätzen1" Venedigs oder Neapels
Erzählern und Schaustellern begegnet ist, welche ihm eine Fülle von narrativen
Materialien zutrugen; er selbst weist im Pentamerone mehrfach auf die Aufführungen
der Wanderkünstlerinnen und -künstler des Schaubudenpersonals hin." Ich lasse

hier die Frage beiseite, ob es sich bei den «cantastorie» (Geschichtensängern) und
«contastorie» (Epen-Rezitatoren) um Angehörige des «Volkes» und bei ihren Per-

formanzen um die Tradierung mündlicher Stoffe gehandelt habe; die reichen
Textüberlieferungen, welche solchen Darbietungen zugrunde liegen1', sind jedenfalls
ein paar Jahrhunderte älter als Basiles Markterfahrungen.'' Nicht zu bezweifeln ist

auch, dass Basile bei seiner Tätigkeit als Gouverneur und Steuereintreiber hie und
da mit Landbewohnern zusammentraf, die sich bei Spinnstubenabenden, sprich
Stallversammlungen'4, Geschichten erzählten; von solchen Begegnungen haben wir
allerdings keine Kenntnis, und sein zweifacher Hinweis auf eine erzählende
Grossmutter" ist noch kein konkreter Beleg für Basiles teilnehmende Beobachtungen an

populären Erzählabenden.

Hingegen liefert uns Basile. Mitglied verschiedener literarischer Akademien,
zahlreiche Hinweise auf seine literarische Bildung." Die bedeutendsten Autoren
der Antike, insbesondere Vergil und Ovid. waren ihm zumindest aus Anthologien
vertraut; den berühmtesten Abenteuerroman der Spätantike, die Aethiopica des

Heliodorus. hat er mit Sicherheit gekannt." Im Pentamerone zitiert er, direkt oder

indirekt, Francesco Petrarca, Giovanni Boccaccio. Ludovico Ariosto und Torquato
Tasso, dazu den heimischen Juristen Girolamo Modini, den Pastoralendichter
Battista Guarini. den Märchen-Erzvater Gianfrancesco Straparola. den Marktsänger
und Dichter Giulio Cesare Croce, den Kuriositätensammler Tomaso Garzoni und

den spanischen Hofkritiker Antonio de Guevara; selbstverständlich kannte er den

populären Ritterroman von den Reali di Francia"1, der Franzose François Rabelais

dürfte ihm vom Hörensagen bekannt gewesen sein.1'' Aber das Problem der Opposition

Mündlichkeit/Schriftlichkeit ist bei Basile in kaum einem konkreten Falle

mit einer direkten Zuweisung an eine Oralistin hier oder an einen Skripturalisten
dort zu lösen.

Im Folgenden seien nur drei Beispiele von Märchenepisoden zitiert, von denen

man annehmen könnte, dass sie Basile, wenn nicht direkt, so doch indirekt über
eine uns unbekannte Gewährsperson aus dem Orient oder dem Okzident und/oder

14



Basile und das Problem der Mündlichkeit SAVk 97 (2001

aus der Literatur übernommen hat und dass die spätere Verbreitung dieser
Elemente keinesfalls einen Beweis für deren ausschliesslich mündliche Tradierung
liefert. Es handelt sich

• zum ersten um das Motiv von den ausgerotteten Hähnen und der damit verbundenen

Lösung aus einem Zauberbann,
• zum anderen um die Episode von der magischen Bewegungshemmung eines

Schiffes;
• und es geht drittens um die Figur der lebenden Zuckerpuppe.
Ich biete jeweils keine Lösungen, sondern verdeutliche nur die Komplexität der
Problematik.

Adl:

In der mehrfach rätselvollen Geschichte Der Riegel (II, 9):". einer Variante des

Amor- und Psyche-Märchens (AaTh 425 E: Enchanted Husband sings Lullaby),
muss die schwangere Protagonistin Lucia lange Zeit durch die Welt irren, um ihren

schönen, aber von Feen in einen Sklaven, sprich Mohren verzauberten Mann
wiederzufinden: dessen Mutter gewährt ihr im Palast Unterkunft, und die Heldin
gebiert einen Knaben. Der verschwundene und verwandelte Vater kommt heimlich,

um sein Kind zu sehen: «Aber in der ersten Nacht nach der Geburt, als alle anderen

schliefen, trat ein schöner Jüngling in die Kammer und sprach:

<Oh. du mein lieber, schöner Sohn,
wusste von dir meine Mutter schon,
sie wüsche dich in goldenem Becken,
in goldene Windeln tat' sie dich stecken:
und krähte kein Hahn mehr in der Nacht,
nie würde ich von dir fortgebracht!)

Nach diesen Worten verschwand er beim ersten Hahnenschrei wie Quecksilber.
Die Hofdame bemerkte das. Und als sie sah, wie jede Nacht derselbe junge Mann
kam und die gleiche Musik machte, berichtete sie das der Königin, und die liess [...]
den grausamen Aufruf verkünden, alle Hähne jener Stadt seien zu schlachten [...].
Als am Abend darauf der Jüngling wiederkam, erkannte die Königin [...] ihren

eigenen Sohn und umarmte ihn fest. Und weil er von einer Orca verdammt worden

war. immer weit weg von zu Hause umherzuirren, bis er von seiner Mutter umarmt
würde und kein Hahn mehr krähte, so löste sich in dem Augenblick, als er sich in
den Armen seiner Mutter befand, der Bann, und damit hatte seine böse Wirkkraft
ein Ende.»"1

Mit dem Motiv der krähenden Hähne, die hier eine Entzauberung beenden, oder
der nicht mehr krähenden Gockel, welche die Entzauberung auf Dauer stellen, wird
unser Märchen nur umso rätselhafter. Zunächst einmal: Die Verbindung von

15



Rudolf Schenda SAVk 97 (2001

krähenden Hähnen beziehungsweise gackernden Hennen und einer zumeist bösen,

negativ konnotierten Jenseitswelt ist, wie unser spanischer Kollege José Manuel Pe-

drosa erst kürzlich nachgewiesen hat", spätestens seit dem achten nachchristlichen
Jahrhundert auf der sogenannten Schiefertafel von Carrio (Villayón / Asturia) und
dann später in der Romania mehrfach schriftlich und mündlich überliefert. Es geht
dabei jeweils um Beschwörungsformeln, die das Böse, Unwetter oder Krankheit, in
ein Land jenseits der Berge verbannen, «wo kein Hahn kräht, noch eine Henne

gackert» oder «wo man keinen Hahn [mehr] singen hört». Hahn und Henne sind
also Wesen, die mit ihrer charakteristischen Sprache und ihrer Produktivkraft zu
unserem positiven menschlichen Kulturbereich zählen"; bekannt sind ja auch die

Sagen von brückenbauenden Teufeln, deren Arglist durch das rechtzeitige Singen
eines menschenfreundlichen Hahns zuschanden gemacht wird.4

Die Hähne, die uns nun Basile bietet, erretten den Menschen nicht vom Bösen,
sondern sie tragen zum Weiterwirken eines bösen Zaubers bei; erst nach ihrer
vollständigen Eliminierung wird der Zauber gebrochen. Zwei Erklärungen für diese

Umkehrung eines vielfach bekannten Motivs sind denkbar: Die erste wäre die, dass

Basile, wie so oft, ganz bewusst den Sinn einer bekannten narrativen Darstellung
pervertiert und daraus ein Motiv der Verkehrten Welt machen will. Doch gibt diese

Interpretation in dem genannten Zusammenhang wenig Sinn. Die zweite
Erklärung ist folgende: Basile hat eine solche Sage vom Vertreiben des Bösen oder
von einer solchen apotropäischen Glaubensvorstellung mit eigenen Ohren gehört;
jemand könnte ihm zum Beispiel von einem Inquisitionsprozess erzählt haben, in

welchem eine entsprechende Beschwörung zitiert wurde.' Basile hat aber nur die

Zusammengehörigkeit von Hähnen und Verzauberung im Gedächtnis behalten
und beim Erzählen seines Märchens Ursache und Wirkung oder Problem und

Beseitigung der Notlage verwechselt: Der Prinz hätte bei Nacht in einen Mohrensklaven

verzaubert sein und hätte beim Krähen der Hähne seine böse Verwandlung
abschütteln müssen. Wie dem auch sei: Wir haben es hier mit einem Fall zu tun, wo
offenbar ein Gemisch aus schriftlicher und mündlicher Überlieferung den Hintergrund

zu einer literarischen Darstellung liefert. Das mehr oder weniger starke
Gedächtnis des Dichters spielt dabei eine nicht zu unterschätzende Rolle.

Was die weitere mündliche Überlieferung dieses Märchens in Italien betrifft,
muss ich auf den einschlägigen Kommentar in unserer neuen Ausgabe verweisen.'"
Es ist jedenfalls evident, dass Basile, hier, wie an zahlreichen anderen Stellen, als

Vorbild für mündliche Erzählungen im 19. Jahrhundert gewirkt hat. Die Tradierung
dürfte hauptsächlich durch Akte des Vorlesens oder Nacherzählens von Basile-
Texten erfolgt sein.'7

Ad 2:

In ähnlicher Weise lässt sich die in Basiles Cunto 1,6: Die Aschenkatze erzählte

Episode von der magischen Bewegungshemmung eines Schiffes analysieren und

16



Basile und das Problem der Mündlichkeit SAVk 97 (2001

strukturieren. Sie findet sich bereits in einer arabischen Quelle des späten Mittelalters.

Überlegungen zu den verschiedenen Möglichkeiten ihrer Tradierung führen
bis zu italienischen Märchenerzählerinnen der Gegenwart. Doch sind hier nun
Vermutungen Tür und Tor geöffnet; die einzigen Erklärungen, die mir plausibel
erscheinen, sind die beiden folgenden:

1. Die Geschichte war so spannend, dass sie zu Beginn des 16. Jahrhunderts von
einem schriftkundigen arabischen Erzählerin einer Hafenstadt mündlich zum Besten

gegeben, ein paarmal nicht nur arabisch, sondern auch in der lingua franca des

Mittelmeerraumes, dem Italienischen (sei es venezianischer oder neapolitanischer
Färbung), nacherzählt, aber auch noch einmal schriftlich in romanischer Sprache
festgehalten wurde2"- ein solches Manuskript mag schon nach kurzer Zeit verloren

gegangen sein, dergestalt, dass Basile auf seinen See- und Landreisen diese
Episode in einem vielleicht veränderten Plot-Zusammenhang, sei es venezianisch,
neapolitanisch oder spanisch erzählen hörte und in seinem Kopf oder auf einem Blatt
Papier notierte.

2. Ein nordafrikanischer Jude vermittelte die Märchensammlung Hikayat^, in
hebräischer oder direkt in spanischer Sprache auf das europäische Festland, unsere
Episode erschien in einer spanischen Novellensammlung, die bisher unentdeckt
blieb oder noch nicht analysiert wurde, und gelangte über die spanischen Adligen
im Königreich Neapel in die Erzählrunden der neapolitanischen Intellektuellen.
Eine rein mündliche Überlieferung vom 15. bis zum 17.Jahrhundert scheint mir
wenig wahrscheinlich; hier wie anderswo haben wir es mit einem kommunikativen
Überlieferungsgemisch von Schriftlichkeit und Mündlichkeit zu tun.

Ad 3:

Die Figur der lebenden Zuckerpuppe in den Cunti 111,4: Die weise Liccarda und
V. 3: Pinto Smunto hat beachtenswerte Parallel-Elemcnte in den Aethiopica, also

dem Abenteuerroman des Heliodoros aus dem dritten Jahrhundert, der unter dem
Namen Fheagenes und Chariklea bekannt ist."1 Ebenso lassen sich zahlreiche
Auswirkungen des Motivs auf moderne Märchen feststellen.

Aus diesen drei Beispielen möchte ich folgende Schlüsse ziehen:
1. Zunächst einmal ist deutlich geworden, dass wir bei Basile mit einem guten

Sackvoll Bücherwissen zu rechnen haben. Weitere Studien, insbesondere in Bezug
auf die wirkmächtige Marktliteratur des 16. und frühen 17. Jahrhunderts werden
uns noch deutlichere Informationen liefern müssen. Basiles Bücherwissen zieht
sich bis in die Märchenliteratur des 19. und 20. Jahrhunderts hinein; es bleibt letztlich

book-lore, auch wenn es mündlich weitererzählt wird.
2. Basile verarbeitet teils Gelesenes, teils Gehörtes, wobei sein Gedächtnis eine

teils stützende, teils trügerische, teils gärende Rolle spielt. Mit dem Begriff der
«älteren» «Folklore» ist dabei schlecht zu operieren, weil der Mund des Volkes wie-

17



Rudolf Schenda SAVk 97 (2001

derum zumeist mit literarischen Speisen gefüttert wurde. Erzähl- und Vorlese-
Abende fanden im Kreise des Kleinadels häufig statt; es ist anzunehmen, dass

Angehörige der Unterschichten bei solchen Gelegenheiten nicht wenige Anekdoten
aufschnappen und weitererzählen konnten. Belege für solche, die sozialen Schranken

durchbrechenden Kommunikationsakte müssen in grösserer Zahl gefunden
werden.

3. Und eben an diesem Punkte der Überlegungen zu den «kommunikativen
Gemischen» werden unsere Kenntnisse fadenscheinig. Gewisslich benötigen wir weitere

Studien zur teils mündlichen, teils schriftlichen Überlieferung von einzelnen
Motiven oder Episoden. Noch mehr aber brauchen wir Studien zur Geschichte der

Kommunikationsweisen" in der Frühen Neuzeit. Dazu ist, insbesondere auf
italienischem Boden, die Durchsicht zahlreicher «weicher» Quellen vonnöten, also von

Autobiografien, Reiseberichten. Tagebüchern, literarischen Schilderungen und so

fort. Wir sollten, mehr als bisher bekannt, wissen, wer wem was erzählt hat und

warum. Auf diese Weise werden wir auch der Beantwortung der Frage nach Basile

und der Mündlichkeit näherkommen.
4. Das bedeutet, alles in allem, dass die Erzählforschung auf ihrem bisher von

der Enzyklopädie des Märchens eingeschlagenen Weg der Internationalität und

Interdisziplinarität weitergehen muss und sich dabei nicht scheuen darf, hie und da

fremdzugehen. Nicht nur Maienfeld und Graubünden. auch Neapel und die

Campagna, ja selbst die arabisch sprechenden Länder sind eine literarische Reise wert.

Anmerkungen

1 Hermann Bausinger: Mündlich. In: Folklore and Oral Communication Narodna umjetnost, Spe¬

cial issue 1981. 11-15. Vgl. auch Wolfgang Raible (Hg.): Sieben Jahre Sonderforschungsbereich 321

«Übergänge und Spannungsfelder zwischen Mündlichkeit und Schriftlichkeit». Eine Zwischenbilanz

1985-1992. Freiburg/Br. 1992; Rudolf Schenda: Von Mund zu Ohr. Bausteine zu einer
Kulturgeschichte volkstümlichen Erzählens in Europa. Göttingen 1993.

So etwa Marc Soriano: Les Contes de Perrault. Culture savante et traditions populaires 11968]. Paris

1977. insbesondere in der Deuxième Partie: Lu piste du folklore und dort im 2. Kapitel: Les masses

paysannes et le folklore ä lu fin du XVlie siècle. Vgl. zuletzt in Frankreich den Textsammeiband
von Danielle Régnier-Bohler (Hg.): Récils d'amour el de chevalerie. Xlle-XVe siècle. Paris 2000.

Darin behauptet zum Beispiel Marie-Luce Chênerie. emeritierte Literaturprofessorin (Toulouse-
Le Mirail) und Herausgeberin des Ipomédoii des Dichters Hue de Rotelande. die höfischen
Romane des 12. Jahrhunderts und ihre literarischen Quellen hätten ein «substrat de récits courts ou
morcelés en contes ou lais, d'abord répandus par une tradition orale» (S. 36. vgl. auch S. 188). Dass

es literarische Vorbilder für solche Plots gegeben haben könne, erwähnt die Forscherin nicht.
Vgl. etwa Maxime Chevalier: Cuentos folklóricos en el teatro de Lope de Vega. In: Homenaje a José

Manuel Blecua, ofrecido por sus discfpulos. colegas y amigos. Madrid 1983, 153-164.
4 Vgl. zuletzt Hermann Bausinger: Naturpoesie. In: Enzyklopädie des Märchens (EM). Handwörter¬

buch zur historischen und vergleichenden Erzählforschung. Hg. von Kurt Ranke/Rolf Wilhelm
Brednich u.a. Bd. 9. Berlin/New York 1999,1273-1280; Leander Petzoldt: Einführung in die
Sagenforschung. Konstanz 1999,1.3-16.

18



Basile und das Problem der Mündlichkeil SAVk 97 (2001

Der Artikel Orale Tradition in der EM (wie Anm. 4. Bd. 10) war zur Zeit der Abfassung dieses
Referats noch nicht erschienen. Der Artikel Littérature orale (Veronika Görög-Karady. EM 8 (1996).
1137-1140) gehl auf dieses Problem nur ungenügend ein.
Zu dieser bekannten Begriffsopposilion von Ferdinand de Saussure und zur «Homerischen Frage»
vgl. Minna Skafte Jensen: Homer. In: EM 6 (1990). 1205-1218, bes. 1215.

Giambattista Basile: Das Märchen der Märchen. Das Pentamerone. Nach dem neapolitanischen
Text von 1634/36 neu und erstmals vollständig übersetzt sowie erläutert von Hanno Helbling.
Alfred Messerli. Johann Pögl. Dieter Richter. Luisa Rubini. Rudolf Schenda und Doris Senn. Hg. von
Rudolf Schenda. München 2000.

«Mil dem älteren Straparola verbinden ihn zwar einige wenige stoffliche Übereinstimmungen [...].
aber es deutet nichts darauf, dass Basile die Ergötzlichen Nächte des Straparola auch nur gekannt
habe. Vielmehr ist anzunehmen, dass er lediglich [!] aus der mündlichen Überlieferung schöpft.» So

K.Kaiser (Greifswald) im Artikel Bastle in Deutschland in: J. Bolte und L. Mackensen (Hg.):
Handwörterbuch des Deutschen Märchens. Bd. 1. Berlin 1930/33. 177.

Vgl. The Pentamerone of Giambattista Basile. Hg. von N.[orman] M.[oslev] Penzer. Vol. I. (New-
York 1932). Westport/CT 1979. S. XVI-XXXI: Life and Works of Basile [Text nach Benedetto
Croce].
Zur italienischen öffentlichen Kultur auf Plätzen und Strassen vgl. Roberto Leydi: La piazza. Spettacoli

popolari italiani descritti e illustrali. Milano 1959.

Vgl. gleich in der Eröffnung (I. 1 ): «So liess er mal Stelzenläufer kommen, mal Reifenspringer, mal
Spassmacher. mal den Meistersäiiger Ruggiero, mal die Zauberkünstler, mal die starken Kerle, mal
den springenden Hund [¦¦¦]¦» (Übersetzung: R.Schenda. wie Anm. 7). Und in der Dritten Ekloge
sagt Giallaise: «Und all der Zeitvertreib. [...] den wirsl du auch Ieid:/Schwänke, Komödien, der Zir-
kus./die Frau, die übers Seil springt, und/die andre mit dem Bart und die./die mit den Füssen nähen
kann [...].» (Übersetzung: Hanno Helbling. wie Anm. 7).
Vgl. z.B. Caterina Santoro: Stampe popolari della Biblioteca Trivulziana. [Katalog]. Milano 1964;

Raymund Wilhelm: Italienische Flugschriften des Cinquecento (1500-1550). Gattungsgeschichte
und Sprachgeschichte. Tübingen 1996. Vgl. auch Giovanni Battista Bronzini: Tradizione di stile
acdico dai cantari al Furioso. Firenze 1966: Willi Hirdt: Italienischer Bänkelsang. Frankfurt/M.
1979. - Zur Tradierung der italienischen Volksbüchlein vgl. Rudolf Schenda und Ingrid Tomkowiak:

Istorie bellissime. Italienische Volksdrucke des 19. Jahrhunderts aus der Sammlung Reinhold
Köhlers in Weimar. Wiesbaden 1993. - Zum modernen Bänkelsang in Sizilien vgl. Alfred Messerli
und Luisa Rubini: Il Mestiere del cantastorie. In: Ursula Brunold-Bigler und Hermann Bausinger
(Hg.): Hören Sagen Lesen Lernen. Bausteine zu einer Geschichte der kommunikativen Kultur.
Festschrift für Rudolf Schenda zum 65. Geburtstag. Bern / Berlin / Frankfurt/M. u.a. 1995.
463-487.
Vgl. z.B. Erhard Lommatzsch: Beiträge zur älteren italienischen Volksdichtung. Untersuchungen
und Texte. Band II1-IV/1-2. Berlin 1951-1963.
Eine Erzählversammlung wird in Italien «la stalla» oder «il filò» genannt. Zum Einfluss schriftlicher

Quellen auf das Erzählen bei Abendversammlungen vgl. R.Schenda: Lesen und Erzählen in
der Abendstube. In: Narodna umjetnost 30 (1993 Festschrift für Maja Boskovic-Stulli). Zagreb
1993.21-38.
Im Pentamerone wird zweimal der alten Frauen alsTraditionsträgerinnen gedacht. Ciommetella
erinnert sich in der Einleitung zur Hinterlistigen Hirschkuh (1.9) an ihre «Oma Semmonella» als
Erzählerin: in der Petrosinella (II. 1) wird eine Geschichte behandelt, welche «die Signora Chiarella
Vuseiolo selig, meines Onkels Grossmutter - Friede sei ihrer Seele und auf euer Wohl! -. zu
erzählen pflegte». Die Belege können aber ebensogut als ironische Bemerkungen im Zusammenhang
mit der altüberlieferten Kritik an den <aniles fabellae> gesehen werden.
Zahlreiche Hinweise in der grundlegend wichtigen zweisprachigen Ausgabe Giovanni Battista
Basile: Lo cunto de li cunti. [1634/35]. A cura di Michele Rak. Milano 1986. 4. Auflage ebenda 1995.

Taschenbuch-Ausgabe ebenda 1998. Die Nachweise von Basiles klassischen Quellen (Antike und
Renaissance) wurden in der neuen deutschen Ausgabe (wie Anm. 7) teilweise übernommen,
teilweise ergänzt.
Heliodor: Die Abenteuer der schönen Chariklea. Übersetzt von Rudolf Reymer. Hg. Bernhard
Kytzler. [1983]. München 1990. Zu Basiles 77ira£tw,v-Bearbeitung vgl. Alberto Sana: Eliodoro nel
Seicento italiano. IlTeagene di Giovanni Battista Basile. In: Studi Secenteschi 37 (1996). 29-108.
Zur Verbreitung und Bedeutung dieses Andrea da Barberino zugeschriebenen, beliebten
Prosawerkes vgl. Pio Rajna: I Reali di Francia. Ricerche intorno ai Reali di Francia. Bologna 1872.

19



Rudolf Schenda SAVk 97 (2001

Zumindest hat Basile des Rabelais Ausführungen über die besten Arten, sich den Hintern zu
putzen, gekannt. Vgl. den Kommentar zu Cunto V. 1 (Die Gans) in der neuen Ausgabe (wie Anm. 7).
S.610f.
Andere Herausgeber ziehen die Übersetzung «Vorhangschloss» vor. kommen damit allerdings
auch nicht weiter. Vgl. The Pentamerone of Giambattista Basile. 1979 (wie Anm. 9). 201-203 (Notes).

Übersetzung von Alfred Messerli und Luisa Rubini in der Anm. 7 zitierten deutschen Ausgabe: die
Verse im Original: «[...] se maie gallo cantasse, mai da te me partarria!» Zu den Übersetzungsproblemen

vgl. Rudolf Schenda: Basiles Pentamerone (1634) neu übersetzen? In: Fabula 39 (1998).
19-37.
Juan Manuel Pedrosa: Entre la magia y la religion: Oraciones. conjuros. ensalmos. Oiartzun (Gi-
puzkoa) 2(KK), 63-111: Un conjura latino (siglo Vili) contra la tormenta y la euestión de origines de

la poesia traditional romànica y europea.
Rudolf Schenda: Das ABC der Tiere. Märchen. Mythen und Geschichten. München 1995 (und
München 1998 unter dem Titel: Who's who der Tiere). 128-133.
Mot. G 303.17.1.1: Devil disappears when cock crows; u.a. mit Hinweis auf Grimm 121 (Der
Königssohn, der sich vor nichts fürchtet [wo aber, beim Verschwinden der Teufel, keine Hähne krähen])
und 195 (Der Grabhügel [dito!]). Vgl. auch Mot. G 303.16.19.4: Devil flees when cock is made to
crow. Zu Hähnen in Märchen und Sagen vgl. Gilbert und Marijke Seresia / Stefaan Top: De haan en
zijn faam.o. O. 1999.

Entsprechende Beispiele aus Hexenprozessen bei J. M. Pedrosa (wie Anni. 22). 92 und 101 f.

G. Basile: Das Märchen (wie Anm. 7). 593 f. mit Hinweisen auf Gonzenbach. Pitrè und De Simone.
So heisst es z.B. in Pitrès Lu Re d'Animinulu: «[...] Der König erliess ein Gebot: Keine Glocken
und keine Uhren dürfen läuten, und die Hähne sind alle zu schlachten. Alles wurde vorbereitet, und
am Abend kamen zur selben Stunde die Feen an und fingen an zu singen und Musik zu machen, und
der Königssohn sang wieder: <0 könnt es nur der König wissen...>. Und die Feen schauten zum
Fenster heraus und: .Der Hahn nicht kräht./die Uhr nicht sch lägt ./noch ist nicht Zeit, noch ist nicht
Zeit.> [...]». Vgl. Märchen aus Sizilien. Gesammelt von Giuseppe Pitrè. Hg. Rudolf Schenda und
Doris Senn. München 1991. num. 21: König von Haspel.
Vgl. Rudolf Schenda: Vorlesen und Erzählen: Kinder als Lehrer der Erwachsenen. In: Claudia
Weilenmann (Hg.): Horizonte und Grenzen. Standortbestimmung in der Kinderliteraturforschung.
Zürich 1994J21-142.
Man vergleiche den Tradierungsweg der Geschichte von der Reise der drei Söhne des Königs von
Serendipp. Kurt Ranke/Rudolf Schenda: Christoforo Armeno. In: EM 2 (1979). 1400-1404.

Ulrich Marzolph (Hg.): Das Buch der wundersamen Geschichten. Erzählungen aus der Welt von
Tausendundeiner Nacht. München 1999.628 f.

In Kindlers Literatur Lexikon. Band 10. Darmstadt 1973.9175 f.. findet man Autor und Roman unter

dem Titel Syntagma ton peri Theagenen kai C harikleian Aithiopikon.
Zur Geschichte der (direkten) Kommunikationsweisen vgl. Rudolf Schenda: Kommunikation. In:

EM 8 (1996). 97-105: ders.: Kulturkonflikte in Kommunikationsweisen des 17.Jahrhunderts im
westlichen Europa. In: Manfred Jakubowski-Tiessen (Hg.): Krisen des 17.Jahrhunderts. Interdisziplinäre

Perspektiven. Göttingen 1999.89-124.

20


	Basile und das Problem der Mündlichkeit : ein Beitrag zur Geschichte unterschiedlicher Text-Kommunikationen

