
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 97 (2001)

Heft: 2

Artikel: Fahnen schwingen, Lieder singen, Gräben ziehen : volkskundliche
Betrachtungen zu Kulturkontakten und Symbolstrukturen zwischen
Deutsch- und Westschweiz

Autor: Grossrieder, Beat

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118098

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118098
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizerisches Archiv für Volkskunde 97 (2001 267-289

Fahnen schwingen, Lieder singen, Gräben ziehen

Volkskundliche Betrachtungen zu Kulturkontakten
und Symbolstrukturen zwischen Deutsch- und Westschweiz

Beat Grossrieder

«Deutschschweiz gegen Westschweiz»', «Vertrauter <Röstigraben>»-\ «Der
Röstigraben lebt»', «Welschland unter Deutschschweizer Joch?»4: So titelten NZZ und

Tages-Anzeiger ihre Artikel zu einem Abstimmungswochenende, das Ende
November 2000 für nicht ungewohnte Misstöne sorgte. Wie zahlreiche andere

Urnengänge (Gurtentragpflicht, EWR, Blauhelme) spaltete auch dieser (AHV-Initia-
tiven, Armee-Halbierung, Beamtengesetz) das Land in zwei Lager. Die meisten
Nein-Stimmen kamen aus der Nord- und Ostschweiz, die meisten Ja-Stimmen aus

der West- und Südschweiz. Weil die zustimmenden bzw. ablehnenden Kantone zum
wiederholten Male geschlossen in unterschiedlichen Sprachgebieten lagen, sprach

man vom «Nein der Deutschschweiz», welches das «Ja der Romandie» erneut
überstimmt habe. Entsprechend wurde in den Westschweizer Zeitungen kommentiert:

«La cohésion nationale mise à mal»5, «LAVS creuse un nouveau fossé entre
Latins et Alémaniques»", «Les Romands foncent, les Alémaniques bloquent»7,
«Des <Rostigraben> comme s'il en pleuvait»". Als die NZZ überdies noch einen

«Polentagraben» zum Tessin feststellte, äusserte sie die Befürchtung, es sei womöglich

«der Zusammenhalt der Nation»" in Gefahr.
«Zusammenhalt der Nation»; vielleicht ist es das, was Dürrenmatt im Sinn hatte,

als er formulierte: «Die Schweiz ist ein Experiment, das nicht abgebrochen werden
muss.»'" Gemeint ist die Schweiz als «Willensnation», die in ihrer geografischen
Kleinheit die Grösse besitzt, mit vier unterschiedlichen Sprach- und Kulturgruppen
ein Zusammenleben zu versuchen. Wie gut die Kontakte zwischen den Landesteilen

funktionieren, welche Begegnungen stattfinden und welche Qualität sie

aufweisen, beeinflusst die nationale «Kohabitation» massgeblich. Doch Kulturkontakte

sind ein weites Feld, das in all seinen Facetten kaum zu erfassen ist. Zu
vielfältig sind die Aspekte, die die Interaktionen beeinflussen. Das beginnt bereits
beim Versuch, die einzelnen Gruppen zu definieren: Genauso wenig wie es «die»

Deutschschweizer gibt, gibt es «die» Romands, «die» Tessiner, «die» Rätoromanen;
vielmehr besteht jede Gruppenkultur wieder aus Teil- und Subkulturen, und
dazwischen existieren schwierig zu fassende Mischkonglomerate (etwa zweisprachige
Regionen). Deshalb beschränke ich mich auf das Verhältnis zwischen der deutschund

der französischsprachigen Schweiz und verzichte auf eine Untersuchung von
Mischkulturen. Stattdessen will ich versuchen, mich den Beziehungen zwischen
«Deutsch» und «Welsch» über organisierte Begegnungen von sich quasi polarisierend

gegenüberstehenden Gruppen anzunähern: «den» Zürchern, «den» Baslern,
«den» Waadtländern.

267



Beat Grossrieder SAVk 97 (2001

Selbst wenn das Untersuchungsfeld derart stark eingegrenzt wird, bleiben noch

immer eine Fülle an möglichen Analysezugängen übrig. Man könnte den Verlauf
der Landes-, Kantons- und Kulturgrenzen nachzeichnen und die Nähe zu den

benachbarten Orientierungskulturen thematisieren, das ökonomische Machtgefälle
oder die Abstimmungskluften zwischen Ost- und Westschweiz behandeln usw. Solche

Deutungsversuche liegen bereits vor. Deshalb will ich einen anderen Schwerpunkt

setzen: Ich beschränke mich auf die Untersuchung von organisierten, explizit
als Kulturkontakte deklarierten gesellschaftlichen Anlässen. Hier betrachte ich zwei

ausgewählte Manifestationen: zum einen die Teilnahme einer Delegation von
«Romands» am Sechseläuten Zürich 1999, zum anderen die Tradition einer Clique von
Trommlern aus Basel, am Winzerfest in Vevey mitzuwirken, was letztmals ebenfalls
1999 der Fall war.

«Permanentes Traktandum»: Kulturkontakte als Forschungsthema

Zur «Kohabitation» zwischen Deutschschweiz und Romandie liegt eine breite
Palette an Publikationen vor. Dem Thema angenommen haben sich Historiker,
Linguisten, Soziologen, Ethnologen - und auch Volkskundler. Daneben haben
auch Journalisten, Politiker, Heimatkundler oder Autobiografen über den Gegenstand

geschrieben. Ein vollständiger Überblick über die Literatur ist kaum noch

möglich: allein zum Suchbegriff «Röstigraben» vermerkt etwa das Internet
(www.search.ch) 269 Einträge. Ohne Anspruch auf Vollständigkeit und ohne

Auftrennung zwischen den wissenschaftlichen Disziplinen ist es dennoch interessant,

ausgewählte Titel nach Epoche und Grundstossrichtung zu ordnen. Erstens wird
dabei ersichtlich, dass der Gegenstand seit Mitte des 19. über die Dauer des ganzen
20. Jahrhunderts ausgiebig debattiert wurde, wie folgende Chronologie an Buchtiteln

beweist: «Französisch/Deutsch: Die Frage des Bewusstwerdens der Mehrsprachigkeit

in der vorrevolutionären Schweiz»"; «Les rapports entre la Suisse alémanique

et la Suisse romande de 1848 à 1895»'"; «Die Viersprachigkeit der Schweiz als

Minoritätenproblem des 19. und 20. Jahrhunderts»"; «Eine historische Untersuchung

über das Verhältnis zwischen Deutsch und Welsch bis zum Ersten
Weltkrieg»14; «Beziehungen zwischen der alemannischen und der welschen Schweiz.

Eine Bestandesaufnahme nach fünf Jahrzehnten»'"; «Das Verhältnis zwischen
deutscher und französischer Schweiz in den Jahren 1930-1945»'"; «Das Verhältnis
zwischen Deutschschweizer und Westschweizer»'7; «Der Dialog zwischen Schweizern»'".

Zweitens reicht die Stossrichtung der Beiträge vom optimistischen Loblied auf
die Kohabitation bis zu deren pessimistischen Bankrotterklärung: «Die vielsprachige

Schweiz. Eine Lösung zum Nationalitätenproblem»1'; «Sprachliche Vielfalt
als nationales Bildungsprogramm. Zur Sprachen- und Bildungspolitik als Mittel
der Krisenintervention in der Schweiz der 30er Jahre»2"; «Der Helvetismus. Einheit
in der Vielheit»21; «Deutsch & Welsch - Ein Brückenschlag»22; sowie - in entgegen-

268



Fahnen schwingen. Lieder singen. Gräben ziehen SAVk 97 (2001

gesetzter Richtung: «Suisse romande - Suisse alémanique: Qu'est-ce qui ne va

pas'?»23; «La romandie dominée»24; oder schlicht: «Röstigraben»25.

Sogar in diesem neuesten Werk aus dem Jahr 2000 werden erneut die arg
strapazierten Klischees vom «legeren Romand» strapaziert. Autor Christophe Büchi
schreibt etwa: «In der Romandie spricht's sich irgendwie leichter, Worte wie <je

t'adore> oder <mon eher ami> gehen hier leichter über die Lippen, und man und
frau küsst sich öfter.»2" Fundiertere Erkenntnisse liefert das Nationale Forschungsprogramm

NFP 21 über «Kulturelle Vielfalt und nationale Identität». Mit dem
Themenbereich der Kulturkontakte setzt sich vor allem der Schlussbericht von Georg
Kreis27 auseinander, ebenso verschiedene Einzelprojekte; so gibt es Studien zu den

Themen «Die Literaturen der Schweiz. Analyse gemeinsamer Brennpunkte der
vier Sprachregionen»28; «Mehrsprachigkeit - eine Herausforderung»2"; «Alltagskontakte

in den zweisprachigen Kantonen Fribourg und Wallis»10. Auch die Volkskunde

wurde beim NFP 21 einbezogen: Es entstanden Beiträge über die «populäre
Liedkultur in der Schweiz»31, über «Wesen und Funktion eidgenössischer
Verbandsfeste»32 oder über «Das Welschlandjahr»33. Eine volkskundliche Gesamtübersicht

zum Thema fehlt allerdings; vielmehr wurden bisher eher isolierte
Einzelaspekte untersucht.

Eine Ausnahme bildet in gewisser Hinsicht der Atlas der schweizerischen Volkskunde

ASV. Das Werk liefert zwar umfassende Hinweise auf kulturelle
Verschiedenheiten dies- und jenseits des «Röstigrabens», muss heute aber als historische
Studie betrachtet werden. Weil der ASV eher dokumentarischen Charakter
aufwies, rückte die möglichst vollständige Erfassung von Bräuchen und Gepflogenheiten

in den Vordergrund; eine kulturgruppenübergreifende Gesamtsynthese
(etwa betreffend Gemeinsamkeiten und Verschiedenheiten von «Deutsch» und

«Welsch») wurde unterlassen. Hilfreich für die zeitgemässe Interpretation des ASV
ist ein Aufsatz von Christine Burkhardt-Seebass, die auf die Widersprüchlichkeit
isolierter Kulturäusserungen hinweist. Die im ASV festgestellten Unterschiede
zwischen den Teilkulturen würden «keinen inhaltlichen Zusammenhang» aufweisen

und seien für eine kulturgruppenspezifische Synthese nur bedingt zu gebrauchen:

«Es sind Dinge, die im Alltag kaum bewusst sind, jedenfalls sicher weniger als

die Zugehörigkeit zu verschiedenen Sprachen. Sie können höchstens entlang der
Grenze selbst zu symbolischen Unterscheidungen und Teilen von Fremdstereotypen

werden.»34

Irreführend wird der Versuch, anhand von unterschiedlichen Alltagsgewohnheiten

Kulturdifferenzen belegen zu wollen, ausgerechnet beim Erforschen der
Verbreitung des Kartoffelgerichts Rösti. Auf die Frage 13 ihres Fragehefts erhielten die

Rechercheure des ASV keine klar kulturgruppenspezifischen Antworten, sondern
ein diffuses Bild: «Werden gebratene, in Scheiben geschnittene Kartoffeln gegessen,

und wie nennt man diese Speise?»35 Hier wird ein möglicher kulinarischer
«Röstigraben» vom ASV «gerade nicht belegt», wie Burckhardt-Seebass schreibt,
denn das Gericht sei «auf den Tellern dies- und jenseits zu finden [...], z.T. sogar
unter derselben Bezeichnung (ASV I 34-35)»3". Trotzdem hat sich der Begriff

269



Beat Grossrieder SAVk 97 (2001)

«Röstigraben» seit seiner «Erfindung» um das Jahr 1979 (wahrscheinlich durch die

Medien, genaue Belege fehlen37) stark verbreitet und wird heute regelmässig
bemüht - besonders nach Volksabstimmungen. Auf diesen aktuellen, politischen
Graben bezogen, fordert Burkhardt-Seebass eine fundierte Analyse: «Die
Erklärung für diese kartografisch visualisierbare Veränderung und Polarisierung der
Schweiz ist [...] vielschichtig und wohl auch in sich widersprüchlich, vielleicht bloss

vorübergehend; sie muss in jedem Fall Gegenstand eingehender Untersuchung
bilden.»38

Das ist bis dato nicht erfolgt, vielmehr hat sich die Forschung im Bereich der
Kulturkontakte auf Einzelaspekte konzentriert. In den letzten Jahren sind mehrere
volkskundliche Arbeiten zum Thema erschienen, etwa 1989 das Buch «Lektion fürs
Leben: Welschlandaufenthalte als traditionelle Bildungs-, Erziehungs- und

Übergangsmuster» von Ueli Gyr19, oder 1992 das «Handbuch der schweizerischen
Volkskultur» von Paul Hugger40. Darin finden sich mehrere Beiträge, die mit den
Beziehungen zwischen «Deutsch» und «Welsch» zu tun haben, etwa Artikel über
«Welschlandaufenthalte»41, über «Heimatvereine»42, über die Besonderheiten der

«sprachlichen Koexistenz im Kanton Freiburg»4', über «geografische und soziale

Trennungslinien»44 oder über «die Westschweiz»45. Erst kürzlich eingereicht wurde
am Volkskundlichen Seminar der Universität Zürich eine Lizenziatsarbeit zum
Thema «Westschweizerinnen in Zürich»4"; das Thema beschäftigt die Wissenschaft
also nach wie vor.

Somit lässt sich aus dem skizzierten Überblick über die Forschungsliteratur
folgendes Fazit ziehen: Der Kulturkontakt über den «Röstigraben» ist ein Thema,
auch ein volkskundliches, das die Forschung nachhaltig beschäftigt und. wie es

Georg Kreis ausdrückt, auch innerhalb der Bevölkerung zu einem «permanenten
Traktandum» geworden ist: «Die <Graben>-Problematik gehört seit 1914 zur
Grundausstattung des schweizerischen Problembewusstseins.»47

Schüleraustausch und «Rüebli-RS»: Zur Quantität der Kulturkontakte

Welches ist das Angebot an potenziellen Kulturkontakten zwischen deutschund

französischsprachiger Schweiz? Anzahl und Art solcher Kontakte zu beziffern,
ist kein leichtes Unterfangen. So fehlen für einen spezifischen Bereich verlässliche
Daten: für die privaten Kontakte. Wie häufig und in welcher Form Deutschschweizer

und Romands im privaten Alltag miteinander in Beziehung treten, lässt sich

kaum erheben; am ehesten noch mittels Meinungsumfragen. Diese geben aber oft
ein wenig aussagekräftiges Bild ab, wie etwa die Rekrutenbefragung beweist: Auf
einen Katalog von rund 100 Fragen, der 1985 zirka 34000 Rekruten vorgelegt
wurde, entfielen nur wenige auf die Kulturkontakt-Thematik. Erhoben wurden
bloss die Kenntnisse in den anderen Landessprachen. Resultat: 74% der
Französischschweizer und 77% der Deutschschweizer könnten sich in der jeweils anderen

Sprache verständigen.48

270



Fahnen schwingen. Lieder singen. Gräben ziehen SAVk 97 (2001)

Doch selbst wo Sprachwissen vorhanden ist, kommt es nicht unbedingt zu
ausgiebigen Kontakten, wie auch «der Volksmund» weiss, zitiert nach Christophe
Büchi: «[...] viele Schweizer kennen die anderen Landesteile kaum. Manche
Romands sind in ihrem ganzen Leben nie in Bern, viele nie in Zürich, geschweige
denn im sankt-gallischen Wilden Osten gewesen. Umgekehrt kennen viele
Deutschschweizer die Westschweiz höchstens vom Besuch des Genfer Automobilsalons

oder von dem einen oder anderen Weinreisli her.»4" Angesprochen sind hier

primär private Kontakte, jener Bereich also, der schwierig zu quantifizieren ist. Ich
werde diese Begegnungen im Folgenden bewusst ausblenden, um mich auf öffentliche,

organisierte oder zumindest animierte Kontakte zu beschränken. Ich ordne
diese Kontakte nach der biografischen Chronologie sowie nach der formalen
Ausgestaltung.

Biografische Chronologie: Deutschschweizer und Romands werden im
individuellen Lebenslauf mit hoher Wahrscheinlichkeit mit einer gewissen Mindestzahl

an organisierten Kulturkontakten konfrontiert. Das beginnt in der Primarschule,

wo mit dem Früh französisch resp. dem Frühdeutsch oft ein erster Kontakt zu
Stande kommt. Der Sprache wird eine Schlüsselfunktion für den Eintritt in die

«fremde» Kultur zugesprochen: «Eine Sprache zu sprechen, heisst auch, Teil der

geistigen Welt dieser Sprachgruppe zu sein», sagt Georg Kreis.5" Bestimmt wäre es

lohnenswert, einmal die Institution der Schulreise unter diesem Gesichtspunkt zu
erforschen: Führen solche Reisen bewusst in «fremde» Kulturgebiete, wie werden
sie ausgestaltet und ausgewertet? Bewusste Kontakte finden während der Schulzeit

über den Schüler-, Klassen- und Lehreraustausch statt. Seit 1976 gibt es die
«Fachstelle CH Jugendaustausch». Sie verzeichnete zu Beginn 35 Schulen, die
einen Austausch in einen anderssprachigen Landesteil wünschten, 1980 waren es 76,

1999 bereits 476.51 Die Dauer der Austauschprojekte für Primär-, Sekundär- und
Mittelschulen schwankt zwischen einer Woche und zwei Monaten. Hinzu kommen
eine Reihe von Fernkontakten ohne persönliche Begegnung, etwa Brief-, Kassetten-

oder Mailversand.
Auf die gesamte Schülerzahl bezogen bleiben solche Anstrengungen jedoch

marginal, wie Christophe Büchi meint: «Wenn man weiss, dass nicht einmal ein Prozent

der Schweizer Schüler von diesem Programm erfasst werden, wird man an den

berühmten Tropfen auf dem heissen Stein erinnert.»52 Interessant ist auch die
Verteilung der Projekte auf die Sprachregionen: Während die Deutschschweizer häufig

solche Kontakte initiieren, ist die Begeisterung dafür in der Romandie minim.

Mögliche Begründung: Die Romands haben wenig Interesse daran, Schweizerdeutsch

zu lernen; erst wenn sie ins Berufsleben eintreten, erachten sie solche (eher
schriftdeutsche) Kenntnisse als sinnvoll. Während bei der Austauschbörse des

«CH Jugendaustausch» im November 2000 28 Klassen aus der Deutschschweiz
Kontakte zu französischsprachigen Schulen suchten, wünschte nur gerade eine welsche

Schule einen Austausch mit der Deutschschweiz.S3 Die Folge: Immer häufiger
weichen die Schulen ins Ausland aus, um Austauschpartner zu finden: Von Polen,

Rumänien, Tschechien bis hin zu den USA oder China reichen die Destinationen,

271



Beat Grossrieder SAVk 97 (2001

besonders beliebt sind bei Deutschschweizer Schulen allerdings Frankreich, bei
den Romands Deutschland. So haben sich 1998/99 33 Klassen aus der Romandie
mit Deutschland ausgetauscht, 25 Klassen aus der Deutschschweiz mit
Frankreich.54

Im Anschluss an die Schulzeit stehen weitere Möglichkeiten für Begegnungen
offen, allerdings werden diese mit zunehmendem Alter vermehrt gruppenspezifisch

und weniger stark kulturell animiert (als der bis ins Detail organisierte
Schüleraustausch): Eher für Mädchen und eher für Deutschschweizerinnen besteht
die Institution des Welschlandjahres, im Rahmen dessen junge Schulabgängerinnen
in der Regel für ein ganzes Jahr zu einer Familie in die Romandie ziehen, um dort
Französischkenntnisse sowie Fertigkeiten in der Haushaltführung zu erlangen.
1987 zählten einschlägige Stellenvermittlungen 2390 Welschlandmädchen.55

Tatsächlich wird diese Zahl aber höher ausfallen; Schätzungen gehen von 12000

pro Jahr5" aus. Um die Bedeutung des Welschlandjahres als Kulturkontakt ermitteln

zu können, sind die Motivationen wichtig, die die jungen Frauen zu diesem
Schritt führen. Gemäss einer Untersuchung von Ueli Gyr ist der Aufenthalt für
51 % ein «Wartejahr», weil für eine gewünschte Ausbildung eine gewisse Alterslimite

erreicht werden muss, weitere 34% müssen für ihren späteren Beruf
Fremdsprachenkenntnisse sammeln.57 Dass die Entdeckung der fremden Kultur im
Vordergrund stehen würde, ist laut Gyr unwahrscheinlich: «Das Interesse an der anderen

Kultur ist f...] zweitrangig. Im Mittelpunkt der Erwartungshaltung an das Jahr
in der Fremde steht die Persönlichkeitsentwicklung [...].»5S

In umgekehrter Richtung hat sich kein «Deutschschweizjahr» institutionalisiert:
eine mögliche Erklärung dafür ist die Tatsache, dass in der Romandie der
Lehrlingsaustausch und Stellenwechsel für junge Berufstätige beliebter ist. 1998/99 machten

78 Lehrlinge, vor allem aus der Romandie, vom Angebot Gebrauch, zudem
führten 47 Schulen Kontaktprojekte durch.5'' Im Bereich der «Offenen Stellen», wo
jungen Berufstätigen für mehrere Monate ein Praktikum in einem anderen Landesteil

vermittelt wird, nahmen rund 100 Personen"" teil. Dabei dominieren die
Romands klar: Die Deutschschweizer waren zu 13, die Tessiner zu 17 und die
Westschweizer zu 70%"' vertreten. Ausschlaggebend ist aber kein kulturelles Motiv,
sondern die höhere Arbeitslosenquote in der Westschweiz.

Der fremdsprachliche Kulturkontakt in Form eines Welschlandjahres, der jungen

Mädchen am Ende der Schulzeit als «Schule fürs Leben» oder «Rüebli-RS»

(Volksmund) offen steht, gelangt für junge Männer (und wenige Frauen) etwas

später zur Disposition, wobei dieser Kontakt weder freiwillig noch spezifisch
kulturell motiviert ist: die Rekrutenschule. Die Parallele zum Welschlandjahr ist bereits
daran zu erkennen, dass die Militärausbildung ebenfalls gerne als «Schule des

Lebens» betitelt wird. Armeeintern besteht ein gefestigter, wenn auch nicht schriftlich
festgehaltener Konsens darüber, dass die viermonatige Rekrutenschule wertvolle
Kulturkontakte etwa zwischen Deutsch- und Welschschweiz ermögliche. Tatsächlich

stellen militärische Diensttage im Lebenslauf mancher Schweizer Männer unter

Umständen die einzige Gelegenheit dar, für eine gewisse Zeit in einer fremd-

272



Fahnen schwingen. Lieder singen. Gräben ziehen SAVk 97 (2001

kulturellen Region des Landes zu leben. Bei rund 450000 Angehörigen der Armee
(Stand November 2000) immerhin ein beachtlicher quantitativer Austausch.

Diese Kulturkontakte werden von der Armeeleitung aber in keiner Art und
Weise gefördert oder begleitet, weshalb die Qualität der Kontakte erstens schwierig

zu fassen ist, zweitens aber als problematisch bezeichnet werden muss. Eine

Umfrage, die der Filmemacher Thomas Thümena 1999 unter deutsch- und

französischsprachigen Rekruten durchgeführt hat"2, lässt Schlimmes erahnen: «Les suisses

totos savent bien la discipline, mais autrement, ils sont nuls!», sagt etwa ein junger
Romand über seine deutschsprachigen Kollegen, die ihrerseits entgegnen: «Die
Welschen haben uns schon manche Abstimmung versaut!» Gemäss Auskunft des

Informationsdienstes der Armee existiert punkto Kulturkontakt zwischen den

Sprachregionen kein Konzept oder Leitbild, allfällige Kontakte entstehen «zufällig»

und werden nicht speziell gefördert."1 Wo Sprachprobleme auftauchen,
weichen Kommandanten immer häufiger aufs Englische aus. Begrenzte Kulturkontakte

finden höchstens in der Freizeit statt, wo unter dem Stichwort «Kulturprogramm»

Besuche von Museen, Kinos oder ähnlichem organisiert werden. Ob es

dabei auch zu einem eigentlichen Kulturaustausch kommt, hängt vom Gutdünken
des Kommandanten ab, der das Programm individuell gestalten kann. Kein
ausdrückliches Thema sind Kulturkontakte (nach einer Ausnahme im Jahre 1981) in

der jährlich durchgeführten Rekrutenbefragung; hier werden in der Regel nur die

Fremdsprachenkenntnisse ermittelt.64

Ein weiterer, biografisch bedeutsamer Kulturkontakt zwischen «Deutsch» und
«Welsch» ist das Erreichen der politischen Mündigkeit. Mit dem Eintritt ins 18.

Lebensjahr können Schweizerinnen und Schweizer beiderseits des «Röstigrabens» an

Abstimmungs- und Wahlgängen teilnehmen, was eine besondere Form von
Kulturkontakt darstellt. Urnengänge folgen einem bestimmten, ritualisierten Ablauf; dieser

beinhaltet die Meinungsbildung (v. a. über Medien), den Versand des

Stimmmaterials, das Ausfüllen der Stimm- und Wahlzettel, den brieflichen oder persönlichen

Urnengang, das Abwarten der Ergebnisse und deren Kommentierung
anderntags in Medien und Öffentlichkeit. Deutsch- und Welschschweiz sind am
Prozess gleichermassen beteiligt; es handelt sich also um eine spezielle Form von
Kulturkontakt, bei dem es zu keiner persönlichen, aber zu einer institutionalisierten,

quasi symbolischen Begegnung kommt.
Das Symbolhafte dieser Begegnung wird ersichtlich anhand der häufig sehr

heftigen Reaktionen auf Abstimmungsverläufe, bei denen die Romandie als Minderheit

der deutschsprachigen Mehrheit unterliegt. Solche Urnengänge, etwa die

EWR-Abstimmung vom 6. Dezember 1992, haben massgeblich dazu beigetragen,
dass in der Wahrnehmung beider Kulturgruppen ein «Röstigraben» entstehen
konnte. Es scheint eigenartig (und müsste als These einmal behandelt werden),
dass bei diesen Formen von Kulturkontakt zwischen «Deutsch» und «Welsch», bei
denen es zu keiner persönlichen Begegnung kommt, die Emotionen beiderseits oft
höher steigen als bei Kontakten, bei denen eine direkte Begegnung stattfindet. Der
Schluss liegt nahe, dass gerade das Unpersönliche die offene Meinungsäusserung

273



Beat Grossrieder SAVk 97 (2001

begünstigt. Ein weiteres Beispiel mag dies verdeutlichen: die heftigen Diskussion

um das Frühfranzösisch resp. Frühenglisch.
Im weiteren biografischen Verlauf dominieren zunehmend weniger organisierte,

eher zufällige und weitgehend private Begegnungen. Für Erwachsene z.B.
existiert kein Pendant zum Schüleraustausch, welcher einen klar kulturellen Auftrag

verfolgt. Organisierte Kulturkontakte sind hier eher sportlich (eidgenössische
Vereinsfeste), wirtschaftlich (Berufspraktika, Weiterbildung, Autosalon),
folkloristisch-gesellig (eidgenössische Vereinsanlässe von Jodlern, Trachtengruppen usw.)

oder touristisch (Ortsbräuche mit regionaler/nationaler Ausstrahlung) motiviert,
kaum aber kulturell-pädagogisch.

Formale Ausgestaltung: Aus oben stehender Auflistung der Kulturkontakte kann
betreffend der Form der diversen Begegnungen folgendes Fazit gezogen werden:
Für Kinder und Jugendliche gibt es stark organisierte, eher längerfristige (mehrere
Wochen) Kontakte mit ausgeprägter kulturell-pädagogischer Motivation (Schule,
Lehre, Praktika). Für junge Erwachsene existieren etwas weniger animierte,
längerfristige (mehrere Monate) Begegnungen mit eher zufälligen Kontakten
(Welschlandjahr, Militär), bei denen eher individuelle, entwicklungspsychologische Motivationen

vorherrschen. Für Erwachsene bestehen primär moderat animierte, kurze

(Stunden oder Tage) Angebote mit flüchtigen Begegnungen (Beruf, Messen,
Vereine, Folklore, Sport, Freizeit), bei denen kompetitive, wirtschaftliche, gesellige oder
touristische Motivationen im Vordergrund stehen. Eine Sonderstellung nimmt für
politisch mündige Personen der demokratische Diskurs ein; hier handelt es sich um

organisierte, längere (Meinungsbildung) oder punktuelle (Abstimmungen und

Wahlen) Begegnungen ohne jeden persönlichen Kontakt, jedoch mit grossem
Symbolgehalt («Rösti-» und «Polentagraben»).

«Hauptsache, es ist überstanden»: Zur Qualität der Kulturkontakte

Um ins Feld der organisierten «Brückenschlag»-Anlässe vorzustossen, lohnt
sich zunächst ein Blick auf jene Begegnungen, über die bereits qualitative Befunde

vorliegen. Gut erforscht ist etwa die Thematik des WelschlandJahres, zu dem mehrere

volkskundliche Studien vorliegen. Die Befragung von Welschlandgängerinnen
stellt dieser Form von Begegnung über den «Röstigraben» jedoch ein eher schlechtes

Zeugnis aus. Zusammenfassend stellt Ueli Gyr fest, «[...] dass es für die jungen
Deutschschweizerinnen während ihrer Aufenthalte in der Westschweiz kaum zu
tief greifenden Kulturkontakten, d.h. zur Übernahme und Aneignung von
fremdkulturellen Elementen im Sinne von Akkulturation [...] kommt»."5 Die Ausgestaltung

der Kontakte selber sowie zahlreiche Aussagen von Betroffenen erhärten
diese Annahme. Die Begegnungen sind zu kurz, um nachhaltig wirken zu können,
auch werden sie häufig unterbrochen (Wochenenden, Feiertage, Ferien,
Telefonkontakte). Es dominieren die innerfamiliären Kontakte im Haushalt; Aussenkon-
takte sind selten, höchstens in der Freizeit. Diese wird aber nur vereinzelt mit der

274



Fahnen schwingen, Lieder singen. Gräben ziehen SAVk 97 (2001

Gastfamilie verbracht, weshalb vielen Deutschschweizerinnen der Kulturraum der
Westschweiz weitgehend verschlossen bleibt. Häufiger treffen sich die Jeunes filles
mit anderen (oft deutschsprachigen) Welschlandgängerinnen: Diese Kontakte
machen 66% der Freizeitbegegnungen aus, während auf welsche Freunde nur 32%
entfallen.""

Wenn die Jeunes filles nach Abschluss ihres Aufenthalts gefragt werden, in
welchen Bereichen sie am meisten profitiert hätten, erhält man folgende Rangliste:
Reiferwerden und Selbstständigkeit (90,6%), Sprachausbildung (90,2%) und

Haushaltführung (55,9%) rangieren deutlich vor dem Kontakt zu gleichaltrigen
Welschen (33,1 %) und zu Welschen im Allgemeinen (17,4%)."7 Im Zentrum steht
also der persönliche Reifungsprozess, wie z.B. folgende (pointierte) Aussage eines

jungen Mädchens zeigt: «Ich habe mir immer gesagt, wenn nach dem mal etwas
Schlimmes kommt, kann ich mir sagen: Komm, du hast das Welschlandjahr
überstanden, da wirst du das auch noch überstehen.»"'5 Das legt für diese Art von
Kulturkontakt - obwohl unterschwellig als Begegnung mit «Brückenschlag»-Potenzial
deklariert - folgenden Schluss nahe: «Für die Volontärinnen beinhaltet der
Milieuwechsel [...] zunächst hauptsächlich eine intensive Auseinandersetzung mit sich

selbst.»M Diese Aussagen zeigen, dass es bei organisierten Kulturkontakten immer
stark auch um Selbsterfahrung geht, obwohl eigentlich die Fremderfahrung im
Zentrum stehen sollte. Das dürfte auch für die Analyse der Kulturkontakte unter
Erwachsenen von Bedeutung sein.

«Sonntagskostüm»: Theorien zu Annäherung und Abgrenzung

Wo aber ausdrücklich Kulturkontakte stattfinden sollen, wo man mit der Intention

der Begegnung bewusst Romands in die Deutschschweiz holt und umgekehrt,
lohnt sich ein vertiefter Blick auf die Strukturen solcher inszenierter Annäherung.
Zunächst muss der Begriff Kulturkontakt geklärt werden: Was beinhaltet er, wenn,
wie bereits angetönt, beim Exempel von «Deutsch» und «Welsch» verschiedene
Beobachter davon ausgehen, dass der Kontakt gegen null tendiert? (Christophe
Büchi bringt auf den Punkt, was aus dem Volksmund häufig zu vernehmen ist: «Die
meisten Deutschschweizer und Romands leben in getrennten Sphären, bisweilen
würde man gar meinen: auf verschiedenen Planeten.»7") Das Element «Kontakt» ist
also das eher oberflächlich Gelegentliche, das Element «Kultur» hingegen das tie-

fergründig Andauernde. Damit wird für das Konstrukt «Kulturkontakt» eine
gewisse Dramatik erkennbar: Etwas fundamental Bedeutsames (Kultur) wird
anhand etwas prinzipiell Flüchtigem (Kontakt) erlebt, ausgetauscht und evtl. reflektiert.

Um dieses Konstrukt besser in bestehende Forschungen einordnen zu können,
nehme ich einen durch Georg Kreis und Christophe Büchi legitimierten Kunstgriff
vor: Ich stelle das Verhältnis zwischen Deutschschweizern und Romands auf eine
ähnliche Stufe wie jenes, das in einem Land zwischen In- und Ausländern besteht,

275



Beat Grossrieder SAVk 97 (2001

weil zu eben dieser Problematik wertvollere Erkenntnisse vorliegen als allein zum
binnenschweizerischen Kulturgruppendisput. Georg Kreis sagt zu den Beziehungen

zwischen den schweizerischen Landeskulturen: «Eine wichtige Eigenheit dieser

Beziehungen ist deren minimale Existenz, d.h. die quasi Nichtbeziehung. In
diesem Zusammenhang wird auch das Bonmot vom <Sichvertragen, weil Sichnicht-
verstehen> zitiert.»71 Gemäss Kreis führt «die Dürftigkeit der Beziehungen»
zwischen den Kulturgruppen in der viersprachigen Schweiz zu gruppenspezifischem

«Insulanertum»72.

Hermann Bausinger hat 1985 zum Thema «Arbeitsmigration und kulturelle
Identität»73 publiziert. Zunächst definiert er den Identitätsbegriff: Demnach besteht

Identität aus drei Komponenten: der Ich-Identität (Fähigkeit, eine Kontinuität des

persönlichen Daseins herzustellen), der sozialen Identität (Fähigkeit, verschiedenen

Verhaltenszumutungen von anderen zu genügen) und der kulturalen Identität
(Möglichkeit, über die Erfahrung einer definierten Kultur sich selbst zu erfahren
und sich zu Hause zu fühlen).74 Besonders letztere, die kulturelle Identität, ist für
diese Untersuchung wichtig. Bausinger stellt eine «Krise der Identität» fest: «Die
kulturellen Selbstverständlichkeiten sind weithin zerfallen [...]. Der Einzelne
erfährt sich selbst ja nicht nur in der Auseinandersetzung mit anderen, sondern auch

in seiner kulturellen Ausstattung mit einer bestimmten Sprache, mit bestimmten
Überlieferungen, bestimmten Eigenheiten der materiellen Kultur, mit Normen
und Werten.»75 So wird die Zugehörigkeit zu einer spezifischen Gruppenkultur,
hier zu jener der «Romands» oder «Deutschschweizer», zu einer «festen Stütze»

der bedrohten individuellen Identität.
Es geht also bei der Begegnung mit dem «Fremden» immer auch um eine

Begegnung mit dem (bedrohten) «Eigenen». Weil die gefährdete individuelle und

kulturelle Identität auch über das Mittel der Abgrenzung gegenüber «fremden»
Kulturen gefestigt wird, enthält die «feste Stütze» ein diffiziles Dilemma
zwischen Annäherung und Abgrenzung. Freddy Raphael spricht hier von einer
«identitären Strategie», «mittels derer sich jede Gruppe in einem komplexen
Wechselspiel von Identifikation und Differenzierung in Bezug auf die andere
definiert»7". Deshalb steckt in der kulturellen Identität «auch die Möglichkeit der

Ausgrenzung», wie Bausinger sagt: «Kulturelle Identität - das kann auch den
Abstand betonen und die vermeintliche Unveränderlichkeit unterstreichen.»"
Andere Forscher sind zu ähnlichen Schlüssen gelangt: In seinem Aufsatz «Beschreibend

oder wertend?» weist Dieter Kramer solchen Abgrenzungsmechanismen
eine klar identitätsstiftende Funktion zu: «Menschengruppen neigen dazu, die

eigene Kultur als die beste aller möglichen zu verstehen. Zu erfahren, dass andere

mit Überzeugung anders leben, ist [...] eine Voraussetzung für die Identitätsbildung:

Das Eigene wird in Abgrenzung zum anderen definiert. Andererseits
bedeutet die Erfahrung des anderen Verunsicherung, zwingt zur Abgrenzung,
verführt zur Diskriminierung. Dies wird [...] bei der Kritik an der eigenen Kultur
gern benutzt, um die Definition des Selbst mit Hilfe der Abgrenzung zu den
anderen zu betreiben.»78

276



Fahnen schwingen. Lieder singen, Gräben ziehen SAVk 97 (2001

Was «eigen» ist und was «fremd», das bestimmt in der «Röstigraben»-Debatte
erstens die Sprache (deutsch oder französisch), zweitens die gesamte «geistige
Welt» der betreffenden Sprachgruppe, wie es Georg Kreis formuliert. Oft und

gerne wird diese geistige Lebenswelt beiderseits primär einmal über Stereotypisie-

rungen konstruiert: Klischees, die unzulässig verallgemeinern, die aber, weil ständig
repetiert und zur Benennung der Gruppenkultur oft von den Kulturträgern selbst

angewendet, doch ein Körnchen Wahrheit enthalten. Der Romand wird vom
Deutschschweizer als «leger» eingestuft, der Deutschschweizer umgekehrt vom
Welschen als «arbeitsam», und beide bestätigen das aufgeklebte Etikett ein Stück

weit, weil es die eigene Identität stützt und zur Abgrenzung gegenüber der Fremdkultur

beiträgt. Auf diese Art formieren sich, gestützt auf Sprachkreis und Geisteswelt,

die Landeskulturen «Deutsch» und «Welsch», zwischen denen sich nicht eine

geografische (weil es keine «Barrieren», aber Übergangs- und Mischgebiete gibt),
sondern eine geistige Grenze bildet. Diese Grenze in den Köpfen, etwas hilflos
«Röstigraben» genannt, muss aber von beiden Seiten her überschritten werden
können, um im positiven Sinne Abgrenzung (also kulturgruppenspezifische
Identitätsfestigung und Toleranz gegenüber Fremdkulturen) zu bewirken.

An diese mentale Grenze wird der hohe Anspruch von «Schutz ohne Abschirmung»

gestellt, wie es Utz Jeggle in seinem Aufsatz «Trennen und verbinden»
definiert: «Die Funktion von Grenzen ist [...] unterschiedlich. Schützt sie einerseits die

Integrität der Eingegrenzten, so behindert sie unter Umständen zugleich den
Austausch mit den Abgegrenzten. Die kontrollierte Durchlässigkeit von Grenzen
entspricht einem Modell der Ausgewogenheit von Schutz ohne Abschirmung, von
Freizügigkeit und zugleich dem Recht, Anderssein ungestört zu praktizieren. Jeder

Unterschied bedeutet eine Grenze; wer das eine achtet, muss das andere respektieren.»7"

Zentral sind für Jeggle die Differenzierung zwischen «Verschiedenheit» und

«Ungleichheit» und die Abstinenz einer «inneren Überhöhung», mit welcher

Kulturgruppen sich selbst wahrnehmen und anderen Gruppen begegnen: «Grenzen,
die nicht Verschiedenheit, sondern Ungleichheit festhalten, sind gefährlich. Eine

[...] Mentalität der inneren Überhebung respektiert [...] nicht die Verschiedenheit,
sie überschreitet nicht, sondern verletzt Grenzen, akzeptiert nicht, dass es hinter
den Grenzen andere Kultursysteme gibt.»8"

Bei inszenierten Kulturkontakten zwischen «Deutsch» und «Welsch» gilt es also

einmal folgende Fragen zu beachten: Werden sie dem Anspruch nach «Schutz ohne

Abschirmung» gerecht, ist das Verhältnis zwischen Annäherung und Abgrenzung
ausgewogen, geht es den Kulturträgern tatsächlich um eine Annäherung zum Fremden

- oder eher um eine Festigung der eigenen Identität?
Hinzu kommt ein weiterer wichtiger Faktor: Wie steht es um die Symbole, die

anlässlich von Begegnungen zwischen Kulturgruppen zum Einsatz kommen? Dass

Symbole eine wichtige Rolle spielen, beschreibt Hermann Bausinger in seinen Thesen

zur «Valenz von Kulturgrenzen»8'. Darin versucht er, kulturelle Grenzen, ihre
Strukturen und Funktionen zu gewichten. Er postuliert ein vierstufiges Modell82,

um Kulturgrenzen systematisch zu unterscheiden. Zu differenzieren ist demnach

277



Beat Grossrieder SAVk 97 (2001

zwischen der strukturellen (z.B. Speisen wie «Rösti») und der funktionalen
(Häufigkeit des Gebrauchs im Alltag) Valenz von geistigen Grenzen, drittens ist nach

der Markierungs- und viertens nach der Symbolfunktion zu fragen. Diese beiden
letzten Funktionen prägen organisierte Kulturkontakte entscheidend. So fallen
unter die Kategorie der «Markierungsfunktion» jene Kulturäusserungen, die nach

Bausinger «Signale des Andersseins» aussenden: «Bestimmte Elemente, deren
strukturelles Gewicht gering und deren Gebrauchshäufigkeit minimal sein kann,

gelten als Signale des Andersseins.»81 Diese Signale führen oft zu einer «symbolischen

Überhöhung», weshalb Bausinger der Markierungsfunktion unmittelbar die

«Symbolfunktion» zur Seite stellt: «Bestimmte Elemente der Volkskultur - und

zwar sehr häufig solche, die sich von denen einer benachbarten Region unterscheiden

- werden bewusst hervorgehoben, werden ausdrücklich zur Abgrenzung
verwendet.»84 Somit können für die vorliegende Analyse zusätzlich folgende Fragen
formuliert werden: Wie steht es um die Markierungs- und Symbolfunktion von
organisierten Kulturkontakten, welche Signale und Symbole finden Anwendung, wie

werden diese eingesetzt und was ist ihre Wirkung auf den Prozess der Annäherung
bzw. Abgrenzung?

Dass Symbole eine Rolle spielen, ergibt sich aus dem Gegenstand: Es handelt
sich bei Manifestationen wie dem Sechseläuten oder dem Winzerfest um eine

Mischung zwischen Brauchanlass und Folklorefest, um Bereiche also, die stark
symbolisch besetzt sind. Selbst hier stellt Bausinger eine «Krise» fest: «Auch Sitten und
Bräuche sind nun nicht mehr selbstverständlich. Sie sind nicht mehr primär Aus-
fluss der Tradition. <natürliche>. nicht hinterfragte Rituale, sondern Mittel der

Selbstvergewisserung f...].»85

Die Darstellung von Gruppenkulturen über das Medium von Brauch und Folklore

enthält demnach eine Reihe von Gefahren, die Selbstdarstellung produzieren
und den angestrebten Austauschprozess im Sinne von «Schutz ohne Abschirmung»
fehlleiten können. Bausinger spricht erstens von einer Folklorisierung des Problems:

«Kultur wird so leicht reduziert auf gefällige äussere Muster, wie sie

gelegentlich demonstrativ präsentiert werden: Trachten und Tänze. Lieder und
Instrumentalmusik, Speisen und Getränke.»8" Folklorisierung enthält zweitens auch eine

Gefahr der übermässigen, künstlichen Harmonisierung: Indem man der «fremden»

Gruppenkultur anlässlich von folkloristisch geprägten Manifestationen begegnet,
die in aller Regel positiv gepolt sind, werden kulturell bedingte Reibungsflächen
ausgeblendet, wird eine Art «Scheinwelt» konstruiert. Bausinger nennt diese Art
von Kulturkontakt «ein kulturelles Sonntagskostüm, das [...] zur Schau gestellt
wird. [...] Es vermittelt den Eindruck, alles sei in Ordnung: gut, sie [die <fremden>

Kulturträger] leben anders, [...] haben sicher auch Schwierigkeiten - aber sie sind

fröhlich, eingebettet in ihre alte Kultur»87.

Das Stichwort «alte Kultur» führt uns zum nächsten Ansatzpunkt: Folkloristisch

geprägte Kulturkontakte haben drittens einen deutlichen Hang zur Nostalgisie-

rung. Zur Schau gestellt werden in der Regel nicht aktuelle, zeitgemässe

Kulturäusserungen, sondern vergangene, historische, die nur mehr wenig Bezug zur all-

278



Fahnen schwingen. Lieder singen. Gräben ziehen SAVk 97 (2001

täglichen Realität haben. Kann sich z. B. der Kanton Zürich auf offizielle Einladung
hin irgendwo kulturell in Szene setzen, so werden mit grosser Wahrscheinlichkeit

Zunftmitglieder in historischen Kostümen den Auftritt umrahmen. Aktuelles
Beispiel: Bei der Feier zur Wahl von Bundesrat Moritz Leuenberger zum Bundespräsidenten

feuerte am 7. Dezember 2000 eine Soldatengruppe in Uniformen aus dem
Jahre 1804 eine Ehrensalve ab - mitten im Geschäftszentrum der Zürcher
Bahnhofstrasse.88 Bausinger misst der «reaktiven Dynamik», der ständigen Aktualisierung

von Kultur, soll sie über ein blosses «Sonntagskostüm» hinauswachsen, grosse
Bedeutung zu, weil «Kultur [...] nicht unveränderlich ist, sondern auf Veränderungen

mit Veränderungen reagiert»8".
Wo eher statische Kulturvorstellungen gepflegt und Gruppenkulturen vor

allem in ihrer traditionell geprägten folkloristischen Ausprägung dargestellt werden,

besteht viertens auch die Tendenz zur Pauschalisierung: Man sieht das Wirken

einiger weniger folkloristischer Akteure und zieht daraus den Schluss, das

Gesehene sei für die bestimmte Kulturgruppe repräsentativ, die Kulturträger
seien dort wohl alle genau so (farbig, bunt, gut gelaunt). Dies führt zu einer
problematischen Verallgemeinerung, die etwa in den sich hartnäckig haltenden
Klischees sichtbar wird: «Der» Romand ist leger, «der» Deutschschweizer diszipliniert

usw. So kann es zu einer unzulässigen Nivellierung einer Gruppenkultur auf
der Stufe eines «Sonntagskostüms» kommen. Weil dem Zuschauer aus dieser

Perspektive seine eigene Kultur (das eigene «Werktagskostüm») viel zeitgemäs-
ser und also besser erscheinen muss, kann es fünftens zu einer Exotisierung kommen.

Das «Fremde» wird - folkloristisch aufbereitet - tatsächlich als «fremd»

dargestellt und rezipiert und somit, gewissermassen als erheiternde Kuriosität, in
die Schublade der «Exotik» verbannt, von wo aus eine echte kulturelle
Auseinandersetzung nicht mehr stattfinden wird. Bausinger fasst diese beiden Tendenzen

wie folgt zusammen: «Die Zuschauer, die in dieser Weise solche Veranstaltungen

wohlwollend-unbeteiligt registrieren oder miterleben und glauben, damit
das Bild der [<fremden>] Kultur vor sich zu haben, stellen diese Kulturen auf
einer Stufe still, von der sich der eigene Standort als ungleich moderner und

fortgeschrittener abhebt.»"0

Auf die Schweiz bezogen, auf das Verhältnis zwischen «Deutsch» und «Welsch»,
ist von einer Binnenexotik zu sprechen, wie sie Konrad Köstlin" definiert. Auch er
sieht in dieser Art von Kulturkontakten harmonisierende und zugleich verzerrende
Tendenzen, stützt und erweitert damit die Aussagen Bausingers. Antrieb für
solches Verhalten ist gemäss Köstlin das wachsende Bedürfnis unserer Gesellschaft,
das «Fremde» im «Nahen» zu suchen. Weil der moderne Mensch dank globaler
Mobilität immer mehr von der «realen» Fremde zu sehen bekommt, dabei dennoch
einen immer grösseren Wunsch nach «Exotik» entwickelt (was wohl mit der «Krise
der Identität» zusammenhängt), schafft er sich Möglichkeiten, in «ideellem»
Exotismus Zuflucht zu suchen. Das Nahe, Vertraute wird mit neuem Blick betrachtet,
verfremdet und somit zum Fernen, Unbekannten «gleich vor der Haustüre»
gemacht.

279



Beat Grossrieder SAVk 97 (2001

Wer mit einer solchen Haltung Manifestationen von Kulturgruppen mitverfolgt,
muss damit rechnen, nicht viel mehr als einer «Schönwetterkultur» zu begegnen,
wie Köstlin meint: «So verknüpfen wir die Kultur nebenan mit unseren Alltagen.
Sie wird als ganz nah bei uns aufgefunden und erfunden und dennoch behandelt
wie eine exotisch-prähistorische Stammeskultur, die zugleich unsere Herkunft
erklärt. Unser Alltag wird exotisch. Die sowohl als ethnisch wie auch regional
definierte Stammeskultur mutiert dabei meist zur <Schönwetterkultur>.»"2 Und das

betrifft sowohl Akteure wie Zuschauer: erstere, die Kulturträger, indem «das

Gewohnte zu Hause verfremdet» wird, denn nur so «kann das Eigene die Qualität
des Exotischen gewinnen»; letztere, die Zuschauer, indem das zur Schau gestellte
«Banale, Alltägliche [...] auratisiert und musealisiert und narrativ aufbereitet»"1

wird. Diese Erkenntnisse werfen für die Untersuchung zusätzliche Fragen auf:
Inwieweit bestehen bei organisierten Kulturkontakten Tendenzen zur Folklorisierung,
Harmonisierung, Nostalgisierung, Pattschalisierung und Exotisierung?

«Unterhaltung statt Besinnung»: Zur Problematik inszenierter Kulturkontakte

Ins Zentrum der Untersuchung rücken nun gesellschaftliche Anlässe, die explizit

als «Brückenschlag»-Veranstaltungen zwischen «Deutsch» und «Welsch»
organisiert werden sowie solche, deren Hauptzweck zwar ein anderer ist (z. B. Folklore),
die für sich aber auch eine gewisse Röstigraben-Annäherung in Anspruch nehmen.

Unter diese zweite Kategorie fallen etwa eidgenössische Trachtenfeste. Gesangsfeste,

Jodlertreffen; eidgenössische Turner-, Schützen oder Hornusserwettkämpfe
sowie nationale Grossveranstaltungen wie etwa die Jubiläumsfeier von 1991. Weil
solche Veranstaltungen punkto Teilnehmer- und Zuschauerzahl, punkto Vorberei-

tungs- und Durchführungsaufwand und Rezeption in den Medien ausserordentlich
sind, können sie als «Brückenschlag-Events» bezeichnet werden. Zum Landesjubiläum

91 hat Christine Burkhardt-Seebass die (im Vorfeld umstrittene)
Hauptveranstaltung jedoch kritisch als «Folklore statt Geschichte, Unterhaltung statt
Besinnung» bezeichnet: «Während dreier Tage und Nächte fanden lebendige
Brauchvorführungen von den Trägergruppen aus allen Landesteilen statt. [...] Das war
malerische Vielfalt in der Einheit, musikalisch-farbig-spielerisch. Gerade aus der

nichtdeutschsprachigen Schweiz war die Beteiligung dabei unerwartet hoch (der
Wunsch zu Gemeinsamkeit im Fröhlichsein also manifest).»"4 Auch Georg Kreis
bewertet die «Brückenschlag»-Kapazität von Festivitäten solcher Art als fraglich:
Das grosse Wort von der nationalen Integration durch die Verbandsfeste habe nur
bedingt Gültigkeit, zitiert er einen Bericht aus dem NFP 21: «Diese Feste förderten
vor allem die Binnenintegration der an sich bereits Integrierten, sie gäben diesen

Gelegenheit, ihre Identität expressiv zu leben und zur Schau zu stellen.» "5

280



Fahnen schwingen. Lieder singen. Gräben ziehen SAVk 97 (2001)

«Wilder Haufen»: Romands am Sechseläuten in Zürich

Das Sechseläuten in Zürich, ein lokaler Brauch mit nationaler Ausstrahlung,
wird jeweils am dritten Montag im April durchgeführt. Man vermutet dahinter eine

ins Spätmittelalter zurückreichende Tradition, die sich aber vor allem im 19.

Jahrhundert zum «historisierenden Schaubrauch»"" entwickelt hat. Vor zehn Jahren hat

sich in Zürich die Usanz eingebürgert, zum Grossanlass (rund 7000 Mitwirkende
und 40000 Zuschauer) einen «Gastkanton» einzuladen. 1999 waren «die
Romands» an der Reihe, nämlich der Kanton Waadt. Wie dieser «Brückenschlag»-
Kulturkontakt inszeniert und rezipiert wurde, zeigt sich in der Berichterstattung in
den Medien. So veröffentlichte der «Tages-Anzeiger» im Vorfeld des Anlasses unter

dem Titel «Die Welschen sind seit gestern da»'7 folgende Kurzmeldung:

«Es ist unübersehbar, dass der Platz der Kantone dieses Jahr den Waadtländern gehört: Der neunte
Gastkanton am Sechseläuten hat den ganzen Lindenhof grün beOaggt. [...] Dafür geht es in den
geheizten Zelten der Waadtländer umso farbiger und fröhlicher zu und her. In einem riesigen Topf
blubbert eine <Soupe de légume>. ein welscher Bäckermeister hält süsse <Bouchons vaudois> feil.
Das sei das Pendant zu den Basler Leckerli, nur viel besser, erklärt der Maître Confisseur. An
anderen Ständen warten dicke Saucissons oder Weissweine auf ihre Degustation. [...] 540Teilnehme-
rinnen und Teilnehmer aus der Waadt werden am Sechseläuten an ihrem eigenen Umzug
mitmarschieren und später der Verbrennung des <bonhomme d'hiver> zuschauen. [...] Mit den Romands
auf dem Lindenhof essen, trinken und Französisch reden können [...] Zürcher noch bis zum
Montagabend.»

Hier wird ein ganz bestimmtes Bild von der Romandie gezeichnet: Vor allem
historisch vertraute, folkloristische Symbole (Fahnen, Trachten, Nahrungsmittel,
Wein) kommen zum Einsatz, die zudem in eine ebenfalls vertraute geistige
Kulturordnung eingebettet werden und damit harmonisierend, pauschalisierend und auch

exotisierend wirken. Die Romands sind dargestellt als ein besonderes Völklein;
fröhlich, gesellig, genussorientiert. Die Berichterstattung über den Hauptanlass
bestätigt dieses Bild: Im «Tages-Anzeiger» vom 20. April erschien unter der
Überschrift «So feiert die Waadt den <bonhomme d'hiver>»"8 folgende Reportage:

«Die Gäste aus dem Kanton Waadt sorgten mit spontanen Einlagen für lockere Stimmung am
Sechseläuten. Sie selber und auch die Organisatoren zeigten sich vom Auftritt begeistert. Rund 500

Gäste aus dem Gastkanton Waadt nahmen am Montagnachmittag an einem eigenen Umzug am
Sechseläuten teil. Der Zug startete mit 15 Minuten Vorsprung zum Zug der Zürcher Zünfte in

Richtung <bonhomme d'hiver», wie der Böögg in französischer Sprache heisst. Mit 600 Meter Länge
war der Zug der Waadtländer so gross, dass ihn die Organisatoren nicht dem regulären Zug voran
stellen wollten. Zudem pflegen die Waadtländer auch ein gemächlicheres Schritttempo, was in

einem gemeinsamen Umzug womöglich zu Problemen geführt hätte. Zur Waadtländer Formation
gehörten nebst den <milices vaudoises> mit Musketieren. Kavalleristen und Artilleristen in historischen

Militäruniformen rund 350Teilnehmerinnen und Teilnehmer des traditionellen Winzerfestes
Fête des Vignerons. [...] In dieser Delegation fanden sich farbenprächtig kostümierte Figuren des

geplanten Festspiels: Winzer in Trachten, wild gestikulierende und johlende Tänzerinnen (Bacchantinnen).

Landsknechte mit Speeren sowie Musik- und Rhythmusgruppen. [...] Das langsamere
Schritttempo reizte die Waadtländer während des Umzugs immer wieder zu Spontanaktionen. Mitten

im Hagelschauer wurden Zuschaueram Rande zu einem Tänzchen aufdie Strasse gebeten,
und Weisswein machte die Runde. Zudem mischten sich die Waadtländer singend unter die Zünfte
und Musikformationen und lockerten so das Prozedere auf. Die Zuschauer reagierten teils mit

281



Beat Grossrieder SAVk 97 (2001

Gelächter und Szenenapplaus und beschenkten die Gäste aus der Romandie ebenfalls reichlich mit
Blumen. <Es war ein kleines Chaos, aber im positiven Sinn>. bilanzierte Albert Werz. Sechseläuten-
Pressesprccher. den Separatumzug. Werz zeigte sich erfreut über den Auftritt des <wilden Haufens>
aus der Waadt. Die Gäste hätten <viel Esprit und Stimmung> nach Zürich gebracht und mit ihrer
spontanen Art Zünfter und Zuschauer herausgefordert. [...]»

Dieser Bericht zeigt zusätzliche Elemente der gegenseitigen Kulturgruppendarstellung

und -Wahrnehmung: Die Identität der eigenen Gruppe wird über Symbole
(Kostüme, Lieder, Musik, Weisswein) und symbolhaftes Verhalten (langsames

Schritttempo, wilde Gesten, spontanes Tanzen) überhöht dargestellt und rezipiert,
wobei unklar und wohl kaum zu erforschen ist, ob die Gäste sich so geben, wie sie

sind, oder von den Gastgebern zu dem gemacht werden, was diese in ihnen sehen

wollen. Dennoch kann aber ein starker Trend zur Selbstdarstellung festgestellt
werden, dem auch das Element der Abgrenzung durch demonstratives Vorführen
von Anderssein(-wollen) innewohnt. Zudem ist eine starke Exotisierung der
Gastkultur feststellbar, die bekannte Klischees repetiert: Die Romands erscheinen als

leger (langsames Schritttempo), als lebensfreudig (wild gestikulierend und johlend,
spontan, dem Weisswein zugeneigt) und gar als chaotisch (unberechenbarer
Esprit).

Diese Beschreibung lässt auch Rückschlüsse auf die Kultur der Gastgeber zu,
denn wo Unterschiede derart betont werden, treten auch die eigenen Besonderheiten

hervor: Die Zürcher kommen als schneller im Tempo, geordneter, disziplinierter

daher, auch als farbloser, fantasiearmer, unspontaner. Das Exotische der
Romands wird von den Zuschauern wohlwollend aufgenommen, mit «Gelächter
und Szenenapplaus» verdankt. Der Anlass hat eine starke Tendenz zur Pauschali-

sierung; es wird den Zuschauern supponiert. sie bekämen nun ein repräsentatives
Bild der Romandie zu sehen, was dann (mehr oder weniger bewusst) auch als
solches registriert wird.

«Absolute Lieblinge»: Basler am Winzerfest in Vevey

Das Winzerfest in Vevey findet nur rund alle 20 Jahre statt, hat eine 200 Jahre

alte Tradition und punkto Aufwand und Ausstrahlung eine rasante Entwicklung
hin zum «Mega-Event» hinter sich. Die Zahlen für die Ausgabe von 1999 sprechen
für sich: Das Budget betrug 50 Millionen Franken, die Vorbereitungen und Proben
erstreckten sich über fünf Jahre, es wirkten 4500 Darsteller mit, die Feiern dauerten
drei Wochen und zogen rund eine halbe Million Zuschauer an (am Ende der
Veranstaltung wurde für die schwierige Rückkehr in den grauen Alltag eigens ein
Nottelefon eingerichtet). Die 200000 Karten für das Spektakel waren innert Stunden

ausverkauft, die 30000 Billette für Zusatzvorstellungen innert eines Tages. Und
dies obwohl die Preise so hoch waren (durchschnittlich 145 Franken), dass sich die

ursprünglichen Brauchträger, die Rebbergarbeiter, den Zutritt zum Fest kaum
noch leisten konnten. Das veranlasste die lokale Gewerkschaft «Syndicat Industrie

282



Fahnen schwingen. Lieder singen. Gräben ziehen SAVk 97 (2(X)1

et Bâtiment» zu einer Protestnote", denn die meist ausländischen Arbeiter verdienen

mit ihren 55-Stunden-Wochen rund 2500 Franken pro Monat. Die Kritik ging
im Festtrubel jedoch folgenlos unter. Die Medienberichte sparten nicht mit
Superlativen; es war von einem «spectacle total»'00 die Rede, von «Vevey im kalkulierten
Ausnahmezustand»"", und weil mit Bundesrätin Dreifuss und Bundesrat Couche-

pin gleich zwei oberste Regierungsvertreter ihre Aufwartung machten, wurde Vevey

zur «zeitweiligen Hauptstadt der Schweiz»102 erklärt.
Dies zeigt, dass dem Fest eine grosse nationale Bedeutung beikommt, dass es

landesweit rezipiert wird. Gross ist demnach, obwohl nur alle 20 Jahre der Fall,
auch die Bedeutung der Teilnahme einer offiziellen Delegation aus Basel. Seit 1905

ist dieser Gastkanton am Fest beteiligt, jeweils führen zwölf Tambouren und zwölf
Pfeifer mit ihrem Kommandanten eine Ehrengarde in historischen Militäruniformen

an. Der Auftritt der Basler enthält ein von den Organisatoren gewünschtes
«Brückenschlag»-Potenzial zwischen «Deutsch» und «Welsch», wie auf der Homepage

des Winzerfests'"1 nachzulesen ist: «Kein <Röstigraben> zwischen Vevey und

Basel!», heisst es dort, von den beteiligten Baslern wird der Kulturkontakt durchwegs

positiv geschildert: «Für uns existiert der Röstigraben nicht. Die Mitwirkenden

und das Publikum haben uns herzlich aufgenommen. [...] Die Freundschaftsbande,

die wir dabei geknüpft haben, pflegen wir heute noch. Und natürlich schätzen

wir den guten Wein f...] und trinken ihn gerne.»'04

Erneut tauchen hier Symbole und symbolhafte Handlungen auf, die bezüglich
der Qualität des Kulturkontakts von Bedeutung sind: allen voran der Wein, das

Hauptsymbol des Festes, das auch in der festlosen Zeit als Kontaktsymbol nützlich
ist (viele Basler helfen gelegentlich bei der Weinlese mit, einige haben sich am Gen-
fersee ein Ferienhaus gekauft, mehrere Basler-Fasnachtsklubs beziehen ihren
Cliquenwein von befreundeten Bauern aus Epesse'"5). Erneut erscheinen die
Romands als lebensfroh und genussorientiert, was wiederum die Gefahr der Pauscha-

lisierung und das Risiko der Exotisierung enthält. Hinzu kommt ein weiterer
Aspekt: Bei den teilnehmenden Baslern (und dem Grossteil der mitwirkenden
Waadtländer) handelt es sich um Vertreter aus der gesellschaftlichen Oberschicht:

um Mitglieder des «Basler Daigs» bei den Gästen; um Mitglieder der Winzerzunft
bei den Gastgebern, «wobei die früheren Rebbesitzer durch Juristen, Stadträte,
Mediziner, Rektoren und Banker abgelöst wurden»10*. Es handelt sich beim
geschilderten Kulturkontakt also um einen eher elitären Kontakt, was auch die Tatsache

beweist, dass die Basler bei Dorfpersönlichkeiten privat untergebracht und

vom Gemeindepräsidenten persönlich betreut werden. Hier liegt eine Harmonisierung

im Sinne von «Schönwetterkultur» vor.
Doch dem Kulturkontakt ist auch ein Hang zur Folklorisierung und Nostalgi-

sierung zuzuschreiben, wie folgender Bericht aus der Basler Zeitung mit dem Titel
«Basler <Revolutionäre> suchen Vevey heim»"" zeigt:

«Am 23. Juli rücken 24 Basler Tambouren und Pfeifer mit einem Tambourenmajor in Vevey ein: In
Kostümen, die auf die helvetische Revolution vor 200 Jahren Bezug nehmen. [...] Anno 1977 traten
die Basler Tambouren und Pfeifer in rot-weissen Reisläufer- oder Landsknechteuniformen auf und

283



Beat Grossrieder SAVk 97 (2001

passten damit zu den <Cents Suisses> - einer Hundertschaft von «Alten Schweizerm, aus dem [...]
Umland von Vevey rekrutiert. [...] Das Programm bindet die Basler [...] nach dem <Couronne-
ment> am 29. Juli in den grossen Festumzug auf einer dreieinhalb Kilometer langen Route ein. Und
über die 14 Auftritte im Festspiel hinaus erwartet man von der trommelnden und pfeifenden Basler

Delegation, dass sie sich jeden Abend an den über die ganze Stadt Vevey verteilten Darbietungen

[...] beteiligt. Und wenn die 25 Mann dann nicht schon zu müde sind, wird man sie wohl auch
noch beim späten <Gässele> antreffen können [...].»

Akademiker, die in historischen Reisläuferkostümen pfeifend und trommelnd
durch die Strassen einer gruppenkulturell fremden Stadt ziehen, um so ihre eigene
Identität zu demonstrieren und in der Absicht des «Brückenschlags» jene der
Fremden aufzunehmen; eine solche Manifestation ist als «Sonntagskultur» zu
bezeichnen, wenn nicht gar als Kuriosität. Der Hang zur Folklorisierung und Nostal-

gisierung des Kulturkontaktes ist offensichtlich. Harmonisierend, also kulturelle
Verschiedenheit ausblendend, wirkt die Betreuung durch die Elite der Gastgeber,
sodass tiefer gehende Kontakte zur Bevölkerung entweder ausbleiben oder
ausschliesslich positiv gepolt werden. Dass bei einem solchen Kulturkontakt eine

Reihe von Stereotypisierungen repetiert oder auch produziert werden, zeigt
folgender Ausschnitt aus der Reportage «Die Basler Protagonisten eröffnen die Fête

des Vignerons»'08 aus der Basler Zeitung vom 30.7.1999:

«Das grösste Bacchanale aller Zeiten. Eine Orgie an Musik. Farben,Tanz: Amour et joie! [...] Seit
1905 sind auch die Basler am Fest beteiligt. [...] Sie eröffnen das Schauspiel, ziehen später am
eigentlichen Fest durch die Gassen von Vevey und bieten nicht nur Trommel- wie Piccolokunst à la

mode du Rheinknie - les Bàlois sind auch die Lieblinge am Fest. [...] Vor einem Jahr schon ist in
Basel auf das Fest hin geübt worden. [...] Entsprechend hat Basel die crème de la crème samt ihrem
Grossratspräsidenten an die Instrumente delegiert. Die Ouvertüre in samtenem Wams, weisser
Hose und blutroter Hüftschärpe ist perfekt [...].»

Man erkennt auch den bereits bei den Romands am Sechseläuten festgestellten
Hang zur Selbstdarstellung, was dem erwünschten Streben nach «Schutz ohne

Abschirmung» widerspricht: Die Basler stellen sich als perfekt, als Elite, als Lieblinge
dar und wollen auch so wahrgenommen werden. In der Basler Zeitung"" heisst es

dazu:

«Es ist für unsere Stadt eine Ehre, bei den Romands dabei sein zu dürfen. Irgendwie haben die Basler

halt doch einen Schuss welsches Blut in den Adern. Man sieht das an den Abstimmungen. [...]
Die Basler sind die absoluten Lieblinge von Vevey. [...] Bieten Super-Auftritte mit Pfeifer-Soli und

spektakulärer einarmiger Trommeltagwacht. Sie blasen Röstigraben-Probleme unter den Tisch.

[...] In einem der Beizlein schauen ein paar Frauen aus Neuchatel den Baslern zu. <Sind das

Deutschschweizer?^ fragt eine der Damen. <Ah non!>. schüttelt da eine andere den Kopf, <ce sont
des Bälois!>»

Die Tendenzen zur Selbstdarstellung, Selbstüberhöhung und ein starkes Bedürfnis

nach Festigung der eigenen Identität sind offensichtlich, ebenso das Verlangen
nach gruppenspezifischen Pauschalisierungen und Exotisierungen. Das führt so weit,
dass sich die Basler in der Romandie als «die anderen Deutschschweizer» produzieren

wollen, sich also über ihre angestammte Gruppenkultur zu stellen versuchen -
und aus eigenem Antrieb nach einem positiv besetzten «Exotenstatus» streben.

284



Fahnen schwingen. Lieder singen, Gräben ziehen SAVk 97 (2001)

Problematische Selbstdarstellung: Interpretation inszenierter Kulturkontakte

Fazit der Beobachtungen: Das Verhältnis zwischen Annäherung und Abgrenzung

ist bei den skizzierten Kulturkontakten als kritisch zu bezeichnen. In vielen

Fällen nimmt die Selbstdarstellung der (eingeladenen und einladenden)
Kulturgruppen eine dominante Rolle ein. Das Bedürfnis nach Identitätsfestigung über
das Mittel der Abgrenzung gegenüber dem Fremden ist deutlich zu spüren und

wird intensiv ausgelebt. Das festigt zwar die eigene Kultur, kann aber den Graben

zur Gegenkultur (auch unbewusst) vergrössern. «Schutz ohne Abschirmung»
bleibt ein kaum erreichtes Ziel. «Brückenschlag-Events» weisen eine starke

Markierungs- und Symbolfunktion auf. Vor allem jene Signale und Symbole kommen

zum Einsatz, die Verschiedenheit, vielleicht sogar Ungleichheit markieren. Sie sind

der gastgebenden wie teilnehmenden Kulturgruppe sowie dem breiten Publikum
als typisch für die jeweilige Teilkultur bekannt und können leicht in Stereotype
abgleiten. Damit bewirken solche Symbole, dass vorhandene Klischees repetiert oder

gar neue kreiert werden, dass die zur Schau gestellte Ungleichheit unterstrichen
und verstärkt wird. In diesem Sinne wirken sie auf den Annäherungsprozess
kontraproduktiv und betonen eher die Abgrenzung. Solcherart inszenierte Kulturkontakte

haben einen starken Hang zur Folklorisierung. Kultur wird dominant über
folkloristische Elemente (Trachten, Fahnen, Lieder, Musik, Lebensmittel,
Getränke) dargestellt und wahrgenommen. Damit riskieren sie, nur einer «Schönwetterkultur»

ein Podium zu schaffen, die kulturell bedingte Reibungsflächen
ausblendet und/oder oberflächlich harmonisierend wirkt. Da die zur Schau gestellte
Folklore meist historisch geprägt ist, also auf eine vergangene Kultur abstützt,
besteht die Gefahr der Nostalgisierung solcher Begegnungen; aktuelle Kulturäusse-

rungen und -konflikte werden in der Regel ausgeblendet, es kann zu einer Flucht
in eine «gute alte Zeit» kommen. Dafür werden die inszenierten Kulturäusserun-

gen oftmals verallgemeinert: Vor allem die Medien, aber auch die Organisatoren
und Mitwirkenden stellen die einzelnen Kulturträger als repräsentativ für ihre

ganze Gruppenkultur dar, was vom Publikum auch so rezipiert wird und zu

unzulässigen Verallgemeinerungen führt. Heikel sind solche Pauschalwertungen
besonders dort, wo sie mit einer binnenexotischen Etikettierung verknüpft werden:

Die fremde Kultur wird als sehr verschieden von der eigenen wahrgenommen, auf
eine tiefere Entwicklungsstufe gestellt und in ihrer Exotik bestaunt, vielleicht gar
belächelt.

Den inszenierten «Brückenschlag-Events» müsste von Organisatoren, Medien
und von der Forschung vermehrt Aufmerksamkeit geschenkt werden. Es sind

Veranstaltungen, die jährlich oder im Rhythmus ihrer Häufigkeit Zehntausende von
Personen mobilisieren, die zwar nur kurz (Stunden, Tage oder Wochen) andauern,
aber dank der starken massenmedialen Verbreitung und des hohen symbolischen
Gehalts für das Fremdbild, das man sich über eine bestimmte Kulturgruppe macht,
eine beachtliche, längerfristig nachklingende Rolle spielen. Dass sich «die»
Romands so und «die» Deutschweizer anders präsentieren und wahrnehmen, hängt

285



Beat Grossrieder SAVk 97 (2001

sicher mit einer Vielzahl von verschiedenen Faktoren zusammen. Die Art und
Weise, wie sie sich bei organisierten Begegnungen in Szene setzen, trägt jedoch
wesentlich zur Festigung oder Überwindung von Klischeevorstellungen bei. Gerade
weil, wie wir gesehen haben, für Erwachsene keine klar kulturell-pädagogisch
motivierten Formen des organisierten Kulturkontaktes existieren, sondern eher
wirtschaftlich, sportlich, touristisch oder eben folkloristisch-gesellig geprägte, ist bei
diesen Kulturkontakten vermehrt darauf zu achten, dass sie nicht zur blossen

«Bauchnabel-Folklore» degradieren. Die Begegnungen werden, und hier liegt ihre
Tücke, nicht etwa bewusst als fiktive Schau, zu der man die nötige kritische Distanz
einnehmen könnte, inszeniert und wahrgenommen, sondern als repräsentative Kul-
turäusserung mit quasi offiziellem Charakter. Gerade davor warnt Georg Kreis:
Feste bilden «im temporären Refugium des Festgeländes ein Stück heile, vorindustrielle

Schweiz, in dem die Komplexität des Alltags und der Gegenwart aufgehoben
ist und alle anstehenden Probleme ausgeklammert sind. [...] Die traditionalistischen

Gegenweiten werden aber von den Teilnehmern nicht f...] als illusionäre
Welt eingestuft, sondern von Autoritäten (z. B. Vertretern der Landesregierung) als

modellhafte Realität gepriesen. Dies macht [...] diese Manifestationen doppelt
verwirrend»"". Unter dem Strich machen (gut gemeinte) «Brückenschlag-Events»
den «Röstigraben» also vermutlich nicht kleiner, sondern es bleibt alles beim alten

- oder der Graben wird womöglich gar noch ein Stückchen breiter.

Anmerkungen

1

Tages-Anzeiger, 27. November 2000, S. 1.
2 Neue Zürcher Zeitung, 27. November 2000, S. 11.
I Tages-Anzeiger. 28. November 2000. S. 1.
4 Neue Zürcher Zeitung, 28. November 2000, S. 13.
5 24heures. 27. November 2000, S. 5.
6 Ebd.,S. 5.
7 Ebd., S.l.
8 Le matin, 27. November 2000, S. 3.
" Neue Zürcher Zeitung, 28. November 2000, S. 13.
10 Dürrenmatt, Friedrich, zitiert in: Samir: ID Swiss.
II Im Hof. Ulrich: Französisch/Deutsch: Die Frage des Bewusstwerdens der Mehrsprachigkeit in der

vorrevolutionären Schweiz. In: Cinq siècles de relations franco-suisses, Neuenburg 1984.
12 Rutgers, Jan: Les rapports entre la Suisse alémanique et la Suisse romande de 1848 à 1895. Fribourg

1984.
13 Im Hof, Ulrich: Die Viersprachigkeit der Schweiz als Minoritätenproblem des 19. und 20. Jahrhun¬

derts. In: Geschichte und politische Wissenschaft. Bern 1975.
14 Müller, Hans-Peter: Die schweizerische Sprachenfrage vor 1914. Eine historische Untersuchung

über das Verhältnis zwischen Deutsch und Welsch bis zum Ersten Weltkrieg. Wiesbaden 1977.
15 Bernhard, Roberto: Beziehungen zwischen der alemannischen und der welschen Schweiz. Eine Be¬

standesaufnahme nach fünf Jahrzehnten. In: Jahrbuch NHG,Aarau 1964.
'" Amstutz, Hans: Das Verhältnis zwischen deutscher und französischer Schweiz in den Jahren

1930-1945. Aarau 1996.
17 Fischer, Hardi/Trier. Uri: Das Verhältnis zwischen Deutschschweizer und Westschweizer. Bern und

Stuttgart, 1962.

286



Fahnen schwingen. Lieder singen, Gräben ziehen SAVk 97 (2001)

Jahrbuch der NHG 1981: Der Dialog zwischen Schweizern. 52. Jahrgang. Aarau 1981.

Weilemann. Hermann: Die vielsprachige Schweiz. Eine Lösung zum Nationalitätenproblem. Basel
und Leipzig 1925.

Criblez, Lucien: Sprachliche Vielfalt als nationales Bildungsprogramm. Zur Sprachen- und
Bildungspolitik als Mittel der Krisenintervention in der Schweiz der 30er Jahre. In: Guex, Sebastien
u.a. (Hg): Krisen und Stabilisierung. Die Schweiz in der Zwischenkriegszeit. Zürich 1998.

Ernst, Fritz: Der Helvetismus. Einheit in der Vielheit. Zürich 1954.

Schwander, Marcel: Deutsch & Welsch - Ein Brückenschlag. Bern 1991.

De Mestral,Aymon: Suisse romande-Suisse alémanique: Qu'est-ce qui ne va pas? Lausanne 1970.

Charpilloz, Alain/Grimm-Gobat, Geneviève: La romandie dominée. Lausanne 1982.

Buchi, Christophe: Röstigraben, Zürich 2000.

Ebd., S. 12.

Kreis, Georg: Die Schweiz unterwegs. Basel und Frankfurt a.M. 1993.

Camartin, Iso u.a.: Die Literaturen der Schweiz. Basel 1992.

Bickel. Hans/Schläpfer, Robert: Mehrsprachigkeit - eine Herausforderung. Basel 1994.

Windisch, Uli: Alltagskontakte in den zweisprachigen Kantonen Fribourg und Wallis. Basel 1994.

Burckhardt-Seebass, Christine u.a.: im Kreise der Lieben. Eine volkskundliche Untersuchung
zur populären Liedkultur in der Schweiz. Basel 1993.

Schader, Basil/Leimgruber, Walter: Festgenossen. Über Wesen und Funktion eidgenössischer
Verbandsfeste. Basel 1993.

Gyr, Ueli: Das Welschlandjahr. Milieuwechsel und Alltagserfahrung von Volontärinnen. Basel 1992.

Burckhardt-Seebass, Christine: «Brünig-Napf-Reuss-Linie» oder «Röstigraben». S. 23.

Weiss, Richard: Einführung, S. 61.

Burckhardt-Seebass, Christine: «Brünig-Napf-Reuss-Linie» oder «Röstigraben», S. 15.

Ebd., S. 258.

Ebd., S. 23.

Gyr, Ueli: Lektion fürs Leben. Zürich 1989.

Hugger. Paul (Hg.): Handbuch der schweizerischen Volkskultur. Zürich 1992.

Ebd.: Gyr, Ueli: Welschlandaufenthalte als Übergangs- und Kontaktmuster. Bd I, S. 119-129.
Ebd.: Hugger, Paul: Heimatvereine. Bd I, S. 485^197.
Ebd.: Mäder, Denise/Froidevaux, Didier: Ein Bild der sprachlichen Koexistenz im Kanton Freiburg.
Bd II, S. 525-531.
Ebd.: Joye, Dominique/Busset, Thomas u.a.: Geografische und soziale Trennungslinien der
Schweiz. Bd II. S. 661-677.
Ebd.: Schwander. Marcel: Die Westschweiz: Gipfel und Gräben. Bd II, S. 767-781.
Rorato. Miriam: Westschweizerinnen in Zürich. Ethnographische Zugänge zu Kulturkontakten und
urbaner Integration. Lizenziatsarbeit, Volkskundliches Seminar der Universität Zürich. Zürich
2001.

Kreis, Georg: Die Schweiz unterwegs, S. 98.

Ebd., S. 104.

Büchi, Christophe: Röstigraben, S. 16.

Kreis, Georg: Die Schweiz unterwegs, S. 98.

Erhard, Peter A.: Die Schule als Brücke zwischen den Sprachregionen, S. 155. Und: Fachstelie CH
Jugendaustausch:Trait d'Union, S. 6.

Büchi, Christophe: Röstigraben, S. 300.

Fachstelle CH Jugendaustausch:Trait d'Union, S. 95-101.
Ebd., S. 178.

Gyr, Ueli: Das Welschlandjahr, S. 191.

Gyr, Ueli: Milieuwechsel und Kulturkontakte unter Beschuss, S. 131.

Ebd., S.l 92.

Ebd., S. 174.

Fachstelle CH Jugendaustausch:Trait d'Union, S. 170.

Ebd., S. 171.

Ebd., S. 171.

Dschoint Ventschr Filmproduktion: ID Swiss.

Bühler, Martin, stv. Informationschef des EDVBS, telefonische Auskunft vom 15. November 2000.

Haitiner, Karl, Leiter der Rekrutenbefragung, telefonische Auskunft vom 15. November 2000.

Gyr, Ueli: Das Welschlandjahr, S. 163-164.

287



M

Beat Grossrieder SAVk 97 (2001

66 Ebd., S. 196.
67 Gyr, Ueli: Das Welschlandjahr, S. 201.
68 Ebd., S. 179.
69 Ebd., S. 199.
70 Büchi, Christophe: Röstigraben, S. 16.
71 Kreis, Georg: Die Schweiz unterwegs, S. 98.
72 Ebd., S. 98.
73 Bausinger,Hermann: Inländer-Ausländer.Tübingen 1985.
74 Ebd., S. 141-142.
75 Ebd., S.143.
76 Raphaël, Freddy: Zur Kritik der identitären Vernunft, S. 28.
77 Bausinger, Hermann: Inländer - Ausländer, S. 146.
78 Kramer, Dieter: Beschreibend oder wertend?, S. 14.
7" Jeggle, Utz: Trennen und verbinden, S. 77.
80 Ebd., S. 78.
81 Bausinger, Hermann: Die Valenz von Kulturgrenzen, S. 135-149.
82 Ebd., S. 143-144.

Ebd., S. 144.
84 Ebd., S. 144.
85 Bausinger, Hermann: Inländer- Ausländer,S. 148.
8" Ebd., S. 146.
87 Ebd., S. 147.
88 Neue Zürcher Zeitung, 8. Dezember 2000, S. 45.
8" Bausinger. Hermann: Inländer - Ausländer, S. 147.
90 Ebd., S. 147.

" Köstlin, Konrad: Exotismus des Nahen: das Abenteuer der Nähe. S. 35^18.
92 Ebd., S. 38.
93 Ebd., S. 38.
94 Burkhardt-Seebass. Christine: «Brünig-Napf-Reuss-Linie» oder «Röstigraben», S. 21.
"5 Kreis, Georg: Die Schweiz unterwegs, S. 254.
% Pfrunder, Peter: Schweizer Festbräuche, S. 644.
"7 Strebel. Fiona: Die Welschen sind seit gestern da, S. 17.
98 Huber, Martin: So feiert die Waadt den «bonhomme d'hiver», S. 19.
w Basler Zeitung, 24.7.1999. S. 12.
100 Basler Zeitung, 24.7.1999. S. 12.
1,11 Tages-Anzeiger,24.7.1999. S. 5.
102 Basler Zeitung. 30.7.1999, S. 1.

103 www.fdv-medias.ch/Stichprobe vom 25. Oktober 2000. S. 1.
104 Ebd..S.l.
1(15 Basler Zeitung. 30.7.1999, S. 9.
106 Schwander, Marcel: Souvenirs im Album. S. 2.
107 Ehrsam, Peter: Basier «Revolutionäre» suchen Vevey heim. S. 21.
108 Minu: Die Basler Protagonisten eröffneten die Fête des Vignerons. S. 8-9.
109 Ebd.. S. 8-9.
1111 Kreis, Georg: Die Schweiz unterwegs, S. 255.

Literatur

Bausinger, Hermann: Inländer - Ausländer. Tübinger Vereinigung für Volkskunde,Tübingen 1985.

Bausinger, Hermann: Die Valenz von Kulturgrenzen. In: Jeggle, Utz/Raphaël, Freddy (Hg.): Kleiner
Grenzverkehr. Paris 1997, S 135-150.
Büchi, Christophe: Röstigraben. Zürich 2000.

Burckhardt-Seebass, Christine: «Brünig-Napf-Reuss-Linie» oder «Röstigraben» - das Konzepl des

ASV und die kulturellen und sprachlichen Grenzen in der gegenwärtigen Schweiz. In: Cox, H.L. (Hg.):
Kulturgrenzen und nationale Identität. Rheinisches Jahrbuch für Volkskunde, 30. Band, Bonn 1994,

S. 15-26.

288



Fahnen schwingen. Lieder singen. Gräben ziehen SAVk 97 (2001

Erhard. Peter A.: Die Schule als Brücke zwischen den Sprachregionen. In: Schnyder, Robert (Hg.): Der
Dialog zwischen Schweizern. Jahrbuch der NHG. 52. Jahrgang, Aarau. Frankfurt, Salzburg 1981, S.

151-158.

Gyr, Ueli: Das Welschlandjahr. Milieuwechsel und Alltagserfahrung von Volontärinnen. NFP 21, Basel
1992.

Gyr, Ueli: Lektion fürs Leben. Welschlandaufenthalte als traditionelle Bildungs-, Erziehungs- und
Übergangsmuster. Zürich 1989.

Gyr, Ueli: Welschlandaufenthalte als Übergangs- und Kontaktmuster. In: Hugger, Paul (Hg.): Handbuch

der schweizerischen Volkskultur. Band I, Zürich 1992, S. 119-128.

Gyr, Ueli: Milieuwechsel und Kulturkontakte unter Beschuss. In: Schnyder, Robert (Hg.): Der Dialog
zwischen Schweizern. Jahrbuch der NHG, 52. Jahrgang, Aarau. Frankfurt, Salzburg 1981, S. 131-144.

Hugger, Paul (Hg.): Handbuch der schweizerischen Volkskultur. Ill Bände, Zürich 1992.

Jeggle. Utz: Trennen und verbinden. In: Jeggle, Utz/Raphael, Freddy (Hg.): Kleiner Grenzverkehr. Paris

1997. S. 75-90.
Köstlin, Konrad: Exotismus des Nahen: das Abenteuer der Nähe, ln: Jeggle, Utz/Raphael, Freddy (Hg.):
Kleiner Grenzverkehr. Paris 1997, S. 35-52.
Kramer, Dieter: Beschreibend oder wertend? In: Schweizerisches Archiv für Volkskunde, 95. Jahrgang,
Heft 1, Basel 1999, S. 1-22.

Kreis, Georg: Die Schweiz unterwegs. Schlussbericht des NFP 21 «Kulturelle Vielfalt und nationale
Identität». Basel und Frankfurt a.M. 1993.

Pfrunder, Peter: Schweizer Festbräuche. In: Hugger, Paul (Hg.): Handbuch der schweizerischen
Volkskultur. Band II, Zürich 1992, S. 629-659.

Raphael, Freddy: Zur Kritik der identitären Vernunft. In: Jeggle, Utz/Raphaël, Freddy (Hg.): Kleiner
Grenzverkehr. Paris 1997, S. 53-74.
Weiss, Richard: Einführung in den Atlas der schweizerischen Volkskunde. SGV, Basel 1950.

Quellentexte

Dschoint Ventschr Filmproduktion: ID Swiss. Regie Samir und Schweizer, Werner. Zürich 1999.

Ehrsam, Peter: «Basler «Revolutionäre) suchen Vevey heim». In: Basler Zeitung, Basel 20.7.1999, S. 21.

Fachstelle CH Jugendaustausch:Trait d'Union. Zeitschrift Nr. 34, Frühling 2000.

Huber, Martin: «So feiert die Waadt den «bonhomme d'hiven». In: Tages-Anzeiger, Zürich 20.4.2000.
S. 19.

Minu: «Die Basler Protagonisten eröffneten die Fête des Vignerons». In: Basler Zeitung, Basel

30.7.1999, S. 8.

Schwander. Marcel: «Souvenirs im Album». In: Basler Zeitung, Magazin, Basel 31.7.1999, S. 2.

Strebel, Fiona: «Die Welschen sind seit gestern da».Tages-Anzeiger. Zürich 17.4.2000, S. 17.

289


	Fahnen schwingen, Lieder singen, Gräben ziehen : volkskundliche Betrachtungen zu Kulturkontakten und Symbolstrukturen zwischen Deutsch- und Westschweiz

