
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 97 (2001)

Heft: 1: Thema : Volkskundliche Erzählforschung

Artikel: "The Text is the Thing!" : zurück zum Kanon?

Autor: Wehse, Raine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118079

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118079
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizerisches Archiv fur Volkskunde 97 (2001 ),005-011

<The Text is the Thing!» Zurück zum Kanon?

Rainer Wehse

«Im Anfang war das Wort» beginnt das Johannesevangelium seinen kursorischen

Abriss der Heilsgeschichte und fährt in Vers 3 fort: «Alle Dinge sind durch
dasselbe gemacht, und ohne dasselbe ist nichts gemacht, was gemacht ist.» Hier ist

weder die Rede von Kontexten noch von Bedeutung, Performanz oder denen, die
das Wort gebrauchen.

Worte stehen selten allein. Mehrere von ihnen in sinnvollem Zusammenhang
ergeben einen Text. In Weiterführung des biblischen Gedankens könnte man also

sagen: The text is the thing. Bei diesem Motto handelt es sich um die Überschrift
eines programmatischen Aufsatzes von D.K.Wilgus aus dem Jahr 1973, der sich unter

dem Postulat des Titels mit behavioristischen Tendenzen in der Erzählforschung
kritisch auseinandersetzt1, wobei er mit der Deklaration seines wissenschaftlichen

Standpunktes in der Überschrift wiederum auf eine Prägung George Lyman Kit-
redges aus den 30er-Jahren des 20. Jahrhunderts zurückgreift.' Die Auseinandersetzung

um den Schwerpunkt der Erzählforschung.Text versus «Drumherum», ist also

einigermassen betagt. Aufgenommen wurde die Diskussion jüngst wieder von
Michael Chesnutt. der in seinem Vortrag bei der Tagung der International Society
for Folk Narrative Research in Göttingen 1998 zu bedenken gab: «If folklore is not
text but context it may be more efficiently dealt with by anthropologists; if it is not
the union of form, content, and mode of dissemination, but merely a mental condition,

it may be equally well be left to the ethnologists. Both groups are ready and

willing to play out this scenario.» Wenn Folklore nicht Text, sondern Kontext ist,

könnten sich die Kulturanthropologen damit wirkungsvoller beschäftigen. Wenn
sie nicht die Einheit von Form, Inhalt und Verbreitungsart ist, sondern eine mentale

Kategorie, könnte man sie genauso gut den Völkerkundlern überlassen. Beide
Disziplinen sind bereit und willens, dieses Szenario durchzuspielen.' Spricht hier - seit
70 Jahren - die Reaktion, welche sich altmodisch gegen jegliche Modernisierung
einer Volkserzählforschung zur Wehr setzt? Um dies zu beantworten, ist zunächst die

Frage zu stellen, ob die Volkskunde sich wirklich vom Objekt, dem Text, entfernt
hat und ob daraus Gefahren für die Disziplin selbst entstanden sein könnten,
insbesondere im Hinblick aufdie Erzählforschung.

Fachintern suspekt geworden ist die Erzählforschung besonders seit den
ideologischen Positionskämpfen 1968 ff. Man forderte z.B., «Erzählungen als Ausdruck
sozialer Konflikte zusehen, deren Darstellung den Erzählforscher zum Sozialforscher

machen könnte»4. Elfriede Moser-Rath kommentierte 1973: «In den vehement

geführten Auseinandersetzungen der letzten Jahre um eine neue Konzeption
der Volkskunde konnte man [...] den Eindruck gewinnen, die Erzählforschung sei

als überfrachtete Kategorie des Kanons zur Spielwiese einiger Spezialisten deklariert

oder vom Tisch gewischt worden. Abschied von der Erzählforschung»?s Nein,



Rainer Wehse SAVk 97 (211(11

den gab es allerdings so krass nicht. Markantester Gegenbeweis ist die Forschungsstelle

und Publikation «Enzyklopädie des Märchens» in Göttingen - neben dem

«Atlas der deutschen Volkskunde» das Jahrhundertwerk der deutschsprachigen

Erzählforschung und des Faches Volkskunde überhaupt. Jedoch handelt es sich dabei

um ein Projekt, dessen Gründung längere Zeit vor der Umorientierung lag.

Solch ein Werk in den 70er-Jahren des 20. Jahrhunderts zu konzipieren, wäre schier

unmöglich gewesen.
Paradigmenwechsel sind fruchtbar und nötig für eine lebendige Wissenschaft.

Paradigmen als Mode mit Allgemeingültigkeitsanspruch jedoch sind per se

unwissenschaftlich, weil sie, um Tagore zu paraphrasieren, den Himmel durch ein
Pfeifenrohr betrachten und ihn aufgrund der eingeengten Sichtweise klein nennen
müssen. Was nun hat der Paradigmenwechsel der 70er-Jahre bewirkt? Um nur ein,
dafür aber aussagekräftiges Beispiel zu nennen: Selbst an renommierten
Universitätsinstituten, z. B. Göttingen, mit exzellenten Erzählforschern wie Elfriede
Moser-Rath. Rudolf Schenda, dem Emeritus Kurt Ranke als Nachfolger von Will
Erich Peuckert und den Mitarbeitern der «Enzyklopädie des Märchens», schrumpfte

die Zahl der einschlägigen Lehrveranstaltungen ebenso wie die der Magisterarbeiten

und Dissertationen zu einer quantité négligeable. Und obwohl zu jener Zeit
auf dem Publikationssektor weiterhin Beachtliches geleistet wurde, gelang es den

Lehrenden der deutschsprachigen Universitäten selten, die Volkserzählung, wenn
überhaupt, attraktiv zu vermitteln und damit Nachwuchs heranzubilden, der in die

Fussstapfen von illustren Gelehrten einer einst weltweit beachteten deutschsprachigen

Erzählforschung hätte treten können. Spätes Schlüsselerlebnis für mich

war die Bemerkung einer erstaunten Münchner Doktorandin - also aus einem
hierfür eher unverdächtigen Institut mit immerhin zwei Herausgebern der
«Enzyklopädie des Märchens» - bei der Sitzung der Kommission für Erzählforschung
während der Tagung der Deutschen Gesellschaft für Volkskunde in Halle 1999:

Ob der für sie unerwarteten Teilnehmer tat sie kund, sich unter Erzählforschern

eigentlich immer nur greise Herren mit grauen Barten vorgestellt zu haben! -Wie
kam es also in den letzten dreissig Jahren zu diesem schiefen Bild, zu dieser schiefen

Lage?
1. Legen wir für die Volkserzählung und die Volkskunde allgemein zwei Definitionen

zugrunde: Leopold Schmidts Bezeichnung unseres Faches als «Wissenschaft

vom funktionellen Aufbau des Lebens in überlieferten Ordnungen»" von 1947 und
Michael Chesnutts Versuch von 1998: «Folklore has [...] to do with the informal
sharing of intellectual property and artistic talents among the ordinary inhabitants
of town and country, and its study derives coherence from the mechanism that
enables such sharing to take place. That mechanism is what we call tradition.»" In

beiden Definitionsversuchen ist «Überlieferung» wichtig(st)es Element. Aus
diesem Verständnis ergibt sich zwingend eine Narrativistik als u.a. historische

Erzählforschung. Dementsprechend entstanden notwendige und markante Studien

zum Erzählen und zur Volkserzählung in der Vergangenheit. Doch gab es

Unterlassungssünden. Sie liegen vorrangig in einem zu selten vorhandenen Brücken-



«The Text is the Thing!» Zurück zum Kanon? SAVk 97 (2001

schlag zur Gegenwart, um Wandel und Variation ermessen zu können, wie sie etwa
Lutz Röhrichs Froschkönigmonographie" intendiert, Rudolf Schendas «Von Mund
zu Ohr»" oder jüngere Beiträge zu Frühformen der modernen Sage. Warum

beschäftigen wir uns z.B. vorrangig mit den für das gegenwärtige Leserverständnis
blassen Schildbürgern als Beispiel für Ortsneckerein. ohne heutige, jedem
bekannte Funktionsäquivalente zu benennen, wie sie etwa die Interpretation der
Buchstaben auf Autonummernschildern darstellt: OHA: Oberharzer Affen. -
OH A, NOM und DUD/machen den Verkehr kaputt. - Schlimmer noch als Eis und

Schnee/EBE und FFB. - EMS: Einer muss sterben. - BDG: Bayerischer Gebirgs-
depp oder das Kennzeichen am Auto des namibischen Präsidenten, GRN, das

interpretiert wird als «Guerillas regieren Namibia.» Warum wird das heutige Leben
des Märchens so wenig umfassend betrachtet, obwohl es an allen Ecken und Enden

boomt, auch als Umarbeitung und Parodie. Beispiele dafür sind Internet, Bilderwitz,

Bildergeschichte, Karikatur, zeitgenössisches Märchenerzählern Verkleidungen,

Theater und Oper, Fernsehen, Radio, Malerei. Plastik und Dekor. Andenken,
Zeitung. Illustrierte und Reklame, Touristenstrassen, Museen, Märchen und

Freizeitparks, Vorgärten, Volkshochschulen oder der Einsatz von Märchen als Lebenshilfe

und Therapie. Warum blenden Reinhard Hallers nach den modernsten
volkskundlichen Methoden durchgeführten Sammlungen bayerischer Volkserzählungen
die heute aktuelle moderne Sage aus?'" - Der allgemein zu konstatierende
mangelnde Gegenwartsbezug mag vielen eher im Hier und Jetzt verankerten Studenten

der neuen Generation die Erzählforschung als verstaubte Archivwissenschaft
haben erscheinen lassen.

2. Durch die ablehnende Haltung gegenüber einem Paradigma besonders des

19. Jahrhunderts, nämlich dem Vorrang der Rettung sterbenden Volksgutes in letzter

Minute, «ehe es verklingt», durchwühlte, interpretierte, analysierte man in der
zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts lieber alte Sammlungen, als neue anzulegen.
Wandel und Variation, neue Weltsichten und Konfliktbewältigungsstrategien können

aber nur durch die Zeiten verfolgt werden - nicht synchron - wenn der
diesbezügliche Bestand an Volkserzählungen im Sinne von Restudies (natürlich als

«thick corpus») immer wieder dokumentiert wird - was in heutigen Zeiten mit den

Möglichkeiten besonders von Tonband und Video sogar unendlich viel leichter
geworden ist als zu den Zeiten der Grimms oder auch nur in der ersten Hälfte des

vergangenen Jahrhunderts. In aktuellen Textsammlungen würde sich auch ein
breiteres nichtwissenschaftliches Publikum wiederfinden sowie der gegenwartsorien-
tierte Student. Stattdessen blieb es etwa Romanisten vorbehalten, mit einer
Taschenbuchsammlung von Sprachwitzen und -spielen der Jetztzeit an die Öffentlichkeit

zu treten." Rühmliche Ausnahmen innerhalb der Volkskunde bilden die

Forschungen zur aktuellen Sage mit u.a. ausgezeichnet kommentierten europäischen

Sammlungen, etwa Leea Virtanens «Varastettu isoäiti»':, Bengt af Klintbergs
in mehrere Sprachen übersetzte «Ratte in der Pizza»" oder Helmut Fischers
«Rattenhund»14 sowie zahlreiche gegenwartsbezogene Veröffentlichungen Wolfgang
Mieders zum Sprichwörter- und Redensartengebrauch.15



Rainer Wehse SAVk 97 (2001

3. Was den traditionellen Kanon betrifft, so ist dieser seit Herder kaum erweitert
worden, d.h. in der dokumentierenden Forschung. Selbstverständlich sind Gattungen

wie Memorat und Fabulât bekannt. Natürlich berücksichtigen, meist lokale,

Sammlungen auch andere Kleingattungen. Aber selbst moderne Kompilationen
wie Emily Gerstner-Hirzels aus der Dialektforschung erwachsene Bücher zur
Volksüberlieferung des Tessiner Ortes Bosco Gurin1" suchen, finden und gliedern
vorzugsweise nach klassischen Gattungen. Gegen Sammlung und Kategorisierung
nach diesen Gesichtspunkten ist nichts einzuwenden, nur ist der Teil der Tradition,
welcher sich zudem auf viele sterbende wie bereits gestorbene Gattungen bezieht,
übergewichtet. Wo findet z.B. eine nennenswerte volkskundliche Auseinandersetzung

mit der lebendigsten aller gegenwärtigen Gattungen statt, nämlich dem Witz?
Allein in den letzten zehn Jahren zogen u.a. folgende neue Witzwellen nahezu
unbemerkt an der Volkskunde vorbei: Trabiwitz, Mantawitz, Blondinenwitz,
männerfeindlicher Witz, nach dem Elchtest die A-Klasse-Witze, Lady-Di-Witze, der
Leprawitz, der Aidswitz, Kinderschänderwitz. Clinton-Witz, Computerwitz, Drei-
Wünsche-an-eine-Fee-Witz. Welch vertane Chance, hier nicht zu dokumentieren
und gültige Aussagen zum Zeitgeist aus der Weltsicht des Witzes zu machen: zum

Umgang mit der alltäglichen Wirklichkeit, zu Ängsten, Konflikten, Klischees, zur
Bewältigung von Problemen durch Humor. In der gesamten deutschen Volkskunde
liegt in Buchform überhaupt nur eine einzige Sammlung rein mündlich aufgezeichneter

Witze vor, und diese zudem eingeengt aufdie Überlieferung der Kinder.1 Mit
den auf der Basis von Sprichwort und Redensart erwachsenen Spontisprüchen der
70er- und 80er-Jahre hat der Eichborn-Verlag der Volkskunde den Rang abgelaufen.

Und wo findet eine Auseinandersetzung statt mit ebenfalls sehr lebendigen
Kleingattungen wie Flüchen, Albumsprüchen der Gegenwart, dem Lebensmotto,
funktionalen Gattungen wie den Gute-Nacht-Geschichten, dem Zungenbrecher,
der Makkaronisprache. Kindergehcimsprachen wie der Erbsensprache, volksläufigen

Gedichten, traditionellen Eselsbrücken in Spruchform. Fingersprüchen.
Sprüchen allgemein, der verkehrten Welt, den Limericks und Schüttelreimen.
Fremdsprachen- und Dialekttests. Kinderschreckgeschichten mit Pointe. Erzählungen

im Zusammenhang mit Kneipenspielen unter Zuhilfenahme von Streichhölzern,

Papierfaltarbeiten und anderen Requisiten sowie vielem andern mehr, und

vor allem mit der Parodie als möglicherweise einzige wirkliche «Einlache Form»"?
4. Wenn es im gerade behandelten Punkt um eine Ausweitung der Gattungsvielfalt

im Rahmen der vorrangig mündlichen Überlieferung gegangen ist bzw. um
eine stärkere Gewichtung bisher wenig berücksichtigter Formen, muss jetzt einer

Gattungsreduzierung das Wort geredet werden. Sollte Tradition wirklich Kriterium
einer Definition der Volkserzählforschung und darüber hinaus der Volkskunde
sein - womit sie sich überhaupt nur als historische Wissenschaft legitimiert -.
dann sind Forschungsgebiete wie z.B. Oral history. Biografie, Comics oder
Kriegsromane nicht Gegenstand der Erzählforschung. Das international gehandelte
Aperçu «Volkskunde ist, was ein Volkskundler macht» spottet letztlich ironisch
über die Hilflosigkeit einer sich zunehmend verwässert und richtungslos dar-

8



« rheText is the Thing!» Zurück zum Kanon? SAVk 97 (2001)

stellenden Disziplin. Gattungsbegrenzung wäre hier Schadensbegrenzung im Sinne

einer Schärfung des Fachprofils nach innen und aussen. Wie sagt doch der ominöse
Volksmund: «Schuster bleib bei deinen Leisten!»

5. Wieder um eine Ausweitung geht es in diesem Punkt. Ihren Anfängen gemäss
sammelte und sammelt die Erzählforschung vorzugsweise nach Gattungen, die

ihrerseits auch wieder nur Konstrukte sind. Später kommen regionale und nationale
sowie auf einen einzigen Erzähler bezogene Monografien hinzu. Linda Dégh setzt
einen Meilenstein mit der Untersuchung einer Erzählgemeinschaft." Aber auch

hier geht es um Erzähler nur von Märchen - also wiederum die Beschränkung auf
eine einzige Gattung. Was fehlt, sind Gesamtdokumentationen von Erzählanlässen
wie Parties, Stammtisch, Zeltlager, Kaffeeklatsch usw., bei denen nicht nur
traditionelles Erzählgut, sondern jegliche Art von verbaler (und nichtverbaler)
Kommunikation vorkommt. Erst aus diesem Zusammenhang lässt sich der Stellenwert
volkskundlich relevanter Gruppierungen im gesamten Kommunikationsgefüge des

Menschen ablesen - der wirkliche, vielstrapazierte «Sitz im Leben».
6. Nötig ist auch eine Befreiung aus dem verengten Blickwinkel der Zitierkartelle

bzw. Zitiergewohnheiten. Ich will direkt sein und als Beispiel zwei Forscher

nennen, die, gemessen an der Gewichtigkeit ihres Œnvres, völlig im Hintergrund
stehen: Alfred Cammann, der weitgehend als einziger bereits Postulate der im

vorhergehenden Punkt erwähnten Desiderata verwirklicht hat und vielleicht der
fruchtbarste aller rezenten deutschen Feldforscher ist2", sowie einer der besten

Kenner von Märchen speziell der Romania und ihrem Leben in situ. Felix Karlin-
ger.'1 Gleiches gilt für fremdsprachige Literatur, deren mangelnde Rezeption
allerdings durch die nicht zu bewältigende Fülle von Publikationen zur Volkserzählung
allgemein und durch verständliche sprachliche Inkompetenz exkulpiert werden
könnte.

7. Schlussendlich und zusätzlich wäre an den Vertretern der Erzählforschung zu
kritisieren, dass sie jämmerlich klagen - zuweilen -, wie schlecht es doch der Branche

gehe, anstatt selbstbewusst zu realisieren, dass die Erzählforschung der
traditions- und ergebnisreichste Zweig der Volkskunde ist. über ein unvergleichlich diffiziles

Instrumentarium verfügt und vielfältige Aussagen über die Befindlichkeit der
Menschen gemacht hat, machen kann und hoffentlich in Zukunft auch weiterhin
machen wird. «Homo faber, homo loquens» hat Alberto Maria Cirese ein Kapitel
seines Buches «Il dire e il fare nelle opere dell'uomo»" überschrieben und
charakterisiert damit zwei der wichtigsten kulturschaffenden Elemente menschlichen
Seins.

«Im Anfang war das Wort.» Wenn eine Schrift wie die Bibel als weltkulturfor-
mendes Buch dies an den Beginn allen Seins setzt, sollte man auch für die
Erzählforschung in Anspruch nehmen können, dass das Wort, der Text, zentrales Anliegen
zu sein hat. Alles andere bedeutet - um in der Sprache des «Buchs aller Bücher» zu
bleiben - den Abfall vom wahren Glauben, oder, um mit dem Kunsthistoriker Hans

Sedlmayr zu sprechen, den «Verlust der Mitte»a. Notwendig ist eine Schärfung des

volkskundlichen Erzählforscherprofils im Hinblick auf die Kategorie «Tradition»,



Rainer Wehse SAVk 97 (2001

eine gleichmässigere Gewichtung des Kanons in Forschung und Veröffentlichung,
ein allgemein stärkerer Brückenschlag der historischen Narrativistik hin zur
Gegenwart und eine wachere Aufmerksamkeit gegenüber volkskundlich relevanten,
derzeit aktuellen Gattungen im Kontext allgemeinen Kommunizierens, bei häufigen

Restudies in Form von Text-, Performanz- und Kontextuntersuchungen mit
Publikationen als «thick corpus»'4, kurz: dem Sitz der Volkserzählung im Leben,
besonders heute.

Anmerkungen

1 D. K. Wilgus: «The Text Is the Tiling.» In: Journal of American Folklore 86 (1973). 241-252.
Arthur Palmer Hudson: Folksongs of Mississippi and Their Background. Chapel Hill 1936. viii.
Veröffentlichung: Michael Chesnutt: Who Took the Folk Out of Folk Narrative. In: Copenhagen
Folklore Notes 2-3 (1998), 1-7. hier 7.

4 Elfriede Moser-Rath: Gedanken zur historischen Erzählforschung. In: Zeitschrift für Volkskunde
69(1973). 61-81. hier 61.

5 Ebd.. 62.
6 Leopold Sehmidi: Die Volkskunde als Geisteswissenschaft (1947). In: Gedenkschrift für Leopold

Schmidt 1912-1981) zum 70.Geburtstag. Wien 1982.26-57. hier 30f.
Chesnutt (wie Anm. 3) 3.

8 Lutz Röhrich: Wage es. den Frosch zu küssen. Das Grimmsche Märchen Nummer Eins in seinen

Wandlungen. Köln 1987: vgl. auch Hans-Jörg LJther (Hg.): Märchen in unserer Zeil. München 1990;

Katalin Horn (Beiträge 1-5) und Annemarie Verweyen (6-7): Das Weiterleben des Märchens in
unserer Zeit. In: Märchenspiegel 2 (Juni 1991),2-4;2 (Okt. 1991 7-10; 3 (Mai 1992). 7-11:3 (Okt.
1992),4-6:4 (März 1993).8-10;4 (Mai 1993). 1 iL:4 (Aug. 1993).61'.
Rudolf Schenda: Von Mund zu Ohr. Bausteine zu einer Kulturgeschichte volkstümlichen Erzählens
in Europa. Göttingen 1993.

"' z.B. Reinhard Haller: Rauhnacht. Sagen aus dem Bayerischen Wald. Grafenau 1976: ders.: Sagen
aus Niederbayrn. Regensburg 1977: ders.: Von Truden und Hexen. Sagen aus dem Bayerischen
Wald. Grafenau 1977: ders.: Rockaroisg'schichtn. Sagen aus dem Bayerischen Wald und dem
Böhmerwald. Grafenau 1979; ders. Natur und Landschaft. Sagen aus dem Bayerischen Wald. Grafenau
1983.

" Peter Koch,Thomas Krefeld und Wulf Österreicher: Neues aus Sankt Eiermark. Das kleine Buch
der Sprachwitze. München 1997.

12 Leea Virtanen: Varastetlu isoäiti. Kaupungin kansantarinoita (Die gestohlene Grossmutter. Volks¬

sagen aus der Sladl). Helsinki 1987.
|! Bengt af Klintberg: Rattan i pizzan. Folksägner i var tid. Stockholm 1986. deutsch: Die Ratte in der

Pizza und andere moderne Sagen und Grossstadtmythen. Kiel 1990.
14 Helmut Fischer: Der Rattenhund. Köln 1991.
15 z.B. Wolfgang Mieder: Antisprichwörter. 3 Bde. Wiesbaden 1982/1985/1989: ders. Proverbs Are Ne¬

ver Out of Season: Popular Wisdom in the Modern Age. New York 1993: ders: Verdrehte Weisheit:
Antisprichwörter aus Literatur und Medien. Heidelberg 1998; ders. und Anna Tóthné Litovkina:
Twisted Wisdom. Modern Anti-Proverbs. Burlington. Vt. 1999.

"' Emily Gerstner-Hirzel: Aus der Volksüberlieferung von Bosco Gurin. Sagen. Berichte und Mei¬

nungen. Märchen und Schwanke. Basel/Bonn 1979; dies.: Reime. Gebete. Lieder und Spiele aus
Bosco Gurin. Basel 1985.

17 Rainer Wehse: Warum sind die Ostfriesen gelb im Gesicht? Die Witze der 1 l-14jährigen - Texte
und Analysen. Frankfurt (Main)/Bern 1983.

18 Ders.: Parodie - eine neue Einfache Form? In: Jahrbuch für Volksliedforschung 27/28 (1982/1983).
316-334 Festschrift für Lutz Röhrich).

'" Linda Dégh: Märchen. Erzähler und Erzählgemeinschal't dargestellt an der ungarischen Volks¬

überlieferung. Berlin 1962.

10



«The Text is the Tiling!» Zurück zum Kanon'.' SAVk 97 (2001

Z.B.Alfred Cammann: Heimat Wolhynien. Bd. 1-2. Marburg 1985/1988; ders.: Aus der Welt der
Erzähler. Mil russland- und rumäniendeutschen Berichten und Geschichten. Marburg 1987: ders.:

Märchen - Lieder- Leben in Autobiographie und Briefen der Russlanddeutschen Ida Prieb. Marburg

1991.

z.B. Felix Karlinger: Märchentage auf Korsika. Köln 1984: ders.: Auf Märchensuche im Balkan.
Köln 1987; ders.: Geschichle des Märchens im deutschen Sprachraum. Darmstadt 1988.

Alberto Maria Cirese: Il dire e il fare nelle opere dell'uomo. Gaeta 1998.

Hans Sedlmayr: Verlust der Mitte. Die bildende Kunst des 19. und 20. Jahrhunderts als Symptom
und Symbol der Zeit (1948). Berlin 1955 u.ö.
Lauri Honko (Hg.):Thick Corpus. Organic Variation andTextuality in Oral Tradition. Helsinki 2000

(Sludia Fennica Folkloristica 7).

11


	"The Text is the Thing!" : zurück zum Kanon?

