
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 97 (2001)

Heft: 1: Thema : Volkskundliche Erzählforschung

Artikel: Erzählen zwischen den Kulturen : Möglichkeiten einer Zusammenarbeit
zwischen Erzählforschung und Interkultureller Kommunikation

Autor: Roth, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118093

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118093
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizerisches Archiv für Volkskunde 97 (2001 145-156

Erzählen zwischen den Kulturen

Möglichkeiten einer Zusammenarbeit zwischen
Erzählforschung und Interkultureller Kommunikation

Klaus Roth

1.

Die Internationalisierung von immer mehr Lebensbereichen, meist unter dem

Schlagwort «Globalisierung» diskutiert, hat. besonders seit der Öffnung Osteuropas,

durch die Beseitigung von Grenzen und Barrieren, durch weltweite
Wirtschaftsbeziehungen, Massentourismus und Migrationsbewegungen sowie durch die
Fortschritte in Verkehrs- und Kommunikationstechnologien in einer bis dato nicht

gesehenen Quantität und Intensität Menschen verschiedener Kultur in Kontakt
miteinander gebracht. Ohne jeden Zweifel hat die Globalisierung im wirtschaftlichen

und politischen Bereich grosse Verbesserungen gezeitigt und die Chancen für
viele Menschen erhöht; sie hat aber auch, wie zunehmend deutlich wird, erhebliche

Herausforderungen und Risiken mit sich gebracht. Zu ihnen gehören u.a. jene
soziokulturellen Folgen, die sich aus den rapide angewachsenen Kulturkontakten
ergeben. Erwähnt sei die vielfach festgestellte Tatsache, dass in dem Masse, in dem

politische Grenzen fallen, die Menschen kulturelle Grenzen errichten, dass Nati-
vismus und Nationalismus eher zu- als abnehmen und dass als Reaktion auf die

Globalisierung eine verstärkte Hinwendung zur Region und zum Lokalen zu
konstatieren ist (s. Lindner 1994, 1999, Alsheimer u.a. 2000). Aus dem Nebeneinander
der Kulturen im Alltag und der Fülle der Fremdheitsbegegnungen ergeben sich

neue Reibungsflächen und Konflikte, die ihre Ursache nicht selten in divergierenden,

als inkompatibel empfundenen Handlungsweisen und Wertvorstellungen
haben.

Selbst in jenen Ländern, die bisher als weitgehend ethnisch-kulturell homogen
galten, ist ethnische, religiöse und kulturelle Alternat und Fremdheit zu einem wichtigen

Teil der Alltagserfahrung geworden, wobei die Fremdheitsbegegnungen
sowohl im Inland als auch im Ausland stattfinden. Es ist dies eine Entwicklung, die

von den relevanten Geisteswissenschaften erst teilweise zur Kenntnis genommen
worden ist. Während sie etwa für das neue Fach Interkulturelle Kommunikation
den zentralen Gegenstand bildet, haben Volkskunde und Völkerkunde sie allenfalls

am Rande wahrgenommen. Das Anliegen meines Beitrags ist es daher, auf die

Bedeutung dieser Entwicklung für die Volkskunde und vor allem für die
volkskundliche Erzählforschung hinzuweisen. Dabei möchte ich der Frage nachgehen,
ob die Folkloristik zur Analyse der soziokulturellen Folgen der Globalisierung,
vielleicht sogar zu deren besserer Bewältigung beitragen könnte. Wenn ich hier von
einer positiven Einschätzung ausgehe, so beruht diese zum einen auf der Tatsache,
dass der Umgang mit Andersheit und Fremdheit zu wesentlichen Teilen auf kom-

145



Klaus Roth SAVk 97 (2001)

munikativem Wege, also auch in erzählerischer Form erfolgt, zum andern auf den

Erfahrungen, die in der universitären Lehre' wie auch in der Praxis gewonnen wurden.

Das Fremde als das Ungewohnte, das Unvertraute, das Ausserordentliche ist der

Gegenpol zum Vertrauten und Alltäglichen. Es ist, so zeigen bereits mittelalterliche
Erzählungen und Flugblätter der frühen Neuzeit, allein schon deswegen in weit
höherem Masse erzählens- und darstellenswert. Begegnungen mit Fremdheit und

Exotik lösen aber - auf diese Ambivalenz ist oft hingewiesen worden - sowohl
Faszination als auch Angst aus.: Diese «gut feelings» bzw. «gemischten Gefühle»
finden im Erzählen über Fremdheit ihren Ausdruck, heute etwa in modernen Sagen

oder ethnischen Witzen (Holbek 1995). Fremdheitsbegegnungen bedeuten zudem
für den Einzelnen in der Regel erhöhten Stress, eine psychische Belastung, die
durch erzählerische Verarbeitung besser bewältigt werden kann; und schliesslich

hat die Analyse von ethnischen Witzen gezeigt, dass Erzählen über individuelle
oder kollektive Fremdheitserfahrungen und Fremdheitsbilder nicht nur Vorurteile
und Stereotypen erzeugen und verstärken, sondern auch mit eben dieser Fremdheit

vertraut machen und als Ventil aggressives Handeln ersetzen kann; für den

Folkloristen sind sie zudem Indikatoren gesellschaftlicher Stimmungen (cf. Dundes

1975,1987).
Aus dieser Aufzählung einiger Funktionen des Erzählens in der Fremdheitsbegegnung

erhellt bereits, dass sich für die volkskundliche Erzählforschung neue
Aufgaben und z.T. recht heikle Themenstellungen ergeben. Da auch in unserer
durch neue Kommunikationstechnologien beherrschten Welt das alltägliche
Erzählen und Erzählungen kaum an Bedeutung und Funktion einbüssen werden, ist

eine solche Beschäftigung keineswegs überflüssig. Die rasante Zunahme von
ethnischen Witzen im Internet beispielsweise verweist im Gegenteil darauf, dass

eher noch mit einer Zunahme des Erzählens, wenn auch in z.T. neuen Formen
und Medien, zu rechnen sein wird. Die uns interessierende Frage wird dabei nicht

nur sein müssen, welche Formen dieses Erzählen über Fremdheit annimmt, ob

etwa Witz oder moderne Sage. Urlaubsgeschichte oder lebensgeschichtliche
Erzählung, sondern auch, welches seine Kontexte, Funktionen und sozialen
Wirkungen sind.

Die Fremdheitsbegegnung ist keine für die volkskundliche Erzählforschung
neue Thematik. Fremdheitsbegegnungen hat es sicher «schon immer» gegeben und
«schon immer» haben die Menschen sich erzählerisch mit dem «Anderen», dem
«Fremden» auseinandergesetzt. Neu sind aber nicht nur einige der erzählerischen
Formen, neu ist die Frequenz und vor allem die gesellschaftliche Relevanz und
auch Brisanz, die dieses Erzählen unter dem Problemdruck von Globalisierung
und Multikulturalität gewonnen hat.

146



Erzählen zwischen den Kulturen SAVk 97 (2001

Von der Erzählforschung ist diese Relevanz bisher kaum erkannt worden. Dabei

braucht sie sich der Thematik gar nicht voraussetzungslos zu nähern, denn
Ansätze sind vorhanden. Vor allem die Finnische Schule wies ein solches Mass an
Internationalität und Gespür für kulturelle Varianz auf, wie es von keiner späteren
Richtung der Erzählforschung wieder erreicht worden ist. Der räumlich-geogra-
fische Aspekt, die postulierte Notwendigkeit, jede verfügbare Variante jeder Sprache

und Kultur systematisch zu sammeln und das Material nach Ökotypen und
Lokalredaktionen einzuordnen, führte zu wertvollen Einsichten in interkulturelle
Beziehungen und ergab wichtige Erkenntnisse zur Kulturvarianz von Erzählungen
und zu ihrer kulturellen Adaptation beim Wechsel in andere Länder und Kulturen
(cf. Honko 1981, Roth 1998). Es wäre eine lohnende Aufgabe, die Detailergebnisse
der zahlreichen Arbeiten der Finnischen Schule, aber auch der Philologischen
Schule systematisch unter diesem Aspekt neu zu lesen. Besonders die Finnische
Schule erwiese sich dann ein weiteres Mal als «evergreen method» (Honko
1979/80).

Die Theorien und Schulen, die die Finnische Schule ablösten, der Strukturalismus,

der Funktionalismus sowie auch die von der Psychoanalyse inspirierten
Ansätze, haben die interkulturellen Dimensionen der oralen Überlieferung kaum
beachtet oder sie sogar bewusst (zu Gunsten des Allgemeinmenschlichen und Zeitlosen)

vernachlässigt. Das Gleiche gilt weithin auch für den kommunikationsorien-
tierten Ansatz der nordamerikanischen Kontextualisten: Obwohl hier durch die

Einbeziehung der soziokulturellen Mikrokontexte des Erzählens solche Fragestellungen

durchaus nahe lagen, spielt die Frage des «Erzählens zwischen den Kulturen»

eine recht geringe Rolle. Eine Auseinandersetzung mit dem Problem der
kulturellen Differenz, der Fremdheit und des Kulturkontakts hat lediglich in den
Studien zum ethnischen Witz, und der modernen Sage (cf. Dundes 1975,1987, Davies
1990, Holbek 1995) sowie ansatzweise in der «Ethnography of Speaking» (cf. Bauman

1974) stattgefunden.

Die Behandlung des «Erzählens zwischen den Kulturen» sollte, so mein
Plädoyer, eine zentrale Aufgabe einer modernen volkskundlichen Erzählforschung
sein, die damit einen Beitrag zum Verstehen aktueller sozialer Probleme leisten
kann. Sie sollte bei der Behandlung dieses Themas freilich die Ergebnisse anderer

Disziplinen einbeziehen so wie auch sie ihnen ihre Ergebnisse zur Verfügung stellt.
Ein intensiver Austausch bietet sich an erster Stelle an mit jener Disziplin, deren

zentraler Gegenstand die Fremdheitsbegegnung und der Umgang mit kultureller
Differenz ist, die Interkulturelle Kommunikation. «Interkulturelle Kommunikation»

wird zumeist definiert als direkte kommunikative Interaktion zwischen
Individuen unterschiedlicher kultureller Zugehörigkeit. Der Begriff bezeichnet damit
an erster Stelle die interpersonelle Kommunikation zwischen «Fremden» auf der

147



Klaus Roth SAVk 97 (2(H)I

Mikroebene, meistens in Form der face-to-face Interaktion. In einem erweiterten
Sinn wird der Begriff jedoch auch, wenngleich seltener, verwendet zur Bezeichnung

direkter oder indirekter Interaktionen oder für Kontakte zwischen ethnischen

Gruppen, Nationen oder Kulturen, meint also Kulturkontakt und Austausch auf
der Makroebene. Für das hier diskutierte Thema sind beide Aspekte wichtig.

Die Interkulturelle Kommunikation wurde bereits in den 1950er-Jahren von
dem Kulturanthropologen Edward T. Hall als wissenschaftliche Disziplin begründet1,

wurde dann aber in ihrer Entwicklung entscheidend auch durch die Psychologie,

die Linguistik, die Fremdsprachendidaktik, die Pädagogik und andere Fächer

bestimmt. Sie kann, so die Erfahrungen in München, in hohem Masse von den Eth-
nowissenschaften4 profitieren, also auch von der Erzählforschung. Das ist zum
einen bereits in der Tatsache begründet, dass die verbale Kommunikation, also auch

das alltägliche Erzählen und die Erzählung, unter den kulturellen Ausdrucksformen

eine markante Rolle spielt, die in interkulturellen Situationen eher noch wichtiger

wird (cf. Roth 1996). Daher können viele Ansätze und Methoden, die zur
Erforschung des alltäglichen Erzählens entwickelt wurden, Verwendung finden. Zum
andern hat sich das narrative und das lebensgeschichtliche Interview (als Teil der

ethnografischen Methode) in der Interkulturellen Kommunikation als sehr nützlich

erwiesen (cf. Gabrenya 1998).

Erzählen als kommunikatives Verhalten erfüllt elementare soziale und psychische

Funktionen. Wiewohl es eine Universalie ist. sind doch die Arten des

Erzählens und die einzelnen Erzählungen kulturspezifisch, sind Bestandteil und
Ausdruck ihrer jeweiligen Kultur. Durch die tradierten Mythen und Märchen. Sagen
und Witze. Sprichwörter und Redensarten werden - meistens bereits in der Kindheit

- grundlegende Einstellungen und Gefühle. Normen und Wertorientierungen
(cf. Kluckhohn/Strodtbeck 1961). Bilder und Stereotypen vermittelt und verinner-
licht, derer man sich später im Leben kaum mehr bewusst ist. Eine deutsch-polnische

Ehe ging, so erzählte mir die Frau, in die Brüche, «weil wir in der Kindheit
nicht die gleichen Märchen gehört haben». Diese Einschätzung ist sicher überzogen,

doch verweist sie aufdie grosse sozialisierende Kraft kollektiver Erzählungen
und auf ihre Eigenschaft, kulturelle Inhalte zu vermitteln.' Von besonderer
Aussagekraft über die Wertvorstellungen und Normen in einer Kultur scheinen dabei

Sprichwörter und Redensarten' zu sein, denen bei der Enkulturation eine
prägende Wirkung zuzuschreiben ist.

Wichtig ist darüber hinaus, dass auch die Wahrnehmung anderer Völker und
Kulturen in und durch Erzählungen geprägt wird. Erzählungen verarbeiten ethnische,

religiöse und soziale Fremdheit in spezifischer, meistens sehr stereotyper
Form. Sprichwörter. Redensarten und vor allem die heute sehr populären modernen

Sagen und Witze schreiben anderen Völkern prägnante (meist negative)
Eigenschaften zu. die damit Teil des kollektiven Gedächtnisses werden." Abwertende
Redensarten und feindselige Witze über Nachbarvölker und ethnische Minderheiten

sind ubiquitär (cf. Davies 1990), doch bleibt für die Interkulturelle Kommunikation

zu klären, welchen handlungsleitenden Einfluss sie auf interkulturelle In-

148



Erzählen zwischen den Kulturen SAVk 97 (2001

teraktionen tatsächlich ausüben. Sicher ist lediglich, dass sie in Krisensituationen
wie Z.B.Wirtschaftskrisen und ethnischen Konflikten als Feindbilder aktiviert werden

und ihre unheilvolle Kraft entfalten können.
Wohl gibt es Erzählungen, die so kulturspezifisch sind, dass sie die Grenze einer

Sprache oder Kultur nicht überspringen.z.B. sehr spezifische Sprichwörter und
Redensarten. Die weitaus meisten Erzählungen überwinden diese Grenzen jedoch
und wandern, wie die internationale Erzählforschung gezeigt hat, vielfach weltweit.
Sie werden bei dieser Wanderung jedoch nicht einfach nur übersetzt, sondern in
meistens geschickter Art und Weise an die jeweils aufnehmende Kultur adaptiert
(cf. Roth 1998). Diese akkulturierenden Veränderungen - etwa in den Werten,
Glaubensvorstellungen und Normen - sind Indikatoren kultureller Alterität und

Adaptation, die für die interkulturelle Kommunikation wertvolle Hinweise geben
können.

Einen unmittelbaren Bezug zu interkulturellen Interaktionen haben jene
Erzählungen, die in Kulturkontaktsituationen erzählt werden. Interaktionen mit
Menschen fremder Kultur und Sprache erzeugen zumeist erhöhten Stress, denn die

Beteiligten müssen stärker auf unerwartete Signale und Reaktionen achten als bei
intrakulturellen Begegnungen. Es ist eine übliche Strategie, in Stresssituationen auf
vertraute Ausdrucksformen zurückzugreifen, womit sich Erzählen über eigene
Erlebnisse, aber auch Anekdoten und Witze zur Minderung von Stress und Spannung
in Kulturkontaktsituationen anbieten. Sie können helfen, miteinander «warm zu
werden», eine Basis gegenseitiger Sympathie zu schaffen oder peinliche Situationen

zu meistern.
Geschichten über Begegnungen mit Menschen anderer Kultur, Kulturkontakterzählungen,

schliesslich sind individuelle oder kollektive narrative Verarbeitungen
interkultureller Erfahrungen, gewöhnlich von überraschenden, kritischen, konflikthaften

oder unerklärbaren Interaktionen oder Erlebnissen etwa auf Reisen, bei

Auslandsentsendungen, bei Verhandlungen mit ausländischen Geschäftspartnern
oder bei Fremdheitsbegegnungen am eigenen Wohnort. In diese Gruppe fallen
Urlaubsgeschichten und Reiseberichte, Kriegserinnerungen (cf. Lehmann 1987) und

Diplomaten-Anekdoten ebenso wie lebensgeschichtliche Erzählungen von
Migranten (s. Schiffauer 1991) und Austauschschülern. Derartige Kulturkontakterzählungen

zeigen oft ein hohes Mass an Betroffenheit und affektiver Aufladung, wobei
sie fast immer die Sicht des Erzählers wiedergeben. Die dargestellten Erlebnisse
stellen oftmals die selbstverständlichen Normen und Werte der betroffenen Person
in Frage und werden daher häufig als Bedrohung der eigenen Identität erlebt.
Durch die Spiegelung des Eigenen im Fremden können Erzählungen von
Fremdheitserlebnissen einerseits stereotype Bilder und Vorurteile verstärken oder sogar
erzeugen; sie können andererseits aber auch der Positionierung des eigenen
Standpunkts und der Selbstvergewisserung dienen und die Reflexion über die andere

Kultur wie auch die Empathie erhöhen. Durch das Erzählen der konfliktären
Begegnung versucht der Erzähler, seinem eigenen Handeln oder dem seines Gegenübers

Sinn zu verleihen und mit der Krise fertig zu werden (cf. Ward 1990).

149



Klaus Roth SAVk 97 (2001)

4.

Es ist daher kaum verwunderlich, dass Kulturkontakterzählungen in der
Interkulturellen Kommunikation als didaktisches Mittel eingesetzt werden und zwar in
Form von <Critical incidents> (Brislin 1986,Triandis 1984). Es sind dies authentische
Berichte oder Erzählungen von krisenhaften interkulturellen Begegnungen, die

auf wichtige Werthaltungen, Vorstellungen und Normen der jeweiligen Zielkultur
verweisen. Um didaktisch eingesetzt zu werden, müssen sie freilich anonymisiert,
generalisiert und durch geeignete Personen verifiziert werden. Über diese

Kulturkontakterzählungen hinaus werden in der Interkulturellen Kommunikation auch

relativ oft Sprichwörter und sprichwörtliche Redensarten (cf. Samovar/Porter

2001:36-38) sowie auch Märchen, Witze und andere Gattungen als Indikatoren zur
Erhellung von Werthaltungen didaktisch eingesetzt (cf. Adler 1991: 79f. Kohls &
Knight 1994:53f.,Seelye 1996:76f).

Die Dominanz psychologischer und linguistischer Ansätze in der Interkulturellen

Kommunikation hat dazu geführt, dass die Aufmerksamkeit fast nur auf
kommunikative Interaktionen zwischen Individuen unterschiedlicher Kultur im Hier
und Jetzt gerichtet ist. Dadurch sind einige Aspekte an den Rand gedrängt bzw.

ausgeblendet worden, die aus kulturwissenschaftlicher Sicht für das volle Verständnis
interkultureller Interaktionen entscheidend sind. Zwei dieser Aspekte möchte ich

hier andeuten.
* Der Fokus auf dem Hier und Jetzt konkreter interpersoneller Interaktionen

führt einerseits dazu, dass kultureller Wandel nur selten thematisiert wird und Kulturen

als Systeme von grosser Stabilität und Kontinuität aufgefasst werden (s. z.B.

Dodd 1991: 321-356. Ferraro 1990: 27-33): zum andern bedingt er eine fast

ausschliesslich synchrone Betrachtungsweise, die die Geschichte ausblendef und dazu

tendiert, ahistorisch zu sein. In den Kulturwissenschaften werden die stabilen
Elemente und Kontinuitäten natürlich gesehen, doch werden von ihnen Kulturen
prinzipiell als dynamische Systeme in einem permanenten Prozess der Veränderung
aufgefasst. Diese Sicht hat in der Ethnologie (aus Angst vor dem Essentialismus und

Kulturalismusverdacht) sogar zu einer z.T. überzogenen Betonung der instabilen
Elemente und Bedingungen der Kultur geführt. Die synchrone Betrachtungsweise
ist natürlich auch in den Kulturwissenschaften sehr wichtig, doch wird dort stets das

Sogewordensein. die historische Bedingtheit jetzigen kulturellen Handelns,
mitreflektiert. Angesichts der Bedeutung des Erzählens und der Erzähltraditionen für
interkulturelle Interaktionen kann gerade die Folkloristik. die stets die historische
Dimension einbezieht, der Interkulturellen Kommunikation wichtige Anstösse geben.

* Aus der Konzentralion auf das Hier und Jetzt ergibt sich in der Interkulturellen

Kommunikation weiterhin die Tendenz, den Blick primär auf den «Text» der
konkreten interpersonellen Interaktion zu richten. Wenn auch manche Interkultu-
ralisten in eher pragmatischer Weise verschiedene «situative Faktoren» und Kontexte

ansprechen, die das interkulturelle Handeln bedingen", so behandeln doch die
meisten nur den unmittelbaren sozialen Kontext der Akteure. Demgegenüber ist

150



Erzählen zwischen den Kulturen SAVk 97 (2001

das Vorgehen der Volkskunde, insbesondere der Folkloristik - spätestens seit der

Durchsetzung des kontextualistischen Paradigmas vor dreissig Jahren (cf. Ben-Amos
1971, 1996. Toelken 1979) - gekennzeichnet dadurch, dass zur Interpretation des

kommunikativen «Textes» alle relevanten Aspekte und Ebenen des Kontextes
einbezogen werden. Gerade für die Analyse interkultureller Interaktionen kann diese

umfassende Einbeziehung der soziokulturellen Kontexte sehr hilfreich sein,
allerdings nur dann, wenn nicht nur der Mikrokontext, sondern auch der Makrokontext,
das gesellschaftliche Umfeld der interkulturellen Interaktion, beachtet wird.

Eine Unterscheidung zwischen dem das Ereignis unmittelbar umgebenden und
meist rasch wechselnden Mikrokontext und dem Makrokontext soziokultureller,
historischer, rechtlicher, ökonomischer und politischer Rahmenbedingungen ist

sicher in vielen Fällen hinreichend. Oftmals ist es jedoch ergiebiger, die für die

Gestaltung interkultureller Interaktionen meist entscheidende Mesoebene mit zu

berücksichtigen. Kontexte der Mesoebene sind z.B. internationale Organisationen
und multinationale Unternehmen, multiethnische Dorfgemeinden oder multikulturelle

Stadtviertel.Touristenorte, Schulen, Universitäten, Behörden, Krankenhäuser

oder auch Vereine. Sie alle zeichnen sich dadurch aus, dass sie einerseits (noch)
überschaubar und andererseits durch ihre Institutionalisierung recht stabil sind.

Gerade in Kontexten der Mesoebene sind von Erzählforschern seit Jahrzehnten

umfangreiche Erhebungen durchgeführt worden1", von denen die Interkulturelle
Kommunikation methodologisch und inhaltlich gewiss profitieren kann. Ähnliches

gilt aber auch für die Erfahrungen, die gerade die Erzähl- und Liedforschung seit
dem 19. Jahrhundert mit Kontexten der Makroebene, vor allem dem Nationalstaat,

gewonnen hat, in vielen Ländern sogar als aktiv Beteiligte am Prozess der
Konstruktion von homogenen Nationalkulturen und der «invention of tradition»
(Hobsbawm 1983, Löfgren 1995). Im 20. Jahrhundert sind von der Erzählforschung
umfassende Erhebungen und Analysen durchgeführt worden zu weiteren
Makrokontexten wie der Auswanderung, Flucht, Vertreibung" und Arbeitsmigration
(«Gastarbeiter»)'1 sowie über das Leben in ethnisch oder konfessionell gemischten
Gebieten und Grenzregionen.

5.

Was aber kann nun umgekehrt die Erzählforschung aus den Erfahrungen der
Interkulturellen Kommunikation gewinnen? Wo kann es zu einer Zusammenarbeit

zum «Erzählen zwischen den Kulturen» kommen? Auf einige Möglichkeiten der

Anregung und des Austausches möchte ich kurz verweisen.
* Die aus den Ethnowissenschaften und der Linguistik entliehenen Methoden

sind in der Interkulturellen Kommunikation für die Untersuchung interkultureller
Interaktionen weiterentwickelt und verfeinert worden. Zu einem zentralen Aspekt
ist dabei die Beachtung und Reflexion der (kulturellen) Perspektive geworden. Die
Unterscheidung zwischen Innen- und Aussensicht ist Voraussetzung für die Fähig-

151



Klaus Roth SAVk 97 (2001)

keit zum Perspektivwechsel und zur Empathie für den «anderen» Interaktionsteilnehmer.

Jedes alltägliche Erzählen ist aber perspektivisch, eine Tatsache, die in der

Erzählforschung nicht immer in dieser Grundsätzlichkeit reflektiert worden ist.

Die Erzählforschung kann hier aus den Erfahrungen der Interkulturellen Kommunikation

ebenso lernen wie auch aus der dort verwendeten Konversations- und

Diskursanalyse. Dieses aus der Linguistik und Ethnolinguistik übernommene
Verfahren (cf. Gumperz 1982) wurde in der Interkulturellen Kommunikation für die

exakte Analyse interkultureller Interaktionen adaptiert.
* Die Interkulturelle Kommunikation hat sich notwendigerweise in sehr starkem

Masse mit den verschiedenen Formen und Medien der Kommunikation
befasst; die von Edward Hall (1959) und Edmund Leach (1976) hervorgehobene enge
Beziehung zwischen Kultur und Kommunikation ist für sie grundlegend. Besondere

Beachtung finden daher die verschiedenen Formen der Bedeutungsübermittlung

durch verbale, paraverbale und nonverbale Kommunikation. Die Kulturspezifik
und die gegenseitige Abhängigkeit der Formen, Funktionen und Bedeutungen

der Kommunikationsweisen können nun im Kulturvergleich und in der interkulturellen

Interaktion durch die Verfremdung und die Brechung in der jeweils anderen
Kultur besonders gut sichtbar gemacht werden. Für die Volkskunde allgemein, aber
auch für die Folkloristik, öffnen sich hier interessante Perspektiven einer Kultur
vergleichenden Erzählforschung, die in stärkerem Masse auch die interaktionalen
Aspekte sowie die Beziehungen zwischen verbalen, paraverbalen und nonverbalen
Dimensionen des alltäglichen Erzählens einbezieht.

* Fremdheit und Alterität. Wahrnehmung, Attribution und Stereotypisierung
sind zentrale Konzepte der Interkulturellen Kommunikation. Das Fach hat hier die
in der Psychologie, der Wahrnehmungs-. Fremdheits- und Stereotypenforschung
entwickelten Theorien rezipiert, an seine Bedürfnisse adaptiert und weiterentwickelt.

Wendet sich die Erzählforschung der Untersuchung des «Erzählens
zwischen den Kulturen» zu, so wird sie von diesen bereits an der interkulturellen Praxis

erprobten Theorien in grossem Masse profitieren können.
* Zentraler Gegenstand der Interkulturellen Kommunikation ist der

Kulturkontakt, genauer gesagt: der Kontakt zwischen Menschen unterschiedlicher kultureller

Zugehörigkeit. Auch wenn wir nicht die Meinung einiger Theoretiker vertreten,

dass jede interkulturelle Kommunikation per se gestörte Kommunikation ist

(cf. Rehbein 1985:9). so versteht es sich doch, dass in der Interkulturellen Kommunikation

vor allem die Reibungflächen und Problemlagen, die kulturbedingten
Missverständnisse und Konflikte ins Blickfeld geraten, jene Interaktionen also, in
denen wegen der unterschiedlichen Kodierung von Bedeutungen kulturelle Differenz

zum Problem wird. Es ist dieser scharfe Blick auf das Funktionieren von
verbaler und nonverbaler Kommunikation, auf die Probleme der (nicht) angemessenen

Dekodierung von Zeichen, auf die kulturbedingten Wahrnehmungs- und
Attributionsmuster, auf das Funktionieren von Stereotypen und den Umgang mit
ihnen, der für eine Erzählforschung, die sich dem Erzählen zwischen den Kulturen
zuwendet, in hohem Masse relevant wird.

152



Erzählen zwischen den Kulturen SAVk 97 (2001

* Ein Feld gegenseitiger Befruchtung kann der Bereich der Übersetzung sein.

Jede Übersetzung mündlicher oder schriftlicher Äusserungen ist eine «Repräsentation

fremder Kulturen» (Bachmann-Medick 1997), eine Übertragung von
Bedeutungen in ein anderes System kultureller Codes. Wichtig ist hier die Frage nach

dem Grad der kulturellen Übertragung, der Adaptation von verbalen Äusserungen
an das Wertesystem und die Vorstellungswelt der Rezipienten. Unterschieden wird
dabei zwischen zwei verschiedenen Methoden der Übersetzung des «anderen», der
«domestizierenden Methode» und der «fremd lassenden Methode» (Venuti 1993:

210). Venuti sieht die «domestizierende Methode» als «an ethnocentric reduction
of the foreign text to target language cultural values, bringing the author back
home», wohingegen die «fremd lassende Methode» einen Druck erzeuge, «to register

the linguistic and cultural difference of the foreign text, sending the reader
abroad». Während erstere Methode also kulturelle Differenz eliminiert, bewahrt die
zweite diese und versucht die andersartigen Lebensweisen, Praktiken, Begriffe und
Weltbilder des Originaltextes als solche zu präsentieren (cf. Roth 1998: 249). Für
Erzählforschung und Interkulturelle Kommunikation ergeben sich hier sehr ähnliche

Forschungsprobleme, denn anders als bei der literarischen Übersetzung ist
sowohl in interkulturellen Interaktionen als auch in der folkloristischen Kommunikation

meist mit einem relativ hohen Grad an adaptierender Übersetzung zu rechnen.

Ein Erfahrungsaustausch wäre hier sicher für beide Seiten von grossem
Nutzen.

* Die Interkulturelle Kommunikation ist von Edward Hall als anwendungsori-
entierte Disziplin begründet worden, eine Ausrichtung, die bis heute sehr wichtig
ist. Von ihren Ursprüngen her könnte man sie als eine «angewandte Kulturanthropologie»

(bzw. Ethnologie) und - in Teilaspekten - auch als «angewandte Folkloristik»

bezeichnen (cf. Roth / Roth 1999). Forschung und Lehre zielen zum einen
wesentlich darauf, kulturelle Codes und das konkrete Verhalten von
Kommunikationspartnern an interkulturellen Schnittstellen zu erkennen und zu analysieren, um
zu Problemlösungen zu gelangen; zum andern ist es das allgemeine Ziel des Faches,

bei Lernenden interkulturelle Kompetenz zu erzeugen. Einen solchen unmittelbaren

Anwendungsbezug hat die Erzählforschung nicht; die politischen und ideologischen

Anwendungen folkloristischen Wissens in der Vergangenheit haben sie

diesbezüglich sogar skeptisch gemacht. Trotz dieser Skepsis ist es angesichts der Tragweite

vieler ihrer Ergebnisse - etwa zum ethnischen Witz und zur modernen Sage

- für eine moderne Erzählforschung sicherlich angebracht, sich der sozialen, politischen

und auch wirtschaftlichen Relevanz ihrer Erkenntnisse stärker bewusst zu
sein und den Anwendungsbezug wie auch konkrete Anwendungsmöglichkeiten
mitzureflektieren. Erfahrungen gibt es nicht nur in der öffentlichen Kulturarbeit,
aufdie der Band von Regina Bendix und Gisela Welz (1999) hingewiesen hat;
Ansätze finden sich auch in der Unternehmensethnologie sowie in der Organisationsberatung,

die sich in zunehmendem Masse auch ethnografischer Methoden wie des

narrativen Interviews und des Erzählens bedienten."

153



Klaus Roth SAVk 97 (2001)

Meine Bewertung der Möglichkeiten gegenseitiger Befruchtung zwischen

volkskundlicher Erzählforschung und Interkultureller Kommunikation mag recht

optimistisch klingen angesichts der Unterschiede in den disziplinaren Traditionen
und Diskursen. Gerade eine kulturwissenschaftlich fundierte Interkulturelle
Kommunikation, die sich der verbalen Seite der Kommunikation bewusst ist, scheint
aber durchaus in der Lage zu sein, diese Unterschiede fruchtbar zu machen. Das

Gleiche gilt für eine Erzählforschung, die sich der Kulturbedingtheit und Kulturvarianz

der Erzählinhalte sowie auch der Prozesse der kulturellen Grenzüberschreitung

bewusst ist und dieses Wissen in ihre Forschungen einfliessen lässt. Beide

zusammen, Folkloristik und Interkulturelle Kommunikation, können dann einen

angemessenen Beitrag zum Verstehen und zur besseren Bewältigung der soziokulturellen

Folgen der Globalisierung leisten.

Anmerkungen

1 Gemeint sind die inzwischen zehnjährigen Erfahrungen mit dem Studiengang Interkulturelle
Kommunikation an der Universität München. Sein Curriculum basiert wesentlich auf den Theorien,
Methoden und Ergebnissen der Kulturanthropologie und der Volkskunde: eingeOossen sind aber auch
Ansätze der Linguistik und der Psychologie (s. J.Roth 1996).

2 vgl. etwa Bausinger 1988, Greverus 1988. Kerbelité 1987. Köstlin 1990. Menzel 1993, Schiffauer
1988. Wierlacher 1993.

Als das «Gründungsdokument» des Faches wird allgemein das 1959 erschienene Buch «The Sileni
Language» (Hall 1959) angesehen. Die grundlegenden Konzepte hatte Hall zusammen mit Linguisten

und Psychologen in den 1950er-Jahren am Foreign Service Institute für die Ausbildung von
Diplomaten entwickelt.

4 Dieser Begriff lasst die Lacher Volkskunde/Europäische Ethnologie, folkloristik. Ethnographie.
Kulturanthropologie und Elhnologie/Völkerkunde zusammen.
vgl. etwa die Untersuchungen von Alan Dundes (1972, 1980). in denen aus Erzählungen die zentralen

Werte und Konzepte («folk ideas») ermittelt werden: zu den «nationalen Eigenarten des
Märchens» vgl. Sirovätka 1965.

6 Zum interkulturellen Vergleich von Sprichwörtern und Redensarten vgl. Sabban 1991.

Auf die Bedeutung der Stereotypenforschung für die Erzählforschung kann hier nur verwiesen
werden (cf. Dundes 1987.Görög-Karady 1992, Skjelbred 1990). Zu Stereotypen und Einstellungen
zu fremden Völkern vgl. Bausinger 1988a. Gerndt 1988. Maletzke 1996: 108-127. Quasthoff 1989

und Roth 1998a.
v Eine wichtige Ausnahme stellt das Lehrbuch von Martin und Nakayama (2000) dar. das in einem

ausführlichen Kapitel (S. 82-109) die Bedeutung der Geschichte für interkulturelle Interaktionen
explizit behandelt.

9 vgl.Dodd 1991: 148-196, Samovar/Porter 1991:231-267, Brislin 1993: 245-282. Am deutlichsten ist
der Einbezug der Kontexte bei jenen Autoren, die kulturanthropologische Ansätze vertreten, wie
z.B. Ferraro 1998 und Martin/Nakayama 2000.

'" von den Dorfmonografien Martha Bringemeiers (1931 ).Otlo Brinkmanns (1933) und Linda Déglis
(1962) bis hin zur Untersuchung des alltäglichen Erzählens im Betrieb durch Irene Götz (1997).

" s. die Beiträge in Greverus 1988. Bd. 1: 123-226. Lehmann 1987. 1991.
12 s. etwa die Beiträge in Greverus 1988, Bd. 1:231-318.
13 Dieses wurde sehr deutlich auf einer im Februar 2001 am Institut für Europäische Ethnologie der

Humboldt-Universität Berlin veranstalteten Tagung zum Thema «Das Innenleben der Organisation.

Ethnographisches Wissen in der Organisationsberatung».

154



Erzählen zwischen den Kulturen SAVk 97 (2001

Literaturverzeichnis

Adler. Nancy J. 1991: International Dimensions of Organizational Behavior. Boston.
Alsheimer. Rainer. Alois Moosmüller. Klaus Roth (Hg.) 2000: Lokale Kulturen in einer globalisieren¬

den Welt. Perspektiven auf interkullurelle Spannungsfelder. Münster. New York.
Bachmann-Medick. Doris (Hg.) 1997: Übersetzung als Repräsentation fremder Kulturen. Berlin. München.
Bauman. Richard. Joel Sherzer (Hg.) 1974: Explorations in the Ethnography of Speaking. London. New

York: Cambridge.
Bausinger. Hermann 1988: Das Bild der Fremde in der Alltagskultur. In: Universitas 43.2/9: 946-955.

Bausinger. Hermann 1988a: Stereotypic und Wirklichkeit. In: Jahrbuch für Deutsch als Fremdsprache
14:157-170.

Ben-Arnos. Dan 1971: Toward a Definition ol Folklore in Context. In: Journal of American Folklore 84:

3-15. Dt.: Zu einer Definition der Folklore im Kontext. In: Jahrbuch für Volksliedforschung 26

(1981)15-30.
Ben-Arnos. Dan 1996: Kontext. In: Enzyklopädie des Märchens. Bd. 8. Berlin. 217-237.
Bendix. Regina. Gisela Welz 1999 (Hg.): Cultural Brokerage. Forms of Intellectual Practice in Society.

Journal of Folklore Research 36.2/3. Bloomington.
Bringemeier. Martha 1931: Gemeinschaft und Volkslied. Münster.
Brinkmann. Otto 1933: Das Erzählen in einer Dorfgemeinschaft. Münster.
Brislin, Richard W.. K. Cushner. G Cherrie. M. Yong 1986: Intercultural Interactions. A Practical Guide.

Newbury Park. London.
Brislin. Richard 1993: Understanding Culture's Influence on Behavior. Fort Worth. Philadelphia.
Davies. Christie 1990: Ethnic Humor around the World: A Comparative Analysis. Bloomington.
Dégh. Linda 1962: Märchen. Erzähler und Erzählgemeinschaft. Berlin.
Dodd. Carley 1982 (1991 ): Dynamics of Intercultural Communication. Dubuque.
Dundes. Alan 1972: Folk Ideas as Units of Worldview. In: Americo Paredes. Richard Bauman (Hg.),

Toward New Perspectives in Folklore. Austin. 93-103.
Dundes, Alan 1975: Slurs International: Folk comparisons of ethnicity and national characters. In: Sou¬

thern Folklore Quarterly 39: 1-38.
Dundes. Alan 1980: Interpreting Folklore. Bloomington. London.
Dundes. Alan 1987: Cracking Jokes. Studies of Sick Humor Cycles and Stereotypes. Berkeley.
Ferraro. Gary P. 1990: The Cultural Dimension of International Business. Englewood Cliffs. NJ.

Ferraro. Gary (Hg.) 1998: Applying Cultural Anthropology. Readings. Belmont CA.
Gabrenya. William K. 1998: The Intercultural Interview. In:Th.M. Singelis (Hg.). Teaching About Cul¬

ture. Ethnicity and Diversity. Exercises and planned activities.Thousand Oaks. London. 57-64.
Gerndt. Helge (Hg.) 1988: Stereotypvorstellungen im Alltagsleben. Beiträge zum Themenkreis Fremd¬

bilder - Selbstbilder - Identität. München.
Görög-Karady. Veronika 1992: Ethnic Stereotypesand Folklore. The Jew in Hungarian Oral Literature.

In: R. Kvideland (Hg.). Folklore Processed, in Honor of Lauri Honko. Helsinki. 114-126.
Götz. Irene 1997: Unternehmenskultur. Die Arbeitswelt einer Grossbäckerei aus kulturwissenschaftli¬

cher Sicht. Münster.
Greverus. Ina-Maria u.a. (Hg.) 1988: Kulturkontakt - Kulturkonflikt. Zur Erfahrung des Fremden.

2 Bde. Frankfurt/Main.
Gumperez. John J. 1982: Discourse Strategies. Cambridge. London.
Hall. Edward T 1959:The Silent Language. Garden City. NY.
Hall. Edward T 1969: The Hidden Dimension. Garden City. NY.
Hobsbawm. Eric. Terence Ranger (Hgg.) 1983:The Invention of Tradition. London.
Holbek. Bengt 1995: Stories about Strangers. In: International Folklore Review 10:5-9.
Honko. Lauri 1979/80: Methods in Folk Narrative Research. In: Ethnologia Europaea 11:6-27.
Honko. Lauri 1981: Four Forms of Adaptation of Tradition. In: L. Honko. V. Voigt (Hgg.). Adaptation.

Change, and Decline in Oral Literature. Helsinki. 19-33 Studia fennica 26).
Kerbelité. Bronislava 1987: Fremde(r). In: Enzyklopädie des Märchens. Berlin. New York. Bd. 5:252-257.
Kluckhohn. Florence. F. L. Strodtbeck 1961: Variations in Value Orientations. New York.
Kohls. Robert L.. John M. Knight 1994: Developing Intercultural Awareness. A Cross-Cultural Training

Handbook. Yarmouth.
Köstlin. Konrad 1990: Das Fremde im eigenen Land. Anmerkungen zur Alltäglichkeit des Fremden. In:

KEA. Zeitschrift für Kulturwissenschaften 1:43-59.
Leach. Edmund 1976: Culture and Communication. The logic by which symbols are connected.

Cambridge.

155



Klaus Roth SAVk 97 (2001

Lehmann. Albrecht 1987: «Organisieren». Über Erzählen aus der Kriegs und Nachkriegszeit. In: Der
Deutschunterricht 6:51-63.

Lehmann. Albrecht 1991: Im Fremden ungewollt zuhaus: Flüchtlinge und Vertriebene in Westdeutsch¬
land. 1945-1990. München.

Lindner. Rolf (Hg.) 1994: Die Wiederkehr des Regionalen. Über neue Formen kultureller Identität.
Frankfurt. New York.

Lindner. Rolf 1999: Globales Logo, lokaler Sinn. In: Christian Giordano. Johanna Rolshoven (Hg),
Europäische Ethnologie - Ethnologie Europas. Fribourg. 173-181.

Löfgren, Orvar 1995: Die Nationalisierung des Alltagslebens: Konstruktion einer nationalen Ästhetik.
In: W. Kaschuba (Hg.), Kulturen - Identitäten - Diskurse: Perspektiven europäischer Ethnologie.
Berlin, 114-134.

Maletzke. Gerhard 1996: Interkulturclle Kommunikation. Zur Interaktion zwischen Menschen ver¬
schiedener Kulturen. Opladen.

Martin, Judith N.. Thomas K. Nakayama 2000: Intercultural Communication in Contexts. Mountain
View. London.

Menzel. Peter A. 1993: Fremdverstehen und Angst. Fremdenangst als kulturelle und psychische Dispo¬
sition und die daraus entstehenden interkulturellen Kommunikationsprobleme. Bonn.

Moosmüller, Alois 20(H): Perspektiven des Fachs Interkulturelle Kommunikation aus ethnologischer
Sicht. In: Zeitschrift für Volkskunde 96: 169-185.

Quasthoff. Uta M. 1989: Ethnozentrische Verarbeitung von Informationen: Zur Ambivalenz der Funk¬
tion von Stereotypen in der interkulturellen Kommunikalion. In: Petra Mauische (Hg.). Wie
verstehen wir Fremdes? Aspekte zur Klärung von Verstehensprozessen. München, 37-62.

Rehbein, Jochen 1985: Einführung in die interkulturelle Kommunikation. In: Ders. (Hg.). Interkultu¬
relle Kommunikalion. Tübingen. 7-39.

Roth. Juliana 1996: Interkulturelle Kommunikation als universitäres Lehrlach. Zu einem neuen
Münchner Studiengang. In: K.Roth (Hg.). Mil der Differenz leben. Münster. New York: Waxmann.
253-270.

Roth. Klaus 1996: Erzählen und Interkulturclle Kommunikation. In: Ders. (Hg.). Mit der Differenz le¬

ben. Europäische Ethnologie und Interkulturelle Kommunikation. Münster. New York. 63-78.
Roth, Klaus 1998: Crossing Boundaries: the Translation and Cultural Adaptation of Folk Narratives, ln:

Fabula 39: 243-255.
Roth. Klaus 1998a: «Bilder in den Köpfen». Stereotypen. Mythen. Identitäten aus ethnologischer Sicht.

In: Valeria Heuberger u.a. (Hg.). Das Bild vom Anderen. Identitäten. Mythen und Stereotypen in
multiethnischen europäischen Regionen. Frankfurt. Bern. 21^13.

Roth,Klaus, J.Roth 1999: Intercultural Communication as Applied Ethnologv and Folklore. In: Journal
of Folklore Research 36: 206-215.

Sabban. Annette (Hg.) 1991: Sprichwörter und Redensarten im interkulturellen Vergleich. Opladen.
Samovar. Larry A.. Richard E. Porter 2001: Communication Between Cultures. Belmont CA.
SchiUaiier. Werner 1988: Das Eigene und das Fremde. Bemerkungen zum Wandel und Selbstverständ¬

nis im Prozess der Arbeitsmigration. In: Ina-Maria Greverus u.a. (Hg.): Kulturkontakt -
Kulturkonflikt. Frankfurt/M.. 255-262.

Schiffauer. Werner 1991: Die Migrainen aus Subav.Türken in Deutschland: Eine Ethnographie. Stutt¬

gart.
Seelye. H. Ned 1996: Experiential Activities for Intercultural Learning. Bd. 1. Yarmouth: Intercultural

Press.

Sirovâtka. Oldrich 1965: Zur Erforschung der nationalen Eigenarten des Märchens, ln: G.A. Megas
(Hg.). IV International Congress l'or FolkNarrative Research in Athens 1964. Athen.,517-526.

Skjelbred. Ann Helene 1990:The Turks in Norway. Narratives and Function of Stereotypes in a Histo¬
rical Setting. In: Fabula 31: 64-69.

Toelken, Barre 1979: The Dynamics of Folklore. Boston.
Triandis, Harry C 1984: A theoretical framework lor the more efficient construction of culture assimi-

lators. In: International Journal of Intercultural Relations 8:301-330.
Venuti. Lawrence 1993:Translation as Cultural Politics: Regimes of Domestication in English. ln:Tex-

tual Practice 7.2: 208-223.
Ward. Don 1990: The Role of Narrative in Crisis-Situations: Personal and Cultural Identitv. In: Fabula

31:58-63.
Wierlacher. Alois 1993: Kulturthema Fremdheit. Leitbegriffe und Probleme kulturwissenschaftlicher

Fremdheitsforschung. München.

156


	Erzählen zwischen den Kulturen : Möglichkeiten einer Zusammenarbeit zwischen Erzählforschung und Interkultureller Kommunikation

