
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 97 (2001)

Heft: 1: Thema : Volkskundliche Erzählforschung

Artikel: Befreiungsgeschichten : zur Bedeutung einer not-wendenden Kategorie
der Alltagserzählung und zur Aufgabe der Erzählforschung,
Aneignungsstrukturen von ethischen Modellen bewusst zu machen

Autor: Wiebel-Fanderl, Oliva

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118088

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118088
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizerisches Archiv für Volkskunde 97 (2001), 099-108

Befreiungsgeschkhten

Zur Bedeutung einer not-wendenden Kategorie der Alltagserzählung
und zur Aufgabe der Erzählforschung,

Aneignungsstrukturen von ethischen Modellen bewusst zu machen

Oliva Wiebel-Fanderl

Problemaufriss und Methode

Dieser Beitrag soll zeigen, wie sich das Erlebnis einer Herztransplantation in der
Welt der kulturellen Schöpfungen niedergeschlagen hat.1 Dabei steht der Mensch
mit seinen kulturellen und sozialen Praktiken ebenso im Mittelpunkt wie die

Bedeutung von Kultur für die Alltagsethik' von Menschen. Aufgabe volkskundlicher
Erzählforschung ist es, Ethik in ihrem sozialen Kontext und in ihrer Funktion für die
Gesellschaft zu untersuchen. Im Folgenden wird ein Gedicht als Narrationsmittel
und Ausdrucksgestalt kultureller Deutungsmuster vorgestellt und anschliessend

methodisch mit Hilfe der objektiven Hermeneutik, wie sie Ulrich Oevermann' in

seinen Sommerseminaren an der Frankfurter Universität lehrt, interpretiert. Die
Hermeneutik als Kunstlehre vom Textverstehen gebietet zunächst eine quellenkritische

Würdigung des Textes. Unter Berücksichtigung der Entstehungsgeschichte und
des inhaltlichen Gesamtzusammenhangs wird der Einzeltext nach seiner Form, seiner

Stellung im Kontext und seiner Herkunft näher zu bestimmen versucht. Allerdings

sind diese Interpretationen und Verallgemeinerungen Deutungsangebote, die

aufdie Wahrnehmungsvoraussetzungen des Interpreten zurückweisen.
Im Rahmen der qualitativen Sozialforschung stellt die Methode der objektiven

Hermeneutik neben der Konversationsanalyse nach Kallmeyer/Schütze (1976)
einen der wenigen Versuche dar, forschungspraktische Verfahren der Datenanalyse
theoretisch zu fundieren.4 Oevermann entwickelte die objektive Hermeneutik
zusammen mit einer soziologischen Theorie der Sozialisation. Die objektive Hermeneutik

und die Sozialisationstheorie nach Oevermann gehen von der Annahme
aus. dass Identität sich im Laufe des Sozialisationsprozesses als selbstreflektive
Explikation intuitiven Wissens vollzieht. In der Kindheit werden notwendige
Sinninterpretationen von den sozialisierten Bezugspersonen übernommen, deren
Sinnstrukturen vom Kind jedoch nicht voll realisiert werden können. Erst im Laufe seiner

Entwicklung ist der Mensch in der Lage, die Strukturen, die hinter seinem
Handeln stehen, rekonstruktiv zu erklären.

Nach Oevermann werden alle Ausdrucksgestalten menschlicher Praxis bis hin

zu Landschaften. Erinnerungen und Dingen der materialen Alltagskultur als

Protokolle behandelt. Sie sind die Grundlage für zwingende Schlussfolgerungen in der

erfahrungswissenschaftlichen Erforschung der sinnstrukturierten Welt. Zentraler
Gegenstand der Methodologie der objektiven Hermeneutik sind die latenten
Sinnstrukturen und objektiven Bedeutungsstrukturen von Ausdrucksgestalten, in de-

99
I {.



Oliva Wiebel-Fanderl SAVk 97 (2001

nen sich uns die psychische, soziale und kulturelle Erfahrungswelt präsentiert." Die
latenten Sinnstrukturen sind dem Handelnden selbst nur in Ausnahmefällen
präsent. Sie sind sozial vorgedacht, werden im Sozialisationsprozess vermittelt und

werden von Oevermann auch als das «sozial Unbewusste» bezeichnet.

Die Quelle

Folgendes Gedicht, das als les-, hör- und sichtbare Ausdrucksgestalt entziffert werden

soll, stammt aus der Feder eines 1931 geborenen Bauern aus Niederbayern, der
1990 im Deutschen Herzzentrum in München herztransplantiert wurde. Es lautet:

Mein neues Herz"
Seit acht Jahren - oh' welcher Schmerz,
in meiner Brust schlägt's kranke Herz.
Fünf Kuren mit je sechs Wochen
liessen's Herz, schlecht weiter pochen.
Die Zeit verging, es blieb der Schmerz;
die Antwort lautete: «Ein neues Herz!»
Ein schweres Wort in meinem Leben,
auch muss es ein richtiges Herz erst geben.
Doch nach langer, langer Wartezeit

war es am 28.3.1990 in München dann soweit.
Ja. welch' schönes und auch grosses Glück
bekam ich mein Leben geschenkt zurück.
Grosses Gottvertrauen hat mich belohnt.
zum Schutz die Muttergottes thront.
Transplantiert war's neue Herz.
vorbei auch dann der grösste Schmerz.

Für ärztliche Kunst und liebevolle Pflege
sei mein grosser Dank auf diesem Wege
nach München und nach Mallersdorf gesendet.
da sich für mich die Zeit gewendet.
Das neue Herz schlägt fest und treibt mich an.
dass ich wieder leben, wandern und auch Rad fahren kann.

Auch der Familie kann ich wieder stehen bei

und hoffe, das Schwerste ist ja nun vorbei.
Nun nochmals Dank an alle Stellen,
die hier auf den grossen Erdenwellen
mir standen bei in schweren Stunden,
in denen ich mit Angst umwunden.
Besonders Dank an Gott den Herrn für jeden Tag
den ich täglich «neu» erleben mag.

100



Befreiungsgeschichten SAVk 97 (2001

Welche fiktionale Realität wird hier gezeigt und warum wurde ein Gedicht als

Narrationsmittel gewählt? Was sind die kulturellen und sozialen Hintergründe für
die Form des gewählten Ausdruckmaterials wie für die Inhalte?

Einige Bemerkungen zur Form der Erzählung

Zunächst ein Blick auf die Form. Was ist konstitutiv für ein Gedicht? Es reimt
sich, ist metrisch organisiert, ist melodisch und hat eine Stropheneinteilung. Die
Wahl des Ausdrucksmaterials wirkt sich allerdings restriktiv aus. Der Verfasser hat
sich an einen zweizeiligen Paarreim gebunden. Ein Kennzeichen dieser Form ist

eine Verdichtung der Darstellung eines Ereignisses. Eigenes Erleben wird abstrahiert

von innen nach aussen gewendet. Die künstlerische Form gewährt dem
Verfasser einen gewissen Schutz, da lyrisches Ich und reales Ich ineinanderfliessen.
Ausserdem erleichtert das Narrationsmuster die Thematisierung eines heftig
umstrittenen medizinischen Fortschrittes mit kulturellen und sozialen Folgen.7 Walter

Hartinger* bezeichnet die Reimrede als ein Mittel der Bedeutungssteigerung.
Diese Funktionserklärung mag auch in dem hier vorliegenden Gedicht zutreffen.

Die Eröffnung beginnt mit dem Vers: «Seit acht Jahren - oh welcher Schmerz, in

meiner Brust schlägt's kranke Herz.» Der Erzähler stellt ein langes Leiden vor. Da
kaum ein Mensch acht Jahre physischen Dauerschmerz haben kann, ist hier wohl
eher von einem seelischen Schmerz die Rede, d.h., das kranke Herz kann auch als

Metapher für Seelenschmerz interpretiert werden. Neben der physischen Krankheit

ist ebenso an eine Psychomatose zu denken.'' Die Exklamation «Oh!»
unterstreicht die Schrecklichkeit des Zustandes einer Lebensphase. Zudem muss die

Klage über das kranke Herz bei der Berücksichtigung des sozialen Umfeldes auch

als Kränkung interpretiert werden. Trotz der Mühe von «fünf Kuren mit je sechs

Wochen» konnte keine Verbesserung der Lebensqualität und der für den bäuerlichen

Betrieb so notwendigen Arbeitsfähigkeit erreicht werden.

Der Autor verwendet fünf Strophen für die Klage, denen sich dann das Lob für
die Belohnung seines Gottvertrauens und der Dank an Gott und die Ärzte an-
schliessen. Das Bauprinzip des Gedichts zeigt sowohl in der Wahl der Form wie der

Sprache, dass das Orientierungssystem für das Alltagsverhalten durch Geschichte
und Geschichten des Christentums geprägt ist.

Muster der gereimten Erzählung

Der Aufbau des wiedergegebenen Erlebnisses richtet sich nach dem Muster von

Psalmkompositionen, das jedem Kirchgänger"1 zumindest unbewusst bekannt ist."
Psalmen bestehen aus Klage-, Lob- und Dankliedern und sprechen nach Kurt Marti'2

vom Dasein in all seinen sozialen und individuellen Aspekten. Sie gehören zu denjenigen

Kulturgütern, die quer durch alle Schichten einen Sitz im Leben haben.

101



Oliva Wiebel-Fanderl SAVk 97 (2001

Das vorgestellte Gedicht zeigt sowohl in der Form wie in seinen Inhalten ein
typisches Muster der Existenzverteidigung herztransplantierter Menschen in der
älteren Generation." Es führt das normative Wertebewusstsein vor und veranschaulicht

exemplarisch, wie leidende Menschen ihren Platz im Weltkosmos zu erklären
versuchen. In dem Gedicht wird das, woran der Mensch hängt, mit transzendenten

Vorstellungen in Berührung gebracht, um es vor dem gähnenden Chaos zu schützen.

Religion vermag durch gemeinsame Symbole, Rituale und Erfahrungen also

widerstandsfähige Identität, Geborgenheit und Hoffnung, Normen und Werte wie

geistige Gemeinschaft und Heimat zu schaffen.14 Dabei führen die Reimverse wie
zahlreiche andere Leidensgeschichten vor, dass die Gegenwartsfähigkeit der Religion

vor allem mit der Kontingenzbewältigung und dem Wertekampf des
Menschen zu erklären ist.

Die vorgestellte Selbstthematisierung habe ich in meinem DFG-Projekt
«Alltagserzählung und Krankheit»'" nach historischen Vorbildern in der Bibel als eine

Befreiungserzählung'" kategorisiert, da sie im Vergleich zu den in jeder Transplan-
lationserzählung vorhandenen Rechtfertigungsgeschichtenr ethisch anerkanntes
Orientierungswissen zur Erlangung des seelischen Gleichgewichts anführt. Hier
sehe ich einen Unterschied zu den vielfach aufgenommenen Rechtfertigungsfloskeln

bezüglich der Organspende,die lauteten: «Der wäre doch sowieso gestorben!»
oder «Warum soll man denn kostbare Organe verfaulen lassen?»

Ein allgemein bekanntes Paradigma für die vorgestellte Erzählkategorie ist die

Befreiung des israelitischen Volkes aus der tödlichen Sklaverei in Ägypten mit der

Führung in das Land Kanaan. Diese Befreiungsgeschichte veranschaulicht, dass es

in der Bibel nicht nur um Befreiung aus dem Tod erst am Ende des Lebens geht,
sondern auch um Befreiung aus den «Toden» und dem Elend vor dem Tod. Das
genannte biblische Beispiel ist ein Muster für die im Gedicht vorgefundene Überzeugung

einer möglichen Auserwählung" durch Gott. Menschen müssen sterben,
damit anderen geholfen werden kann. Der Gott des Alten Testaments vernichtet und
rettet. Erzählforschung bringt immer wieder eindrucksvoll zum Vorschein, dass der
Gott des Alten Testaments dem Menschen mit seinen alltäglichen Problemen und
Emotionen oft näher ist als der Gott des Neuen Testaments mit seinen Forderungen

nach Verzeihung und Liebe.
Wie die Psalmen haben die vorgestellten Reimverse neben der Danksagung für

das «geschenkte Leben» auch einen didaktischen Sinn. Sie sollen der Gemeinschaft,
in der man lebt, beim Wiedereingliederungsritual" Denk- und Sinnstrukturen
vermitteln, warum man vom Tod eines anderen weiterleben mag. Neben der Legitimierung

der Entscheidung für eine Herztransplantation nach aussen reduziert die im
Gedicht angesprochene Sinndeutung aber auch für den Betroffenen selbst Frustrationen

und Konflikte auf ein erträgliches Mass. Durch die religiöse Interpretation,
die in dem Vers «Grosses Gottvertrauen hat mich belohnt, zum Schutz die Muttergottes

thront» zum Ausdruck kommt, entschärfen sich der erfahrene Lebensbruch
und kulturelle Vertrautheitsschwund. Die Fremdheit der eigenen Lebensgeschichte
wird mit Hilfe christlichen Erzählguts erträglicher und einsichtiger strukturiert. Der

102



Befreiungsgeschichten SAVk 97 (2001

Vers veranschaulicht also einen Gebrauch von religiöser Erzählliteratur'" zur
Steigerung der Überzeugungskraft nach innen wie nach aussen. Da sich der Verfasser
des Gedichts der divergierenden Wertorientierungen und konträren Glaubensüberzeugungen

bewusst ist und darunter leidet, versucht er eine Mobilisierung von Werten

und Normen, die in seiner dörflich, bäuerlichen Gemeinschaft in der Kindheit
sowohl im Elternhaus wie in der Schule grundgelegt wurden."' Muster für diese Taktik

bieten ihm dabei nicht nur erfahrene Sozialisation. Kirchgang und religiöse
Unterweisungsliteratur, sondern ebenso das offizielle Vorgehen der Amtskirche bei der

Popularisierung von Organspenden, aber auch generell. Hier ist beispielsweise an

Aussagen von Papst Johannes Paul II. zu denken, der nach dem Attentat auf sein

Leben erklärte, er glaube, dass die Muttergottes ihn gerettet habe."
Auch die Institution Kirche versucht, mit einem Rückgriff auf religiös geprägte

Erzählstoffe den Fortschritt der Medizintechnik zu unterstützen, indem sie als

Argumentationshilfe für die Legitimierung der Transplantationsmedizin die Legende
des hl. Franz. von Sales instrumentalisiert. Der genannte Heilige soll, als er Ende des

Jahres 1590 auf den Tod vorbereitet wurde, auf die Frage nach seinen Bestattungswünschen

geantwortet haben, man möge seinen Körper den Ärzten und Chirurgen
übergeben. Die Anlehnung von Transplantationsgeschichten an Heiligenlegenden
hat wichtige psychologische Funktionen. Sie nutzt für die Internalisierung und

Paradigmatisierung neuer Anthropotechniken Teile christlicher Erzählliteratur, um
damit eine moralische Stabilisierung wie einen Gewissenswandel zu bewirken.

Die vorgeführten Rechtfertigungsmuster sind ein Beispiel für die Nutzanwendung

von Geschichte und Geschichten im Alltagsleben und zeigen gleichzeitig die

prinzipielle Ideologieanfälligkeit von Geschichte."' Medizinpolitische und
gesellschaftliche Probleme werden in religiöse Probleme transformiert, indem die

Organbereitstellung mit dem christlichen Gebot der Liebe in Verbindung gebracht
und damit Innovationsdruck ausgeübt wird. Die angeführten Muster erlauben
gegenüber den Transplantationsgegnern öffentliche Empörung über mangelnde
Solidarität und fehlende Nächstenliebe.'4 Erzählungen über religiöses Verhalten werden

hier zur Emotionalisierung und Dramatisierung von moralischen Vorstellungen

instrumentalisiert. Mit der Berufung auf die Legende eines Heiligen werden
bestimmte ethische Vorstellungen, etwa der Schutz des Sterbenden und des Leichnams,

umgelenkt, in der Gesellschaft vorhandene emotionale Engagements gekündigt

und durch neue ersetzt. Hier stellt sich die Frage, ob Niklas Luhmann mit seiner

provozierenden Feststellung recht hat. dass die Aufgabe der Ethik vor allem
darin besteht, «zur Vorsicht im Umgang mit Moral anzuhalten».25

Zum zeitgeschichtlichen Hintergrund

Mit dem Beginn der Herztransplantationen rückte der Hirntod ins Zentrum
einer Debatte, die bis in die Gegenwart anhält und die Skepsis gegenüber einer
hochtechnisierten Medizin widerspiegelt.26 Es entstand ein Konflikt zwischen zwei

103



Oliva Wiebel-Fanderl SAVk 97 (2001

Kulturmustern: Herztod versus Hirntod. Sichtbarer Tod versus unsichtbarer Tod.

Der Begriff Hirntod ist für viele Menschen bis in die Gegenwart problematisch,
weil bis zum Einzug der Intensivmedizin in die Krankenhäuser in den Sechzigerjahren

Lunge, Herz und Gehirn nur gemeinsam leben konnten. Der Hirntod
folgte unmittelbar auf den Herztod und umgekehrt. Das eine war von dem anderen

kaum zu unterscheiden. Dies galt nicht mehr, nachdem ein stillstehendes Herz
wieder in Gang gebracht und Menschen mit schwersten Hirnschädigungen künstlich

beatmet werden konnten. Nun müsste entschieden werden, von welchem

Zeitpunkt an eine Therapie sinnlos ist, wann sie enden darf oder sogar muss. So

entstand das Hirntodkonzept.27 Eine Ärztekommission der Harvard-Universität
formulierte es 1968 und legte damit den ethischen Grundstein für die
Transplantationsmedizin.

Neben diesen Details der Geschichte der Herztransplantationen muss zum
Verständnis und der Einordnung kulturell bedingter Bewältigungsprobleme auch der

Vorgang der Explantation eines Herzens beim Spender skizzenhaft vorgestellt
werden, da dieser Eingriff in Amerika und Japan Mordprozesse auslöste und Herz-
empfängern den Vorwurf einbringt, Nutzniesser unethischer Praktiken zu sein. Bei
der Entnahme eines Spenderherzens wird nach dem Hautschnitt mit der
Durchtrennung des knöchernen Brustbeins zunächst der Herzbeutel geöffnet und geprüft.
ob eine Arteriosklerose ausgeschlossen werden kann." Auch die Pumpleistung der
beiden grossen Herzkammern wird begutachtet. Erst dann fällt die definitive
Entscheidung zur Organentnahme. Die grossen Blutgefässe, die von den Herzkammern

abgehen bzw. dort münden, werden präpariert. Zu diesem Zeitpunkt schlägt
das Herz noch."' Über eine Kanüle in der grossen Körperschlagader lässt man mehrere

Liter einer zirka vier Grad kalten Lösung spezieller Zusammensetzung direkt
in die Körperschlagader nahe dem Herzen und damit in die Herzkranzgefässe
einlaufen. Durch diese Massnahme entwickelt sich ein Herzstillstand. Damit beginnt
die Konservierung des Organs.

Die Darstellung dieses Vorganges erscheint mir bedeutsam, weil mit der Erweiterung

der kulturellen Todesvorstellung durch die High-Tech-Medizin eine

Tabuüberschreitung geschieht. Die Auffassung des menschlichen Körpers als etwas
Heiliges, als ein zu ehrender Teil der menschlichen Person, wandelt sich zur Auflassung,

dass der Körper eine vom Gehirn gesteuerte Maschine ist, die aus einer Reihe
verschiedener austauschbarer Organe besteht, über die der Mensch im Sinne einer

Vermarktung verfügen kann.""' Eine neue Praxis des Erbcns und Vererbens ist in

Gang gesetzt, bei der kulturelle Traditionen und Überlieferungen zu Störlaktoren
werden. Die Kirchen Deutschlands greifen den traditionellen Umgang mit Toten in
einer «Erklärung der Deutschen Bischofskonferenz und des Rates der Evangelischen

Kirche in Deutschland'» auf. indem sie in ihrer Schrift «Kirchen sagen Ja zur
Organspende» bekanntgeben: «Angehörige, die die Einwilligung zu
Organtransplantationen geben, machen sich nicht eines Mangels an Pietät gegenüber dem
Verstorbenen schuldig.» Eine weitere Quelle für das schlechte Gewissen einer
Lebenserhaltung mit dem Organ eines anderen Menschen zuzustimmen, ist das bundes-

104



Befreiungsgeschichten SAVk 97 (2001

deutsche Strafgesetzbuch, das den Schutz des Toten mit dem Paragraphen 168

«Störung der Totenruhe» gewährleisten soll.'2

Sich die Teile eines anderen Menschen via Transplantation einzuverleiben,
bezeichnen Transplantationsgegner als die moderne Form des Kannibalismus. Sie

sehen in der Organentnahme das Ende eines würdevollen Umgangs mit Sterbenden.
Gestorbenen und Toten und geben zu bedenken, dass niemand etwas Fundiertes
über das tatsächliche Erleben oder Nichterieben von hirntoten Organspendern bei
der Entnahme der Körperteile wisse. Sie warnen vor der Entwicklung einer
herzlosen Gesellschaft, der Barmherzigkeit als Wertbegriff verloren geht.'"'

Die Vorbedingung des Sterbens eines anderen Menschen zur eigenen
Lebensverlängerung gehört zu den grössten Problemen der Geheilten und führt oft zu

Schuldgefühlen. Lebensgeschichtliche Erzählforschung, die sich mit dem
Menschen in der Geschichte und der Geschichte im Menschen befasst, hat die Aufgabe,
die gegenwärtigen Identifikationsangebote aufzuspüren und jenen Prozess zu
beschreiben, in dem aus solchen Angeboten Identitäten gebildet werden. Das vorgelegte

Gedicht zeigt beispielhaft, wie leidende, von vertrauten Erfahrungen
abgeschnittene Menschen sich verständigungsorientierte Kommunikation im Alltag
aufbauen und welcher Kulturtraditionen sie sich bedienen, um Schuldgefühle, die
die Art der Heilung nach sich zieht, zu überwinden. Es ist ein Medium zur Stiftung
von Identität und zeigt den Wunsch nach Differenzakzeptanz, d.h. nach Anerkennung

und Gellenlassen der anderen Existenz und dem damit verbundenen
Wertewandel. Denn eine vollständig individualisierte Differenz ohne Konsens oder nur
mit dem Konsens, dass es keine Übereinstimmung, sondern nur Differenzen und

individualisierten Sinn gibt, würde jedes Gespräch, jede Auseinandersetzung, jedes
Miteinander und jede Solidarität zum Erliegen bringen.

Bilanz

Zusammenfassend ist festzuhalten, dass christliche Erzählliteratur, neu kodiert,
gegenwärtig sowohl ein wichtiges Instrument der Selbsttherapie wie der
Vergemeinschaftung ist und im Alltag die Bedeutung einer not-wendenden Kulturtechnik

zeigt. Ähnliche kulturelle Verhaltens- und Erzählstrategien hätten sich ebenso

gut aus Erzählungen über Facetten lesbischer Existenz zitieren lassen.'4 Die
vorgeführten Erzählformen sind eine charakteristische Alltagspraxis von Menschen
katholischer wie protestantischer Provenienz, die mit Stigmatisierungen leben
müssen." Zudem sind sie als ethische Versuche zu deuten, mit Hilfe derer Menschen

mit ihrer Welt wieder eine Einheit werden wollen."'
Daraus lässt sich folgern, dass die kulturwissenschaftliche Erzählforschung auch

Wichtiges zur Erkenntnis der Aneignungsstrukturen von ethischen Modellen und

Praktiken von alltagsethischen Wertehaltungen beizutragen hat.

105



Oliva Wiebel-Fanderl SAVk 97 (2001

Anmerkungen

1 Mit der folgenden Interpretation eines Gedichtes nehme ich eine Anregung Martin Scharfes auf,
die besagt, dass Volkskundler vor allem Objektivationen zu befragen haben. Nach Scharfe soll nicht
das, was die Subjekte glauben, empfinden, denken, vorrangiges Ziel volkskundlicher-kulturwissen-
schaftlicher Forschung sein, sondern «was sie aus sich herausschleudern, was sie nach aussen wenden,

was sie objektivieren: als kulturelles Produkt, als kulturelle Objektivation in verschiedenster
Gestalt [...].» Martin Scharfe: Soll und kann die Erforschung subjektiver Frömmigkeit das Ziel
volkskundlich-kulturwissenschaftlicher Tätigkeit sein? In: Ruth E.Mohrmann (Hg.): Individuum
und Frömmigkeit. Volkskundliche Studien zum 19. und 20. Jahrhundert. Münster 1997. 145-151,
hier: 150. Seine Forderung begründet er mit der These, der ich mich hier anschliesse, dass die Ent-
äusserungen eines Subjekts weit mehr als ein Vereinzeltes darstellen, da sie in Auseinandersetzung
mit der überlieferten Kultur entstanden und damit als Weiterentwicklung der überlieferten Kultur
zu sehen sind. Das Gedicht interessiert also nicht als geformte Biografie eines Einzelnen, sondern
als Datenmaterial, das Auskunft gibt über allgemeine Probleme von Herztransplantationspatienten
und -patientinnen wie auch von katholisch sozialisierten Menschen, die sich mit dem wandelnden
Menschenbild der Gegenwart auseinandersetzen. Vgl. zur Identitätspräsentationsfunklion der
Historie Hermann Lübbe: Praxis der Philosophie. Praktische Philosophie. Geschichtstheorie. Stuttgart
1978,97-122.

2 Volkskunde interessiert sich nicht für die ideale Kultur oder die Werte und Normen der «Virtuosen¬
ethik», sondern für Werte und Normen der sog. «kleinen Leute» und der vielen einer bestimmten
Region in ihrem alltäglichen Handeln. Vgl. zu dem Begriff Virtuosenethik Donate Pahnke: Ethik
und Geschlecht. Menschenbild und Religion in Patriarchat und Feminismus. Marburg 1991.

An dieser Stelle möchte ich Ulrich Oevermann für rege Diskussionen in seinem Sommerkurs der

objektiven Hermeneutik vom 20.9. bis 24.9.1999 an der Johann Wolfgang Goethe-Universität in
Frankfurt a. M. danken.

4 Vgl. dazu Siegfried Lamnek: Qualitative Sozialforschung. Band 1: Methodologie. München 1988.

191-201.
5 Vgl. Ulrich Oevermann u.a.: Die Methodologie einer «objektiven Hermeneutik» und ihre allge¬

meine forschungslogische Bedeutung in den Sozialwissenschaften. In: Hans-Georg Soeffner (Hg.).
Interpretative Verfahren in den Sozial- und Textwissenschaften. Stuttgart 1979.352-434.

6 Bereits in der Überschrift lässt sich eine Fiktion nachweisen, nämlich in dem Wort «neu», da der
Dichter kein Kunstherz implantiert bekam, sondern das Herz eines menschlichen Organspenders.

7 Vgl. dazu Oliva Wiebel-Fanderl: Kulturschock Herztransplantation. In: BIOS I (1997). 1-16.
* Walter Hartinger: Jetzt knien sie wieder. Bayerische Vereine beim Patenbitten. In: FS für Konrad

Köstlin zum 60. Geburtstag am 8. Mai 2000. hrsg. vom Institut für Europäische Ethnologie der
Universität Wien. Wien 2000.233-251, hier: 240.

' Psychomatosen werden als basale Störungen von Funktionskreisen definiert. Angst und Schrecken
sind in unserem Kulturkreis mit Herz und Kreislauf verbunden.

10 Der Autor zählt sich zu dieser Gruppe in seiner Gemeinde wie mehrere Interviews mit ihm erge
ben haben.

" Bei der gewählten Form ist in Anbetracht der Herkunft des Verfassers wohl auch ein Einfluss von
Gstanzln.die auch unter dem Begriff Schnaderhüpfel bekannt sind.zu bedenken. Als Muster wurden

sie hier jedoch ausgeschlossen, da Klaus Beiti als eigentliches Lebenselement des Schnader-

hüpfels Witz und Spott betont. Zudem ist das Gedicht kein spontaner Vortrag, was Beiti als weiteres

Charakteristikum des Gstanzls angibt. Vgl. dazu Klaus Beiti. Schnaderhüpfel. In: RolfW. Brednich,

Lutz. Röhrich. Wolfgang Suppan (Hg.): Handbuch des Volksliedes. Bd. I: Die Gattungen des

Volksliedes. München 1973.617-677. hier: 633 und 640.
12 Kurt Marti: Die Psalmen. Annäherungen. 4 Bde. Stuttgart 1991-1993. hier: Bd. 4. 5; vgl. dazu auch

Henning Schröer, Psalmen praktisch-theologisch. In: TRE. Bd. 27.634-637. hier: 635.
13 Damit sind vor allem die vor 1940 geborenen Patienten und Patientinnen aus Bayern gemeint.
14 Vgl. dazu Hans Küng: Projekt Weltethos. Zürich 1992,78 f.: «Grundfunktionen der Religion».
15 Vgl. dazu die Beschreibung von Religiosität bei Alois Müller, einem Schüler von Hermann Lübbe.

Müller verwendet für den Begriff der Religiosität die Bezeichnung «ethische Spiritualität». Zitiert
nach Wolfgang Vögele: Zivilreligion in der Bundesrepublik Deutschland. Gütersloh 1994,234-239.
hier: 201.

106



Befreiungsgeschichten SAVk 97 (2001

Vgl. dazu beispielsweise Regina Sommer: «So manches, was man so Demut nennt, damit habe ich
meine Probleme. Also, ich suche den befreienden Gott.» In: Sybille Becker. Ilona Nord (Hg.):
Religiöse Sozialisation von Mädchen und Frauen. Köln 1995,146-165.

Vgl. zu diesem Begriff Albrecht Lehmann: Rechtfertigungsgeschichten. Über eine Funktion des

Erzählens eigener Erlebnisse im Alltag. In: Fabula 21 (1980). 56-69.

Vgl. zu dieser Form kreativen Handelns mit Bezug auf «persönliche Religion»: William James: Der
Wille zum Glauben. In: Ders.: Essays über Glaube und Ethik. Gütersloh, 1948,40-67. ebenso: Hans
Jonas: Die Entstehung der Werte. Frankfurt a. M. 1997: Ders.. Die Kreativität des Handelns. Frankfurt

a.M. 1992 und Johann Baptist Metz: Die Theologie der Befreiung: Hoffnung oder Gefahr für
die Kirche? Düsseldorf 1986.

Vgl. Christel Köhle-Hezinger: Willkommen und Abschied. Zur Kultur der Übergänge in der
Gegenwart. In: Zeitschrift für Volkskunde 92 (1996). l-19;Johanna Rolshoven: Dankbarkeitsrituale in

komplexen Gesellschaften. Das Beispiel akademischer Paralexte. In: kuckuck 2/1995,65-74:Erving
Goffman: Das Individuum im öffentlichen Austausch. Frankfurt a.M. 1974.

Hier sei beispielsweise an die vielfältigen Mirakelberichte und Votivgeschichten an Marienwall-
fahrtsorten erinnert.
Vgl. Oliva Wiebel-Fanderl: Religion als Heimat? Zur lebensgeschichtlichen Bedeutung katholischer

Glaubenstraditionen. Wien 1993; Andreas Heller. Thérèse Weber. Oliva Wiebel-Fanderl
(Hg): Religion und Alltag. Interdisziplinäre Beiträge zu einer Sozialgeschichte des Katholizismus
in lebensgeschichtlichen Aulzeichnungen. Wien 1990.

Vgl. Passauer Neue Presse vom 27. Juni 2(X)0,4: «Das 3. Fatima-Geheimnis: Die Verfolgung der
Kirche.» Papst Johannes Paul II. hat die Kugel des türkischen Attentäters Ali Agca in die Krone der
Madonnenstatue von Fatima einarbeiten lassen. Die Gottesvorstellung Gott als Herr, als König, als

Richter führt zu Maria, die im Gegensatz zu Gott kein leidfreies Wesen ist und bei der man
aufgrund ihrer eigenen Leidenserfahrungen Verständnis erhofft.
Vgl. Helmut Beilner: Wann der Mensch zur Vergangenheit greift. Über alltägliche Funktionen der
Geschichte. In: Pädagogische Wissenschaft 1 (1987). 2-7.
Jean-Luc Nancy: Der Eindringling. Das fremde Herz. Berlin 2000.31: «Um zur Organspende
anzuhalten, hat man die Solidarität, ja die Brüderlichkeit stark betont, die zwischen <Spendern> und

Empfängern vorherrschen sollte. Keiner kann daran zweifeln, dass die Spende von Organen zur
elementaren Pflicht der Menschheit und der Menschlichkeit geworden ist. und dass sie die
Mögliehkeil einer Vernetzung aller schafft, die. sieht man von der Unvereinbarkeit zwischen Blutgruppen

ab. keine Grenzen kennt - keine sexuellen oder ethnischen Grenzen.» Vgl. zur Bedeutung des

Schenkens als Sozial- und Humankapital auch: Maurice Godelier: Das Rätsel der Gabe. Geld.
Geschenke, heilige Objekte. München 1999. 293 f.

Zitiert nach Jean-Pierre Wils. Dietmar Mieth (Hg.): Ethik ohne Chance? Erkundungen im
technologischen Zeitalter.Tübingen 2. Aufl. 1991. Vorwort der Herausgeber. XI.
Vgl. dazu beispielsweise Anna Bergmann: Zerstückelter Körper - zerstückelter Tod: Fragmentierung

und Maschinenlogik in der Transplantationsmedizin. In: kuckuck 1/1999. 30-41; Thomas
Schlich: Ethik und Geschichte: Die Hirntoddebatte als Streit um die Vergangenheit. In: Ethik Med
11 (1999), 79-80:Thomas Gutmann: Medizinische Ethik und Organtransplantation. In: Ethik Med
10 (1998). 58-67.
Mit dem «Report of the ad hoc Commitee of the Harvard Medical School to Examine the Definition

of Brain Death» wird irreversibles Coma als Gehirntod deliniert, wenn folgende diagnostische
Merkmale vorliegen: Abwesenheit jeder feststellbaren Gehirntätigkeit (sog. Null-Linien-EEG)
und jeder gehirnabhängigen Körpertätigkeit wie Spontanatmung oder Reflexe.

Spender können nach Aussage des Berliner Herzchirurgen Rudolf Hetzer bis zu 70 Jahre alt sein.

Vgl. N 3 Talk vor Mitternacht: «Herztransplantation - Kampf um Leben und Tod» (Sendung vom
4. Oktober 1999). Je älter der Spender ist. desto sorgfältiger müssen jedoch die zur Übertragung
geplanten Organe überprüft werden.
Karin Kreutzberg: Herztransplantation. Indikation - Ergebnisse. Probleme der Nachbehandlung.
München 1988. lì2.
Kurd Stapenhorst: Unliebsame Betrachtungen der Transplantationsmedizin. Göttingen 1999. 101.

Vgl. dazu den Sonderdruck des Arbeitskreises Organspende hg. vom Sekretatiat der Deutschen
Bischofskonferenz. Bonn 1990.

Vgl. dazu das Bundesgesetzblatt 1998.Teil 1,164. neugefasst durch 6. StRRG v. 26.1.1998; Burkhard
Wichmann: Die rechtlichen Verhältnisse des menschlichen Körpers und der Teile. Sachen, die
entnommen, in ihn verbracht oder sonst mit ihm verbunden sind. Berlin 1995.

107



Oliva Wiebel-Fanderl SAVk 97 (2001

Der Philosoph Peter Sloterdjik bezeichnete das Herz im Jahre 1998 als «das Leitorgan verinner-
lichter Menschlichkeit» und stellt nach der dreissigjährigen Geschichte der Herztransplantationen
fest: «Wie Humanität und Kordialität nicht konvergieren sollten, bleibt für die primären Intentionen

von Europäern kaum zu fassen.» Peter Sloterdjik: Sphären. Mikrospärologie. Bd I. Frankfurt a.

M. 1998.101.

Vgl. dazu den Aufsatz von Kerstin Söderblöm: Grenzgängerinnen. Die Bedeutung von christlicher
Religion in den Lebensgeschichten lesbischcr Frauen in (West-) Deutschland. In: Kristian Fechtner.
Michael Haspel (Hg.): Religion in der Moderne. Stuttgart 1998.48-66. hier: 64.

Vgl. zur Bestimmung des Verhältnisses von Christentum und Gesellschaft die Diskussion bezüglich
des Begriffes Zivilreligion. In: Wolfgang Vögele: Zivilreligion in der Bundesrepublik Deutschland.
Gütersloh 1994. 234-239 und Johann-Baptist Metz: Jenseits bürgerlicher Religion. München 1980.
13. Hier wird kritisiert, dass die bürgerliche Religion die christliche Botschaft für bürgerlich-legili-
matorische Zwecke usurpiert.
Typisch für diese Art von Rechtfertigung ist. dass sie gegenüber der eingetretenen Wirklichkeit zu
spät kommt. Vgl. dazu Jürgen Mittelstrass: Auf dem Weg zu einer Reparaturtechnik. In: Jean-Pierre
Wils. Dietmar Mieth (Hg.): Ethik ohne Chancen? Erkundungen im technologischen Zeitalter.
Tübingen 2. Aufl. 1991.89-108. hier: 98: vgl. dazu auch Hans Jonas: Das Prinzip Verantwortung. Frankfurt

a.M. 1979.

108


	Befreiungsgeschichten : zur Bedeutung einer not-wendenden Kategorie der Alltagserzählung und zur Aufgabe der Erzählforschung, Aneignungsstrukturen von ethischen Modellen bewusst zu machen

