
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 96 (2000)

Heft: 2

Artikel: The Lost Future : die expatriierte Kultur

Autor: Barna, Gábor / Lönnqvist, Bo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118059

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118059
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizerisches Archiv für Volkskunde 96 (2(100), 121-143

The Lost Future - die expatriierte Kultur

Gabor Barna und Bo Lönnqvist

Kurze historische Skizze

Die 1997 unter Mitwirkung der Lehrstühle für Ethnologie in Jyväskylä und Sze-

gedin gemeinsam begonnene Forschung untersucht die in einer spezifischen
Region, dem Banat, im 20. Jahrhundert abgelaufenen ethnischen Prozesse. Das Banat
ist die südöstliche, von Marosch, Theiss, Donau und den Karpaten umgebene
Region im Karpatenbecken. Hier lebte und lebt eine Vielzahl von Völkern: Ungarn,
Deutsche, Rumänen, Serben, Bulgaren, Slowaken, Kroaten, Zigeuner und andere.
Diese ethnische und zugleich sprachliche und religiöse Vielfalt hat sich vom 17. bis

zum 20. Jahrhundert, vor allem aber im 18. und 19. Jahrhundert herausgebildet.
Nach der Bildung des mittelalterlichen Königreichs Ungarn im 11. Jahrhundert

gehörte dieser Raum, in Komitate gegliedert, in den Rahmen des feudalistischen

ungarischen Staates. Kirchenorganisatorisch war er ein Teil des am Anfang des

11. Jahrhunderts gegründeten römisch-katholischen Bistums Csanäd. Dies änderte
sich im 16. Jahrhundert, als das Türkische Reich den südlichen und mittleren Teil
des Königreichs Ungarn besetzte und seinem eigenen Verwaltungssystem eingliederte.

In der Folge wurden die früheren politischen, verwaltungsmässigen, kirchlichen

und ethnischen Verhältnisse vollkommen umgestaltet. Das 16. und das

17. Jahrhundert waren in diesem Raum eine Periode allseitiger Degression, und
dieser Zustand änderte sich erst nach 1718. nachdem dieser Raum - als letztes
Gebiet Ungarns - von der Türkenherrschaft befreit wurde. Hier allerdings stellte der

Habsburgerhof die mittelalterliche Verwaltungsstruktur nicht wie in den übrigen
Teilen des befreiten Landes wieder her, sondern behandelte die Region bis 1778 als

ein von Wien aus verwaltetes spezifisches Gebiet, das Temescher Banat bzw. die

Militärgrenze, mit der Begründung, dass Ungarn im Süden an das noch immer
starke Türkische Reich angrenze.

Die einstige Verwaltung, das Komitatssystem, wurde erst nach 1778 wieder
eingerichtet: die Komitate Torontäl.Temes (Temesch) und Krassó-Szorény (Karasch-
Severin) sowie nördlich der Marosch das Komitat Arad. Dieser Verwaltungsrahmen

blieb bis zum Friedensvertrag von Trianon am Ende des Ersten Weltkrieges
erhalten, der das Gebiet unter drei Länder aufteilte: Einige Gemeinden der Komitate

Torontäl und Arad blieben bei Ungarn, der grösste Teil des Gebietes fiel an

Rumänien und ein kleinerer an das Königreich Serbien-Kroatien-Slowenien.
Während und nach der Türkenherrschaft, vom 17. bis zum 19. Jahrhundert,

bildete sich das multiethnische Antlitz des Banats heraus. Das im Mittelalter dominante

ungarische Volkselement hatte sich während der Türkenzeit auf ein Minimum

verringert. Die Rücksiedlung der Ungarn ins Gebiet des Banats war bis 1778

durch die Habsburgerregierung verboten. Seit dem 16. Jahrhundert siedelten sich

Rumänen von der unteren Donau, aus Siebenbürgen und aus den Karpaten im Ba-

121



Gâbor Barna und Bo Lönnqvist SAVk 96 (2000)

nat an. Serben trafen seit dem Ende des 17. Jahrhunderts in mehreren Siedlungs-
wellen ein. Sie stellten Ende des 17. Jahrhunderts die relative Mehrheit, zogen aber

wegen der Beseitigung der privilegierten Militärgrenze nach und nach wieder aus

dem Gebiet fort. Im 18. Jahrhundert siedelten zum grossen Teil die königliche
Kammer und in kleinerem Masse private Grundherren im Rahmen organisierter
Aktionen Deutsche (und in geringerer Zahl mehrere andere Nationalitäten) an.

Das Einsickern von Rumänen, die Ansiedlung von Ungarn auf den Ärardomänen

war auch Ende des 19. Jahrhunderts noch im Gange (s. MÂRKI o. J.; RIESER
1992. ;GREFFNER 1996).

Somit ergab sich um 1900 folgende Nationalitätenverteilung: Etwa 45% der
Bevölkerung im Banat (nur Komitate Temes-Torontal und Arad, ohne Karasch-Se-

verin) waren Rumänen, je 25% Deutsche und Ungarn und 5% Sonstige (VARGA
1992; BODO 1997). Diese Anteile haben sich seit dem Anschluss an Rumänien bis

zur Gegenwart grundlegend gewandelt und ändern sich heute noch (VOLKS-
ZÄFILUNG 1992). Die grösste Veränderung erfolgte durch die Emigration der
Deutschen und die Ansiedlung von Rumänen an ihre Stelle in den 1990er-Jahren.

Untersuchungsmethode

Wir gehen der Frage nach, wie die ungarischen und deutschen Gemeinschaften
sowie die einzelnen Mitglieder dieser Gemeinschaften diese Umgestaltung erleben
und wie sie ihre Identität immer wieder umformen, welche symbolischen Formen
sie ausgestalten, um ihr national/kulturell/religiöses und sprachliches Identitätsbe-
wusstsein auszudrücken.

Für besonders wichtig hielten wir neben der Aufzeichnung der individuellen
Lebensläufe die Untersuchung von Religion und Kirche sowie ihrer Institutionen bei
diesen Prozessen, also den symbolischen Ausdruck und die Institutionalisierung
der religiösen und ethnischen Identität. (Unsere Forschung basiert auf der analytischen

Untersuchung des grossen Wallfahrtsortes dieser Region, Maria Radna, und
der Inventarisierung der dort vorhandenen Votivbilder, die seit 1995 vorgenommen
wird.)

Die ethnische Zusammensetzung des Banats gleicht einem bunten Mosaikbild.
Die einzelnen Nationalitäten/Sprachgruppen lebten nämlich vermischt, wenn es

auch Gebiete mit relativen Nationalitätenmehrheiten gab und bis heute gibt: die

Umgebung von Arad und Temeschwar war mehrheitlich deutsch, die Umgebung
von Hatzfeld/Zsombolya serbisch, während an der Marosch und in Inseln auch
anderswo sowie in den Städten mehrheitlich Ungarn lebten (KARL-PETRI 1981:

28-37; RIESER 1992:86).
Auch religiös ist diese Gesellschaft vielfarbig. Neben der dominierenden Orthodoxie

(Rumänen und Serben) lebten und leben hier viele Römisch-Katholische,
Reformierte und Lutheraner (Ungarn, Deutsche und andere) sowie in kleinerer
Zahl Griechisch-Katholische (Rumänen). In diesem multikulturellen (WEBER-

122



The Lost Future - die expatriierte Kultur SAVk 96 (2000)

KELLERMANN 1967: 1978). polyglotten und multireligiösen Medium konnten
im 18. und im 19. Jahrhundert alle Nationalitäten und Konfessionen ihre
Angelegenheiten in relativer innerer Autonomie verrichten, die in erster Linie eine
konfessionelle Autonomie war. Die Kirchen unterhielten ein eigenes Schulnetz, hatten
eine eigene Presse und verfügten über eigenes Vermögen. Aufgrund der engen
konfessionell/sprachlich/ethnischen Verbindung bedeutete dies für die
sprachlich/kulturellen Minderheiten im Allgemeinen auch eine spezielle Selbstverwaltung.

Zwar waren deren Schwerpunkte unterschiedlich gelagert, zur Ausschliesslichkeit

gelangte in dieser Region jedoch keine (KEHRER 1910).
Diese Gesellschaft, die eine spezielle Toleranz geschaffen hatte, wurde von der

Grenzziehung nach dem Ersten Weltkrieg unerwartet und unvorbereitet getroffen:
Das Banat wurde zum grössten Teil Rumänien und zum kleineren Teil Jugoslawien
angeschlossen. Durch die neuen und erstarrten Staatsgrenzen werden bis heute in
Jahrhunderten entstandene organische wirtschaftliche und gesellschaftliche
Einheiten getrennt. Im Gegensatz zu den Rumänen lehnten die Ungarn und Deutschen

in diesem Raum den Herrschaftswechsel ab und akzeptierten ihn nur sehr

schwer (GREFFNER 1996: 109-111).
Auch aus der Sicht der heutigen Gestaltung der ethnischen Prozesse ist die

oben beschriebene politische und Verwaltungsgeschichte wichtig als Rahmen
und Form, die das historische Bewusstsein symbolisch zum Ausdruck bringen
und institutionalisieren. Die Ungarn im heute rumänischen Banat können bei
der Gestaltung ihrer Identität auf sämtlichen Elementen einer tausendjährigen
ungarischen Staatlichkeit aufbauen (10.-20. Jh.). Das trifft selbst dann zu, wenn
in der Schule heute die ungarische Geschichtsauffassung nicht unterrichtet werden

darf. Aber die Baudenkmäler der Landschaft (Burgruinen, Kirchen, Städte

usw.) sind Zeugen einer ungarischen historischen Vergangenheit. Die Deutschen

haben in dieser Region nie einen selbstständigen Staat geschaffen. Sie

spielten zwar im 18. Jahrhundert, nach ihrer Ansiedlung, eine dominierende
Rolle, doch war ihr historisches Bewusstsein an die ungarische Staatlichkeit bzw.

die österreichisch-ungarische Monarchie als weitere politische Einheit Ungarns
(1867-1918) sowie an ihre kulturellen und wirtschaftlichen Leistungen gebunden.

Die in der Vergangenheit nicht über selbstständige Staatlichkeit verfügenden

Rumänen dieser Region konnten sich anfangs auf ihr relatives zahlenmässi-

ges Übergewicht (1910 etwa 45%) und auf ihre kirchliche Autonomie stützen.
Im Rahmen des 1920 entstandenen Grossrumänien konnten sie dann auf den

Staatsapparat und seine Gewaltorganisationen (Militär, Gendarmerie) bauen

(vgl: GREFFNER 1996: passim).
In kleinerer Zahl im Banat lebende andere Nationalitätengruppen (Slowaken,

Kroaten, Bulgaren) vermochten vor 1920 aufgrund des relativen Gleichgewichts
der Nationalitäten ihr eigenes Antlitz zu bewahren und passten sich im Laufe ihrer
Geschichte an die lokale relative Mehrheit und die staatsbestimmende Nationalität
(bis 1920 Ungarn, nach 1920 Rumänen) an-ebenso die grosse Zahl von Zigeunern
in dieser Region.

123



Gâbor Barna und Bo Lönnqvist SAVk 96 (2000)

Dieses relative Gleichgewicht wurde nach dem Ersten Weltkrieg zerstört. Es

setzte eine bewusste Umgestaltung der ethnischen Verhältnisse der Region, eine
starke Romanisierung ein. Die einstigen ungarischen staatlichen Institutionen
(Schule, Eisenbahn, Verwaltung) wurden zu rumänischen staatlichen Einrichtungen.

Damit änderte sich die Sprache der Lokalverwaltung und Schulen. Ungarn
(und andere), die keinen Treueid auf den rumänischen Staat leisteten, wurden aus

der Beamtenschicht entfernt. Die Organisationen der nichtungarischen Nationalitäten

versuchte man gegen die Ungarn einzunehmen. Mit Berufung auf die
frühere geringere bis stärkere Magyarisierung (ungarischen Assimilationsbestrebungen)

war dies auch nicht einmal erfolglos. Durch diese Schaffung von
Gegensätzen konnte die rumänische Staatsmacht ihre Interessen leichter auf lokaler
Ebene durchsetzen. Es begann die Landenteignung, die rumänische Bodenreform,
die die ungarischen, deutschen und serbischen Grundbesitzer gleicherweise betraf.
Statt ihrer wurden rumänische Kolonien geschaffen. Auch in die Fläuser der
grösseren deutschen und ungarischen Bauern zogen Kolonisten ein. Die neu entstandenen

Staatsgrenzen zerschnitten nicht nur die einstigen Kreise der Zivilverwaltung,

sondern auch kirchliche Verwaltungseinheiten. Die als Gegner des rumänischen

Staates verschrieenen Prälaten/Oberhirten wurden als einfache Pfarrer aus

ihrer Heimat ausgewiesen, wie der Tschanader Bischof, Josef Glattfelder.
In dieser Lage brachten die 1920er-Jahre teils ein Erstarken der Eigenorganisation

der ungarischen und deutschen Volksgruppe und teils eine Annäherung beider
Gemeinschaften mit sich. Ein Teil der Deutschen, so etwa in Sanktana, beklagte
sich allerdings bis in die 20er-Jahre noch über die ungarische Assimilation der
früheren Jahrzehnte (HÜBNER o. J.: 52-56). Besonders stark war die Annäherung
dort, wo beide nationalen Gemeinschaften in der Minderheit unter den Rumänen
lebten. Das war in unserem Untersuchungsgebiet der Fall: in Lippa. Maria Radna
und einigen Siedlungen der Umgebung. Der Zusammenschluss wurde nicht nur
durch die Zwei- oder Mehrsprachigkeit möglich, sondern zumeist auch durch die

Zugehörigkeit zu gleichen Glauben und das einander nahestehende kulturelle
Niveau: Ungarn wie Deutsche waren mehrheitlich Katholiken und weitgehend
verbürgerlicht. Damals wurde der Zusammenhalt auch noch durch das gemeinsame
historische Bewusstsein der Zugehörigkeit zu Ungarn gefördert. In den hinsichtlich

ihrer Nationalität homogenen ungarischen und deutschen Siedlungen war die

Annäherung nicht zu beobachten und nicht notwendig.
In den Siedlungen mit deutscher Mehrheit erstarkte das deutsche kulturelle

Leben.jedoch nur für eine kurze Zeit. Denn die einstige Magyarisierung aufgrund der

Tätigkeit der lokalen Institutionen des ungarischen Staates wurde nun durch einen

Romanisierungsprozess abgelöst. In den deutschen Schulen wurde statt des
Ungarischen das Rumänische unterrichtet. Rumänisch wurde Verwaltungssprache, und
auch alle Aufschriften wurden rumänisch. Diese Kultur stand der deutschen aber
ferner als früher die ungarische (HÜBNER o. J.: 65-66). Dies verursachte
Konflikte, aber dadurch war die Wirkung der Assimilationsbestrebungen in der
Anfangszeit schwächer. Anlässlich der Grenzrevision in den 1930er-Jahren, als Ungarn

124



The Lost Future - die expatriierte Kultur SAVk 96 (2000)

einen Teil seiner nach dem Ersten Weltkrieg verlorenen Gebiete mit ungarischer
Mehrheit zurückerhielt, verstärkte sich bei den Schwaben der Region das Gefühl,
nach zwei Jahrzehnten rumänischer Herrschaft wieder unter die Oberhoheit des

ungarischen Staates zurückzukehren (HÜBNER o. J. 64). Das aber geschah nicht,
nach dem Zweiten Weltkrieg wurden die Landesgrenzen noch undurchlässiger.

Nach dem Zweiten Weltkrieg wurde der grösste Teil der deutschen Männer und
Frauen zur russischen Zwangsarbeit verschleppt. Viele haben diese «malenkij
robot» nicht überlebt. Eine der am häufigsten wiederkehrende Erinnerung der heute
noch lebenden älteren Deutschen ist die an die russische Zwangsarbeit. Davon

zeugen auch die Dorfmonographien deutscher Dörfer (z. B. Glogowatz, Sanktana).
Die allgemeine Atmosphäre war für die deutsche Minderheit nicht günstig (HÜBNER

o.J.: 79-90).
Jedermann war gleicherweise davon betroffen, dass die Schulen verstaatlicht

wurden; ihr Nationalitätencharakter wurde aber nur allmählich verändert. In den

Nationalitätenschulen wird allerdings auch bis heute nur die offizielle rumänische

Geschichtsauffassung gelehrt, in der die nationalen Minderheiten keine Rolle spielen

oder sogar negativ dargestellt werden (wie die Ungarn). Formell konnten die

«demokratischen» Institutionen der Deutschen und Ungarn weiterbestehen. Die
Nationalitätenschulen, unter ihnen auch die deutschen, wurden aber nach und nach

wegen angeblichen Lehrermangels verkleinert und dann geschlossen (HÜBNER
o. J.: 109-110). Aufgrund der deutschen Aussiedlung hat ein grosser rumänischer
Zustrom aus Altrumänien - oder wie man das alte rumänische Königreich nennt,
aus dem Regat - begonnen. Im Komitat Arad ist der Anteil der Deutschen von 12

auf 2% und im Komitat Temes von 34 auf 4% gesunken. (Die Veränderung der
ethnischen Anteile unter rumänischer Herrschaft wird durch die beigefügten Statistiken

gut demonstriert. Vgl. Statistik auf S. 141)

All das hat für gewisse Zeit das lokale Selbstbewusstsein der Banater nicht
verändert, wie dies auch einzelne deutsche historische Zusammenfassungen betonen

(GREFFNER 1996: passim). Und eine gewisse Sonderstellung zeigt sich bis heute

z. B. in der politischen Bevorzugung der liberal-bürgerlichen rumänischen Parteien
durch die Lokalbevölkerung. Es gilt auch nicht als Zufall, dass die 1989er «Revolution»

gerade in Temeschwar begann. Aber durch den zahlenmässig grossen fremden

(rumänischen) Zuzug wurde und wird eine neue Lage geschaffen, in der das

Lokalbwusstsein abgewertet wird und das zahlenmässige Übergewicht der Zuwan-
derer zum Ausdruck kommt.

Die Rolle der Religion und ihrer Institutionen bei der Gestaltung
der ethnischen Identität

Es sollen die Rolle der kirchlichen Institutionen (Mönchsorden, kirchliche
Schulen) und unter den Institutionen des religiösen Lebens der Wallfahrt in den

ethnischen Prozessen im Banat des 20. Jahrhunderts skizziert werden (ZALAT-

125



Gâbor Barna und Bo Lönnqvist SAVk 96 (2000)

NAY 1991). Bei der Beschreibung und Interpretation der Prozesse stützten wir uns
in erster Linie auf die Angaben der dort verfertigten Interviews und die im
Franziskanerkloster von Maria Radna inventarisierten Votivbilder als symbolische
Ausdrucksmittel der religiös-ethnischen Identität.

Aus den Angaben der in Maria Radna und Lippa gefertigten Oral-History-In-
terviews geht hervor, dass in den 1920er Jahren die Zahl der ungarisch-deutschen
Mischehen anstieg. Der Grund war neben dem ähnlichen Verbürgerlichungspro-
zess die gemeinsame Religion und die aus der gemeinsamen Religion erwachsende
Kultur. Man feierte Ostern und Weihnachten zum gleichen Zeitpunkt, wird gesagt.
Denn in katholisch, reformiert (Deutsche, Ungarn) und orthodoxen (Rumänen)
Mischehen feiert man wegen der unterschiedlichen Festkalender zweimal. Dies
wurde und blieb eine Quelle kultureller Spannungen, seine Wirkung hat sich aber

infolge der Säkularisierung in den letzten Jahrzehnten gemässigt. Die Interviews
heben die noch ungarische Küchenkultur hervor, die im Kreise der Deutschen sehr

beliebt und anerkannt war.
Die nichtrumänische Bevölkerung der beiden Siedlungen (Lippa und Maria

Radna) unterhielt die kirchlichen Institutionen und Schulen gemeinsam, sie

betreibt gemeinsam den grössten Wallfahrtsort der Region in der Gnadenkirche der
Franziskaner in Maria Radna (BALINT 1940;ROOS 1981; BARNA 1991). Kirche
und Kloster gehörten zur Franziskaner-Ordensprovinz ungarischen Charakters, die
in der Grossen Ungarischen Tiefebene wirkte und den Namen des hl. Johannes Ca-

pestrano trug. Erst nach dem Anschluss an Rumänien wurden sie mit der sieben-

bürgischen, nach dem ungarischen König Stephan dem Heiligen benannten

Franziskaner-Ordensprovinz mit ebenfalls ungarischer Dominanz und ungarischem
Geist verbunden Auch nach dem Zweiten Weltkrieg hielten die Franziskaner lange
Zeit ungarischen Religionsunterricht. Dessen Sprache wurde erst seit den 1960er-

bis 1970er-Jahren immer mehr das Rumänische, als nach der Schliessung der
ungarischen und deutschen Schulen Rumänisch alleinige Unterrichtssprache wurde.
Die heutigen am Religionsunterricht teilnehmenden Schüler sind teils Ungarn und
Deutsche, teils stammen sie aus Mischehen, sie benutzen aber als Kommunikationsmittel

fast nur noch das Rumänische.

In Lippa und in anderen Ortschaften des Banats. wie Arad. Perjamosch, Gross-

betschkerek usw. (SCHMIDT 1994) wirkten in der Zwischenkriegszeit die «Notre
Dame»-Grund- und Mittelschulen der Armen-Schulschwestern. Dieser sich mit
Mädchenerziehung beschäftigende Orden kam in den 1870er-Jahren aus Bayern in

den Bischofssitz Temeschwar. Seine deutsche Spiritualität hat er sich auch in seinen

anderen Ordenshäusern und Schulen in Ungarn (Szegedin, Debreczin) bewahrt

(SZOBONYA 1984). Der Orden unterrichtete in den 1920er-Jahren in Lippa
deutsch und ungarisch, lehrte aber auch die rumänische Sprache und wurde
dadurch zu einer wichtigen Institution bei der Gestaltung der Identität beider
Nationalitäten. In Maria Radna gab es eine ungarischsprachige Einklassen-Konfessions-
schule, deren Matrikel, Schriften und Akten im Temeschwarer bischöflichen Archiv
liegen. In den Jahren nach dem Zweiten Weltkrieg wurden jedoch die Radnaer und

126



The Lost Future - die expatriierte Kultur SAVk 96 (2000)

die Lippaer der ungarischen Elementarschule geschlossen. Die ungarischen und

deutschen Schüler wurden in die rumänische Schule gezwungen. Deutschsprachige
Schulen gab es am längsten in den nahe Lippa gelegenen Dörfern mit deutscher

Mehrheit, z. B. in Neudorf, wo mehrere ungarische und deutsche Lippaer Familien
ihre Kinder einschrieben. Für sie führte der Weg des Weiterlernens ins deutsche

Lenau-Gymnasium vonTemeschwar.
Zwischen 1920 und 1945 vermochten die nun zu Rumänien gehörenden

konfessionellen ungarischen und deutschen Schulen sowie die römisch-katholische Kirche

mit ihren Institutionen (Vereinen, Presse usw.) trotz der alles beschränkenden
Massnahmen des Staates vieles von der inneren Autonomie der gegebenen
national/religiösen Gemeinschaft bewahren und boten Möglichkeiten, ihre Identität zu

strukturieren und zum Ausdruck zu bringen. Diese Möglichkeiten verringerten
sich in den Jahren nach dem Zweiten Weltkrieg bis auf ein Minimum. Der Grund
dafür war der Ausbau des totalitären Staates: die vollständige Verstaatlichung des

Privateigentums und das Verbot der Tätigkeit kirchlicher Institutionen (Orden,
Klöster, kirchliche Schulen, kirchliche Presse usw.).

Für die in Minderheit befindlichen Ungarn und Deutschen hatten sich also

perspektivisch allein die Kirchen (katholische und reformierte) als identitätsbewah-
rende und -stärkende Institutionen erwiesen. Nun wurde auch ihr Vermögen
verstaatlicht, und ihre Schulen wurden 1948 geschlossen. In den Jahrzehnten nach dem

Zweiten Weltkrieg, in der Periode des Kommunismus/Sozialismus, wurde ebenso

das Wirken der sonstigen, nichtkirchlichen ungarischen und deutschen Einrichtungen

(Schule, Kulturhaus. Presse) stark eingeschränkt. Sie wurden verstaatlicht und

damit romanisiert. Die an ihre Stelle tretenden neuen Einrichtungen waren
ausnahmslos rumänischsprachig. Einzig die römisch-katholische Kirche blieb relativ
unabhängig, obwohl auch sie ihrer Schulen, Ordenshäuser, Sozialeinrichtungen
und Zeitungen beraubt wurde. Aber ihr blieben die Kirchen erhalten, und neue

Priesterberufungen entstanden.
Gemäss dem Friedensvertrag von Trianon wurde das das gesamte Banat umfassende

Bistum Csanäd/Tschanad in drei Teile geteilt. Der Rumänien zugesprochene
Teil mit dem BischofssitzTemeschwar war mehrheitlich deutsch. Der deutsche
Charakter zeigte sich im Geiste der Priesterausbildung und der grossen Zahl
deutschstämmiger Priester. Dieser Charakter änderte sich erst in den 1990er-Jahren, als das

Bistum aufgrund der Aussiedlung von Zehntausenden deutscher Katholiken
mehrheitlich ungarisch wurde. Die Zukunft wird erweisen, ob sich dadurch die Spiritualität

des Bistums verändern wird. Geistliche und Gläubige sind in diesem Bistum
bis heute dreisprachig: deutsch, ungarisch und - infolge von Mischehen, Übertritten

und der Assimilation - rumänisch.
Das katholische Leben und die Glaubenspraxis im Banat wurden und werden

durch die Deutschen und Ungarn getragen. Katholisch sind ausserdem noch

Bulgaren und Krassowanen/Kroaten. Sakrales Zentrum der Landschaft war und ist bis

heute Maria Radna (BALINT 1940;ROOS 1981;BARNA 1991). Die Gebäude des

Wallfahrtsortes (Kapellen, Kreuzwege, Statuen und Kreuze) zeigen die Dominanz

127



Gâbor Barna und Bo Lönnqvist SAVk 96 (2000)

dieser beiden Volksgruppen: sie tragen Inschriften in ungarischer und deutscher

Sprache. Dominant ungarisch und deutsch ist auch das Gebets- und Gesangbuchgut

der Glaubenspraxis des 19. und 20. Jahrhunderts. Die 1920 geschaffene
ungarisch-rumänische Staatsgrenze hat aber gerade den westlichen, mehrheitlich
ungarischen Teil des Einflussbereiches des Wallfartsortes abgeschnitten, so dass die

Deutschen seit den 1920er-Jahren bis in die 1990er-Jahre hinein im Bereich Maria
Radnas die Mehrheit bildeten. Die meisten deutschen und ungarischen Siedlungen
hatten und haben ihr eigenes Wallfahrtsfest, an dem die ganze Gemeinde mit eigenen

Fahnen und Kreuz auf die Wallfahrt nach Radna ging und geht.
Dieser Brauch wurde bis in die 1940er-Jahre ungebrochen bewahrt. Die

rumänischen kommunistischen Behörden schränkten das Abhalten der Wallfahrtsfeste
mit Gewalt ein, verboten sie jedoch nicht. Die Wallfahrer wurden aus dem Zug
geholt, die in Maria Radna Eintreffenden wurden mit Polizeigewalt zum
Obstpflücken gezwungen, zum Zeitpunkt der Prozession wurden Motorradrennen
veranstaltet, und man beschränkte den Prozessionsweg auf öffentliche Strassen und
Plätze. Infolgedessen wurden die Wallfahrten zu Fuss von den meisten Orten aus

eingestellt. Zwar gingen manche immer noch aufgrund individuellen Gelübdes zu
Fuss auf Wallfahrt, aber üblicher wurden die Wallfahrten mit dem Auto oder der
Bahn. Am letzten Augustsonntag 1998 unternahm die Wallfahrtsgruppe aus einem

der grössten einstigen deutschen Dörfer, aus Sanktana, eine Fusswallfahrt nach

Radna. an deren Weg auf dem Abschnitt zwischen Gyorok und Radna auch ich
teilnahm.

Bei den grössten Marienfesten (z.B. am 15. August) feiert nach neuerem Brauch
der Temeschwarer Bischof die Liturgie und predigt auch in drei Sprachen. Diese

drei Sprachen beherrschen auch die Paraliturgie: Wir konnten mehrfach beobachten,

dass die Wallfahrer an einer Kreuzwegstation unter Leitung ihrer Priester oder
Wallfahrtsleiter ungarisch, an einer anderen deutsch und an einer dritten rumänisch

beteten und sangen. Diese drei Sprachen werden auch bei den übrigen
liturgischen Anlässen verwendet. Die Meinungen über diese Praxis sind allerdings
geteilt. Einzelne haben sich mit dieser Lage abgefunden, andere allerdings möchten

zu der manchmal geübten Praxis aus den 1950er- bis 1960er-Jahren zurückkehren,
als die Sprachgruppen die Liturgie zu verschiedenen Zeiten feierten.

Es gibt in Radna einen spezifischen, bis heute lebendig gebliebenen Brauch: Bei

Erhörung ihrer Gebete, nach Erfüllung ihrer Bitte machen die Wallfahrer der Rad-

naer Jungfrau, also der Gnadenkirche. Votivbilder zum Geschenk. Diese bringen
sie zu den Wallfahrtsfesten mit, schlagen im Kreuzgang des Klosters einen Nagel in
die Wand und hängen das Bild daran auf. In den vergangenen 150 Jahren ist auf
diese Weise eine ansehnliche Galerie entstanden. Diese Bildersammlung (etwa
2000 Stück) haben wir in dreijähriger Arbeit inventarisiert; das Inventar wird derzeit

aufgearbeitet. Auf vielen Bildern findet sich ein Text über den Grund und den

Zeitpunkt der Schenkung mit Name und Wohnort des Stifters. Diese Aufschriften
ergeben eine Landkarte vor allem mit den deutschen Siedlungen im Banat und an

der Marosch.

128



The Lost Future - die expatriierte Kultur SAVk 96 (2000)

LJnter den Bildern gibt es auch naive Gemälde, die jene Krisensituationen des

heutigen Lebens darstellen, in denen die Vermittlung der Radnaer Jungfrau erbeten

wurde: Verkehrs- und Arbeitsunfälle sowie Krankheiten. Diese haben fast
ausnahmslos deutsche Aufschriften und wurden auch von Deutschen gemalt, ihre
Herstellung ist also an die deutsche Bevölkerungsgruppe gebunden. Mit dem grössten
Anteil sind bis zur jüngsten Vergangenheit die von Deutschen bewohnten Neuja-
rad und Neusanktana sowie die Grossstädte Arad und Temeschwar vertreten.

Die meisten Darstellungen sind Drucke. Aber auch auf ihnen ist der von Hand
oder mit Schreibmaschine geschriebene Identifizierungstext zu lesen. Sie stammen
bereits aus einem weiteren Kreis. Auf vielen Bildern aus der zweiten Hälfte des

20. Jahrhunderts ist als Wohnort schon ein Ort aus Deutschland angegeben. Der
Stifter ist nach Deutschland ausgesiedelt, pflegt aber in sein Heimatdorf zurückzukehren.

Radna bedeutet für ihn noch eine Zeitlang die verlassene Heimat. Mit
seinem Geschenk drückt er symbolisch auch seine seelische Bindung an den Ort aus.

Die Heimatbesucher aus Deutschland suchen regelmässig die Gnadenkirche auf.

Sie besuchen ihre Vorfahren, ihre Familie oder gar die von ihnen geschenkten
Votivbilder und rufen sich die einstigen Geschehnisse in Erinnerung. Wir sind vielen
solcher Familien begegnet und haben Interviews mit ihnen angefertigt. Die
Aussiedler nach Deutschland nehmen von Radna Souvenirs mit, zumeist das Bild der
Wallfahrtskirche. In ihrem neuen Heim erinnert es sie an ihre und ihrer Vorfahren
Heimat. Der Wallfahrtsort symbolisiert für sie ihre gesamte Banater Abstammung,
ihre katholische und Schwabenherkunft. Anderes ist ihnen nicht mehr geblieben:
nur dieses mentale Erlebnis, dieses an den Glauben gebundene Symbol, denn mit
ihrer Emigration haben sie sich einen neuen Wohnort gewählt. Durch die grosse
Abwanderung wird bei den Zurückgebliebenen die Assimilation beschleunigt.

Für die Fortgezogenen ist das Banat bereits Vergangenheit. Die Zukunft setzt
sich in einer anderen Heimat fort: Die Schwaben haben ihre Zukunft im Banat
verloren. Aber ihre Vergangenheit geben sie so leicht nicht auf. Die Aussiedler halten
in Deutschland mittels der Presse (Die Banater Zeitung), Vereinen und Veranstaltungen

zusammen und formen die idealisierten und symbolischen Merkmale ihrer
Gruppenzusammengehörigkeit und Identität. Und dabei erhält auch Maria Radna
eine Funktion in Form von Duplizität. Vor allem spielt es dadurch eine Rolle, dass

die Aussiedler bei ihren häufigen Heimatbesuchen den Wallfahrtsort aufsuchen. So

ist er mit den Bauwerken der weiteren Sakrallandschaft - Kirchen, Friedhöfen und

Kreuzen - an der Gestaltung und Festigung der Identität beteiligt. Zum anderen
haben sich die Emigrierten an einem Wallfahrtsort, der Radna in vielem ähnelt,
ihre eigene Radnaer Wallfahrt geschaffen. Darüber berichtet die Banater Zeitung
in ausführlichen Beiträgen. Es gibt aber auch andere Beispiele aus der jüngeren
Vergangenheit dafür. Als in den 1920er-Jahren die ungarischen Wallfahrer wegen
der rumänischen Besetzung des Banats nicht nach Maria Radna gelangen konnten,
veranstalteten sie die «Radnaer Wallfahrt» in Szegedin. Da Szegedin ohnehin
Wallfahrtsort war und geographisch nahe lag, ermöglichten ihnen Anlass und Ort diese

Interpretation.

129



Gâbor Barna und Bo Lönnqvist SAVk 96 (2000)

Von den Ungarn sind weniger emigriert. Die Nachkommen der im Banat
gebliebenen Ungarn und Deutschen tradieren die katholische Kultur aufgrund der
auch durch die rumänische Regierung verstärkten schnellen Sprachassimilation
jedoch bereits in einer anderen Sprache, rumänisch, und halten den Brauch der Votiv-

bildschenkungen mit einzelnen seiner Elemente weiter am Leben. Im Prozess des

Sprachwechsels hat die ungarische Sprache im Radnaer Franziskanerkloster so
etwas wie die Rolle einer «Sakralsprache» übernommen: Die Kinder, die zum
Religionsunterricht kommen, grüssen und verabschieden sich auf Ungarisch, die
Kommunikation selbst, der Unterricht, wird aber in rumänischer Sprache geführt.
Ungarisch ist zur Sprache der heiligen Formeln geworden. Dadurch verliert der
ethnische Unterscheidungscharakter des katholischen Glaubens an Kraft und wird
in absehbarer Zeit völlig verschwinden.

Auch an den Bildern der Radnaer Galerie lässt sich diese Umwandlung erkennen:

Aufgrund des Bilderangebotes nähert sich die Galerie ikonographisch der
Welt der orthodoxen Ikonen an. Einerseits zeigt sich darin nur das Bilderangebot
des Marktes. Aber auch die Sprache der Aufschriften ändert sich, immer mehr sind
rumänisch verfasst. Zunehmend mehr Rumänen und Orthodoxe suchen den
Wallfahrtsort auf.Teils sind sie übergetreten, teils aber suchen sie den Gnadenort wegen
des spezifisch magischen Charakters ihrer Anschauung, ihres Weltbildes auf.

Von den sprachlichen, kulturellen und religiösen Komponenten der deutschen
und zum Teil ungarischen Nationalidentität ist nur noch die religiöse übriggeblieben.
Aber bleibt sie wirklich erhalten, wenn die Bindung an die Sprache, an das eigene
Volk und seine Kultur von Tag zu Tag schwächer wird und sich wandelt? Wie erleben
die im Banat gebliebenen Deutschen und Ungarn diesen Prozess? Wie interpretieren

sie ihn und welche Bedeutung geben sie ihm beim Aufbau ihrer Identität? Auf all

diese Fragen suchen unsere weitergehenden Forschungen eine Antwort.
Gabor Barmt

Fragestellungen über Kultur im Aussterben

Die Szene ist ein Sonntag Nachmittag in der Kleinstadt Lippa am Fluss Maros
im Kreis Banat, West-Rumänien. Die Hauptstrasse ist fast leer. Entgegen kommt
mir eine alte Frau, eine von unseren Informantinnen. Sie gehört zu der deutschen

Bevölkerung, die in den letzten Jahrzehnten einen starken Aderlass erlitten hat. Sie

trägt einen Strauss roter Gladiolen. «Ich bin auf dem Wege zum Friedhof mit
Blumen für die Gräber, meine gewöhnliche sonntägliche Aufgabe.»

Wir hatten die Frau einige Tage vorher getroffen, am Friedhof, zusammen mit
einigen anderen alten deutschen Frauen. Alle waren gerne bereit, uns ihre
Lebensgeschichte zu erzählen. Zwei Frauen kamen häufig abends in unsere Herberge, die
zu der katholischen Gemeinde gehört, deren Mitglieder sie sind.

Unsere Informanten gehören zu Familien, die seit dem 18. Jh. (ab 1718) in der

Gegend von Lippa leben. Sie sind multikulturell, vertraut mit der deutschen, der

ungarischen, der rumänischen, der kroatischen und der französischen, einige auch

130



The Lost Future - die expatriierte Kultur SAVk 96 (2000)

mit der russischen Sprache. Im Alltag haben sie alle diese Sprachen benutzt. Sie

konstatieren aber jetzt: «Bald können wir keine Sprachen mehr.» Es gibt kaum
jemanden mehr, mit dem man sprechen kann.

Was bedeutet es, wenn eine Kultur, eine komplexes Ganzes von ethnischen,

sprachlichen, historischen Elementen, ausstirbt? Die Volkskundler haben meistens

ihre Interessen auf blühende, funktionell distinkte Kulturen gerichtet, gern auch

auf Lebensweisen, die noch ausgeprägten volkskundlichen Themenbereichen
entsprechen. In diesem Text wird besonders die Rolle der alten Leute fokussiert, die
noch Träger einer Kultur sind, Leute, die ihre Erinnerungen und die traditionellen
Lebensweisen bewahren, obwohl sie nicht mehr an eine Zukunft für ihre Kultur
glauben.

Die zerbrochene Multikulturalität

Unsere Feldarbeit in den Jahren 1997-1999 umfasst hauptsächlich Interviews
mit Leuten (insgesamt 45 Personen) in den Kleinstädten Radna und Lippa und in
den Dörfern zwischen Lippa und Arad, Lippa undTemeschwar, die ihre Lebensgeschichte

erzählt haben.
Es wird offenbar, dass bis zum zweiten Weltkrieg die verschiedenen ethnischen

Gruppen ihr soziales Leben zusammen gelebt haben. In den Siedlungen dagegen
kam eine gewisse ethnische Lokalität vor, man hatte eigene «Viertel», in Lippa z. B.

die Deutschen westlich der katholischen Kirche, auch mit eigener Schule, die

Ungarn in der Stadtmitte wie auch die Juden, die Rumänen am Ostrand und an den

Hügeln. Lippa war mehrheitlich deutschsprechend, Radna, wo das grosse
Pilgerkloster Maria Radna liegt, eher ungarisch. Die ethnischen Gruppen besassen auch

eigene ökonomische Nischen. Die Deutschen waren Beamte, früher auch Offiziere,
aber auch Kaufleute und Handwerker, in den Dörfern auf dem Lande Grossbauern;

die Juden waren Kaufleute, die Ungarn Kleinbauern und Handwerker, die

Rumänen Landarbeiter auf den Bauernhöfen oder Hirten, und die sesshaften

Zigeuner spezialisierte Handwerker oder Sammler. Die Deutschen, die auf der sozialen

Stufenleiter zuoberst standen, lebten meistens in Endogamie. In den deutschen

Dörfern kannten die Menschen kaum andere Sprachen, sie sprachen meistens nur
verschiedene schwäbische Dialekte. Auch im Hinblick auf die Religionen bestand

ein grosser Unterschied: Die Deutschen und Ungarn waren Katholiken, die Rumänen

Orthodoxe. Die verschiedenen Feiertage feierte man jedoch auch zusammen.
Der zweite Weltkrieg mit der darauf folgenden Phase des Kommunismus und

die in vieler Hinsicht unterdrückende Ceaucescu-Zeit haben nicht nur die Balance

zwischen den ethnischen Gruppen zerstört, sondern auch fast völlig die wirtschaftliche

und ökologische Existenzbasis unterminiert. Ehemalige komplementäre
Nahrungssysteme gingen wegen des Kampfes ums Dasein aller Gruppen verloren.
Unter solchen Umständen wachsen Konflikte und die Angst vor den neuen Siedlern:

Rumänen und Zigeuner aus verschieden Teilen Rumäniens.

131



Gâbor Barna und Bo Lönnqvist SAVk 96 (2000)

In den 196()er-Jahren begann die Auswanderung der Banaterdeutschen nach

Westdeutschland. Die Häuser standen leer, ganze Dörfer starben aus und wurden

von Fremden übernommen. Ältere Deutsche und Ungarn blieben zwar noch in

den Dörfern, aber die Familien wurden auseinanderissen. Jüngere Leute, die durch

Eheschliessung mit Rumänen bleiben wollten, wurden allmählich romanisiert. Die

Ungarn sind in grösserem Ausmass dageblieben, aber auch bei ihnen schreitet die

Assimilation in der jüngsten Generation schnell fort, und die Emigration nach

Ungarn läuft weiter.

Erinnerung als identitätsverstärkende Kraft

In welcher Weise artikulieren die Informanten ihren Standpunkt, im Banat zu
bleiben, obwohl ihre Kinder und Verwandten in Deutschland leben? Gibt es im

Alltagsleben Fixpunktc. durch welche die Leute in Fühlung bleiben und ihre Situation

doch beherrschen, obwohl die schlechte ökonomische Lage immer diskutiert
wird und Sorgen macht? Weil die Leute vielsprachig sind, kann man behaupten,
dass ein Selbstbild (Identität) nicht nur von der Sprache abhängig ist. obwohl die

Leute klare Auffassungen haben, zu welcher Sprachgruppc sie gehören. Eine grössere

Rolle spielen die Religion, die Kirche, der Priester und die Gemeinde. Besonders

wichtig ist Mariae Himmelfahrt am 15. August im Kloster. In den Lebensgeschichten

tauchen Erinnerungen an spezielle Institutionen und dramatische Ereignisse

auf. Sie sind von grosser Bedeutung besonders für die älteren Frauen, die

auch der Überzeugung sind, dass sie ihre «Heimat» nicht verlassen können. Man
könnte das Gedächtnis als ein Gefängnis betrachten: die Menschen sind - in positiver

Weise - von ihren lebenshistorischen Schicksalen kulturell geprägt, und zwar
sind ihr Selbstbild, ihr Kampf ums Überleben und ihre Menschenwürde die letzten

Träger einer früher bedeutenden Kultur.
Aus den Lebensgeschichten können wir z.B. die vier folgenden Komponenten

als besonders ausdrucksvolle Beispiele der oben genannten Feststellungen erwähnen:

Viele der älteren Frauen haben ihre Schulbildung in der von den katholischen
Notre-Dame-Schwestern in Lippa geführten Schule erworben. Im Gedächtnis

repräsentiert die Schule eine hervorragende kulturelle und moralische Institution.
Die Bildung, die man dort bekommen hat. war auch unter späteren schlechten Zeiten

eine psychische Hilfsquelle zum Durchhalten. Die Schule wurde von den
Kommunisten im Jahre 1947 zerstört, die Nonnen in alle Winde zerstreut, aber die Gräber

der dort Verstorbenen kann man noch auf dem katholischen Friedhof in Lippa
finden.

Von den alten Bräuchen, an die sich die Leute noch erinnern, wird besonders
die «Kirwei» (Kirchweih) erwähnt und in Details geschildert. Die Kirwei war eine

Kombination der Verehrung des Schutzpatrons der Dorfkirche und Ritualen mit
Zügen von Erntebräuchen. Bauern aus den Dörfern trafen mit Menschen aus den

Kleinstädten zusammen. Die Kirwei. die in den deutschen Teilen des Banats immer

132



The Lost Future - die expatriierte Kultur SAVk 96 (2000)

noch lebendig ist und von der Organisation «Deutsches Forum» als echte Kultur
präsentiert wird, hat durch die ganze kommunistische Zeit als Folklore überlebt.
Die Feier hat aber in den letzten Jahren eine Bedeutungsveränderung erlebt in

Richtung zu einem lokalen Fest, an welchem nicht nur Deutsche, sondern auch

Rumänen teilnehmen, Menschen, für die der religiöse Ursprung anscheinend nicht
mehr deutlich wird.

Auch negative Erlebnisse bilden zentrale Dimensionen des identitätsschaffenden
Selbstbildes. Das gilt besonders in Bezug auf die kollektiven Erinnerungen an die

Kriegsjahre und die Verschleppung in die Sowjetunion 1944. Alle deutschen Männer
im Alter von 16 bis 45 und alle Frauen im Alter von 17 bis 35 Jahren wurden der
Kollaboration mit der deutschen Armee beschuldigt und in die Ukraine deportiert.
Diese Gefangenschaft dauerte von 1944 bis 1949, viele Tausend kamen nicht mehr
zurück. Die Überlebenden mussten nach der Rückkehr ihre Existenzgrundlage neu
ausrichten, als Arbeiter in den Fabriken oder auf den Kolchosen. Das traditionelle
soziale Netzwerk war zerstört, das Eigentum annektiert, in den Häusern lebten
fremde Leute. «Die Mutter Gottes», das Marienbild im Franziskanerkloster in
Radna, wird symbolisch als eine Hilfsquelle in schweren Zeiten betrachtet.

Die grosse Emigration ins Ausland, besonders nach der Bundesrepublik
Deutschland, hat in den letzten zwanzig Jahren das kollektive Bild der
Banaterdeutschen geprägt. Im Jahre 1978 schlössen Helmut Schmidt und Nicolae Ceauce-

scu einen Vertrag ab, nach dem die Aussiedlung fortgeführt werden durfte. Nach
der Revolution im Jahre 1990 nahm sie weiter zu. Heute gibt es in vielen Dörfern
zwischen Lippa, Arad undTemeschwar kaum mehr Deutsche. In Lippa lebten 1992

388 deutsch Sprechende, in Radna 63. Im Dorf Königshof z.B. lebten noch 1940 773

deutsch sprechende Personen. Im Jahre 1971 betrug die Anzahl 448 Personen, im
Jahr 1983 aber nur noch 3, und als ich das Dorf 1998 besuchte, lebte dort nur noch
eine einzige ungarisch-deutsche Frau, die auch als Kirchendienerin fungierte. Das
Schulhaus hatte die katholische Gemeinde schon an die orthodoxe Gemeinde
verkauft.

Positive und negative Martyrien

Nach der grossen Auswanderung existiert die donauschwäbische Kultur
hauptsächlich in zwei Formen. Die eine Gestalt ist die im Gedächtnis und in den

Erzählungen von meistens älteren Frauen bewahrte; diese Frauen halten ihre
Lebensweise hartnäckig aufrecht. Sie dienen auch als Referenz für die Ausgesiedelten,

wenn diese ihre Heimat im Sommer für einen kurzen Aufenthalt besuchen.

Man könnte diese Frauen als «positive Märtyrerinnen» beschreiben.
Die andere Form, die von den Ausgesiedelten in z. B. Deutschland und den USA

gepflegt wird, existiert hauptsächlich als eine virtuelle Form von Heimatortsgemeinschaften

über das Internet. Diese virtuelle Kultur enthält Information über

genealogische und lokalhistorische Ereignisse und Veranstaltungen, z.B. das

133



Gâbor Barna und Bo Lönnqvist SAVk 96 (2000)

Schwabentreffen in Ulm, Baden-Württemberg (altes Schwaben), weiter die

neuen Wohnadressen von Emigranten, Informationen über die Geschichte der
Dörfer usw. Die jüngeren Generationen halten ihre Identität durch dieses Netz
aufrecht; im Moment gibt es Kontaktpersonen von 132 Banater Dörfern im
Internet. Die älteren Generationen besuchen noch jedes Jahr ihre Heimat
im Banat, reden von Heimweh, besichtigen nostalgisch die ruinierten Dörfer
und weinen an den Gräbern. Man könnte diese Leute als «negative Märtyrer»
bezeichnen.

Die individualisierten Identitätsprozesse

Wenn man den komplizierten Begriff Identität als ein Mosaik von Erlebnissen,
Erfahrungen und sozialen und sprachlichen, mentalen Anknüpfungsorten
definiert, könnte man folgende Beispiele für Selbstbilder und individuelle Selbstdefinitionen

nennen: Eine Frau in Radna, geb. 1929, betrachtet sich selbst als eine
Ungarin. Ihr Vater hatte ihr gesagt, als sie Kind war: «Du bist eine Ungarin!» Ihre Mutter

war ungarisch, der Vater polnisch.
Ein Mann. geb. in Radna 1936, lebt seit 1990 in Deutschland, aber er besucht

seine Schwester in Radna jeden Sommer. In Deutschland hat er konstant Heimweh.

Jetzt hat er ein Sommerhaus in Ungarn gekauft, in der Nähe der rumänischen
Grenze. Er fühlt sich sowohl als Deutscher als auch als Ungare, sein Vater war
Deutscher, die Mutter Ungarin, die Grossmutter Deutsche, der Grossvater
Österreicher. Von Kindesbeinen an sprachen alle in Radna drei Sprachen: ungarisch,
deutsch, rumänisch. Seine Schwester, geb. 1932, betrachtet sich als Deutsche,
obwohl sie mit einem Rumänen verheiratet ist. Sie ärgert sich über ihren Sohn in
Österreich, der die Heimat verlassen hat.

Eine Frau, geb. 1940 in Lippa, fühlt sich als Deutsche, ihr Bruder als Ungar, er
war mit einer Rumänin verheiratet. Die Grosseltern waren Deutsche, der Vater
Tscheche. Die Informantin macht folgende Unterschiede: «Ich habe rumänische

Staatsbürgerschaft, meine Nationalität ist ungarisch, meine Muttersprache
deutsch.» Im Alltagsleben spricht sie gewöhnlich deutsch. Die Kinder ihres Bruders

haben das deutsche Gymnasium in Temeschwar absolviert, sie sprechen
deutsch untereinander und mit ihrer Tante, ungarisch mit dem Vater und rumänisch
mit der Mutter. Ein Sohn heiratete eine Russin in Temeschwar. deren Familie nach

dem Ersten Weltkrieg in die Gegend gezogen war. Sie sprechen rumänisch
untereinander, aber die junge Frau ist auch des Französischen mächtig, weil ihre
Grossmutter von Paris nach Moskau gekommen war.

Eine alte Frau, geb. 1920 in Radna, fühlt sich als Deutsche. Die Eltern waren
deutsch sprechende Landleute aus den Dörfern der Umgebung von Lippa, und sie

ist mit den deutschen Dialekten vertraut. Sie war zweimal verheiratet, zuerst mit
einem Kroaten, dann mit einem Ungarn. Während der Verschleppung in die Ukraine
hatte sie Russisch gelernt.

134



The Lost Future - die expatriierte Kultur SAVk 96 (2000)

Zwei von unseren Informantinnen, in Lippa geb. 1930 und 1934, sprechen im
Alltag deutsch und ungarisch. Die Eltern der einen waren rumänisch und slowakisch,

diejenigen der anderen ungarisch und deutsch.
Es wurde offenbar, dass die Sprachen unter lokalen Leuten früher in hohem

Grade nur eine praktische Bedeutung hatten; sie bedeuteten eine kommunikative
Qualität im Alltagsleben ohne ideologische Vorzeichen. Man fühlte sich nicht
hauptsächlich als Mitglied einer Sprachgruppe.

Es ist doch zu bemerken, dass die deutsche Kultur im Banat in den 20er- und
30er-Jahren eine ideologische Germanisierung durchmachte, speziell in Bezug auf
Volkstum und Volksfeste. Ähnlich war vor dem Ersten Weltkrieg im Banat eine

Magyarisierung feststellbar gewesen.
Für die Identitätsbildung unserer Informanten sind Zugehörigkeitsgefühle zu

einem Dorf und der Geschichte eines Ortes, zu einem Hof, zu einer Handwerkergruppe,

zu den von der Verschleppung Zurückgekommenen usw. wichtiger als die

Sprache. Das lokale Gefühl basierte auf einem grossen Netzwerk von Verwandten
und Nachbarn, wegen der Endogamie besonders unter den Deutschen. Das Dorf
Guttenbrunn (rumänisch Zabrani, ungarisch Temeschchidegkut) war vor dem

Krieg «Kleines Berlin» genannt worden.
Als die stärkste Komponente im Identitätsprozess scheint die Religion zu

fungieren. In den religiösen Festbräuchen werden die lokalen Heiligen und die agrarische

Lebensweise aktualisiert. Wenn andere kulturelle Ressourcen verschwinden,
kann man doch die religiöse Praxis privatim pflegen. Die lebendige Tradition,
Votivbilder ins Kloster Maria Radna zu bringen, ist ein Zeugnis davon.

Heute ist das Gedächtnis unserer Informanten die wirksamste Kraft, wenn
Identität kommuniziert wird im Alltagsleben, sowohl in negativer als in positiver
Hinsicht. Erinnerungen bewahren die Geschichte, die Familien, die Sprache, die

Kultur, die Heimat, die Wirtschaft. Alle diese Komponenten werden durch die
Religion aktualisiert. Das Gedächtnis wird hauptsächlich von den älteren Frauen
bewahrt, sie sind in der Heimat geblieben, sie haben alles überlebt, und sie pflegen in
alltäglichen Routinen die Erinnerungen.

Identitätsbegriff problematisiert

«Der grosse Hass war früher nicht», sagen unsere Informanten. Der französische

Ethnologe Marc Auge hat betont, dass es heute einen grossen Widerspruch
gibt zwischen historischen Grenzen und nationalen Einheiten einerseits und der
kulturellen und politischen Unabhängigkeit der ethnischen Gruppen anderseits.

Im heutigen Europa erleben wir Krisen in Bezug auf nationale Identitäten, die mit
multikulturellen Prozessen konfrontiert werden. Auge betont die wachsende

Bedeutung einer individuellen Identität. Aber gleichzeitig wird das Bild vom Anderen
diffus, verliert seine scharfen Konturen. Niemand ist nur Träger einer globalen oder
einer europäischen Kultur. Weil die Identität sowohl aus einem Gefühl von Mit-

135



Gâbor Barna und Bo Lönnqvist SAVk 96 (2000)

gliedschaft als auch aus einem Selbstbild von einer persönlichen Einzigartigkeit
entsteht, kann man die individuellen Aspekte nicht ausser Acht lassen. Unser
Material aus dem Banat bestätigt die Definition von Auge.

Nach Auge ist ein grosses Problem heute, dass die modernen Menschen in

Europa sich nicht mehr ähnlich fühlen, jedoch auch nicht die Möglichkeit haben, sich

mit anderen, mit distinkten Gruppen zu identifizieren. Alle Lebensstile werden
gemischt, der Prozess von beschleunigender Zeit (Geschichte), Raum und Individualisierung

schreitet fort, und die Leute können andere Menschen, Dinge und
Vorstellungen sehr leicht wählen oder verwerfen.

Im Vergleich damit scheint es, als habe die Situation im vormodernen Europa
(z.B. Banat) einen Identitätsprozess ergeben, der starke Elemente von Nähe und

Differenz, von Kollektivität und Individualität im Gleichgewicht gehalten hat. In
einem solchen Prozess spielten wahrscheinlich ideologische (sprachliche, religiöse,
politische) Elemente eine untergeordnete Rolle.

Zum Schluss: Eine Region, eine Kultur, kann scheinbar überleben in der virtuellen

Form von Information, aber in Wirklichkeit kann eine Kultur nur durch die
alten Leute, die wiederum die Wurzeln und die Erinnerungen pflegen, weiterleben.
Unter diesem Gesichtspunkt kommt der Rolle der alten Frauen eine allgemeinere
Bedeutung zu als bloss als lokales Kuriosum.

Bo Lönnqvist

Literatur zum Teil Barna

Andres, Karoly: Tények, problémâk a magyar kisebbségek egyhâzi életében. (Fakten

und Probleme im kirchlichen Leben der ungarischen Minderheiten.) Regio
1991. 2. Jg. Heft 3. S. 13-37.

Balint, Sândor: Boldogasszony vendégségében. (Zu Gast bei der Jungfrau Maria.)
Budapest. 1940.

Barna, Gâbor: A kunszentmärtoniak radnai bücsüjäräsa. (The pilgrimage of people
of Kunszenlmârton to Radna.) Magyar Egyhâztorténeti Vâzlatok. Essays in

Church History in Hungary. Budapest, 1991. Vol. 3. S. 209-244.

Bodo. Barna: Azonosulas, elitek, peremlét. (Identifizieren, Elite, Marginalität.) Ki-
sebbségkutatâs 6. Jg. 1997. Heft 4. S. 418^143.

Greffner, Otto: Das Banat und die Banater Schwaben. Kurzgefasste Geschichte
einer deutschen Volksgruppe.) Weil am Rhein. 1996.

Hutchison, John - Anthony D. Smith (Eds.): Ethnicity. Oxford, 1996. Oxford
University Press.

Hübner, Jakob: Monographie der Grossgemeinde Sanktanna. (Ohne Jahr und
ohne Ort.)

Karl, Anton - Petri, Anton Peter: Heimatbuch der Gemeinde Sanktmartin im Arader

Komitat. O.0.1981.

136



"Hie Lost Future - die expatriierte Kultur SAVk 96 (2000)

Kehrer, Karoly: Aradvârmegye és Arad sz. kir. vâros népoktatâsugye 1885-1910-ig.

Arad, 1910.

Mârki, Sândor: Arad vârmegye törtenete. (Geschichte des Komitates Arad.) Budapest,

o.J.

Volkszählung, 1992: Populatia pe nationalitatea, judetul Arad (Manuscript, Kopie).
Rieser, Hans-Heinrich: Temeswar. Geographische Beschreibung der Banater

Hauptstadt. Sigmaringen, 1992.

Roos, Martin: Maria-Radna. In: Das Banat und die Banater Schwaben. Band 1.

München, 1981. S. 33-39.

Schmidt, Erwin: 100 Jahre Wiedereröffnung des Gymnasiums Sanktanna. Heimatbrief

6. Sanktanna 1994.

Szobonya Eszter: Miasszonyunkról nevezett szegény iskolan? vérek kongregâciôja.
(Kongregation der Armen-Schulschwester.) In: Turänyi Läszlö (Hg.) Magyar
Katolikus Almanach. Budapest, 1984. S. 784-785.

Varga, E. Arpâd: Népszâmlâlâsok a jelenkori Erdély teriiletén. Jegyzetek Erdély és

a kapcsolt részek XX. szâzadi nemzetiségi statisztikâjânak torténetéhez.
(Volkszählungen auf dem jetzigen Gebiet Siebenbürgens. Notizen zur Geschichte der
Statistik der Nationalitäten von Siebenbürgen und Partium im 20. Jahrhundert.)
Budapest, 1992. Regio Könyvek (Regio Bücher) 10.

Weber-Kellermann, Ingeborg: Probleme interethnischer Forschungen in Südosteuropa.

Ethnologia Europaea. Vol 1.1967. No. 3.218-231.
Weber-Kellermann, Ingeborg (Hg.): Zur Interethnik. Donauschwaben, Siebenbürger

Sachsen und ihre Nachbarn. Frankfurt, 1978.

Zalatnay, Istvän: Etnikai közösseg: kihfväs és feladat az egyhâzak szâmâra régiónk-
ban. (Ethnie community: Challenge and task for the churches in East-Central
Europe.) Regio 1991.2. Jg. 3. Heft, S. 3-12.

Literatur zum Teil Lönnqvist
Marc Auge: Krise der Identität oder Krise des Andersseins? Die Beziehungen zum

Anderen in Europa. In: Wolfgang Kaschuba (Hg.): Kulturen, Identitäten,
Diskurse. Perspektiven Europäischer Ethnologie, Berlin 1995.

Abb. 1,2,3,5 und 6 im Archiv Bo Lönnqvist. Abb. 7-9: Aufnahmen Gabor Barna.

137



Gâbor Barila und Bo Lönnqvist SAVk 96 (2(H)(1)

SS"

m
¦'z

y

%

\t \n
ì

--
a n

lì

^*W
_p~ ¦-_»

A/)/>. /: Basilika des Franziskanerklosters Maria Radna.

138



The Lost Future - die expatriierte Kultur SAVk 96 (2(KM))

*

r
St m ii

Abb. 2: Der alte Basar in Lippa.

**'»

*9F,
7¦

¦¦¦¦

'•+

Abb. 3: Alte Frau auf dem Friedhof in Fibis.

139



Gabor Barna und Bo Lönnqvist SAVk 96 (2(MKI)

ädiltti::i.':i7-i

mê&k
ses

m

1
?WVU

'.'.'i'l .,-;; -; 7

H *;¦ ¦¦ i
ai\'~"'~-r"' '"

>

Abb. 4: Anlage der deutschen Siedlung Guttenbrunn um 1764. Hofkammerarchiv. Wien.

r:
m

m
W '•¦«. * ¦ifip

*
*

-•*
KM

Abb. 5: Aufnahme anlässlich der Kirchweih 1890 in Lippa.

140



ITie Lost Future - die expatriierte Kultur SAVk 96 (2000)

^V^^rf^*
\t* V imi*0*t.¦¦¦:¦

>r\

1 L

i1WS :

.<

sœJr" -vi

Abb. 6: Tischlerei um 1930 in Schöndorf

Proportion der Ethnien/Sprachen
Komitat Arad

Jahr Total % Rum. % Ung. % Deutsch % Andere
1910 507 665 100 294 173 57,9 130 564 25.7 50 180 11,7

1920 482 344 100 289 404 60,0 105 401 21,9 58 377 12,1

1956 475 620 100 330 010 69,4 80 350 16.9 44 220 9,3

1977 513 327 100 377 070 73,6 73 266 14,3 39 450 7.7

1992"' 487 617 100 392 588 80.5 60 946 12,5 9 349 1.9

Komitat Temesch (undTorontal)

Jahr Total % Rum. % Ung. % Deutsch % Andere
1910 560 716 100 223 905 39.9 96 777 17.3 188 327 33,6

1920 512 891 100 217 056 42,3 74 324 14.5 168 605 32.9

1956 568 881 100 328 060 57,6 S4 510 14.9 116 460 20.5

1977 696 884 100 472 876 67.9 77 523 11.1 98 134 14.1

1996* 692 645 100 560 953 81 62 798 9 26 543 3,8

141



Gâbor Barna und Bo Lönnqvist SAVk 96 (2000)

y/

i

i

u*~* ea

ri ¦-

X

Abb. 7: Korridor im Kloster mit Votivbildern.

142



Tlie Lost Future - die expatriierte Kultur SAVk 96 (2000)

IID flu^
Q

ft

-t
C^ftiftct wnîûtobunotëlifabtlija
äormiUag *<m (Mogowa}. iwt.

~~ ¦ mm » »i. mn iu i t n i »

Abb. 8: Votivbild aus Glogowatz (Krankheit 1907).

W * Wit* ~^ik « -¦'• 1

W ;^^:'"''''^''
*?'P T&" ^ Ml

/> i^^riflfli ?ty..«i#sfel8^ JS8& \F I ^»"li-'f!
r^S^KES T^P^fc-' *•-<• Wm^L.

/4W). 9: Votivbild aus Sankt Anna (Autounfall 1981 mit maschinengeschriebenen Text.

143


	The Lost Future : die expatriierte Kultur

