Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz
Band: 96 (2000)

Heft: 2

Artikel: The Lost Future : die expatriierte Kultur
Autor: Barna, Gabor / Lonnqvist, Bo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-118059

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-118059
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schweizerisches Archiv fiir Volkskunde 96 (2000), 121-143

The Lost Future - die expatriierte Kultur

Gébor Barna und Bo Lonnqvist

Kurze historische Skizze

Die 1997 unter Mitwirkung der Lehrstihle fiir Ethnologie in Jyviskyld und Sze-
gedin gemeinsam begonnene Forschung untersucht die in einer spezifischen Re-
gion, dem Banat, im 20. Jahrhundert abgelaufenen ethnischen Prozesse. Das Banat
ist die siidostliche, von Marosch, Theiss, Donau und den Karpaten umgebene Re-
gion im Karpatenbecken. Hier lebte und lebt eine Vielzahl von Viélkern: Ungarn,
Deutsche, Ruminen, Serben, Bulgaren, Slowaken, Kroaten, Zigeuner und andere.
Diese ethnische und zugleich sprachliche und religitse Vielfalt hat sich vom 17. bis
zum 20. Jahrhundert, vor allem aber im 18. und 19. Jahrhundert herausgebildet.

Nach der Bildung des mittelalterlichen Konigreichs Ungarn im 11. Jahrhundert
gehorte dieser Raum, in Komitate gegliedert, in den Rahmen des feudalistischen
ungarischen Staates. Kirchenorganisatorisch war er ein Teil des am Anfang des
11. Jahrhunderts gegriindeten rémisch-katholischen Bistums Csanad. Dies énderte
sich im 16. Jahrhundert, als das Tiirkische Reich den siidlichen und mittleren Teil
des Konigreichs Ungarn besetzte und seinem eigenen Verwaltungssystem einglie-
derte. In der Folge wurden die fritheren politischen, verwaltungsmaéssigen, kirchli-
chen und ethnischen Verhiltnisse vollkommen umgestaltet. Das 16. und das
17. Jahrhundert waren in diesem Raum eine Periode allseitiger Degression, und
dieser Zustand dnderte sich erst nach 1718, nachdem dieser Raum — als letztes Ge-
biet Ungarns — von der Tiirkenherrschaft befreit wurde. Hier allerdings stellte der
Habsburgerhof die mittelalterliche Verwaltungsstruktur nicht wie in den iibrigen
Teilen des befreiten Landes wieder her, sondern behandelte die Region bis 1778 als
ein von Wien aus verwaltetes spezifisches Gebiet, das Temescher Banat bzw. die
Militdrgrenze, mit der Begriindung, dass Ungarn im Siiden an das noch immer
starke Tirkische Reich angrenze.

Die einstige Verwaltung, das Komitatssystem, wurde erst nach 1778 wieder ein-
gerichtet: die Komitate Torontdl, Temes (Temesch) und Krasso-Szorény (Karasch-
Severin) sowie nordlich der Marosch das Komitat Arad. Dieser Verwaltungsrah-
men blieb bis zum Friedensvertrag von Trianon am Ende des Ersten Weltkrieges
erhalten, der das Gebiet unter drei Lander aufteilte: Einige Gemeinden der Komi-
tate Torontdl und Arad blieben bei Ungarn, der grosste Teil des Gebietes fiel an
Ruminien und ein kleinerer an das Konigreich Serbien-Kroatien-Slowenien.

Wihrend und nach der Tiirkenherrschaft, vom 17. bis zum 19. Jahrhundert, bil-
dete sich das multiethnische Antlitz des Banats heraus. Das im Mittelalter domi-
nante ungarische Volkselement hatte sich wiahrend der Tiirkenzeit auf ein Mini-
mum verringert. Die Riicksiedlung der Ungarn ins Gebiet des Banats war bis 1778
durch die Habsburgerregierung verboten. Seit dem 16. Jahrhundert siedelten sich
Ruménen von der unteren Donau, aus Siebenbirgen und aus den Karpaten im Ba-

121



Gébor Barna und Bo Lonnqvist SAVEk 96 (2000)

nat an. Serben trafen seit dem Ende des 17. Jahrhunderts in mehreren Siedlungs-
wellen ein. Sie stellten Ende des 17. Jahrhunderts die relative Mehrheit, zogen aber
wegen der Beseitigung der privilegierten Militdargrenze nach und nach wieder aus
dem Gebiet fort. Im 18. Jahrhundert siedelten zum grossen Teil die konigliche
Kammer und in kleinerem Masse private Grundherren im Rahmen organisierter
Aktionen Deutsche (und in geringerer Zahl mehrere andere Nationalitdten) an.
Das Einsickern von Ruminen, die Ansiedlung von Ungarn auf den Arardoméinen
war auch Ende des 19. Jahrhunderts noch im Gange (s. MARKI o. J.; RIESER
1992.; GREFFNER 1996).

Somit ergab sich um 1900 folgende Nationalitdtenverteilung: Etwa 45% der Be-
volkerung im Banat (nur Komitate Temes-Torontal und Arad, ohne Karasch-Se-
verin) waren Ruménen, je 25% Deutsche und Ungarn und 5% Sonstige (VARGA
1992; BODO 1997). Diese Anteile haben sich seit dem Anschluss an Rumiinien bis
zur Gegenwart grundlegend gewandelt und dndern sich heute noch (VOLKS-
ZAHLUNG 1992). Die grosste Veranderung erfolgte durch die Emigration der
Deutschen und die Ansiedlung von Ruménen an ihre Stelle in den 1990er-Jahren.

Untersuchungsmethode

Wir gehen der Frage nach, wie die ungarischen und deutschen Gemeinschaften
sowie die einzelnen Mitglieder dieser Gemeinschaften diese Umgestaltung erleben
und wie sie thre Identitdt immer wieder umformen, welche symbolischen Formen
sie ausgestalten, um ihr national/kulturell/religitses und sprachliches Identitédtsbe-
wusstsein auszudriicken.

Fir besonders wichtig hielten wir neben der Aufzeichnung der individuellen Le-
bensldufe die Untersuchung von Religion und Kirche sowie ihrer Institutionen bei
diesen Prozessen, also den symbolischen Ausdruck und die Institutionalisierung
der religiosen und ethnischen Identitit. (Unsere Forschung basiert auf der analyti-
schen Untersuchung des grossen Wallfahrtsortes dieser Region, Maria Radna, und
der Inventarisierung der dort vorhandenen Votivbilder, die seit 1995 vorgenommen
wird.)

Die ethnische Zusammensetzung des Banats gleicht einem bunten Mosaikbild.
Die einzelnen Nationalitdten/Sprachgruppen lebten ndmlich vermischt, wenn es
auch Gebiete mit relativen Nationalititenmehrheiten gab und bis heute gibt: die
Umgebung von Arad und Temeschwar war mehrheitlich deutsch, die Umgebung
von Hatzfeld/Zsombolya serbisch, wihrend an der Marosch und in Inseln auch an-
derswo sowie in den Stddten mehrheitlich Ungarn lebten (KARL-PETRI 1981:
28-37; RIESER 1992: 86).

Auch religios ist diese Gesellschaft vieltarbig. Neben der dominierenden Ortho-
doxie (Ruminen und Serben) lebten und leben hier viele Romisch-Katholische,
Reformierte und Lutheraner (Ungarn, Deutsche und andere) sowie in kleinerer
Zahl Griechisch-Katholische (Ruménen). In diesem multikulturellen (WEBER-

122



The Lost Future — die expatriierte Kultur SAVk 96 (2000)

KELLERMANN 1967; 1978), polyglotten und multireligidsen Medium konnten
im 18. und im 19. Jahrhundert alle Nationalitdten und Konfessionen ihre Angele-
genheiten in relativer innerer Autonomie verrichten, die in erster Linie eine kon-
fessionelle Autonomie war. Die Kirchen unterhielten ein eigenes Schulnetz, hatten
eine eigene Presse und verfligten iiber eigenes Vermogen. Aufgrund der engen
konfessionell/sprachlich/ethnischen Verbindung bedeutete dies fiir die sprach-
lich/kulturellen Minderheiten im Allgemeinen auch eine spezielle Selbstverwal-
tung. Zwar waren deren Schwerpunkte unterschiedlich gelagert, zur Ausschliess-
lichkeit gelangte in dieser Region jedoch keine (KEHRER 1910).

Diese Gesellschaft, die eine spezielle Toleranz geschaffen hatte, wurde von der
Grenzziehung nach dem Ersten Weltkrieg unerwartet und unvorbereitet getroffen:
Das Banat wurde zum gréssten Teil Ruménien und zum kleineren Teil Jugoslawien
angeschlossen. Durch die neuen und erstarrten Staatsgrenzen werden bis heute in
Jahrhunderten entstandene organische wirtschaftliche und gesellschaftliche Ein-
heiten getrennt. Im Gegensatz zu den Rumiénen lehnten die Ungarn und Deut-
schen in diesem Raum den Herrschaftswechsel ab und akzeptierten ihn nur sehr
schwer (GREFFNER 1996: 109-111).

Auch aus der Sicht der heutigen Gestaltung der ethnischen Prozesse ist die
oben beschriebene politische und Verwaltungsgeschichte wichtig als Rahmen
und Form, die das historische Bewusstsein symbolisch zum Ausdruck bringen
und institutionalisieren. Die Ungarn im heute ruminischen Banat konnen bei
der Gestaltung ihrer Identitdt auf simtlichen Elementen einer tausendjdhrigen
ungarischen Staatlichkeit aufbauen (10.-20. Jh.). Das trifft selbst dann zu, wenn
in der Schule heute die ungarische Geschichtsauffassung nicht unterrichtet wer-
den darf. Aber die Baudenkmaler der Landschaft (Burgruinen, Kirchen, Stadte
usw.) sind Zeugen einer ungarischen historischen Vergangenheit. Die Deut-
schen haben in dieser Region nie einen selbststindigen Staat geschaffen. Sie
spielten zwar im 18. Jahrhundert, nach ihrer Ansiedlung, eine dominierende
Rolle, doch war ihr historisches Bewusstsein an die ungarische Staatlichkeit bzw.
die osterreichisch-ungarische Monarchie als weitere politische Einheit Ungarns
(1867-1918) sowie an ihre kulturellen und wirtschaftlichen Leistungen gebun-
den. Die in der Vergangenheit nicht iiber selbststédndige Staatlichkeit verfiigen-
den Ruménen dieser Region konnten sich anfangs auf ihr relatives zahlenmaéssi-
ges Ubergewicht (1910 etwa 45%) und auf ihre kirchliche Autonomie stiitzen.
Im Rahmen des 1920 entstandenen Grossrumédnien konnten sie dann auf den
Staatsapparat und seine Gewaltorganisationen (Militdr, Gendarmerie) bauen
(vgl: GREFFNER 1996: passim).

In kleinerer Zahl im Banat lebende andere Nationalitdtengruppen (Slowaken,
Kroaten, Bulgaren) vermochten vor 1920 aufgrund des relativen Gleichgewichts
der Nationalitdten ihr eigenes Antlitz zu bewahren und passten sich im Laufe ihrer
Geschichte an die lokale relative Mehrheit und die staatsbestimmende Nationalitét
(bis 1920 Ungarn, nach 1920 Ruménen) an — ebenso die grosse Zahl von Zigeunern
in dieser Region.

123



Gabor Barna und Bo Lonnqvist SAVK 96 (2000)

Dieses relative Gleichgewicht wurde nach dem Ersten Weltkrieg zerstort. Es
setzte eine bewusste Umgestaltung der ethnischen Verhiltnisse der Region, eine
starke Romanisierung ein. Die einstigen ungarischen staatlichen Institutionen
(Schule, Eisenbahn, Verwaltung) wurden zu ruménischen staatlichen Einrichtun-
gen. Damit dnderte sich die Sprache der Lokalverwaltung und Schulen. Ungarn
(und andere), die keinen Treueid auf den ruménischen Staat leisteten, wurden aus
der Beamtenschicht entfernt. Die Organisationen der nichtungarischen Nationa-
lititen versuchte man gegen die Ungarn einzunchmen. Mit Berufung auf die
frithere geringere bis stirkere Magyarisierung (ungarischen Assimilationsbestre-
bungen) war dies auch nicht einmal erfolglos. Durch diese Schaffung von Ge-
gensidtzen konnte die ruménische Staatsmacht ihre Interessen leichter auf lokaler
Ebene durchsetzen. Es begann die Landenteignung, die ruménische Bodenreform,
die die ungarischen, deutschen und serbischen Grundbesitzer gleicherweise betraf.
Statt ihrer wurden ruménische Kolonien geschatfen. Auch in die Hauser der gros-
seren deutschen und ungarischen Bauern zogen Kolonisten ein. Die neu entstan-
denen Staatsgrenzen zerschnitten nicht nur die einstigen Kreise der Zivilverwal-
tung, sondern auch kirchliche Verwaltungseinheiten. Die als Gegner des rumaéni-
schen Staates verschrieenen Prilaten/Oberhirten wurden als einfache Pfarrer aus
threr Heimat ausgewiesen, wie der Tschanader Bischof, Josef Glattfelder.

In dieser Lage brachten die 1920er-Jahre teils ein Erstarken der Eigenorganisa-
tion der ungarischen und deutschen Volksgruppe und teils eine Annédherung beider
Gemeinschaften mit sich. Ein Teil der Deutschen, so etwa in Sanktana, beklagte
sich allerdings bis in die 20er-Jahre noch tber die ungarische Assimilation der
fritheren Jahrzehnte (HUBNER o. J.: 52-56). Besonders stark war die Anniherung
dort, wo beide nationalen Gemeinschaften in der Minderheit unter den Ruménen
lebten. Das war in unserem Untersuchungsgebiet der Fall: in Lippa, Maria Radna
und einigen Siedlungen der Umgebung. Der Zusammenschluss wurde nicht nur
durch die Zwei- oder Mehrsprachigkeit moglich, sondern zumeist auch durch die
Zugehorigkeit zu gleichen Glauben und das einander nahestehende kulturelle Ni-
veau: Ungarn wie Deutsche waren mehrheitlich Katholiken und weitgehend ver-
biirgerlicht. Damals wurde der Zusammenhalt auch noch durch das gemeinsame
historische Bewusstsein der Zugehorigkeit zu Ungarn gefordert. In den hinsicht-
lich ihrer Nationalitdt homogenen ungarischen und deutschen Siedlungen war die
Anniherung nicht zu beobachten und nicht notwendig.

In den Siedlungen mit deutscher Mehrheit erstarkte das deutsche kulturelle Le-
ben, jedoch nur fiir eine kurze Zeit. Denn die einstige Magyarisierung aufgrund der
Téatigkeit der lokalen Institutionen des ungarischen Staates wurde nun durch einen
Romanisierungsprozess abgelost. In den deutschen Schulen wurde statt des Unga-
rischen das Ruménische unterrichtet, Ruménisch wurde Verwaltungssprache, und
auch alle Aufschriften wurden ruménisch. Diese Kultur stand der deutschen aber
ferner als frither die ungarische (HUBNER o. J.: 65-66). Dies verursachte Kon-
flikte, aber dadurch war die Wirkung der Assimilationsbestrebungen in der An-
fangszeit schwicher. Anlésslich der Grenzrevision in den 1930er-Jahren, als Ungarn

124



The Lost Future — die expatriierte Kultur SAVK 96 (2000)

einen Teil seiner nach dem Ersten Weltkrieg verlorenen Gebiete mit ungarischer
Mehrheit zuriickerhielt, verstirkte sich bei den Schwaben der Region das Gefiihl,
nach zwei Jahrzehnten ruménischer Herrschaft wieder unter die Oberhoheit des
ungarischen Staates zuriickzukehren (HUBNER o. J. 64). Das aber geschah nicht,
nach dem Zweiten Weltkrieg wurden die Landesgrenzen noch undurchléssiger.

Nach dem Zweiten Weltkrieg wurde der grosste Teil der deutschen Ménner und
Frauen zur russischen Zwangsarbeit verschleppt. Viele haben diese «malenkij ro-
bot» nicht iiberlebt. Eine der am héufigsten wiederkehrende Erinnerung der heute
noch lebenden élteren Deutschen ist die an die russische Zwangsarbeit. Davon
zeugen auch die Dorfmonographien deutscher Dorfer (z. B. Glogowatz, Sanktana).
Dic allgemeine Atmosphire war fiir die deutsche Minderheit nicht giinstig (HUB-
NER o. J.: 79-90).

Jedermann war gleicherweise davon betroffen, dass die Schulen verstaatlicht
wurden; thr Nationalititencharakter wurde aber nur allmihlich verdndert. In den
Nationalitdtenschulen wird allerdings auch bis heute nur die offizielle ruménische
Geschichtsauffassung gelehrt, in der die nationalen Minderheiten keine Rolle spie-
len oder sogar negativ dargestellt werden (wie die Ungarn). Formell konnten die
«demokratischen» Institutionen der Deutschen und Ungarn weiterbestehen. Die
Nationalititenschulen, unter ihnen auch die deutschen, wurden aber nach und nach
wegen angeblichen Lehrermangels verkleinert und dann geschlossen (HUBNER
0. J.: 109-110). Aufgrund der deutschen Aussiedlung hat ein grosser ruménischer
Zustrom aus Altruménien — oder wie man das alte ruménische Konigreich nennt,
aus dem Regat — begonnen. Im Komitat Arad ist der Anteil der Deutschen von 12
auf 2% und im Komitat Temes von 34 auf 4% gesunken. (Die Verdnderung der eth-
nischen Anteile unter ruménischer Herrschaft wird durch die beigefiigten Statis-
tiken gut demonstriert. Vgl. Statistik auf S. 141)

All das hat fiir gewisse Zeit das lokale Selbstbewusstsein der Banater nicht ver-
dndert, wie dies auch einzelne deutsche historische Zusammenfassungen betonen
(GREFFNER 1996: passim). Und eine gewisse Sonderstellung zeigt sich bis heute
z.B.in der politischen Bevorzugung der liberal-biirgerlichen ruménischen Parteien
durch die Lokalbevolkerung. Es gilt auch nicht als Zufall, dass die 1989er «Revolu-
tion» gerade in Temeschwar begann. Aber durch den zahlenméssig grossen frem-
den (ruménischen) Zuzug wurde und wird eine neue Lage geschaffen, in der das
Lokalbwusstsein abgewertet wird und das zahlenmiissige Ubergewicht der Zuwan-
derer zum Ausdruck kommt.

Die Rolle der Religion und ihrer Institutionen bei der Gestaltung
der ethnischen Identitit

Es sollen die Rolle der kirchlichen Institutionen (Monchsorden, kirchliche
Schulen) und unter den Institutionen des religiosen Lebens der Wallfahrt in den
ethnischen Prozessen im Banat des 20. Jahrhunderts skizziert werden (ZALAT-

123



Gaébor Barna und Bo Lénnqvist SAVk 96 (2000)

NAY 1991). Bei der Beschreibung und Interpretation der Prozesse stiitzten wir uns
in erster Linie auf die Angaben der dort verfertigten Interviews und die im Fran-
ziskanerkloster von Maria Radna inventarisierten Votivbilder als symbolische Aus-
drucksmittel der religios-ethnischen Identitét.

Aus den Angaben der in Maria Radna und Lippa gefertigten Oral-History-In-
terviews geht hervor, dass in den 1920er Jahren die Zahl der ungarisch-deutschen
Mischehen anstieg. Der Grund war neben dem &dhnlichen Verbiirgerlichungspro-
zess die gemeinsame Religion und die aus der gemeinsamen Religion erwachsende
Kultur. Man feierte Ostern und Weihnachten zum gleichen Zeitpunkt, wird gesagt.
Denn in katholisch, reformiert (Deutsche, Ungarn) und orthodoxen (Ruménen)
Mischehen feiert man wegen der unterschiedlichen Festkalender zweimal. Dies
wurde und blieb eine Quelle kultureller Spannungen, seine Wirkung hat sich aber
infolge der Sidkularisierung in den letzten Jahrzehnten gemdéssigt. Die Interviews
heben die noch ungarische Kiichenkultur hervor, die im Kreise der Deutschen sehr
beliebt und anerkannt war.

Die nichtruminische Bevilkerung der beiden Siedlungen (Lippa und Maria
Radna) unterhielt die kirchlichen Institutionen und Schulen gemeinsam, sie be-
treibt gemeinsam den grossten Wallfahrtsort der Region in der Gnadenkirche der
Franziskaner in Maria Radna (BALINT 1940; ROOS 1981; BARNA 1991). Kirche
und Kloster gehorten zur Franziskaner-Ordensprovinz ungarischen Charakters, die
in der Grossen Ungarischen Tiefebene wirkte und den Namen des hl. Johannes Ca-
pestrano trug. Erst nach dem Anschluss an Ruménien wurden sie mit der sieben-
biirgischen, nach dem ungarischen Konig Stephan dem Heiligen benannten Fran-
ziskaner-Ordensprovinz mit ebenfalls ungarischer Dominanz und ungarischem
Geist verbunden. Auch nach dem Zweiten Weltkrieg hielten die Franziskaner lange
Zeit ungarischen Religionsunterricht. Dessen Sprache wurde erst seit den 1960er-
bis 1970er-Jahren immer mehr das Ruménische, als nach der Schliessung der unga-
rischen und deutschen Schulen Ruménisch alleinige Unterrichtssprache wurde.
Die heutigen am Religionsunterricht teilnehmenden Schiiler sind teils Ungarn und
Deutsche, teils stammen sie aus Mischehen, sie benutzen aber als Kommunika-
tionsmittel fast nur noch das Ruménische.

In Lippa und in anderen Ortschaften des Banats, wie Arad, Perjamosch, Gross-
betschkerek usw. (SCHMIDT 1994) wirkten in der Zwischenkriegszeit die «Notre
Dame»-Grund- und Mittelschulen der Armen-Schulschwestern. Dieser sich mit
Midchenerziehung beschiftigende Orden kam in den 1870er-Jahren aus Bayern in
den Bischofssitz Temeschwar. Seine deutsche Spiritualitit hat er sich auch in seinen
anderen Ordenshdusern und Schulen in Ungarn (Szegedin, Debreczin) bewahrt
(SZOBONYA 1984). Der Orden unterrichtete in den 1920er-Jahren in Lippa
deutsch und ungarisch, lehrte aber auch die ruménische Sprache und wurde da-
durch zu einer wichtigen Institution bei der Gestaltung der Identitit beider Natio-
nalitdten. In Maria Radna gab es eine ungarischsprachige Einklassen-Konfessions-
schule, deren Matrikel, Schriften und Akten im Temeschwarer bischoflichen Archiv
liegen. In den Jahren nach dem Zweiten Weltkrieg wurden jedoch die Radnaer und

126



The Lost Future — die expatriierte Kultur SAVEk 96 (2000)

die Lippaer der ungarischen Elementarschule geschlossen. Die ungarischen und
deutschen Schiiler wurden in die ruménische Schule gezwungen. Deutschsprachige
Schulen gab es am ldngsten in den nahe Lippa gelegenen Dorfern mit deutscher
Mehrheit, z. B. in Neudorf, wo mehrere ungarische und deutsche Lippaer Familien
ihre Kinder einschrieben. Fiir sie fiihrte der Weg des Weiterlernens ins deutsche
Lenau-Gymnasium von Temeschwar.

Zwischen 1920 und 1945 vermochten die nun zu Ruménien gehdrenden konfes-
sionellen ungarischen und deutschen Schulen sowie die réomisch-katholische Kir-
che mit ihren Institutionen (Vereinen, Presse usw.) trotz der alles beschrankenden
Massnahmen des Staates vieles von der inneren Autonomie der gegebenen natio-
nal/religiosen Gemeinschaft bewahren und boten Moglichkeiten, ihre Identitét zu
strukturieren und zum Ausdruck zu bringen. Diese Moglichkeiten verringerten
sich in den Jahren nach dem Zweiten Weltkrieg bis auf ein Minimum. Der Grund
dafiir war der Ausbau des totalitdren Staates: die vollstiandige Verstaatlichung des
Privateigentums und das Verbot der Tétigkeit kirchlicher Institutionen (Orden,
Kloster, kirchliche Schulen, kirchliche Presse usw.).

Fir die in Minderheit befindlichen Ungarn und Deutschen hatten sich also per-
spektivisch allein die Kirchen (katholische und reformierte) als identitéitsbewah-
rende und -starkende Institutionen erwiesen. Nun wurde auch ihr Vermégen ver-
staatlicht, und ihre Schulen wurden 1948 geschlossen. In den Jahrzehnten nach dem
Zweiten Weltkrieg, in der Periode des Kommunismus/Sozialismus, wurde ebenso
das Wirken der sonstigen, nichtkirchlichen ungarischen und deutschen Einrichtun-
gen (Schule, Kulturhaus, Presse) stark eingeschrinkt. Sie wurden verstaatlicht und
damit romanisiert. Die an ihre Stelle tretenden neuen Einrichtungen waren aus-
nahmslos ruménischsprachig. Einzig die romisch-katholische Kirche blieb relativ
unabhingig, obwohl auch sie ihrer Schulen, Ordenshéduser, Sozialeinrichtungen
und Zeitungen beraubt wurde. Aber ihr blieben die Kirchen erhalten, und neue
Priesterberufungen entstanden.

Gemaiss dem Friedensvertrag von Trianon wurde das das gesamte Banat umfas-
sende Bistum Csandd/Tschanad in drei Teile geteilt. Der Ruménien zugesprochene
Teil mit dem Bischofssitz Temeschwar war mehrheitlich deutsch. Der deutsche Cha-
rakter zeigte sich im Geiste der Priesterausbildung und der grossen Zahl deutsch-
staimmiger Priester. Dieser Charakter dnderte sich erst in den 1990er-Jahren, als das
Bistum aufgrund der Aussiedlung von Zehntausenden deutscher Katholiken mehr-
heitlich ungarisch wurde. Die Zukunft wird erweisen, ob sich dadurch die Spiritua-
litit des Bistums veridndern wird. Geistliche und Glidubige sind in diesem Bistum
bis heute dreisprachig: deutsch, ungarisch und — infolge von Mischehen, Ubertrit-
ten und der Assimilation — ruménisch.

Das katholische Leben und die Glaubenspraxis im Banat wurden und werden
durch die Deutschen und Ungarn getragen. Katholisch sind ausserdem noch Bul-
garen und Krassowanen/Kroaten. Sakrales Zentrum der Landschaft war und ist bis
heute Maria Radna (BALINT 1940; ROOS 1981; BARNA 1991). Die Gebéude des
Wallfahrtsortes (Kapellen, Kreuzwege, Statuen und Kreuze) zeigen die Dominanz

127



Gdbor Barna und Bo Lonnqvist SAVk 96 (2000)

dieser beiden Volksgruppen: sie tragen Inschriften in ungarischer und deutscher
Sprache. Dominant ungarisch und deutsch ist auch das Gebets- und Gesangbuch-
gut der Glaubenspraxis des 19. und 20. Jahrhunderts. Die 1920 geschaffene unga-
risch-ruménische Staatsgrenze hat aber gerade den westlichen, mehrheitlich unga-
rischen Teil des Einflussbereiches des Wallfartsortes abgeschnitten, so dass die
Deutschen seit den 1920er-Jahren bis in die 1990er-Jahre hinein im Bereich Maria
Radnas die Mehrheit bildeten. Die meisten deutschen und ungarischen Siedlungen
hatten und haben ihr eigenes Wallfahrtsfest, an dem die ganze Gemeinde mit eige-
nen Fahnen und Kreuz auf die Wallfahrt nach Radna ging und geht.

Dieser Brauch wurde bis in die 1940er-Jahre ungebrochen bewahrt. Die rumé-
nischen kommunistischen Behorden schrinkten das Abhalten der Wallfahrtsfeste
mit Gewalt ein, verboten sie jedoch nicht. Die Wallfahrer wurden aus dem Zug ge-
holt, die in Maria Radna Eintreffenden wurden mit Polizeigewalt zum Obst-
pfliicken gezwungen, zum Zeitpunkt der Prozession wurden Motorradrennen ver-
anstaltet, und man beschrinkte den Prozessionsweg auf offentliche Strassen und
Platze. Infolgedessen wurden die Wallfahrten zu Fuss von den meisten Orten aus
eingestellt. Zwar gingen manche immer noch aufgrund individuellen Geliibdes zu
Fuss auf Wallfahrt, aber tiblicher wurden die Wallfahrten mit dem Auto oder der
Bahn. Am letzten Augustsonntag 1998 unternahm die Wallfahrtsgruppe aus einem
der grossten einstigen deutschen Dorfer, aus Sanktana, eine Fusswallfahrt nach
Radna, an deren Weg auf dem Abschnitt zwischen Gyorok und Radna auch ich teil-
nahm.

Bei den grossten Marienfesten (z. B. am 15. August) feiert nach neuerem Brauch
der Temeschwarer Bischof die Liturgie und predigt auch in drei Sprachen. Diese
drei Sprachen beherrschen auch die Paraliturgie: Wir konnten mehrfach beobach-
ten, dass die Wallfahrer an einer Kreuzwegstation unter Leitung ihrer Priester oder
Wallfahrtsleiter ungarisch, an einer anderen deutsch und an einer dritten rumé-
nisch beteten und sangen. Diese dret Sprachen werden auch bei den Gibrigen litur-
gischen Anlassen verwendet. Die Meinungen {iber diese Praxis sind allerdings ge-
teilt. Einzelne haben sich mit dieser Lage abgefunden, andere allerdings mdchten
zu der manchmal geiibten Praxis aus den 1950er- bis 1960er-Jahren zurtickkehren,
als die Sprachgruppen die Liturgie zu verschiedenen Zeiten feierten.

Es gibt in Radna einen spezifischen, bis heute lebendig gebliebenen Brauch: Bei
Erhorung ihrer Gebete, nach Erfiillung ihrer Bitte machen die Wallfahrer der Rad-
naer Jungfrau, also der Gnadenkirche, Votivbilder zum Geschenk. Diese bringen
sie zu den Wallfahrtsfesten mit, schlagen im Kreuzgang des Klosters einen Nagel in
die Wand und hidngen das Bild daran auf. In den vergangenen 150 Jahren ist auf
diese Weise eine ansehnliche Galerie entstanden. Diese Bildersammlung (etwa
2000 Stiick) haben wir in dreijahriger Arbeit inventarisiert; das Inventar wird der-
zeit aufgearbeitet. Auf vielen Bildern findet sich ein Text tiber den Grund und den
Zeitpunkt der Schenkung mit Name und Wohnort des Stifters. Diese Aufschriften
ergeben eine Landkarte vor allem mit den deutschen Siedlungen im Banat und an
der Marosch.

128



The Lost Future - die expatriierte Kultur SAVEK 96 (2000)

Unter den Bildern gibt es auch naive Gemalde, die jene Krisensituationen des
heutigen Lebens darstellen, in denen die Vermittlung der Radnaer Jungfrau erbe-
ten wurde: Verkehrs- und Arbeitsunfille sowie Krankheiten. Diese haben fast aus-
nahmslos deutsche Aufschriften und wurden auch von Deutschen gemalt, ihre Her-
stellung ist also an die deutsche Bevolkerungsgruppe gebunden. Mit dem gréssten
Anteil sind bis zur jlingsten Vergangenheit die von Deutschen bewohnten Neuja-
rad und Neusanktana sowie die Grossstddte Arad und Temeschwar vertreten.

Die meisten Darstellungen sind Drucke. Aber auch auf ihnen ist der von Hand
oder mit Schreibmaschine geschriebene Identifizierungstext zu lesen. Sie stammen
bereits aus einem weiteren Kreis. Auf vielen Bildern aus der zweiten Halfte des
20. Jahrhunderts ist als Wohnort schon ein Ort aus Deutschland angegeben. Der
Stifter ist nach Deutschland ausgesiedelt, pflegt aber in sein Heimatdort zuriickzu-
kehren. Radna bedeutet fiir ihn noch eine Zeitlang die verlassene Heimat. Mit sei-
nem Geschenk driickt er symbolisch auch seine seelische Bindung an den Ort aus.
Die Heimatbesucher aus Deutschland suchen regelmaissig die Gnadenkirche auf.
Sie besuchen ihre Vorfahren, ihre Familie oder gar die von ihnen geschenkten Vo-
tivbilder und rufen sich die einstigen Geschehnisse in Erinnerung. Wir sind vielen
solcher Familien begegnet und haben Interviews mit ihnen angefertigt. Die Aus-
siedler nach Deutschland nehmen von Radna Souvenirs mit, zumeist das Bild der
Wallfahrtskirche. In ihrem neuen Heim erinnert es sie an ihre und ihrer Vorfahren
Heimat. Der Wallfahrtsort symbolisiert fiir sie ihre gesamte Banater Abstammung,
ihre katholische und Schwabenherkunft. Anderes ist ihnen nicht mehr geblieben:
nur dieses mentale Erlebnis, dieses an den Glauben gebundene Symbol, denn mit
ithrer Emigration haben sie sich einen neuen Wohnort gewéhlt. Durch die grosse
Abwanderung wird bei den Zuriickgebliebenen die Assimilation beschleunigt.

Fiir die Fortgezogenen ist das Banat bereits Vergangenheit. Die Zukunft setzt
sich in einer anderen Heimat fort: Die Schwaben haben ihre Zukunft im Banat ver-
loren. Aber ihre Vergangenheit geben sie so leicht nicht auf. Die Aussiedler halten
in Deutschland mittels der Presse (Die Banater Zeitung), Vereinen und Veranstal-
tungen zusammen und formen die idealisierten und symbolischen Merkmale ihrer
Gruppenzusammengehorigkeit und Identitit. Und dabei erhélt auch Maria Radna
eine Funktion in Form von Duplizitét. Vor allem spielt es dadurch eine Rolle, dass
die Aussiedler bei ihren hdufigen Heimatbesuchen den Wallfahrtsort aufsuchen. So
ist er mit den Bauwerken der weiteren Sakrallandschaft — Kirchen, Friedhofen und
Kreuzen — an der Gestaltung und Festigung der Identitét beteiligt. Zum anderen
haben sich die Emigrierten an einem Wallfahrtsort, der Radna in vielem dhnelt,
ihre eigene Radnaer Wallfahrt geschaffen. Dariiber berichtet die Banater Zeitung
in ausfiihrlichen Beitrdgen. Es gibt aber auch andere Beispiele aus der jiingeren
Vergangenheit dafiir. Als in den 1920er-Jahren die ungarischen Wallfahrer wegen
der ruménischen Besetzung des Banats nicht nach Maria Radna gelangen konnten,
veranstalteten sie die «Radnaer Wallfahrt» in Szegedin. Da Szegedin ohnehin Wall-
fahrtsort war und geographisch nahe lag, erméglichten ihnen Anlass und Ort diese
Interpretation.

129



Gébor Barna und Bo Lonngvist SAVk 96 (2000)

Von den Ungarn sind weniger emigriert. Die Nachkommen der im Banat ge-
bliebenen Ungarn und Deutschen tradieren die katholische Kultur aufgrund der
auch durch die ruménische Regierung verstarkten schnellen Sprachassimilation je-
doch bereits in einer anderen Sprache, ruménisch, und halten den Brauch der Votiv-
bildschenkungen mit einzelnen seiner Elemente weiter am Leben. Im Prozess des
Sprachwechsels hat die ungarische Sprache im Radnaer Franziskanerkloster so et-
was wie die Rolle einer «Sakralsprache» iibernommen: Die Kinder, die zum Reli-
gionsunterricht kommen, griissen und verabschieden sich auf Ungarisch, die Kom-
munikation selbst, der Unterricht, wird aber in ruménischer Sprache gefiihrt. Un-
garisch ist zur Sprache der heiligen Formeln geworden. Dadurch verliert der
ethnische Unterscheidungscharakter des katholischen Glaubens an Kraft und wird
in absehbarer Zeit vollig verschwinden.

Auch an den Bildern der Radnaer Galerie lasst sich diese Umwandlung erken-
nen: Aufgrund des Bilderangebotes nédhert sich die Galerie ikonographisch der
Welt der orthodoxen Ikonen an. Einerseits zeigt sich darin nur das Bilderangebot
des Marktes. Aber auch die Sprache der Aufschriften dndert sich, immer mehr sind
ruménisch verfasst. Zunehmend mehr Ruménen und Orthodoxe suchen den Wall-
fahrtsort auf. Teils sind sie ibergetreten, teils aber suchen sie den Gnadenort wegen
des spezifisch magischen Charakters ihrer Anschauung, ihres Weltbildes aut.

Von den sprachlichen, kulturellen und religiosen Komponenten der deutschen
und zum Teil ungarischen Nationalidentitdt ist nur noch die religidse tibriggeblieben.
Aber bleibt sie wirklich erhalten, wenn die Bindung an die Sprache, an das eigene
Volk und seine Kultur von Tag zu Tag schwécher wird und sich wandelt? Wie erleben
die im Banat gebliebenen Deutschen und Ungarn diesen Prozess? Wie interpretie-
ren sie ithn und welche Bedeutung geben sie ihm beim Aufbau ihrer Identitit? Auf all
diese Fragen suchen unsere weitergehenden Forschungen eine Antwort.

Gabor Barna

Fragestellungen iiber Kultur im Aussterben

Die Szene ist ein Sonntag Nachmittag in der Kleinstadt Lippa am Fluss Maros
im Kreis Banat, West-Ruminien. Die Hauptstrasse ist fast leer. Entgegen kommt
mir eine alte Frau, eine von unseren Informantinnen. Sie gehort zu der deutschen
Bevolkerung, die in den letzten Jahrzehnten einen starken Aderlass erlitten hat. Sie
trédgt einen Strauss roter Gladiolen. «Ich bin auf dem Wege zum Friedhof mit Blu-
men fiir die Graber, meine gewohnliche sonntédgliche Aufgabe.»

Wir hatten die Frau einige Tage vorher getroffen, am Friedhof, zusammen mit
einigen anderen alten deutschen Frauen. Alle waren gerne bereit, uns ihre Lebens-
geschichte zu erzédhlen. Zwei Frauen kamen héufig abends in unsere Herberge, die
zu der katholischen Gemeinde gehort, deren Mitglieder sie sind.

Unsere Informanten gehdren zu Familien, die seit dem 18. Jh. (ab 1718) in der
Gegend von Lippa leben. Sie sind multikulturell, vertraut mit der deutschen, der
ungarischen, der ruméanischen, der kroatischen und der franzdésischen, einige auch

130



The Lost Future — die expatriierte Kultur SAVk 96 (2000)

mit der russischen Sprache. Im Alltag haben sie alle diese Sprachen benutzt. Sie
konstatieren aber jetzt: «Bald konnen wir keine Sprachen mehr.» Es gibt kaum je-
manden mehr, mit dem man sprechen kann.

Was bedeutet es, wenn eine Kultur, eine komplexes Ganzes von ethnischen,
sprachlichen, historischen Elementen, ausstirbt? Die Volkskundler haben meistens
ihre Interessen auf blithende, funktionell distinkte Kulturen gerichtet, gern auch
auf Lebensweisen, die noch ausgepragten volkskundlichen Themenbereichen ent-
sprechen. In diesem Text wird besonders die Rolle der alten Leute fokussiert, die
noch Trager einer Kultur sind, Leute, die ihre Erinnerungen und die traditionellen
Lebensweisen bewahren, obwohl sie nicht mehr an eine Zukunft fiir ihre Kultur
glauben.

Die zerbrochene Multikulturalitit

Unsere Feldarbeit in den Jahren 1997-1999 umfasst hauptséchlich Interviews
mit Leuten (insgesamt 45 Personen) in den Kleinstadten Radna und Lippa und in
den Dorfern zwischen Lippa und Arad, Lippa und Temeschwar, die ihre Lebensge-
schichte erzdhlt haben.

Es wird offenbar, dass bis zum zweiten Weltkrieg die verschiedenen ethnischen
Gruppen ihr soziales Leben zusammen gelebt haben. In den Siedlungen dagegen
kam eine gewisse ethnische Lokalitdt vor, man hatte eigene «Viertel»,in Lippa z.B.
die Deutschen westlich der katholischen Kirche, auch mit eigener Schule, die Un-
garn in der Stadtmitte wie auch die Juden, die Ruménen am Ostrand und an den
Hiigeln. Lippa war mehrheitlich deutschsprechend, Radna, wo das grosse Pilger-
kloster Maria Radna liegt, eher ungarisch. Die ethnischen Gruppen besassen auch
eigene okonomische Nischen. Die Deutschen waren Beamte, frither auch Offiziere,
aber auch Kaufleute und Handwerker, in den Dorfern auf dem Lande Grossbau-
ern; die Juden waren Kaufleute, die Ungarn Kleinbauern und Handwerker, die
Rumaéanen Landarbeiter auf den Bauernhofen oder Hirten, und die sesshaften Zi-
geuner spezialisierte Handwerker oder Sammler. Die Deutschen, die auf der sozia-
len Stufenleiter zuoberst standen, lebten meistens in Endogamie. In den deutschen
Dorfern kannten die Menschen kaum andere Sprachen, sie sprachen meistens nur
verschiedene schwibische Dialekte. Auch im Hinblick auf die Religionen bestand
ein grosser Unterschied: Die Deutschen und Ungarn waren Katholiken, die Rumé-
nen Orthodoxe. Die verschiedenen Feiertage feierte man jedoch auch zusammen.

Der zweite Weltkrieg mit der darauf folgenden Phase des Kommunismus und
die in vieler Hinsicht unterdriickende Ceaucescu-Zeit haben nicht nur die Balance
zwischen den ethnischen Gruppen zerstort, sondern auch fast vollig die wirtschaft-
liche und o©kologische Existenzbasis unterminiert. Ehemalige komplementire
Nahrungssysteme gingen wegen des Kampfes ums Dasein aller Gruppen verloren.
Unter solchen Umstinden wachsen Konflikte und die Angst vor den neuen Sied-
lern: Ruménen und Zigeuner aus verschieden Teilen Ruméniens.

131



Gadbor Barna und Bo Lonnqvist SAVEk 96 (2000)

In den 1960er-Jahren begann die Auswanderung der Banaterdeutschen nach
Westdeutschland. Die Hauser standen leer, ganze Dorfer starben aus und wurden
von Fremden iibernommen. Altere Deutsche und Ungarn blieben zwar noch in
den Dorfern, aber die Familien wurden auseinanderissen. Jiingere Leute, die durch
Eheschliessung mit Ruménen bleiben wollten, wurden allméhlich romanisiert. Die
Ungarn sind in grosserem Ausmass dageblieben, aber auch bei ihnen schreitet die
Assimilation in der jiingsten Generation schnell fort, und die Emigration nach Un-
garn lauft weiter.

Erinnerung als identititsverstirkende Kraft

In welcher Weise artikulieren die Informanten ihren Standpunkt, im Banat zu
bleiben, obwohl ihre Kinder und Verwandten in Deutschland leben? Gibt es im
Alltagsleben Fixpunkte, durch welche die Leute in Fiihlung bleiben und ihre Situa-
tion doch beherrschen, obwohl die schlechte 6konomische Lage immer diskutiert
wird und Sorgen macht? Weil die Leute vielsprachig sind, kann man behaupten,
dass ein Selbstbild (Identitidt) nicht nur von der Sprache abhéngig ist, obwohl die
Leute klare Auffassungen haben, zu welcher Sprachgruppe sie gehoren. Eine gros-
sere Rolle spielen die Religion, die Kirche, der Priester und die Gemeinde. Beson-
ders wichtig ist Mariae Himmelfahrt am 15. August im Kloster. In den Lebensge-
schichten tauchen Erinnerungen an spezielle Institutionen und dramatische Ereig-
nisse auf. Sie sind von grosser Bedeutung besonders fiir die dlteren Frauen, die
auch der Uberzeugung sind, dass sie ihre «Heimat» nicht verlassen konnen. Man
konnte das Gedichtnis als ein Gefingnis betrachten: die Menschen sind — in posi-
tiver Weise — von ihren lebenshistorischen Schicksalen kulturell geprégt, und zwar
sind ihr Selbstbild, ihr Kampf ums Uberleben und ihre Menschenwiirde die letzten
Trager einer frither bedeutenden Kultur.

Aus den Lebensgeschichten konnen wir z. B. die vier folgenden Komponenten
als besonders ausdrucksvolle Beispiele der oben genannten Feststellungen erwiih-
nen: Viele der dlteren Frauen haben ihre Schulbildung in der von den katholischen
Notre-Dame-Schwestern in Lippa gefithrten Schule erworben. Im Gedéchtnis re-
prasentiert diec Schule eine hervorragende kulturelle und moralische Institution.
Die Bildung, die man dort bekommen hat, war auch unter spéteren schlechten Zei-
ten eine psychische Hilfsquelle zum Durchhalten. Die Schule wurde von den Kom-
munisten im Jahre 1947 zerstort, die Nonnen in alle Winde zerstreut, aber die Gri-
ber der dort Verstorbenen kann man noch auf dem katholischen Friedhof in Lippa
finden.

Von den alten Briuchen, an die sich die Leute noch erinnern, wird besonders
die «Kirwei» (Kirchweih) erwidhnt und in Details geschildert. Die Kirwei war eine
Kombination der Verehrung des Schutzpatrons der Dorfkirche und Ritualen mit
Ziigen von Erntebrauchen. Bauern aus den Dorfern trafen mit Menschen aus den
Kleinstddten zusammen. Die Kirwei, die in den deutschen Teilen des Banats immer

132



The Lost Future - die expatriierte Kultur SAVE 96 (2000)

noch lebendig ist und von der Organisation «Deutsches Forum» als echte Kultur
prasentiert wird, hat durch die ganze kommunistische Zeit als Folklore tiberlebt.
Die Feier hat aber in den letzten Jahren eine Bedeutungsverdnderung erlebt in
Richtung zu einem lokalen Fest, an welchem nicht nur Deutsche, sondern auch
Rumaénen teilnehmen, Menschen, fiir die der religiose Ursprung anscheinend nicht
mehr deutlich wird.

Auch negative Erlebnisse bilden zentrale Dimensionen des identitédtsschaffenden
Selbstbildes. Das gilt besonders in Bezug auf die kollektiven Erinnerungen an die
Kriegsjahre und die Verschleppung in die Sowjetunion 1944. Alle deutschen Ménner
im Alter von 16 bis 45 und alle Frauen im Alter von 17 bis 35 Jahren wurden der Kol-
laboration mit der deutschen Armee beschuldigt und in die Ukraine deportiert.
Diese Gefangenschaft dauerte von 1944 bis 1949, viele Tausend kamen nicht mehr
zuriick. Die Uberlebenden mussten nach der Riickkehr ihre Existenzgrundlage neu
ausrichten, als Arbeiter in den Fabriken oder auf den Kolchosen. Das traditionelle
soziale Netzwerk war zerstort, das Eigentum annektiert, in den Héusern lebten
fremde Leute. «Die Mutter Gottes», das Marienbild im Franziskanerkloster in
Radna, wird symbolisch als eine Hilfsquelle in schweren Zeiten betrachtet.

Die grosse Emigration ins Ausland, besonders nach der Bundesrepublik
Deutschland, hat in den letzten zwanzig Jahren das kollektive Bild der Banater-
deutschen geprégt. Im Jahre 1978 schlossen Helmut Schmidt und Nicolae Ceauce-
scu einen Vertrag ab, nach dem die Aussiedlung fortgefiithrt werden durfte. Nach
der Revolution im Jahre 1990 nahm sie weiter zu. Heute gibt es in vielen Dorfern
zwischen Lippa, Arad und Temeschwar kaum mehr Deutsche. In Lippa lebten 1992
388 deutsch Sprechende,in Radna 63.Im Dorf Konigshof z. B. lebten noch 1940 773
deutsch sprechende Personen. Im Jahre 1971 betrug die Anzahl 448 Personen, im
Jahr 1983 aber nur noch 3, und als ich das Dorf 1998 besuchte, lebte dort nur noch
eine einzige ungarisch-deutsche Frau, die auch als Kirchendienerin fungierte. Das
Schulhaus hatte die katholische Gemeinde schon an die orthodoxe Gemeinde ver-
kauft.

Positive und negative Martyrien

Nach der grossen Auswanderung existiert die donauschwabische Kultur
hauptséchlich in zwei Formen. Die eine Gestalt ist die im Gedéchtnis und in den
Erzéhlungen von meistens dlteren Frauen bewahrte; diese Frauen halten ihre Le-
bensweise hartnickig aufrecht. Sie dienen auch als Referenz fiir die Ausgesiedel-
ten, wenn diese ithre Heimat im Sommer fiir einen kurzen Aufenthalt besuchen.
Man konnte diese Frauen als «positive Mértyrerinnen» beschreiben.

Die andere Form, die von den Ausgesiedelten in z. B. Deutschland und den USA
geptlegt wird, existiert hauptsachlich als eine virtuelle Form von Heimatortsge-
meinschaften tber das Internet. Diese virtuelle Kultur enthélt Information iiber
genealogische und lokalhistorische Ereignisse und Veranstaltungen, z.B. das

133



Gdébor Barna und Bo Lénngyvist SAVk 96 (2000)

Schwabentreffen in Ulm, Baden-Wiirttemberg (altes Schwaben), weiter die
neuen Wohnadressen von Emigranten, Informationen iiber die Geschichte der
Dorfer usw. Die jlingeren Generationen halten ihre Identitit durch dieses Netz
aufrecht; im Moment gibt es Kontaktpersonen von 132 Banater Dorfern im
Internet. Die élteren Generationen besuchen noch jedes Jahr ihre Heimat
im Banat, reden von Heimweh, besichtigen nostalgisch die ruinierten Dorfer
und weinen an den Gribern. Man konnte diese Leute als «negative Mértyrer»
bezeichnen.

Die individualisierten Identitidtsprozesse

Wenn man den komplizierten Begriff Identitét als ein Mosaik von Erlebnissen,
Erfahrungen und sozialen und sprachlichen, mentalen Ankniipfungsorten defi-
niert, konnte man folgende Beispiele fiir Selbstbilder und individuelle Selbstdefi-
nitionen nennen: Eine Frau in Radna, geb.1929, betrachtet sich selbst als eine Un-
garin. Ihr Vater hatte ihr gesagt, als sie Kind war: «Du bist eine Ungarin!» Ihre Mut-
ter war ungarisch, der Vater polnisch.

Ein Mann, geb. in Radna 1936, lebt seit 1990 in Deutschland, aber er besucht
seine Schwester in Radna jeden Sommer. In Deutschland hat er konstant Heim-
weh. Jetzt hat er ein Sommerhaus in Ungarn gekauft.in der Ndhe der ruménischen
Grenze. Er fihlt sich sowohl als Deutscher als auch als Ungare, sein Vater war
Deutscher, die Mutter Ungarin, die Grossmutter Deutsche, der Grossvater Oster-
reicher. Von Kindesbeinen an sprachen alle in Radna drei Sprachen: ungarisch,
deutsch, ruminisch. Seine Schwester, geb. 1932, betrachtet sich als Deutsche, ob-
wohl sie mit einem Ruménen verheiratet ist. Sie argert sich tiber ihren Sohn in
Osterreich, der die Heimat verlassen hat.

Eine Frau, geb. 1940 in Lippa, fiihlt sich als Deutsche, ihr Bruder als Ungar, er
war mit einer Ruminin verheiratet. Die Grosseltern waren Deutsche, der Vater
Tscheche. Die Informantin macht folgende Unterschiede: «Ich habe ruménische
Staatsbiirgerschaft, meine Nationalitit ist ungarisch, meine Muttersprache
deutsch.» Im Alltagsleben spricht sie gewohnlich deutsch. Die Kinder ihres Bru-
ders haben das deutsche Gymnasium in Temeschwar absolviert, sie sprechen
deutsch untereinander und mit ihrer Tante, ungarisch mit dem Vater und ruménisch
mit der Mutter. Ein Sohn heiratete eine Russin in Temeschwar, deren Familie nach
dem Ersten Weltkrieg in die Gegend gezogen war. Sie sprechen ruménisch unter-
einander, aber die junge Frau ist auch des Franzosischen méchtig, weil ihre Gross-
mutter von Paris nach Moskau gekommen war.

Eine alte Frau, geb. 1920 in Radna, fiihlt sich als Deutsche. Die Eltern waren
deutsch sprechende Landleute aus den Dorfern der Umgebung von Lippa, und sie
ist mit den deutschen Dialekten vertraut. Sie war zweimal verheiratet, zuerst mit ei-
nem Kroaten, dann mit einem Ungarn. Wahrend der Verschleppung in die Ukraine
hatte sie Russisch gelernt.

134



The Lost Future — die expatriierte Kultur SAVk 96 (2000)

Zwei von unseren Informantinnen, in Lippa geb. 1930 und 1934, sprechen im
Alltag deutsch und ungarisch. Die Eltern der einen waren ruménisch und slowa-
kisch, diejenigen der anderen ungarisch und deutsch.

Es wurde offenbar, dass die Sprachen unter lokalen Leuten friiher in hohem
Grade nur eine praktische Bedeutung hatten; sie bedeuteten eine kommunikative
Qualitdt im Alltagsleben ohne ideologische Vorzeichen. Man fiihlte sich nicht
hauptséichlich als Mitglied einer Sprachgruppe.

Es ist doch zu bemerken, dass die deutsche Kultur im Banat in den 20er- und
30er-Jahren eine ideologische Germanisierung durchmachte, speziell in Bezug auf
Volkstum und Volksfeste. Ahnlich war vor dem Ersten Weltkrieg im Banat eine
Magyarisierung feststellbar gewesen.

Fiir die Identitéitsbildung unserer Informanten sind Zugehorigkeitsgefiihle zu
einem Dorf und der Geschichte eines Ortes, zu einem Hof, zu einer Handwerker-
gruppe, zu den von der Verschleppung Zuriickgekommenen usw. wichtiger als die
Sprache. Das lokale Gefiihl basierte auf einem grossen Netzwerk von Verwandten
und Nachbarn, wegen der Endogamie besonders unter den Deutschen. Das Dorf
Guttenbrunn (ruménisch Zabrani, ungarisch Temeschchidegkut) war vor dem
Krieg «Kleines Berlin» genannt worden.

Als die starkste Komponente im Identititsprozess scheint die Religion zu fun-
gieren. In den religiosen Festbrauchen werden die lokalen Heiligen und die agrari-
sche Lebensweise aktualisiert. Wenn andere kulturelle Ressourcen verschwinden,
kann man doch die religiése Praxis privatim pflegen. Die lebendige Tradition, Vo-
tivbilder ins Kloster Maria Radna zu bringen, ist ein Zeugnis davon.

Heute ist das Gedichtnis unserer Informanten die wirksamste Kraft, wenn
Identitdt kommuniziert wird im Alltagsleben, sowohl in negativer als in positiver
Hinsicht. Erinnerungen bewahren die Geschichte, die Familien, die Sprache, die
Kultur, die Heimat, die Wirtschaft. Alle diese Komponenten werden durch die Re-
ligion aktualisiert. Das Gedéchtnis wird hauptsédchlich von den dlteren Frauen be-
wahrt, sie sind in der Heimat geblieben, sie haben alles tiberlebt, und sie pflegen in
alltdglichen Routinen die Erinnerungen.

Identitatsbegriff problematisiert

«Der grosse Hass war frither nicht», sagen unsere Informanten. Der franzosi-
sche Ethnologe Marc Augé hat betont, dass es heute einen grossen Widerspruch
gibt zwischen historischen Grenzen und nationalen Einheiten einerseits und der
kulturellen und politischen Unabhingigkeit der ethnischen Gruppen anderseits.
Im heutigen Europa erleben wir Krisen in Bezug auf nationale Identitdten, die mit
multikulturellen Prozessen konfrontiert werden. Augé betont die wachsende Be-
deutung einer individuellen Identitdt. Aber gleichzeitig wird das Bild vom Anderen
diffus, verliert seine scharfen Konturen. Niemand ist nur Trager einer globalen oder
einer europiischen Kultur. Weil die Identitéit sowohl aus einem Gefiihl von Mit-

135



Gadbor Barna und Bo Lénngvist SAVk 96 (2000)

gliedschaft als auch aus einem Selbstbild von einer personlichen Einzigartigkeit
entsteht, kann man die individuellen Aspekte nicht ausser Acht lassen. Unser Ma-
terial aus dem Banat bestétigt die Definition von Augé.

Nach Augé ist ein grosses Problem heute, dass die modernen Menschen in Eu-
ropa sich nicht mehr dhnlich fiihlen, jedoch auch nicht die Moglichkeit haben, sich
mit anderen, mit distinkten Gruppen zu identifizieren. Alle Lebensstile werden ge-
mischt, der Prozess von beschleunigender Zeit (Geschichte), Raum und Individua-
lisierung schreitet fort, und die Leute konnen andere Menschen, Dinge und Vor-
stellungen sehr leicht wihlen oder verwerfen.

Im Vergleich damit scheint es, als habe die Situation im vormodernen Europa
(z.B. Banat) einen Identititsprozess ergeben, der starke Elemente von Nihe und
Differenz, von Kollektivitdt und Individualitit im Gleichgewicht gehalten hat. In
einem solchen Prozess spielten wahrscheinlich ideologische (sprachliche, religitse,
politische) Elemente eine untergeordnete Rolle.

Zum Schluss: Eine Region, eine Kultur, kann scheinbar iiberleben in der virtu-
ellen Form von Information, aber in Wirklichkeit kann eine Kultur nur durch die al-
ten Leute, die wiederum die Wurzeln und die Erinnerungen pflegen, weiterleben.
Unter diesem Gesichtspunkt kommt der Rolle der alten Frauen eine allgemeinere
Bedeutung zu als bloss als lokales Kuriosum.

Bo Linngvist

Literatur zum Teil Barna

Andrés, Kdroly: Tények, problémdk a magyar kisebbségek egyhazi életében. (Fak-
ten und Probleme im kirchlichen Leben der ungarischen Minderheiten.) Regio
1991. 2. Jg. Heft 3. S. 13-37.

Bélint, Sandor: Boldogasszony vendégségében. (Zu Gast bei der Jungfrau Maria.)
Budapest, 1940.

Barna, Gabor: A kunszentmartoniak radnai bucstjdrasa. (The pilgrimage of people
of Kunszentmarton to Radna.) Magyar Egyhdztorténeti Vazlatok. Essays in
Church History in Hungary. Budapest, 1991. Vol. 3. S. 209-244.

Bodo, Barna: Azonosulas, elitek, peremlét. (Identifizieren, Elite, Marginalitit.) Ki-
sebbségkutatas 6. Jg. 1997. Heft 4. S. 418-443.

Greffner, Otto: Das Banat und die Banater Schwaben. Kurzgefasste Geschichte ei-
ner deutschen Volksgruppe.) Weil am Rhein, 1996.

Hutchison, John — Anthony D. Smith (Eds.): Ethnicity. Oxford, 1996. Oxford Uni-
versity Press.

Hiibner, Jakob: Monographie der Grossgemeinde Sanktanna. (Ohne Jahr und
ohne Ort.)

Karl, Anton - Petri, Anton Peter: Heimatbuch der Gemeinde Sanktmartin im Ara-
der Komitat. O.0O. 1981.

136



The Lost Future — die expatriierte Kultur SAVk 96 (2000)

Kehrer, Karoly: Aradvarmegye €s Arad sz. kir. varos népoktatdsiigye 1885-1910-1g.
Arad, 1910.

Marki, Sandor: Arad varmegye torténete. (Geschichte des Komitates Arad.) Buda-
pest, o.J.

Volkszdhlung, 1992: Populatia pe nationalitatea, judetul Arad (Manuscript, Kopie).

Rieser, Hans-Heinrich: Temeswar. Geographische Beschreibung der Banater
Hauptstadt. Sigmaringen, 1992.

Roos, Martin: Maria-Radna. In: Das Banat und die Banater Schwaben. Band 1.
Miinchen, 1981. S. 33-39.

Schmidt, Erwin: 100 Jahre Wiedererdffnung des Gymnasiums Sanktanna. Heimat-
brief 6. Sanktanna 1994.

Szobonya Eszter: Miasszonyunkrél nevezett szegény iskolan? vérek kongregéacioja.
(Kongregation der Armen-Schulschwester.) In: Turdnyi Laszl6 (Hg.) Magyar
Katolikus Almanach. Budapest, 1984. S. 784-785.

Varga, E. Arpad: Népszamlalasok a jelenkori Erdély teriiletén. Jegyzetek Erdély és
a kapcsolt részek XX. szdzadi nemzetiségi statisztikdjanak torténetéhez. (Volks-
zdhlungen auf dem jetzigen Gebiet Siebenbiirgens. Notizen zur Geschichte der
Statistik der Nationalitdten von Siebenbiirgen und Partium im 20. Jahrhundert.)
Budapest, 1992. Regio Konyvek (Regio Biicher) 10.

Weber-Kellermann, Ingeborg: Probleme interethnischer Forschungen in Siidosteu-
ropa. Ethnologia Europaea. Vol 1. 1967. No. 3. 218-231.

Weber-Kellermann, Ingeborg (Hg.): Zur Interethnik. Donauschwaben, Sieben-
biirger Sachsen und ihre Nachbarn. Frankfurt, 1978.

Zalatnay, Istvan: Etnikai kozOsség: kihivas €s feladat az egyhdzak szamara régionk-
ban. (Ethnic community: Challenge and task for the churches in East-Central Eu-
rope.) Regio 1991.2. Jg. 3. Heft, S.3-12.

Literatur zum Teil Lonnqvist

Marc Augé: Krise der Identitédt oder Krise des Andersseins? Die Beziehungen zum
Anderen in Europa. In: Wolfgang Kaschuba (Hg.): Kulturen, Identitdten, Dis-
kurse. Perspektiven Europiischer Ethnologie, Berlin 1995.

Abb. 1,2,3,5 und 6 im Archiv Bo Lonnqgvist. Abb. 7-9: Aufnahmen Gabor Barna.

137



Gdbor Barna und Bo Lonngyvist SAVk 96 (2000)

Abb. 1: Basilika des Franziskanerklosters Maria Radna.

138



The Lost Future — die expatriierte Kultur SAVK 96 (2000)

Abb. 2: Der alte Basar in Lippa.

Abb. 3: Alte Frau auf dem Friedhof in Fibis.

139



Gabor Barna und Bo Lonngvist SAVEK 96 (2000)

Abb. 5: Aufnahme anlésslich der Kirchweih 1890 in Lippa.

140



The Lost Future — die expatriierte Kultur SAVK 96 (2000)

i it 5. 4

7 P v
v AT
UL

A & i
;%{ljg/f/) 3

Abb. 6: Tischlerei um 1930 in Schondorf.

Proportion der Ethnien/Sprachen
Komitat Arad

Jahr Total %o Rum. % Ung. % |Deutsch | % |Andere
1910 | 507665 | 100 | 294173 | 57,9 | 130564 | 25,7 | 50180 | 11,7
1920 | 482344 | 100 | 289404 | 60,0 | 105401 | 21,9 | 58377 | 12,1
1956 | 475620 | 100 | 330010 | 694 80350 | 169 | 44220 | 93
1977 | 513327 | 100 | 377070 | 73,6 73266 | 143 | 39450 | 7.7
1992*| 487617 | 100 | 392588 | 80,5 60946 | 12,5 9349 | 19

Komitat Temesch (und Torontal)

Jahr Total % Rum. % Ung. % |Deutsch | % |Andere
1910 | 560716 | 100 | 223905 | 399 | 96 777 17,3 | 188327 | 33,6
1920 | 512891 | 100 | 217056 | 423 | 74324 145 | 168 605 | 32,9
1956 | 568881 | 100 | 328060 | 57,6 | 84510 149 [ 116460 | 20,5
1977 | 696884 | 100 | 472876 | 67,9 | 77523 11,1 98 134 | 14,1
1996* | 692645 | 100 | 560953 | 81 62 798 9 26543 | 3.8

141



Gabor Barna und Bo Lonngvist SAVK 96 (2000)

Abb. 7: Korridor im Kloster mit Votivbildern.

142



The Lost Future - die expatriierte Kultur SAVK 96 (2000)

t von Jatob und @
ven Glogon




	The Lost Future : die expatriierte Kultur

