
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 95 (1999)

Heft: 1

Artikel: Nicht Freund, nicht Feind : Überlegungen zum Verhältnis von
Volkskunde und Völkerkunde

Autor: Timm, Elisabeth

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118031

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118031
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizerisches Archiv für Volkskunde 95 (1999). 73-86

Nicht Freund, nicht Feind

Überlegungen zum Verhältnis von Volkskunde und Völkerkunde1

Elisabeth Timm

Wäre Amerika nicht entdeckt worden, wir wüssten heute gewiss noch nicht halb so gut. wie es mitten

in Deutschland ausieht. W.FI. Riehl

Es ist nicht klar, was die Fermente sind für das bereits seit einigen Jahren

diagnostizierte «Gären im Fach»2 Volkskunde: Ein Generationenwechsel, der Umbau
der Hochschulen oder zunehmende Konkurrenz mit Nachbarfächern wegen der
schon vor längerer Zeit diagnostizierten und nun deutlicher wirkenden «<Anthro-

pologisierung> der Sozialwissenschaften».3 Mehrfach artikuliert wurde jedenfalls
ein Bedarf nach Orientierung und Konturierung der Volkskunde: Das Ergebnis der

Marburger Hochschultagung 1994 waren «Updates» für eine «Volkskunde als

Programm». Kaspar Maase beklagte 1997 «die Tendenz zum Profilverlust des Fachs»,

ein Münchner Kreis nannte seine Tagung im Februar 1997 «Profile der
Universitäts-Volkskunde heute», und in Tübingen trafen sich im April 1998 «Junior/innen»

des Fachs zur Verständigung über «Profile der Tübinger EKW».4
Die folgenden Überlegungen handeln von einem Aspekt, der auch bei einigen

dieser Fach-Reflexionen Thema war:5 Das Verhältnis zwischen Volkskunde und
Völkerkunde und die dieser Disziplinentrennung zugrundeliegende Prämisse einer

je speziellen Wissenschaft für die eigene und die fremde Kultur.

Eine historische Trennung

Für die volks- und völkerkundliche Fachgeschichte hat am deutlichsten Gerhard

Lutz herausgearbeitet, dass und wie die heute institutionell-selbstverständliche

Separierung der Untersuchung eigener und fremder Kultur in zwei

Disziplinen Mitte des 19. Jahrhunderts entstand. Das Ergebnis seiner fachhistorischen
Synopse lautet folgendermassen: «Während die Volkskunde, dem Leitbild der
Nation folgend, ihren Blick auf das eigene (Hervorhebung i. Orig.) Volk und seine
Geschichte lenkte weitete sich die Völkerkunde unter dem ihr nun allein über-
lassenen Namen Ethnologie und mit naturwissenschaftlichen Methoden zur
scheinbar allgemeinen Menschenkunde bei gleichzeitiger Begrenzung ihres

Forschungsfeldes auf die Primitivkulturen der Naturvölker.»6
Diese Scheidung führte zu Einengungen volks- und völkerkundlicher Arbeit,

die beide Fächer in Deutschland trotz historischer Selbstanalyse bis heute nicht
überwunden haben. - Im Gegensatz zu ihren europäischen Nachbarn, wo es in den

73



Elisabeth Timm SAVk 95 (1999)

20er Jahren zwar auch zu solchen Trennungen kam, wo sich später aber «die

Beziehungen zwischen Volks- und Völkerkunde etwas problemloser entwickelt»
haben, die beiden Fächer gar institutionell «vereint» sind oder «miteinander
verflochten» wurden.7

Auch nach 1945 mochte sich die deutsche Volkskunde nicht von ihrem Sonderweg

verabschieden. Dem Erixonschen Projekt einer «Europäischen Ethnologie»
erteilten die deutschen Volkskundler, so berichtet Lutz, auf dem Arnhemer
Kongress 1955 eine Abfuhr. Sie begründeten ihr Nein mit einer Ablehnung von
«Naturvölkerkunde», die sie unter «Ethnologie» vermuteten.*

Grenzbefestigungen

Was Katharina Eisch auf der Tübinger Profile-Tagung im April 1998 für die
volkskundliche Thematisierung von Feldforschung konstatierte9, gilt auch für die

fachliche Auseinandersetzung mit der Völkerkunde: Dass es immer nur Anlange zu

geben scheint. Die Forderung nach einer «intcnsivere(n) Auseinandersetzung mit
der Ethnologie»1" wird regelmässig wiederholt.

Nachdem Arnhemer Nein von 1955 befasste sich die Volkskunde erst anlässlich

der Namensdebatte um 1970 wieder explizit mit der Völkerkunde. Das Ergebnis
der Fachbenennungs-Umfrage der Deutschen Gesellschaft für Volkskunde war

genau die Kategorisierung bzw. Bezeichnung, die man 1955 abgelehnt und seither

«totgeschwiegen»" hatte: «Europäische Ethnologie».12 Durchgesetzt hat sie sich

bekanntlich ebensowenig wie das Mehrheitsvotum für «Kulturanthropologie» in

Falkenstein; die meisten Institute führen nach wie vor «Volkskunde» im Schilde.

Die nächste Station der Auseinandersetzung war die Berliner Tagung «Europäische

Ethnologie» (1982). wo sich Volks- und Völkerkundler auch über «Fachgeschichte

und Fächerabgrenzung»13 unterhielten. Die dort formulierte Forderung,
eine «terminologische Klärung und Aufweisung von Berührungspunkten
zwischen deutscher Volks- und Völkerkunde» voranzutreiben.14 wurde in den folgenden

Jahren allerdings nicht umgesetzt.h
Die Herausgeberinnen des zweiten Sammelbands zur «Ethnologie Europas»

(1996) sahen sich diesen Zielen der Berliner Tagung verpflichtet; eine Position zur
Fachidentität jedoch wurde über die Bekräftigung der Lutzschen Überlegungen
bei der Berliner Tagung 1982 hinaus nicht formuliert.16

Die Auseinandersetzung wurde mitunter hart geführt: Etwa, wenn die
Völkerkundler den Volkskundlern Nachhilfe in Sachen Methoden gaben.'" und wenn sie

die Volkskunde in ihren Wörterbüchern in einer Manier abhandelten, die, so Günter

Wiegelmann, «nahtlos in ein Konversationslexikon von 1890» passe.'s Oder
wenn umgekehrt Volkskundler die Völkerkunde ähnlich verkennen und postulieren,

Europa sei ein «Terrain, das die Volkskunde für sich in Anspruch nimmt».19

Ethnologen hätten hier kein Jagdrecht, durchstreiften dieses Gebiet aber sozusagen

als Wilderer, weil ihr Untersuchungsgegenstand20 «ausgestorben» oder «in

74



Verhältnis von Volkskunde und Völkerkunde SAVk 95 (1999)

Nationalstaaten aufgegangen» sei, so dass sie nun «Ersatz <at home>»21 suchten

und sich auch «ungeniert der Grossstadtforschung zuwenden», auf die doch die

Volkskunde ein «Anerbenrecht» habe: «Was bleibt den Ethnologen auch übrig?»22

«Eurasien heisst ihre Überlebens-Chance.»

Trotz solcher Auseinandersetzungen und trotz der forschungspraktischen
Überschneidungen (siehe dazu weiter unten) halten beide Disziplinen bis heute am
alten Grenzverlauf fest. Eine systematische synoptische Geschichte der beiden
Fächer wurde bis heute nicht geschrieben. Der Berliner Tagungsband von 1983 und
die Überlegungen von Gerhard Lutz23 sind nahezu die einzigen Informationsquellen

zu diesem Problem.24

Ein Symptom und eine Folge dieses Status Quo der Debatte zwischen den beiden

Fächern könnte die irritierende Selbstdarstellung auch noch in manchen Lehr-
und Wörterbüchern der 80er und 90er Jahre sein: Die Völkerkunde firmiert als die
«Wissenschaft vom kulturell Fremden»25 «mit besonderer Berücksichtigung der
Kulturen schriftloser Völker, Ethnien mit geringer Naturbeherrschung und nicht-

industrielle(n) Gesellschaften».26 Erst vor einigen Jahren wurde die Volkskunde en

passant als «Sozialgeschichte regionaler Kultur» (Ottenjann) und als «empirische
Kulturwissenschaft europäischer Gesellschaften» (Kramer) charakterisiert.27 Und
Stefan Beck hat darauf hingewiesen, dass die Gliederung der neuesten Überarbeitung

des Volkskunde-»Grundrisses» immer noch nach «alten und neuen
Kanongegenständen» organisiert ist und dass darin die Reformen seit den 60er Jahren

nicht angemessen dokumentiert sind.2S

Andere Forschungspraxis

Nicht nur im Sprachgebrauch29, auch forschungspraktisch ist die Grenze
zwischen Volks- und Völkerkunde oft nicht zu identifizieren. Es ist fast schon nicht
mehr erwähnenswert, dass die Forschungspraxis über die oben beschriebene

Grenzbefestigung hinausreicht. Trotzdem seien dafür einige wenige willkürlich
gewählte Beispiele genannt30: Der Völkerkundler Rüdiger Schott und der
Volkskundler Günter Wiegelmann gaben in Münster in den 70er Jahren unter den Titeln
«Kultureller Wandel» bzw. «Kulturanthropologische Studien» gemeinsam zwei

Schriftenreihen heraus.31 Es forsch(t)en nicht nur Völkerkundler in Europa,32
sondern auch Volkskundlerinnen wie beispielsweise Sabine Doering-Manteuffel, die

Modernisierungsphänomene in Inuitgesellschaften der Arktis untersuchte,33
überschreiten die genannte Grenze. Man forscht aber nicht nur geographisch auch

woanders, sondern auch in der Verknüpfung von Theorie und Empirie widerlegt so

manche volkskundliche Arbeit (wie beispielsweise die auf einer langen Feldforschung

basierende semiotische Ethnographie einer Grenzregion in Europa von
Katharina Eisch)34 die Kritik35 an der mangelnden theoretischen Einbettung und
fehlender Verallgemeinerung volkskundlicher Sammelleistung. Schliesslich hat

Gottfried Korff festgestellt bzw. herausgearbeitet, dass und wie sich die Volks-

75



Elisabeth Timm SAVk 95 1999)

künde im Namen und inhaltlich «entnationalisiert» und teilweise «internationalisiert»

hat.36

Abgrenzungen

Dennoch ist die beschriebene Spaltung noch nicht unwirksam geworden. Dass
die Arbeit von Volkskundlern und Völkerkundlern im gleichen Feld nicht immer
von Offenheit geprägt ist, sondern eher isoliert betrieben wird, haben unter anderem

Tamäs Hofer und Arnold Niederer schon vor längerer Zeit beklagt.37 Auch die

folgenden Hinweise von Sabine Doering-Manteuffel und Stefan Beck zeigen die

Virulenz der getrennten Institutionalisierung: Doering-Manteuffel berichtet von
«einige(n) Randbemerkungen hinsichtlich der Abgrenzung zur Völkerkunde» auf
der Basler Hochschultagung 1996, mit denen darum gestritten wurde, «wer nun die

richtigen <Ethnologen> seien»38; und Beck spricht von «unterschwelligem Irritationen»

im Fach, die sich zeigten, als die Deutsche Gesellschaft für Völkerkunde in

Leipzig eine Sektion «Europäische Ethnologie» gründete.39
Solche Eruptionen zeigen m. E., dass die «Ablehnung einer ethnologischen

Orientierung» in der Volkskunde «mit dem Verhältnis zu den Kolleginnen und Kollegen

der bundesrepublikanischen Ethnologie» nicht «nichts zu tun» hatte und hat.40

Sondern die eben zitierten Spitzen deuten darauf hin, wie unaufgeklärt das

Verhältnis bzw. die gemeinsamen prädisziplinären wissenschaftlichen Wurzeln immer
noch sind.

Andere Perspektiven

Es gab aber auch einige, denen eine letztlich ethnozentristische Definition des

Fachs verdächtig vorkam, und die trotz der institutionalisierten Scheidung der
Wissenschaft von der Kultur in zwei Spezialdisziplinen Kritik an dieser Trennung
übten. Krauss beispielsweise merkte dies anlässlich dem «Stuss» einer «Gesellschaft

für jüdische Volkskunde» an: «Die Volkskunde ist nicht jüdisch, nicht christlich,

nicht moslimisch. nicht buddhistisch, nicht deutsch, nicht slovakisch, nicht
englisch, nicht chinesisch, sondern eine Wissenschaft vom Menschen.»41 Jorge Dias hat
noch schärfer als Lutz die «Zurückgebliebenheit» und «Rückständigkeit» der
deutschen Volkskunde beklagt, der wegen ihrer Separierung von der Völkerkunde «der
frische, belebende Luftzug der grossen Kulturprobleme» fehle.42 Dezidiert, wenn
auch resonanzlos, äusserte sich Alan Dundes auf der Berliner Tagung 1982: «I
believe it is a critical mistake to limit either Volkskunde or Völkerkunde to the

investigation of only one kind of group. My point is simply that the distinction
between Volkskunde and Völkerkunde is fundamentally an artificial one created

by nineteenth century evolutionary thinking.»43 Gerhard Lutz plädierte immer
wieder für eine Erörterung dieser Thematik: «Die Geschichte der Volkskunde ist

76



Verhältnis von Volkskunde und Völkerkunde SAVk 95 (1999)

nicht zu ändern. Die Isolierung, in die wir uns durch unser zähes Festhalten an

einem überall längst überholten theoretischen Schema sowohl auf internationaler
wir auf interdisziplinärer Ebene selbst gebracht haben, fordert jedoch dringend,
dass wir die Geschichte unseres Faches auch im theoretischen Bereich kritisch
reflektieren.»44 Ina-Maria Greverus formulierte daraus eine Forderung: «Die
historische Trennung zwischen aussereuropäischen und europäischen Ethnologen
sollte auch in Deutschland zugunsten einer Allgemeinen Ethnologie/Kulturanthropologie

mit regionalen Forschungsschwerpunkten endlich aufgehoben werden.
Denn das Studienfeld des Kulturanthropologen ist tatsächlich der (Hervorhebung

i. Orig.) Mensch als kulturprägendes und -geprägtes Wesen.»45

Solches Rütteln am Zaun zwischen den beiden Fächern ist eher skeptisch beurteilt

worden: Wegen seiner «Offenheit zu den Nachbardisziplinen»46 stellten
Albrecht Lehmann und Andreas Kuntz in der einleitenden kurzen Hommage in
einem Band zu seinem 60. Geburtstag fest, dass Lutz «die Gefahr des

Konturverlustes» in Kauf genommen habe. Ähnlich beurteilte man Ina-Maria Greverus:
Ebenso wie bei Lutz wurde ihre Richtung als «konsequent»47 und als «zeitgemässe

Kulturanthropologie die den Horizont des Faches öffnete» gewürdigt,
aber auch Greverus bescheinigte man, damit eigentlich «bis an die Grenzen des

Faches» gegangen zu sein.

Eine epistemolugische Oszillation

Sowohl in der Völkerkunde, als auch in der Volkskunde geht man davon aus,

dass forschend erfahrene und reflektierte (kulturelle) Differenz die Voraussetzung
für Erkenntnisse ist. Selbst Riehl, der die Volkskunde auf «die Idee der Nation»
einschwor,48 war dieser Ansicht. Er wies auf die Notwendigkeit zum
«vergleichende^) Volksstudium (Hervorhebung ET.)»49 hin: «(...) die Volkskunde ist

ihrer Natur nach vergleichend, aus der vergleichenden Beobachtung entwickelt sie

ihre Gesetze, und der echte Volksforscher reist, nicht bloss um das zu schildern, was
draussen ist, sondern vielmehr um die rechte Sehweite für die Zustände seiner Heimat

zu gewinnen.» Neben Michel Leiris50 hat auch der oben bereits zitierte Jorge
Dias aufdie Komplementarität von Selbst- und Fremdkulturanalysen hingewiesen:
«Es scheint mir genau so zweifelhaft, dass man die nötige Tiefe im Studium eines

Volkes erreicht, wenn es nur von Fremden oder wenn es ausschliesslich von
Angehörigen derselben Kultur versucht wird. Die beste Art und Weise, diese

Schwierigkeiten zu vermeiden, scheint mir die Organisation von Wissenschaftlergruppen,

die aus nationalen und ausländischen Forschern zusammengesetzt sind,

(...).»5' Ähnlich forderten jüngst auch die Herausgeberinnen des zweiten Sammelbandes

zur «Ethnologie Europas»: «(...) es ist in jedem Fall begrüssens- und unter-
stützenswert. wenn europäische Probleme durch andere Perspektiven gespiegelt
werden, wenn einheimische Ethnologie> durch Ethnologie <von äussern kontrastiert

wird. Die Trennung von <innen> und <aussen> gehört zu einer Dis-

77



Elisabeth Timm SAVk 95 (1999)

kussion, die nationale Tendenzen eher befördert hat, als sie im aufklärerischen
Sinne zu dekonstruieren.»52 In diese Richtung weist auch eine Tagung mit dem Titel

«Inspecting Germany», die Thomas Hauschild (Ethnologie) und Bernd Jürgen
Warneken (Empirische Kulturwissenschaft) für kommenden Flerbst in Tübingen
organisiert haben. Michael Herzfeld wies jüngst auf die Notwendigkeit einer Sy-

nopse der Arbeit der beiden Fächer und auf eine Reflexion ihrer Trennung hin und

nannte dabei ein weiteres Argument: «Thus the inclusion of Europeanist
ethnographic studies among the comparanda (Hervorhebung i. Orig.) of a still-

comparativist enterprise may lead us to a clearer identification of some of the sources

of its residually persistent ethnocentrism.»53

Es geht nicht darum, dass Distanz oder Fremdheit per se Erkennen mit sich

bringt, was paradoxerweise auch Riehl formulierte.''4 Davon gehen implizit die

oben bereits zitierten Soziologen Hirschauer und Amman aus. Wegen dieser

epistemologischen Prämisse fordern sie, Strategien der «Verfremdung» und

«Befremdung» zwischen den Forschenden und der Erfahrung im Feld zu konstruieren.
Sie definieren den «Modus einer falschen Vertraulichkeit mit der eigenen Kultur»,
der erkenntnistheoretisch hinderlich sei.55 In «vielschichtig differenzierte(n)
Wissensgesellschaften» machen sie «im Vergleich zu Stammeskulturen eine
unüberschaubare Zahl von kulturellen Feldern» aus, «die weder einer generalisierbaren
Alltagserfahrung noch dem soziologischen Blick ohne weiteres zugänglich sind».56

Hier wäre zu fragen, inwiefern diese Annahme über «Stammeskulturen» nicht

ethnologischen Forschungsergebnissen widerspricht, mit denen seit und bei der De-
konstruktion des evolutionistischen Paradigmas dokumentiert wurde, wie
hochkomplex und differenziert beispielsweise Verwandtschaftssysteme in anderen
Kulturen sein können. Hirschauer und Amann sehen dagegen «Wissensgesellschaften»
als Möglichkeit, eine Art Super-Fremdheit zu erfahren: «Insofern multiplizieren
sich die Möglichkeiten von Fremdheitserfahrungen in der eigenen Gesellschaft

und es wird erkenntnispraktisch notwendig und gewinnbringend,
spezialsprachliche Expertengemeinschaften und Subkulturen methodisch als fremde
Kulturen zu behandeln.» «Das weitgehend Vertraute wird dann betrachtet, als sei es

fremd, es wird nicht nachvollziehend verstanden, sondern methodisch <befremdet>;

(Hervorhebungen i. Orig.).»
Eine andere, nämlich auf Wechselwirkungen abhebende Konzeptualisierung

des Verhältnisses von fremd und eigen oder anders und vertraut impliziert Utz
Jeggles Hinweis auf das manchmal fremd erscheinende Eigene und das sich

mitunter als Eigenes entpuppende Fremde wie beispielsweise die NS-Geschichte.^7

Ausserdem hat er schon vor längerer Zeit daran erinnert, dass Fritz Kramer

aufzeigte, wie die ethnologische Wahrnehmung fremder Welten eine verdrehte

(Re)Konstruktion der eigenen sein kann.58 Volker Gottowik hat dieses Phänomen

kürzlich am Beispiel einer Steiermark-Ethnographie expliziert.59
Eine Aufklärung der Fachgrenzen hätte dieser Prämisse zufolge weder die epi-

stemologische Desavouierung von Vertrautheit mit der eigenen Kultur noch die
erkenntnistheoretische Präferierung des Blicks auf die Anderen (oder auf «Verfrem-

78



Verhältnis von Volkskunde und Völkerkunde SAVk 95 (1999)

detes» in der eigenen Kultur) zum Inhalt. Sondern die Zusammenschau und jeweilige

Reflexion der (wissenschaftlichen) Aussen- und Selbstwahrnehmung einer

Kultur wäre das Ziel solcher Überlegungen.

Gründe für die Aufklärung der Fächerbeziehung

Es ist nicht die Absicht dieser Überlegungen, eine wasserdichte Fachdefinition
und endgültige Abgrenzung oder Übereinstimmung von Volkskunde und Völkerkunde

zu entwickeln oder festzustellen, sondern es sollte auf ein Faktum hingewiesen

werden, das für die derzeitigen Standortbestimmungen oder Überlegungen zum
«Wirkungsradius»60 des Fachs m. E. von Bedeutung ist: Dass es eine institutionalisierte

Trennung der Wissenschaften von der eigenen und von der fremden Kultur
gibt. Eine auf dieser Linie basierende institutionelle Rahmung erschwert die

Kulturanalyse. Zwei Fächer entlang der Grenze zwischen eigener und fremder Kultur
zu unterscheiden, erscheint wissenschafts- und erkennt-nistheoretisch unlogisch;
forschungspraktisch ist diese Spaltung auch nie eingehalten worden. Es handelt sich

hier um einen, wie Dundes formulierte, «critical mistake»61, der in zweierlei Hinsicht
«kritisch» zu sein scheint: Er ist ein entscheidender Fehler, und er ist ein Fehler, der

mit Ursache ist für eine (latente) institutionelle (Dauer-)Krise.62
Im Zusammenhang damit wäre ein weiterer Grund dafür, das hier behandelte

Thema zu erörtern, zu nennen, und zwar kein fach- oder fächerimmanenter,
sondern die Position der Kulturwissenschaft/en im Gefüge aller Disziplinen: Es wäre

notwendig, den Biowissenschaften eine kulturtheoretische Perspektive forcierter
entgegenzuhalten: «Culture is everywhere»,63 aber gleichzeitig mit der <«An-

thropologisierung>» in der Sozial- und auch in der Geschichtswissenschaft64 sinkt

paradoxerweise die Definitionsmacht sozial- und kulturwissenschaftlicher
Forschung, und zwar sowohl in der Öffentlichkeit als auch im Kanon der Disziplinen.
Es vergeht sicher kaum ein Tag, an dem man nicht liest, dass nun
Homosexualität/Alkoholismus/Eifersucht etc. eben doch genetisch/biologisch/durch Instinkte
usw. begründet seien. Kultur hat Konjunktur, aber soziobiologische oder behaviou-
ristische Modelle für Gesellschaft, Geist, Seele und Körper haben Konjunktur und
Definitionsmacht. Die Aufklärung des Verhältnisses zwischen Volkskunde und
Völkerkunde könnte auch dazu beitragen, eine kulturtheoretische Perspektive
sowohl in der medialen Öffentlichkeit als auch gegenüber den Biowissenschaften

pointierter zu vertreten.

Anmerkungen

1 Warum im Folgenden stets von «Volkskunde» und «Völkerkunde» die Rede ist. macht die
Gesamtargumentation hoffentlich einsichtig.
Michael Simon. Hildegard Friess-Reimann: Vorwort. In: Dies. (Hrsg.): Volkskunde als Programm.
Updates zur Jahrtausendwende. Münster. New York. München. Berlin 1996. S. 7-9. hier: S. 8.

79



Elisabeth Timm SAVk 95 (1999)

Wolf Lepenies: Arbeiterkultur. Wissenschaftssoziologische Anmerkungen zur Konjunktur eines

Begriffes. In: Geschichte und Gesellschaft 5 (1979), S. 125-136, hier: S. 129.
4 Michael Simon. Hildegard Friess-Reimann (Hrsg.): Volkskunde als Programm (wie Anm. 2);

Kaspar Maase: Zum wissenschaftlichen Profil der «Zeitschrift für Volkskunde». Eine Analyse
der Jahrgänge 1986-1995. In: Tübinger Korrespondenzblatt Nr. 47 (Sept. 1996), S. 71-80, hier:
S. 80; Stephan Bachter: Profile der Universitäts-Volkskunde heute. 6. Tagung einer Arbeitsgruppe

für Volkskunde am 6. und 7. Februar 1997 in München. In: Zeitschrift für Volkskunde
11/1997, S. 272-276. Die Münchner Vorträge sind inzwischen in einem Sammelband erschienen:
Burkhart Lauterbach. Christoph Köck (Hrsg.): Volkskundliche Fallstudien. Profile empirischer
Kulturforschung heute. Münster u.a. 1998. Ein Bericht zum Tübinger Treffen erscheint im
Tübinger Korrespondenzblatt Nr. 50 (1999). Diese Überlegungen sind eine überarbeitete Fassung
meines bei der Tübinger Tagung gehaltenen kleinen Referats. Die Anregungen und Kritik aus
der Diskussion gingen darin ein (für Kritik und Korrektur danke ich ausserdem Katharina
Eisch, Klaus Schönberger und Andreas Wittel). Gleichwohl ist dies hier natürlich keine
tagungsoffizielle Äusserung.

5 Z.B. bei Sabine Doering-Manteuffel: Zeitenwende am Pol. Westernisierung und Antimodernismus
in rezenten Inuitgesellschaften. In: Volkskundliche Fallstudien (wie Anm. 4). S. 137-152, hier: S. 138

u. 151f.
6 Gerhard Lutz: Die Entstehung der Ethnologie und das spätere Nebeneinander der Fächer Volks¬

kunde und Völkerkunde in Deutschland. In: Fleide Nixdorff,Thomas Flauschild (FIrsg.): Europäische

Ethnologie.Theorie- und Methodendiskussion aus ethnologischer und volkskundlicher Sicht.
Berlin 1983. S. 29-46, hier: S. 40.

Thomas Hauschild: Zur Einführung: Formen Europäischer Ethnologie. In: Europäische Ethnologie
(wie Anm. 6), S. I 1-26, hier: S. 11 (dort auch die folgenden Zitate). Siehe dazu auch: Flau F. Ver-
mculen: Origins and Institutionalization of Ethnography and Ethnology in Europe and the USA.
1771-1845. In: Ders.. Arturo Alvarez Roldàn (Hrsg.): Fieldwork and Footnotes. Studies in the Fli-

story of European Anthropology. London, New York 1995, S. 39-59. u. Thomas K. Schippers: A
History of Paradoxes. Anthropologies of Europe. In: ebd.. S. 234-246.

s Lutz: Die Entstehung der Ethnologie und das spätere Nebeneinander der Fächer Volkskunde und
Völkerkunde in Deutschland (wie Anm. 6), S. 43, u. ders.: Volkskunde und Ethnologie. In:
Zeitschrift für Volkskunde 65 (1969), S. 65-80. insbes. S. 65f. Diese Vermutung ist eine sehr dauerhafte:
Sogar Wolfgang Emmerich, der mit der Volkstumsideologie aufräumte, zweifelte bei seiner
Ausschau nach alternativer volkskundlicher Fachidentität daran, ob die «cultural anthropology» oder
Lévi-Strauss' strukturale Anthropologie hier Impulse geben könnten, widmeten sich diese doch

«vorwiegend geschlossenen Kulturen marginaler Gesellschaften» (Wolfgang Emmerich: Zur
Kritik der Volkstumsideologie. Frankfurt am Main 1971, S. L80f.). Auch Rolf Lindner vermutete in

seinen Überlegungen zur «kognitiven Identität der Volkskunde» ähnliche Untersuchungsgegenstände

in der Ethnologie: «indigene Kulturen», «sog. <Naturvölker>» und «Stammesgesellschaften».

(Rolf Lindner: Zur kognitiven Identität der Volkskunde. In: Österreichische Zeitschrift
für Volkskunde NS Bd. XLI H. 1 (1987), S. 1-19, hier: S. 2).

II Siehe dazu den Bericht im Tübinger Korrespondenzblatt Nr. 50 (1999) sowie ihren Beitrag: Immer
anfangen. Überlegungen zu Feldforschung und volkskundlicher Identität. In: Schweizerisches
Archiv für Volkskunde 95 (1999). S. 61.

III Utz Jeggle: Volkskunde im 20. Jahrhundert. In: Rolf Wilhelm Brednich (Hrsg.): Grundriss der
Volkskunde. Einführung in die Forschungsfelder der Europäischen Ethnologie. 2.. Überarb. u. erw.
Auflage. Berlin 1994. S. 51-72, hier: S. 69. Gisela Welz erhebt dieselbe Forderung («offenerer
Austausch und eine engere Kooperation») (Gisela Welz: Inszenierungen kultureller Vielfall. Frankfurt
am Main und New York Citv [= Studien zu Theorien und Perspektiven Europäischer Ethnologie.
Bd. 5]. Berlin 1996, S. 46).

11 So das Protokoll der Diskussion über die Kieler Referate von Lutz und Greverus 1968 (Volks¬
kunde im 19. Jahrhundert. Ansätze - Ausprägungen - Nachwirkungen. Arbeitstagung der Vertreter
des Faches Volkskunde an den deutschen Universitäten vom 9. bis 11. Oktober 1968 in Kiel. Kiel
1968. S. 58-61, hier: S. 59).

12 Information über dieses und das folgende Umfrage- bzw. Abstimmungsergebnis und die
Institutsbenennungen aus Gottfried Korff: Namenswechsel als Paradigmenwechsel'.' Die Umbe-

nennung des Faches Volkskunde an deutschen Universitäten als Versuch einer
«Entnationalisierung». In: Sigrid Weigel. Birgit R. Erdle (Hrsg.): Fünfzig Jahre danach. Zur Nachgeschichte
des Nationalsozialismus. Zürich 1996. S. 403^134, hier: S. 417 u. 403f. Der Doppeltitel des «Grund-

80



Verhältnis von Volkskunde und Völkerkunde SAVk 95 (1999)

risses» oszilliert dann wieder zwischen «Volkskunde» und «Europäische Ethnologie»; Rolf
Wilhelm Brednich (Flrsg.): Grundriss der Volkskunde (wie Anm. 10).
Siehe S. 29-88 im Tagungsband «Europäische Ethnologie» (wie Anm. 6). Die Singular- und
Pluralverwendung in dieser Überschrift könnte man lesen als Dokumentation des oben kurz
benannten historischen Wegs von einem «Fach» zu zwei getrennten «Fächern». Dass die explizite
völkerkundliche Auseinandersetzung mit der Volkskunde erst mit dieser Tagung Anfang der 80er
Jahre, also über zehn Jahre später als in der Volkskunde, begann, liegt vielleicht auch daran, dass die
Volkskunde 1969 in Detmold «in gemässigter Form ihre studentische Revolte» hatte (Jeggle: Volkskunde

im 20. Jahrhundert (wie Anm. 10), S. 68), die einen disziplinär-selbstreflexiven Schub zur
Folge hatte, während für die Völkerkunde keine solche «Revolte» dokumentiert ist.
Thomas Hauschild: Zur Einführung: Formen Europäischer Ethnologie (wie Anm. 7). S. 12.

Und auch auf der Tagung hatte man darüber offenbar nicht immer sprechen wollen: Dem
Diskussionsprotokoll zufolge gingen die Rednerinnen auf den Hinweis von Alan Dundes, dass es

«a critical mistake» sei, «to limit either Volkskunde or Völkerkunde to the investigation of only one
kind of group», und dass die Trennung beider Fächer «fundamentally an artificial one created by
nineteenth century evolutionary thinking» sei, nicht ein. Sondern sie konzentrierten sich auf seine

(zu Recht umstrittenen) Ausführungen zum «deutschen Nationalcharakter». Alan Dundes:
Volkskunde. Völkerkunde and the Study of German National Character. In: Europäische Ethnologie
(wie Anm. 6). S. 257-265. hier: S. 2631'.; Christian Giordano: Diskussion. In: Europäische Ethnologie
(wie Anm. 6), S. 2671.

Waltraud Kokot, Dorle Dracklé: Neue Feldforschungen in Europa: Grenzen, Konflikte. Identitäten.
In: Dies. (Hrsg.): Ethnologie Europas. Grenzen. Konflikte. Identitäten. Berlin 1996. S. 3-20. hier:
S. 5ff.
«Selbst die Volkskundler dürften nicht glauben, dass etwa ein Monat teilnehmender Beobachtung
bei Gastarbeitern hinreiche (...).» Helge Gerndt: Diskussion. In: Europäische Ethnologie (wie
Anm.6).S. 71f., hier: S. 71. Am Streit um die Feldforschung beteiligt sich inzwischen auch energisch
die Soziologie. So nehmen Klaus Amann und Stefan Hirschauer in ihrem «Programm zur Befremdung

der eigenen Kultur» folgende Selbstpositionierung ihres Fachs vor: «Neben der Soziologie
(Hervorhebung E.T.) sind ethnographische Verfahren heute noch in einer Reihe weiterer Disziplinen

verbreitet: in der Geschichtswissenschaft (...): in der Pädagogik (...); in der Linguistik (...); in
der Volkskunde vgl. nur Brednich (1988 (der Grundriss. ET.).» (Klaus Amann und Stefan Hirschauer:

Die Befremdung der eigenen Kultur. Ein Programm. In: Dies. (Hrsg.): Die Befremdung der
eigenen Kultur. Zur ethnographischen Herausforderung soziologischer Empirie. Frankfurt/Main
1997, S. 7-52. hier: S. 10 Anm. 5.) An dieser Aufzählung fällt auf. dass nicht nur der einschlägige, von
Utz Jeggle herausgegebene Feldforschungs-Band (Utz Jeggle (Flrsg.): Feldforschung. Qualitative
Methoden in der Kulturanalyse Untersuchungen des Ludwig-Uhland-Instituts der Universität
Tübingen. Bd. 62). Tübingen 1984) fehlt, sondern dass auch die gesamte Völkerkunde nicht erwähnt
ist. Auch das Verständnis einer ethnographischen Untersuchung der eigenen Kultur, die dazu erst
künstlich «verfremdet» werden müsse, wirft Fragen auf (siehe dazu weiter unten).
Günter Wiegelmann: Die Beziehungen zwischen Volkskunde und Völkerkunde in der Nachkriegszeit.

In: Europäische Ethnologie (wie Anm. 6), S. 59-70, hier: S. 60.

Rolf Lindner: Zur kognitiven Identität der Volkskunde (wie Anm. 8),S. 4 u. 15 (dort auch die
folgenden Zitate).
Siehe dazu oben, Anm. 8.

Dies hat Ulla Johansen widerlegt: Ulla Johansen: Kritische Bemerkungen zum Stand der deutschen
Völkerkunde für die Kollegen von der Europäischen Ethnologie. In: Europäische Ethnologie (wie
Anm. 6). S. 47-57.
Wolfgang Brückner: Die Ethnologen kommen. In: Bayerische Blätter für Volkskunde 8 (1981), S.

129-133, hier: S. 131 (dort auch das folgende Zitat).
Gerhard Lutz: Drei mögliche «Weisen» von Volkskunde. In: Zeitschrift für Volkskunde 1 (1968), S.

13-15; ders.: Volkskunde und Ethnologie. In: Volkskunde im 19. Jahrhundert (wie Anm. 11), S.

23-25; ders.: Volkskunde und Ethnologie. In: Zeitschrift für Volkskunde 65 (1969). S. 65-80; ders.:
Deutsche Volkskunde und europäische Ethnologie. Zur Wissenschaftsgeschichte der 50er Jahre. In:
Ethnologia Europaea IV (1970). S. 26-32; ders.: Volkskunde und Kulturanthropologie. In:
Zeitschrift für Volkskunde 67/1 (1971), S. 1-13; ders.: Volkskunde, «Lehre vom Volke» und Ethnologie.
Zur Geschichte einer Fachbezeichnung. In: Hessische Blätter für Volkskunde 62/63 (1971/72), S.

11-29; ders.: Die Entstehung der Ethnologie und das spätere Nebeneinander der Fächer Volkskunde

und Völkerkunde in Deutschland (wie Anm. 6).

81



Elisabeth Timm SAVk 95 (1999)

24 Thomas Hauschild weist auf weitere Überlegungen zur Beziehung zwischen Volkskunde und Völ¬
kerkunde hin.Thomas Hauschild: Zur Einführung: Formen Europäischer Ethnologie (wie Anm. 7).
S. 11-26. hier: S. 12. lm Gegensatz zu den immer mal wieder zitierten von Lutz wurden diese jedoch
nicht rezipiert.

25 Karl-Heinz Kohl: Ethnologie - die Wissenschaft vom kulturell Fremden. Eine Einführung. München

1993. Fischer beschreibt den Untersuchungsgegenstand zwar etwas vorsichtiger, letztlich aber
endet seine Erörterung der dekonstruierten Bezeichnungen «nichtstaatliche», «vorindustrielle»,
«schriftlose» oder «Naturvölker» aber auch beim Paradigma der «Fremdheit» (Hans Fischer: Was
ist Ethnologie? In: ders. (Hrsg.): Ethnologie. Einführung und Überblick. 4.. Überarb. Aufl. Berlin
1998, S. 3-20, insbes.S. 9-14).

26 Walter Hirschberg: Völkerkunde. In: ders. (Hrsg.): Neues Wörterbuch der Völkerkunde. Berlin 1988.
S. 508-511. hier: 508. (Der Verlag hat für 1998 eine wesentlich überarbeitete Neuauflage dieses
Wörterbuchs angekündigt; der Erscheinungstermin lautet nun April 1999. so dass die überarbeitete
Fassung hier nicht berücksichtig werden konnte.) Der aktuellere, an die internationale Debatte
angeschlossene Stand völkerkundlicher Theorie- und Methodendiskussion findet sich bei Streck und bei

Schweizer u.a. (Bernhard Streck [Hrsg.]: Wörterbuch der Ethnologie. Köln 1987;Thomas Schweizer,

Margarete Schweizer u. Waltraud Kokot [Hrsg.|: Flandbuch der Ethnologie. Berlin 1993).
27 Flelmut Ottenjann: Alltagskultur-Dokumentation durch dasVolkskundemuseum. In: Zeitschrift für

Volkskunde 85/1 (1989), S. 1-18, hier: S. 3, zit. nach Stefan Beck: Umgang mit Technik. Kulturelle
Praxen und kulturwissenschaltliche Forschungskonzepte Studien zu Theorien und Perspektiven
Europäischer Ethnologie. Bd. 4). Berlin 1997, S. 138, Anm. 38. Von der Standortbestimmung von
Dieter Kramer auf der Basler Hochschultagung berichtete Brückner (Wolfgang Brückner: Volkskunde

als die Cultural Studies der Germanistik oder eine Variante von Volkskunde als historischer
Kulturwissenschaft. In: Christine Burckhardt-Seebass [Hrsg.]: Zwischen den Stuhlen fest im Sattel.'
Eine Diskussion um Zentrum, Perspektiven und Verbindungen des Faches Volkskunde.
Hochschultagung der Deutschen Gesellschaft für Volkskunde Basel, 31. Okt.-2. Nov. 1996. Göttingen
1997, S. 52-57, hier: S. 55). Solche Positionen dominieren weder die Forschungspraxis noch den

disziplinaren Diskurs; eine explizite Gegenposilion hat Stefan Beck im Zusammenhang mit dem von
ihm aufgearbeiteten Stück Fachgeschichte formuliert.

28 Beck: Umgang mit Technik (wie Anm. 27), S. 120.

^ «Ethnologisch» ist ein gängiges Adjektiv auch für volkskundliche Arbeit, und zwar auch in pro¬
grammatischen Texten, z.B. bei Wolfgang Kaschuba: Kulturalismus: Vom Verschwinden des Sozialen

im gesellschaftlichen Diskurs. In: Zeitschrift für Volkskunde 1 (1995). S. 27—46, hier: S. 32. Das
Volkskunde-Lehrbuch «Grundriss» erscheint in der Reimer-Reihe «ethnologische Paperbacks».

30 Siehe dazu auch die Hinweise bei Brückner: Die Ethnologen kommen (wie Anm. 22).
31 Günter Wiegelmann: Die Beziehungen zwischen Volkskunde und Völkerkunde in der Nachkriegs¬

zeit (wie Anm. 18). S. 63.
'¦ Siehe die Flinweise auf entsprechende Arbeiten von 1900 bis 1980 bei Thomas Hauschild: Zur

Einführung: Formen Europäischer Ethnologie (wie Anm. 7), S. 11.
i3 Sabine Doering-Manteuffel: Zeitenwende am Pol (wie Anm. 5).
14 Katharina Eisch: Grenze. Eine Ethnographie des bayerisch-böhmischen Grenzraums Bayeri¬

sche Schriften zur Volkskunde. Bd. 5). München 1996.
35 Z.B. von Tamäs Hofer: «He (an anthropologist. ET.) may well conclude that ethnographers in Cen¬

tral Europe are underdeveloped anthropologists unable to rid themselves of a narrow-minded
19th-century empiricism and to reach a higher level of generalization and theorization.» Tamäs Hofer:

Anthropologists and Native Ethnographers in Central European Villages. Notes on the Professional

Personality of Two Disciplines. In: Current Anthropology Vol. 9 No. 4 (October 1968). S.

311-315. hier: S. 311. Oder auch von Jorge Dias: Volkskunde und Völkerkunde. In: Actes du IVe

Congrès International des Sciences Anthropologiques et Ethnologiques. Wien. 1-8 Septembre
1952,Tome II. Wien 1955. S. 14-20. hier: S. 151.

36 Gottfried Korff: Namenswechsel als Paradigmenwechsel? (wie Anm. 12). S. 403.
17 Tamäs Hofer: Anthropologists and Native Ethnographers in Central European Villages (wie Anm.

35):Arnold Niederer: Volkskundliche und völkerkundliche Forschung im Alpenraum. In: Europäische

Ethnologie (wie Anm. 6). S. 107-117.
38 Sabine Doering-Manteuffel: Zeitenwende am Pol (wie Anm. 5). S. 152.
39 Beck: Umgang mit Technik (wie Anm. 27), S. 121 u. Anm. 186 auf S. 121.
40 Gisela Welz: Inszenierungen kultureller Vielfalt (wie Anm. 10), S. 45. Sie führt die volkskundliche

Abgrenzung von der Völkerkunde in erster Linie auf «binnendisziplinäre Auseinandersetzungen

82



Verhältnis von Volkskunde und Völkerkunde SAVk 95 (1999)

um gesellschaftspolitische Positionen» zurück (ebd.) und geht davon aus, dass «Abgrenzungsprobleme

und Zuständigkeitsfragen für die Volkskunde in erster Linie gegenüber der
Germanistik» bestehen (ebd., S. 42). Als Beispiel für die volkskundliche «Disziplinarität in
Nachbarschaftsverhältnissen» erörtert sie aber dennoch die Beziehung zur Völkerkunde (ebd.).
Friedrich Salomo Krauss: Beiträge zur Geschichte der Volkskunde. In: Der Urquell. Eine Monatsschrift

für Volkskunde. N.F. 1 1897). S.284L hier: S. 284.

Jorge Dias: Volkskunde und Völkerkunde (wie Anm. 35), S. 15f.

Alan Dundes: Volkskunde. Völkerkunde and the Study of German National Character (wie Anm.
15),S.263f.
Gerhard Lutz: Volkskunde und Ethnologie. In: Volkskunde im 19. Jahrhundert (wie Anm. 11), S. 25.

Ina-Maria Greverus: Die Sehnsucht des Ethnologen nach dem Feld. In: Europäische Ethnologie
(wie Anm. 6). S. 207-219, hier: S. 217.

Albrecht Lehmann. Andreas Kuntz: Gerhard Lutz zum 60. Geburtstag. In: dies.: Sichtweisen der
Volkskunde. Zur Geschichte und Forschungspraxis einer Disziplin Lebensformen, Bd. 3). Berlin,
Hamburg 1988, S. 7 (dort auch das folgende Zitat).
Utz Jeggle: Volkskunde im 20. Jahrhundert (wie Anm. 10), S. 69 (dort auch die folgenden Zitate).
Wilhelm Heinrich Riehl: Die Volkskunde als Wissenschaft. In: Die Volkskunde als Wissenschaft.
Der Vortrag von Wilhelm Heinrich Riehl mit einer Einleitung von Max Hildebert Boehm. Tübingen

1935. S. 31—48. hier: S. 31.

Wilhelm Heinrich Riehl: Die Volkskunde als Wissenschaft (wie Anm. 48), S. 31 (dort auch das

folgende Zitat). Dann kommt er zum Fazit: «Wäre Amerika nicht entdeckt worden, wir wüssten heute
gewiss noch nicht halb so gut, wie es mitten in Deutschland aussieht.»
Michel Leiris: Ethnographie und Kolonialismus (1951). In: ders.: Die eigene und die fremde Kultur.
Ethnologische Schriften. Hg. von Hans-Jürgen Heinrichs. 2. Aufl. Frankfurt/Main. S. 53-71. hier:
S. 68.

Jorge Dias: Volkskunde und Völkerkunde (wie Anm. 35), S. 19.

Waltraud Kokot, Doric Dracklé: Neue Feldforschungen in Europa (wie Anm. 16), S. 4.

Michael Flerzfeld: Theorizing Europe. Persuasive Paradoxes. In: American Anthropologist 99,4

(1997), S. 713-715, hier: S. 715.

Wilhelm Heinrich Riehl: Die Volkskunde als Wissenschaft (wie Anm. 48), S. 39f.: «Weit früher und
besser hat man fremde Völker geschildert als das eigene. (Hervorhebung ET.)» «Tacitus schrieb
keine Italia, sondern eine Germania.»
Klaus Amann. Stefan Hirschauer: Die Befremdung der eigenen Kultur (wie Anm. 17), S. 10.

Ebd..S. 12 (dort auch das folgende Zitat).
Utz Jeggle: Deutung und Bedeutung des Fremden in und um uns. In: Ina-Maria Greverus. Konrad
Köstlin. Heinz Schilling (Hrsg.): Kulturkontakt Kulturkonflikt. Zur Erfahrung des Fremden. 26.

Deutscher Volkskundekongress in Frankfurt vom 28. September bis 2. Oktober 1987.Teil 1

NOTIZEN 28). Frankfurt/Main 1988. S. 89-98, hier: 89.

Ebd.. S. 90; Fritz Kramer: Verkehrte Welten. Frankfurt/Main 1977.

Volker Gottowik: Begegnung mit einer Ethnographie des Eigenen: John J. Honigmann beschreibt
die Steiermark, und wir erkennen sie nicht. In: Zeitschrift für Volkskunde 93 (1997), S. 17-30.
Burkhart Lauterbach.Christoph Köck: Vorwort. In: Volkskundliche Fallstudien (wie Anm.4),S.7t,
hier: S. 7.

Alan Dundes: Volkskunde, Völkerkunde and the Study of German National Character (wie Anm.
15), S. 263t
Zu den «unabgeschlossene(n) Institutionalisierungsprozesse(n)» in der Volkskunde und dem daraus

resultierenden Bedarf an Klärung der «Aufgaben. Methoden und Theoriebeständen des
Faches» siehe Stefan Beck: Umgang mit Technik (wie Anm. 27). insbes. S. 121.

Ulf Hannerz: When Culture is Everywhere: Reflections on a Favorite Concept. In: Ethnos 58

(1993), S. 1-11: zum selben Thema auch Rolf Lindner: Kulturtransfer. Zum Verhältnis von Alltags-,
Medien- und Wissenschaftskultur. In: Berliner Jahrbuch für Soziologie 2 1994). S. 193-202. u. Wolfgang

Kaschuba: Kulturalismus (wie Anm. 29).
Wolf Lepenies: Arbeiterkultur (wie Anm. 3). S. 129; Thomas Sokoll: Kulturanthropologie und
Flistorische Sozialwissenschaft. In: Thomas Mergel, Thomas Welskopp (Hrsg.): Geschichte
zwischen Kultur und Gesellschaft. Beiträge zur Theoriedebatte. München 1997, S. 233-272.

83



Elisabeth Timm SAVk 95 (1999)

Literaturverzeichnis

Amann. Klaus, FIirschauer. Stefan: Die Befremdung der eigenen Kultur. Ein Programm. In: Dies.

(Flrsg.): Die Befremdung der eigenen Kultur. Zur ethnographischen Herausforderung soziologischer

Empirie. Frankfurt/Main 1997, S. 7-52.
Bachter, Stephan: Profile der Universitäts-Volkskunde heute. 6. Tagung einer Arbeitsgruppe für

Volkskunde am 6. und 7. Februar 1997 in München. In: Zeitschrift für Volkskunde 11/1997,
S. 272-276.

Beck, Stefan: Umgang mit Technik. Kulturelle Praxen und kulturwissenschaftliche Forschungskon¬

zepte Studien zu Theorien und Perspektiven Europäischer Ethnologie, Bd. 4). Berlin 1997.

Brednich, Rolf Wilhelm (Hrsg.): Grundriss der Volkskunde. Einführung in die Forschungsfelder der
Europäischen Ethnologie. 2., Überarb. u. erw. Auflage Berlin 1994.

Brückner, Wolfgang: Die Ethnologen kommen. In: Bayerische Blätter für Volkskunde 8 (1981),
S. 129-133.

Ders.: Volkskunde als die Cultural Studies der Germanistik oder eine Variante von Volkskunde als hi¬

storischer Kulturwissenschaft. In: Christine Burckhardt-Seebass (Hrsg.): Zwischen den Stühlen fest
im Sattel? Eine Diskussion um Zentrum. Perspektiven und Verbindungen des Faches Volkskunde.
Hochschultagung der Deutschen Gesellschaft für Volkskunde Basel. 31. Okt. - 2. Nov. 1996.

Göttingen 1997, S. 52-57.
Dias, Jorge: Volkskunde und Völkerkunde. In: Actes du IVL Congrès International des Sciences

Anthropologiques et Ethnologiques, Wien. 1-8 Septembre 1952,Tome II. Wien 1955, S. 14-20.

Doering-Manteuffel, Sabine: Zeitenwende am Pol. Westernisierung und Antimodernismus in rezen¬

ten Inuitgescllschaften. In: Lauterbach. Burkhart; Köck. Christoph (Hrsg.): Volkskundliche Fallstudien.

Profile empirischer Kulturforschung heute. Münster u.a. 1998, S. 137-152.

Dundes.Alan: Volkskunde. Völkerkunde and the Study of German National Character. In: Heide Nix¬

dorff; Thomas Hauschild: Europäische Ethnologie.Theorie- und Methodendiskussion aus ethnologischer

und volkskundlicher Sicht. Berlin 1983. S. 257-265.
Eisch, Katharina: Grenze. Eine Ethnographie des bayerisch-böhmischen Grenzraums Bayerische

Schriften zur Volkskunde. Bd. 5). München 1996.

Dies.: Immer anfangen. Überlegungen zu Feldforschung und volkskundlicher Identität. In: Schweizeri¬
sches Archiv für Volkskunde 95 (1999), S. 61-72.

Emmerich. Wolfgang: Zur Kritik der Volkstumsideologie. Frankfurt am Main 1971.

Fischer, Hans: Was ist Ethnologie? In: ders. (Hrsg.): Ethnologie. Einführung und Überblick. 4.. Über¬

arb. Aufl. Berlin 1998, S. 3-20.
Gerndt, Helge: Diskussion. In: Heide Nixdorff:Thomas Hauschild: Europäische Ethnologie.Theorie-

und Methodendiskussion aus ethnologischer und volkskundlichc!" Sicht. Berlin 1983, S. 71 f.

Giordano. Christian: Diskussion. Heide Nixdorff:Thomas Flauschild: Europäische Ethnologie.Theo¬
rie- und Methodendiskussion aus ethnologischer und volkskundlicher Sicht. Berlin 1983.S. 267f.

GoTTOwiK. Volker: Begegnung mit einer Ethnographie des Eigenen: John J. Honigmann beschreibt die

Steiermark, und wir erkennen sie nicht. In: Zeitschrift für Volkskunde 93 (1997), S. 17-30.

Greverus. Ina-Maria: Die Sehnsucht des Ethnologen nach dem Feld. In: Heide Nixdorff: Thomas
Hauschild: Europäische Ethnologie. Theorie- und Methodendiskussion aus ethnologischer und
volkskundlicher Sicht. Berlin 1983. S. 207-219.

Hannerz. Ulf: When Culture is Everywhere: Reflections on a Favorite Concept. In: Ethnos 58 (1993).
S. 1-11.

Hauschild. Thomas: Zur Einführung: Formen Europäischer Ethnologie. In: Heide Nixdorff;Thomas
Hauschild: Europäische Ethnologie. Theorie- und Methodendiskussion aus ethnologischer und
volkskundlicher Sicht. Berlin 1983, S. 11-26.

Herzfeld. Michael: Theorizing Europe. Persuasive Paradoxes. In: American Anthropologist 99,4

(1997), S. 713-715.
FIirschberg. Walter: Völkerkunde. In: ders. (Hrsg.): Neues Wörterbuch der Völkerkunde. Berlin 1988.

S. 508-511.
Hofer,Tamäs: Anthropologists and Native Ethnographers in Central European Villages. Notes on the

Professional Personality of Two Disciplines. In: Current Anthropology Vol. 9 No. 4 (October 1968).
S. 311-315.

Jeggle, Utz: Feldforschung. Qualitative Methoden in der Kulturanalyse Untersuchungen des Lud¬

wig-Uhland-Instituts der Universität Tübingen, Bd. 62). Tübingen 1984.

84



Verhältnis von Volkskunde und Völkerkunde SAVk 95 (1999)

Ders.: Volkskunde im 20. Jahrhundert. In: Rolf Wilhelm Brednich (Flrsg.): Grundriss der Volkskunde.
Einführung in die Forschungsfelder der Europäischen Ethnologie. 2.. Überarb. u. erw. Auflage. Berlin

1994, S. 51-72.
Johansen, Ulla: Kritische Bemerkungen zum Stand der deutschen Völkerkunde für die Kollegen von

der Europäischen Ethnologie, ln: Heide Nixdorff; Thomas Hauschild: Europäische Ethnologie.
Theorie- und Melhodendiskussion aus ethnologischer und volkskundlicher Sicht. Berlin 1983,
S. 47-57.

Kaschuba, Wolfgang: Kulturalismus: Vom Verschwinden des Sozialen im gesellschaftlichen Diskurs.
In: Zeitschrift für Volkskunde I (1995); S. 27-46.

Kohl, Karl-FIeinz: Ethnologie - die Wissenschaft vom kulturell Fremden. Eine Einführung. München
1993.

Kokot, Waltraud; Dracklé, Dorle: Neue Feldforschungen in Europa: Grenzen, Konflikte, Identitäten.
In: Dies. (Hrsg.): Ethnologie Europas. Grenzen. Konflikte. Identitäten. Berlin 1996, S. 3-20.

Korff, Gottfried: Namenswechsel als Paradigmenwechsel? Die Umbenennung des Faches Volks¬
kunde an deutschen Universitäten als Versuch einer «Entnationalisierung». In: Sigrid Weigel, Birgit
R. Erdle (Flrsg.): Fünfzig Jahre danach. Zur Nachgeschichtc des Nationalsozialismus. Zürich 1996.

S. 403^134.

Kramer, Fritz: Verkehrte Welten. Frankfurt/Main 1977.

Krauss, Friedrich Salomo: Beiträge zur Geschichte der Volkskunde. In: Der Urquell. Eine Monats¬
schrift für Volkskunde. N.F. 1 (1897), S. 284f.

Lauterbach, Burkhart, Köck, Christoph (Hrsg.): Volkskundliche Fallstudien. Profile empirischer
Kulturforschung heute. Münster 1998.

Lehmann. Albrecht, Kuntz, Andreas: Gerhard Lutz zum 60. Geburtstag. In: dies.: Sichtweisen der
Volkskunde. Zur Geschichte und Forschungspraxis einer Disziplin Lebensformen, Bd. 3). Berlin,
Hamburg 1988, S. 7.

Leiris. Michel: Ethnographie und Kolonialismus (1951). In: Ders.: Die eigene und die fremde Kultur.
Ethnologische Schriften. Hg. von Hans-Jürgen Heinrichs. 2. Aufl. Frankfurt/Main. S. 53-71.

Lepenies. Wolf: Arbeiterkultur. Wissenschaftssoziologische Anmerkungen zur Konjunktur eines Be¬

griffes. In: Geschichte und Gesellschaft 5 (1979), S. 125-136.

Lindner. Rolf: Zur kognitiven Identität der Volkskunde. In: Österreichische Zeitschrift für Volks¬
kunde NS Bd. XLI H. 1 (1987), S. 1-19.

Lutz, Gerhard: Deutsche Volkskunde und europäische Ethnologie. Zur Wissenschaftsgeschichte der
50er Jahre. In: Ethnologia Europaea IV (1970). S. 26-32.

Ders.: Drei mögliche «Weisen» von Volkskunde. In: Zeitschrift für Volkskunde 1 (1968), S. 13-15.
Ders.: Die Entstehung der Ethnologie und das spätere Nebeneinander der Fächer Volkskunde und

Völkerkunde in Deutschland. In: Heide Nixdorff; Thomas Flauschild (Hrsg.): Europäische
Ethnologie. Theorie- und Methodendiskussion aus ethnologischer und volkskundlicher Sicht. Berlin
1983, S. 29-46.

Ders.: Volkskunde, «Lehre vom Volke» und Ethnologie. Zur Geschichte einer Fachbezeichnung. In:
Hessische Blätter für Volkskunde 62/63 (1971/72), S. 11-29.

Ders.: Volkskunde und Ethnologie. In: Volkskunde im 19. Jahrhundert. Ansätze - Ausprägungen -
Nachwirkungen. Arbeitstagung der Vertreter des Faches Volkskunde an den deutschen Universitäten

vom 9. bis 11. Oktober 1968 in Kiel. Kiel 1968, S. 23-25.
Ders.: Volkskunde und Ethnologie, ln: Zeitschrift für Volkskunde 65 1969), S. 65-80.
Ders.: Volkskunde und Kulturanthropologie. In: Zeitschrift für Volkskunde 67/1 (1971), S. 1-13.

Maase, Kaspar: Zum wissenschaftlichen Profil der «Zeitschrift für Volkskunde». Eine Analyse der
Jahrgänge 1986-1995. ImTübinger Korrespondenzblatt Nr. 47 (Sept. 1996), S. 71-80.

Niederer, Arnold: Volkskundliche und völkerkundliche Forschung im Alpenraum. In: Heide Nix¬

dorff; Thomas Flauschild (Hrsg.): Europäische Ethnologie. Theorie- und Methodendiskussion aus

ethnologischer und volkskundlicher Sicht. Berlin 1983, S. 107-117.

Ottenjann, Helmut: Alltagskultur-Dokumentation durch das Volkskundemuseum, ln: Zeitschrift für
Volkskunde 85/1 (1989), S. 1-18.

Riehl.Wilhelm Heinrich: Die Volkskunde als Wissenschaft. In: Die Volkskunde als Wissenschaft. Der
Vortrag von Wihelm Heinrich Riehl mit einer Einleitung von Max Hildebert Boehm. Tübingen
1935,S.3U48.

Schippers, Thomas K.: A History of Paradoxes. Anthropologies of Europe. In: Han F Vermeulen;
Arturo Alvarez Roldàn (Hrsg.): Fieldwork and Footnotes. Studies in the History of European
Anthropology. London, New York 1995, S. 234-246.

85



Elisabeth Timm SAVk 95 1999)

Schweizer, Thomas, Schweizer, Margarete. Kokot, Waltraud (Hrsg.): Handbuch der Ethnologie.
Berlin 1993.

Simon, Michael, Friess-Reimann, Hildegard: Vorwort, in: Dies. (Hrsg.): Volkskunde als Programm.
Updates zur Jahrtausendwende. Münster, New York, München, Berlin 1996, S. 7-9.

Sokoll,Thomas: Kulturanthropologie und Historische Sozialwissenschaft. [n: Thomas Mergel;Thomas
Welskopp (Hrsg.): Geschichte zwischen Kultur und Gesellschaft. Beiträge zur Theoriedebatte.
München 1997, S. 233-272.

Streck. Bernhard (Hrsg.): Wörterbuch der Ethnologie. Köln 1987.

Vermeulen, Han. F: Origins and Institutionalization of Ethnography and Ethnology in Europe and the
USA, 1771-1845. In: ders.; Arturo Alvarez Roldàn (Hrsg.): Fieldwork and Footnotes. Studies in the

History of European Anthropology. London, New York 1995. S. 39-59.
Volkskunde im 19. Jahrhundert. Ansätze - Ausprägungen - Nachwirkungen. Arbeitstagung der

Vertreter des Faches Volkskunde an den deutschen Universitäten vom 9. bis 11. Oktober 1968 in

Kiel. Kiel 1968.

Welz, Gisela: Inszenierungen kultureller Vielfalt. Frankfurt am Main und New York City Studien
zu Theorien und Perspektiven Europäischer Ethnologie. Bd. 5). Berlin 1996.

Wiegelmann, Günter: Die Beziehungen zwischen Volkskunde und Völkerkunde in der Nachkriegs¬
zeit. In: Heide Nixdorff; Thomas Hauschild: Europäische Ethnologie. Theorie- und Methodendiskussion

aus ethnologischer und volkskundlicher Sicht. Berlin 1983, S. 59-70.

86


	Nicht Freund, nicht Feind : Überlegungen zum Verhältnis von Volkskunde und Völkerkunde

