
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 95 (1999)

Heft: 1

Artikel: Immer anfangen : Überlegungen zu Feldforschung und volkskundlicher
Identität

Autor: Eisch, Katharina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118030

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118030
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizerisches Archiv für Volkskunde 95 (1999). 61-72

Immer anfangen

Überlegungen zu Feldforschung und volkskundlicher Identität

Katharina Eisch

Am Anfang dieser Überlegungen stand die Aufforderung, im Rahmen eines im

April 1998 in Tübingen veranstalteten Nachwuchstreffens über «Feldforschung»
und, im Untertitel, zur «methodischen Identität» unseres Faches zu referieren.1 Am
Anfang stand auch meine Verwunderung über die Priorität, die damit der Feldforschung

für die volkskundliche Identitätsbildung per se eingeräumt wurde - und die
nicht meinem eigenen Eindruck einer eher randständigen Rolle entsprach, die
diese Methodik in Forschungen und Fachdiskussionen spielt. Als der Beitrag dann
auch noch, gleichsam programmatisch, weit an den Anfang des Referatsteils
gestellt wurde, sah ich darin Anlass genug, eine erste, ebenso platte wie vorläufige
Ausgangsthese zu versuchen. Nämlich: Volkskunde, Empirische Kulturwissenschaft,

Europäische Ethnologie ist anfänglich das Fach der Feldforschung.
Wenn man so will, lassen sich dafür in den Anfängen des Faches durchaus

Anhaltspunkte finden, sowohl methodisch als auch inhaltlich-konzeptionell. So formt
sich die Ethnologie, Ethnographie oder Volkskunde - die Begriffe sind zunächst ja
kaum voneinander abgrenzbar - wie andere moderne Wissenschaften im Gefolge
der Aufklärung und der Industrialisierung. Der aufgeklärte Mensch «lernt» den
distanzierenden wissenschaftlichen Blick, die Entgegensetzung von Subjekt und
Objekt und erfährt damit ein Fremdwerden der Welt, der neuen wie der alten. Dabei
wird die Ethnographie als diejenige Wissenschaft notwendig, die als einzige eben
diese Fremdheit und die Dialektik von Eigen und Fremd thematisiert. Gerhard
Lutz beschreibt, wie sich zeitgleich im späten 18. Jahrhundert im Bereich der
statistischen Landesbeschreibung wie in der Geographie die Frage nach dem Menschen
in seinen gesellschaftlichen Zusammenhängen als inhaltliche und methodische

Forschungslücke auftut:2 Der Mensch wird sich äusserlich, fremd; er beginnt, sich
selbst in seiner Fremdheit zu befragen.

Für dieses Anliegen schafft man sich - offensichtlich ohne besondere Anstrengungen

einer theoretischen Systematisierung - methodische Grundlagen, die sich

zumindest probehalber durchaus in heutige Begriffe übersetzen lassen. Demnach
wäre schon im Bemühen der Statistik, vor Ort die bestehenden Verhältnisse eigener

und fremder Länder zu untersuchen, die empirische Wissenschaft vorgegeben,
die (ob nun in kritischer oder staatstragender Absicht) auch den Anspruch
gesellschaftlicher Einwirkung erhebt. Man kultiviert das Wandern und Reisen als
empirische Methode und die Reisebeschreibung als Quelle - und damit als Vorläuferin
des Feldtagebuchs. In der ungewohnten wissenschaftlichen Aufmerksamkeit für
das fremde bzw. fremdgewordene Volk bieten sich wohl von selbst alltagskulturelle

61



Katharina Eisch SAVk 95 1999)

ebenso wie regionale Perspektiven an. Das Dagewesensein, die authentische,
leibliche Begegnung mit dem Fremden, wird zum ersten und häufig einzigen Beleg für
die wissenschaftliche Wahrheit des Beschriebenen; damit aber instrumentalisiert
man die subjektive Wahrnehmung des Forschers oder auch der Forscherin zum
Zweck wissenschaftlicher Beschreibung: Hier wäre also vorgezeichnet, was später
teilnehmende oder nichtteilnehmende Beobachtung heisst. Parallel dazu nimmt
das Gewährsleuteprinzip gleichsam das narrative Interview und die Oral History
vorweg - zumindest aber erfindet man den Informanten und die persönliche
Gesprächsbeziehung als Datenquelle. Wollte man Fachgeschichte (in wohl sträflicher
Verkürzung) solchermassen rezipieren, so liesse sich diese volkskundliche
UrMethodik als deckungsgleich mit den programmatischen Umrissen heutiger
Feldforschung zeigen.3

Treiben wir diese spielerische Methodensuche in der volkskundlichen Vor- und

Frühgeschichte noch weiter, so wird ausserdem deutlich, wie sich die Volkskunde im
19. Jahrhundert permanent an die verschiedensten anderen Wissenschaften anlehnt -
an Geschichts- und Altertumswissenschaften. Germanistik, Philologie, Geographie.

Psychologie uvm. Nach Bedarf übernimmt sie deren Methoden und integriert sie in

eine Melange, die man als spezifisch volkskundlich bezeichnen könnte - und deren

Kern, ihren Bodensatz vielleicht, die oben beschriebenen Feldzugänge bilden. Die
Volkskunde entwickelt sich so über eine vielseitige und offene Methodik und
erschliesst sich ein weites Repertoire mündlicher und schriftlicher Quellen zum Studium
des fremdgewordenen Menschen und seiner Lebenswelt. Dazu verortet sie sich quasi
im Kreuzungspunkt der Geistes- und Gesellschaftswissenschaften: Volkskundlichc
Identität entsteht interdisziplinär, und - wie das als Schlagwort und kollektive
Selbstverortung inzwischen heimlicher Konsens zu sein scheint - «zwischen den Stühlen».4

Ignoriert man einmal die ideologischen und irrationalen Schlagseiten, die
gerade die offeneren und subjektivistischen Ansätze ab dem 19. Jahrhundert gewonnen

haben, so ist aus diesen Anfängen eine Entwicklungslinie denkbar, die

kontinuierlich zur Feldforschung und zu einer modernen europäischen Ethnologie
führt - besser: führen könnte, noch besser: hätte führen können. Wir wissen, dass

das nicht so ist, ich setze also das bisher Gesagte in einen vorsichtigen Konjunktiv
und vermute, dass schon die ersten Fachvertreter mit dieser Interpretation nicht so

ganz einverstanden wären. Denn bereits im Entstehen distanziert das Fach sich von
sich selbst, schämt es sich seiner feldforschungsbezogenen Charakteristika. Soweit
ein Bewusstsein für theoretische und methodische Reflexion existiert, versucht

man mit dem wachsenden Monopolanspruch des «Tatsachenblicks»'1 die Subjektivität

und Zufallsbestimmtheit der eigenen Feldzugänge szientistisch zu bemänteln,

man versteckt sich hinter dem Sammeln und Sortieren von Daten und Dingen
sowie einem antiquarischen Bewahrungsauftrag. Nebenher entwickelt sich auch die

Statistik als empirische Wissenschaft in eine andere, ebenso konsequente Richtung
hin zur positivistischen Objektivierung, zur empirischen Sozialforschung.6

Dazu kommt schliesslich auch das von Gerhard Lutz als deutscher Sonderweg
dargestellte Bemühen der Volkskunde, sich von der aufs «Primitive» hin orien-

62



Feldforschung und volkskundliche Identität SAVk 95 (1999)

tierten Völkerkunde - und damit vom Etikett «Ethnologie» - abzusetzen.7 Damit
aber etabliert sich ein schizophrenes Verhältnis zur eigenen Methodik: Zwar hält

man. notgedrungen, noch an offenen empirischen Vorgehensweisen fest, das

jedoch in zweifelhafter Verkürzung und Unreflektiertheit (so als würde ihre
«Unwissenschaftlichkeit» durch schamhaftes Wegschauen verschwinden) - und schliesslich

auch unter Abwehr des ethnologischen Charakters volkskundlicher
Feldforschung.

Diese Haltung wird erst in der grossen Standortdebatte ab Ende der 60er Jahre

revidiert und auf erstaunliche Weise umgekehrt. Denn während man dem Fach nun
bis in die Namensgebung hinein ein Bekenntnis zur Ethnologie abfordert, verwirft
man zugleich die auch in der Volkskunde entwickelten, ethnologischen Methoden.
Darauf blickt Utz Jeggle 1984 zurück: «Abschied vom Volksleben hiess auch
Abschied von den überlieferten volkskundlichen Forschungsmethoden» - und dabei
wohl vor allem Abschied von den Gewährsleuten.s Sein kurzer Bericht über ein

Tübinger Osterseminar 1969 zu «Dokumentation und Feldforschung», das den

legendären Auftritt in Detmold vorbereitete, gibt die damalige (und sicher nicht ganz
unberechtigte) Kritik wieder:

<«Im Feld- wird in aller Regel lediglich die Bestätigung für den fixierten Kanon, für vorgefasste
Meinungen und bestehende Attitüden eingeholt. Gewähr dafür, class das vorgängige Konzept auf
alle Fälle bestätigt wird, bieten die Gewährsleute.»1'

Weiter heisst es hier, das spontane Gespräch als «Lieblingskind der Volkskundler»

führe zu «keiner Quantifizierbarkeit der Ergebnisse», es verführe «zu einem
nicht überprüfbaren Anekdotalismus»...1"

Nun geht es mir nicht darum, der gegenwärtig gelegentlich konstatierten «Re-

Volkskundisierung» das Wort zu reden - und überhaupt haben wir als die
nachfolgende Generation, die bequem auf der damaligen Revisionsarbeit aufbauen
kann, leicht reden und leicht lächeln. Klar ist: Die Kritik an überlieferten
Reflexionsverweigerungen und erst recht die sozialwissenschaftliche Öffnung und

Neuorientierung des Faches war nicht nur im Hinblick auf die nationalsozialistische

Vergangenheit des Faches und aufweiterwirkende volkskundlichc Borniertheiten
richtig und unumgänglich." Vielleicht aber wurden damals (wie gelegentlich noch

heute) in der Konfrontation zwischen Volkskunde und Empirischer Kulturwissenschaft

doch ein paar Kinder mit dem Bade ausgeschüttet: ausserdem schimmert
gerade in den damaligen Debatten ein merkwürdiges volkskundliches Kontinuum
durch: Vieles nämlich klingt wieder nach einem verzweifelten Mithaltenwollen,
dem Minderwertigkeitsgefühl eines kleinen Fachs, das sich als Bastard zwischen
allen Stühlen fühlt. Die Folge ist jene aus der alten Volkskunde bekannte,
schizophrene Haltung zur ethnologischen Methodik und Programmatik. Mit heutigen
Augen möchte man in Martin Scharfes zeitgleich über dasselbe Tübinger
Kolloquium veröffentlichten Bericht - etwa in Forderungen nach eingehender Reflexion
des Forschungsprozesses und seiner Folgen, in Sätzen wie «Jede Beobachtung
verändert den beobachteten Gegenstand» - einen mutigen Aufbruch ins Feld erwar-

63



Katharina Eisch SAVk 95 1999)

ten, auf das sich der oder die Forschende in seiner ganzen Dynamik und Veränderlichkeit

einlässt.12 Eine Auseinandersetzung mit dem einstigen Zwillingsfach
Ethnologie aber wird hier nicht angestrebt, sondern eine beinahe anbiedernde Anlehnung

an die Soziologie. Dabei propagierte die Tübinger Seminargruppe ein aus

heutiger Sicht eigenartig verkürztes und streckenweise paradoxes Verständnis von
Feldforschung: Teilnehmende Beobachtung entbinde «nicht von der Pflicht zur
Quantifizierung», heisst es beispielsweise.11 Die Methodendiskussion kreist offenbar

um das Formulieren und Auswerten wasserdichter Fragebogen; die Begegnung
von Forschenden und Erforschten spielt kaum eine Rolle, findet u.U. auch gar nicht
mehr statt. So fordert man Feldforschung und nimmt sie sogleich wieder zurück,
indem man sie in ihrem Kern beschneidet. Die szientistische Scham, die das Fach von
Anfang an begleitet, erreicht in diesen Jahren wohl einen Höhepunkt.

Dabei ist klar, dass der Volkskunde/Empirischen Kulturwissenschaft bei diesem

Hase-und-Igel-Lauf mit den «harten» Sozialwissenschaften und einem nie einlösbaren

positivistischen Anspruch mit der Zeit die Luft ausgehen müsste. Knappe
zehn Jahre später wagt man, wieder im Tübinger Turm, eine Besinnung (aber sicher
keine einfache Rückbesinnung) auf offene Methoden als die Stärke des Faches.

1977 und 1980 erscheinen dazu zwei Aufsätze von Hermann Bausinger: Darin
beschreibt er als Vorzüge der «weichen» vor den «harten» Vorgehensweisen die

Möglichkeit, Kontexte, Unscharfen und Zwischentöne wahrzunehmen und die Dynamik

des Feldes in bezug auf seine Historizität und seine Prozessualität zu erfassen14:

«One must be able, not only to fit findings into a given frame, but to allow the

frame to change through unexpected findings»1;i - ein Satz, der für die Empirische
Sozialwissenschaft bis heute eine massive Herausforderung darstellen dürfte. Dazu

propagiert Bausinger nicht nur die offene teilnehmende Beobachtung, sondern
auch «soft historical methods»,"' was immer man darunter verstehen mag. Insgesamt

seien weiche Methoden «wirklichkeitsadäquater» und könnten eher auch den

Interessen und dem Erfahrungshorizont der Befragten gerecht werden.17

1984 erscheint Utz Jeggles Band «Feldforschung», als ein Neuanfang, ein erster
Aufbruch ins Feld - der das Buch eigentlich bis heute geblieben ist: In Sachen

Feldforschung scheint es in der Volkskunde immer nur Anfänge zu geben. Hier nun
wird über die Entwicklung einer differenzierten fachbezogenen Methodik, die den

Blick etwa auf Minderheiten oder auf perspektivische Weltbilder lenken könnte,
«die Rückgewinnung der ethnographischen Dimension» gefordert.lx die Durchsetzung

des Indizienparadigmas und der subjektorientierten Methode.19 «Den
volkskundlichen Blick genauer und schärfer zu machen, ohne seine Spezifik und seine

Problemorientiertheit einzuschränken», steht als zukünftige Aufgabe im Raum,
die nicht «lösbar [ist] ohne massenhafte Feldstudien und deren regelmässige und

hartnäckige Reflexion».20

Dass Feldforschung in den seither vergangenen 14 Jahren zumindest nicht zu
einem Massenphänomen volkskundlicher Arbeit geworden ist, ist offensichtlich.

Monographien, die auf umfassender, komplexer Anwendung ethnographischer
Feldforschung basieren, stellen nur einen vergleichsweise geringen Anteil des

64



Feldforschung und volkskundlichc Identität SAVk 95 (1999)

publizistischen Outputs des Faches. Dazu scheint auch unter Studierenden bei
allem Interesse die Hemmschwelle zu eigener Feldarbeit relativ hoch zu sein, und
das selbst dann, wenn Lehrprogramme forciert Feldforschung anbieten. Dabei
werden neben sachlichen (und durchaus nachvollziehbaren) Einwänden - allein
der Aufwand der Transkription narrativer Interviews ist für eine Magisterarbeit
beträchtlich - auch Fremdheitsgefühle und Berührungsängste sichtbar: etwa in der

Befürchtung, in einem ungleichen Machtverhältnis die Gesprächspartner und

-Partnerinnen zu dominieren, oder einfach in der Weigerung, abgegrenzte Territorien

und sichere Milieus zu verlassen.

Nun aber drängt sich mit der Behauptung, Feldforschung sei in der volkskundlichen

Praxis und Fachdiskussion generell unterrepräsentiert, die Frage auf, was

wohl unter einer Feldforschungsstudie zu verstehen sei - und was nicht. Dabei lässt

sich die unklare und pauschalisierende Verwendung des Begriffs «Feldforschung»,
mit dem sich beinahe jede beliebige Einzelmethode gegenwartsbezogener und
interaktiver Forschung etikettieren lässt, auch als Teil des Problems begreifen. Trotzdem

möchte ich meine Eingrenzungsversuche dessen, was Feldforschung sein

könnte, zurückstellen und noch weiter nach ihrem Stellenwert in der Programmatik

und im Selbstbild des Faches fragen. Hat man es bei einzelnen, rhetorischen

Wiederaufnahmeappellen belassen, hat man sich klammheimlich von ihr
verabschiedet, bevor man überhaupt wieder damit angefangen hat - oder hat sie doch so

selbstverständlich als ein Methodenbereich unter anderen Fuss gefasst.dass es

darüber längst nichts mehr zu diskutieren gibt? Und: welche Bedeutung hat der
Beiname «Europäische Ethnologie», den doch etliche Institute tragen, für das

Selbstverständnis des Fachs?

Ohne Anspruch auf Vollständigkeit und Ausschliesslichkeit meine ich, in aktuellen

Standortbestimmungen von Volkskunde/Europäischer Ethnologie drei
Abwehrtendenzen von Feldforschung ausmachen zu können:
1. Feldforschung wird ignoriert. Anstelle einer angemessenen Einbeziehung von

Beispielen aus der Feldforschung zeigt sich in programmatischen Veröffentlichungen

und methodischen Anleitungen immer wieder die Neigung, auf literarische

Belege wie z.B. autobiograpische Zeugnisse von Schriftstellern zurückzugreifen.21

Soweit damit Alltags- und Lebenserfahrung gezeigt werden soll, gerät
die Literatur zur Ersatzquelle, mit deren Hilfe sich die eigene Begegnung mit
dem Feld und den jeweils Betroffenen umgehen lässt.

Schlichtweg unüblich ist es demgegenüber. Felclmaterialien überhaupt als

volkskundliche Quellen unter anderen zu führen.22

2. Man weist der Feldforschung einen festen Platz, und gelegentlich auch einen

herausragenden Stellenwert im Methodenkanon zu, beschreibt sie aber deutlich
distanziert und ambivalent. Darstellungen feldforschenden Tuns können eine

Vagheit und Fremdheit zum Ausdruck bringen, die auch, aber nicht nur an einen
fachwissenschaftlichen Reflex des Fremdwerdens lebensweltlicher Umwelt
denken lassen. «Die Angst des Forschers vor dem Feld»,23 so möchte man
unterstellen, drückt sich als distanzierende und mystifizierende Abwehr von Feld-

65



Katharina Eisch SAVk 95 (1999)

forschung aus. Das wird besonders deutlich in ihrer Zuordnung zur Völkerkunde,

etwa als Initiationsritual angehender Ethnologen, was nicht unbedingt
auf ein Signum volkskundlicher Identität schliessen lässt. Was bedeutet es für
die Verortung des Faches, wenn etwa im Feldforschungskapitel in RolfW. Brednichs

«Grundriss» nicht mehr wie sonst vom «Volkskundler», sondern
unvermittelt vom «Ethnologen» die Rede ist, für den «<Feldforschung> auch heute
immer noch ein gewisses Zauber- oder Reizwort» darstelle?24 Solche Exotisierun-

gen der Feldforschung verschieben diese geographisch wie auch in bezug auf die

eigene Zuständigkeit und Identität ins Fremde, wie sie zugleich auch wieder ein
distanziertes Verhältnis zur Völkerkunde indizieren.

3. Feldforschung wird in Einzelmethoden aufgespalten und damit entschärft. Im
methodischen Überblick kann sie z. B. in das narrative Interview, das biographische

Interview, Oral History, die schriftliche Befragung und verschiedene

Beobachtungstechniken zerfallen, sie wird vom Gewährsleuteprinzip (unter dem

man weiterhin einfaches Sammeln von Informationen versteht) ebenso gern
abgekoppelt wie von der Erzähl forschung.2'' Das macht didaktisch und
fachhistorisch vielleicht Sinn, fatal aber ist, dass diese qualitativen Einzeltechniken
hier wie in der Forschungspraxis als isolierte und alternative Ansätze
stehenbleiben, anstatt integrativ zusammengeführt und aufeinander bezogen zu werden.

Eine geradezu absurde Folge davon ist es beispielsweise, wenn narrative
Interviews und Feldgespräche durch ihre Zuordnung zur Oral History oder zur
teilnehmenden Beobachtung als Quelle und Medium der klassischen Erzählforschung

einfach übersehen werden.

Daneben zeigt sich die Fraktionierung und gleichzeitige Abwehr von Feldforschung

auch in der Vielzahl von Veröffentlichungen etwa zum biographischen
Interview oder zu autobiographischen Quellen, nicht aber zur teilnehmenden
Beobachtung, die man doch gleichzeitig gerne als besonders schwierig und sensibel
betrachtet - sie zeigt sich aber auch, wenn z.B. Studierende lieber von «Interviews
machen» als von «Feldforschung» sprechen.

Über diese Abwehrstrategien nun wird dem Erkenntnispotential der Feld forsch

ung der Zahn gezogen. So liefert eben die Aufspaltung in Einzeltechniken die

Forschungsergebnisse dem Vorwurf der Verzerrung und mangelnden Repräsentativität

aus, da sie die wechselseitigen Kontroll- und Verifizierungsmöglichkeiten
abschneidet, die sich gerade aus der Integration verschiedener Feldforschungszugänge

ergeben. Eine flexible, den Gegebenheiten im Feld angepasste Kombination

von Methoden führt durchaus wieder auf die volkskundliche Tradition zurück

- zugleich aber kann sie immer auch auf die ebenso traditionelle, szientistische

Skepsis gegenüber den eigenen metodischen Ansätzen stossen. Denn überall dort,
wo sich das besondere kulturwissenschaftliche Potential ethnographischer
Feldforschung entfaltet, werden gängige Kriterien von Wissenschaftlichkeit und
Objektivität auf den Kopf gestellt. Ich möchte das an drei methodischen Knotenpunkten

eines integrativen Verständnisses von Feldforschung zeigen:

66



Feldforschung und volkskundliche Identität SAVk 95 (1999)

Die Ausgangsidee methodenpluralistischer Forschung wäre hier, Wirklichkeit
über ihre Multiperspektivität, über Vieldeutigkeiten und Ambivalenzen zu

fassen. Aus verschiedenen Erhebungstechniken resultieren unterschiedliche
Quellentypen, die ebenso unterschiedliche Sichten auf den Feldzusammenhang
widerspiegeln und die einander wechselseitig als Kontext und Interpretationshintergrund

dienen können. Besondere Bedeutung kommt dabei der Kombination

von offenen, narrativen Interviews und den Feldprotokollen aus der
teilnehmenden Beobachtung zu, wo sich der «authentische» O-Ton der Befragten
einerseits und die subjektive Sicht der Forschenden andererseits ergänzen und

kontrollieren. Zusätzlich bietet sich je nach Fragestellung eine ganze Reihe
weiterer Feldmethoden vom Wahrnehmungsspaziergang, der Fotografie und

Bildanalyse bis hin zum Film, zur Medienanalyse oder auch der historischen
Quellenforschung an. Das Ergebnis wird ein umfangreicher Korpus disparater Feld-

materialien sein, der die vielfältigsten und scheinbar widersprüchlichsten,
belanglosesten, umwegigsten Informationen enthalten kann. Erst in dieser
diffusen Vielfalt aber treten Verdichtungen, Wiederholungen und Variationen von
Sichtweisen, Erzähl- und Erinnerungsthemen zutage, hier bilden sich motivische

Cluster, in denen feste Strukturmuster sichtbar werden und sich auch

gegen Vorannahmen des oder der Forschenden durchsetzen können. Wenngleich
man unter gegenwärtigen Forschungsbedingungen nicht ethnologischen
Konventionen das Wort reden kann (und dies auch nicht braucht), sind dazu doch

eine gewisse Forschungsdauer und -tiefe über die oft üblichen, nachmittäglichen
Informantenbesuche hinaus notwendig, ausserdem die Fähigkeit zuzuhören
und sich auf das Feld einzulassen, ohne vermeintlich Unwichtiges voreilig
auszublenden. Mithin bedingt dieser Ansatz zwei recht unwissenschaftliche Dinge:
Zum einen Phantasie in der Wahl und Anwendung der jeweils angemessenen
Methoden, zum anderen Vertrauen in die Selbstorganisation des Feldes gerade

dort, wo es am schwierigsten fassbar zu sein scheint.

Das setzt allerdings voraus, dass ein pluralistischer Methodenmix nicht erst bei

der Integration verschiedenartiger Quellen ansetzt (und damit wieder die

eigentliche Feldforschungspraxis ausblendet), sondern konsequent und kreativ
bereits im Feld gewagt wird. Auch wenn dies wieder paradox klingen mag, so

kommt eine wahrnehmbare Struktur, ein beschreibbares Ergebnis erst in einer
räumlich und zeitlich begriffenen Forschungs- und Erkenntnisbewegung
zustande, die der Divergenz, der Prozessualität und Historizität des Feldes folgt.
Kollektives Bewusstsein und Erinnern, ebenso wie der gelebte Alltag auch

vorglobalisierter Kulturen sind niemals statisch, sondern konstituieren sich

jeweils neu im Kontext einer aktuellen Situation. Jedes Feld ist veränderlich,

entsprechend entstehen Forschungsergebnisse in einem Prozess beständiger
Infragestellung, situativ, relativ zum räumlichen Standort und dem zeitlichen
Erkenntnisstand des oder der Forschenden. Als Programm der Authentizität, des

Forschens vor Ort und im eigenen Augenschein muss Feldforschung damit doch

in Kauf nehmen, dass sich ihre scheinbar fest verorteten Gegenstände ständig

67



Katharina Eisch SAVk 95 (1999)

verflüssigen und dass sich, folgt man nur den Verweisungen und Vermittlungen
der Gewährsleute, lokale Raumgrenzen jederzeit auflösen können:
Feldforschung, die sich solchermassen im offenen Raum ereignet, ist per se multi-
sited.26

3. Diese ständige, methodische Verunsicherung verschärft schliesslich auch das

Problem der Subjektivität des oder der Forschenden. Ich möchte hier nicht mit
der pathetischen, und auch wieder mystifizierenden Formel vom «sozialen Tod»
des Feldforschers in der Fremde auffahren, und schon gar nicht die gefährlichen,

gefühlig-beseelten Ansätze der alten Volkskunde bemühen. Es geht um
das emotionale Potential, das jeder Feldbegegnung unvermeidlich innewohnt -
und hier nun ist die Dynamik eines Sich-Einlassens auf das Fremde, auf
unverständliche, ambivalente oder traumatische Erfahrungswelten, auf Haltungen,
die mit der eigenen nicht in Einklang zu bringen sind... nicht zu unterschätzen.
Teilnehmende Beobachtung forciert eine kompromisslose Öffnung der eigenen
Wahrnehmung ausgerechnet in einer Ausnahmesituation, die das Individuum
ständigen Wechselbädern aus Frust, Depression und emotionalen Höhenflügen
aussetzt. Gerade deshalb ist es wichtig, öfter oder länger ins Feld zu gehen,
ausführlich Tagebuch zu führen und dieses Tagebuch in zeitlicher Distanz und am
besten mit fremder Hilfe zu reflektieren: «Die Genauigkeit der Gefühle», wie
das sehr präzis bei Dietmar Sauermann ausgedrückt wird, ist hier gefragt.27

Dabei aber geht es nicht nur darum, emotionale Verzerrungen und Ausblendungen

aufzudecken und unschädlich zu machen. Auch wer nicht explizit psychologisch

oder psychoanalytisch arbeitet, kann die Gegenübertragung als wertvolle
Quelle nutzen. Das bedeutet auch, die Forschungsbegegnung nicht nur als

Kommunikationskanal zu sehen, durch den hindurch der Datenschatz des Feldes

zugänglich wird, sondern zu beobachten, inwieweit die Interaktionssituation selbst
dessen Rollenmuster und kollektive Strukturen reproduziert. Martin Scharfe
wünscht sich in einem programmatischen Vortrag von 1994. in dem er sich noch
einmal von den «Fetischen» der Repräsentativität. Quantität und der puren «Er-

gebnis»-Orientiertheit verabschiedet, für eine künftige Kulturwissenschaft «Farbe»,
also den Einbezug sinnlicher Qualitäten. «Tiefe und Lot», was vor allem auf das

Unbewusste zielt, sowie den Blick auf die Kategorie Geschlecht.2S Ethnographische

Feldforschung könnte diesen Forderungen vielleicht am weitesten entgegenkommen

- und zwar auch in Hinblick auf den dritten Punkt «Geschlecht»: Bewusst
oder unbewusst kommt in jeder Forschungsbegegnung die Geschlechterdynamik
des Forschungsfeldes zum Tragen, und auch dies ist ein Sachverhalt, der (anders als

z. B. das Schichtgefälle in der Arbeiterkulturforschung oder im «research up»)29

bislang kaum reflektiert wird. Wenn beim vergangenen Marburger Kongress der
Deutschen Gesellschaft für Volkskunde auffallend wenige Feldstudien vorgetragen

wurden, so lässt dies nicht nur Rückschlüsse auf das Verhältnis des Faches zur
Feldforschung zu, sondern ist auch mit Blick auf das Thema «männlich-weiblich»
ein echtes Manko.

68



Feldforschung und volkskundliche Identität SAVk 95 (1999)

Insgesamt halte ich nicht nur mehr praktische Feldforschungen, sondern auch

eine intensivere methodische Auseinandersetzung mit der Feldforschung für
überfällig. Dazu möchte ich am Schluss eine Reihe möglicher Ansatzpunkte und Thesen

auflisten:

- Feldmaterialien wie Tagebücher, Interviewtranskripte usw. als «reaktive» Quel¬

len, die im Feld von der Forschelperson bzw. in der Forschungsbegegnung
produziert werden und die sich irgendwo zwischen Primär- und Sekundärmaterialien

verorten, sollten einen klaren Quellenstatus erhalten.

- In Zusammenhang damit wäre eine intensivere Reflexion von Grenzen und

Möglichkeiten der teilnehmenden Beobachtung nötig, um sie aus der Grauzone
zwischen Mystifizierung, Dilettantismus und Abwertung herauszuholen. Dabei
wäre das freie Zugehen aufs Feld prinzipiell als Chance und Stärke des Faches

zu begreifen.

- Als Indiz für die etwas stiefmütterliche Behandlung der Feldforschung im Fach

werte ich die Tatsache, dass Fragen der Anonymisierung sowie der Einspruchsoder

Verfügungsrechte von Informanten und Informantinnen weitgehend ungeklärt

sind: Zu Interessenkonflikten, die diesbezüglich im Feld und im Vorfeld
von Veröffentlichungen auftauchen können, wären Absprachen und

Handlungsvorgaben der Branche durchaus hilfreich.
Ausserdem muss eine europäische Ethnologie damit rechnen, dass ihre Ergebnisse

auch den Erforschten zugänglich sind. Entsprechend wäre das Problem
des Rücklaufs neu zu diskutieren, sowie Fragen, ob und wie die Forschenden

selbst ihre Ergebnisse vor dem Feld vertreten sollten.

- Die vor allem in der Geschichtswissenschaft und der Ethnologie angesiedelte
Diskussion über die Raumbezüge und räumlichen Orientierungen von Feldforschung

könnte mit Blick auf volkskundliche Forschungspraxen weitergeführt
werden, die ja besonders im Verdacht stehen, statische und lokal begrenzte
Gedächtnisorte oder anthropologische Orte im Sinne Noras oder Auges zu
konstruieren.30 Mit der weiteren Reflexion der notwendigen Dynamik und

Dynamisierung von Feldforschung würde auch dieser Kritik sinnvoll begegnet.

- Nicht nur in bezug auf die Forschungspraxis im Feld, sondern auch auf den wei¬

teren Umgang mit Feldmaterialien herrscht grosse Unsicherheit. Methoden der

Feldforschung, der Textualisierung, aber auch der dazwischen angesiedelten

Auswertung und Interpretation sollten daher parallel und mit Bezug aufeinander

diskutiert und weiterentwickelt werden.

- Lohnend scheint ein verstärktes Nachdenken darüber, inwieweit Materialien
aus der Feldforschung sowie ethnographische Sichtweisen und Zugänge im
Museum bzw. für Ausstellungen nutzbar sind.

- Die Abschottung verschiedener kulturwissenschaftlicher Forschungsansätze
voneinander müsste überwunden werden.
Im besonderen finde ich es reizvoll zu überlegen, inwieweit archivalische
Forschung nicht nur mit Feldforschung kombiniert, sondern selbst als Feldforschung

begriffen werden könnte. Auch die Auseinandersetzung mit der schrift-

69



Katharina Eisch SAVk 95 1999)

liehen Quelle und mit verstorbenen Gewährsleuten verläuft dialogisch und

perspektivisch, auch hier kommt die Subjektivität des/der Forschenden zum
Tragen. Andererseits wäre zu bedenken, inwiefern ein Gegenüber, das nicht
mehr dialogisch reagieren kann, nicht zugleich fundamental andere Voraussetzungen

schafft.

- Insgesamt muss der Einfluss der Subjektivität und Emotionalität der Forscher¬

persönlichkeit über blosse Feststellungen und Lippenbekenntnisse hinaus

ernstgenommen werden. Dazu bietet sich vor allem die Kooperation mit der

Ethnopsychoanalyse und der Ethnohermeneutik an. Insbesondere wäre über

Möglichkeiten nachzudenken, die Forschungssupervision in der Forschungspraxis

(an Instituten, in der Projektförderung usw.) besser zu verankern.

- Entsprechend sollte konsequent und unverkrampft das Gespräch mit der Völ¬

kerkunde gesucht werden - und zwar weniger in bezug auf die Konkurrenz bzw.

Abgrenzbarkeit beider Fächer oder, umgekehrt, auf ihre etwaige Zusammenlegung,

als mit Blick auf die Vorteile fliessender Grenzen und fachlicher
Überschneidungen.31

- Alles in allem sollte die Rolle der Feldforschung für die Identität des Fachs wei¬

ter thematisiert werden. Was bedeutet uns die Fachbezeichnung «Europäische
Ethnologie»? Inwieweit könnte eine Empirische Kulturwissenschaft ihre Identität

ganz bewusst und selbstbewusst im interdisziplinären Kreuzungspunkt
methodischer und inhaltlicher Ansätze verorten? Welche Rolle spielen
volkskundliche Fachtraditionen im heutigen Selbstverständnis und auch in Abwehrreflexen

des Faches? Und. das nur nebenbei: Warum werden Reisebeschreibun-

gen des 18. oder 19. Jahrhunderts zwar als Quelle benutzt, selbst aber nicht mehr

gemacht: warum überlassen wir ein Terrain, das wir flexibel und reflektiert
handhaben könnten, dem Journalismus?

Im Grossen und Ganzen sind diese Ansatzpunkte und Forderungen nicht neu -
im Gegenteil. Und gerade diese Tatsache macht sie so tauglich zur Abwehr des

Vordringlichsten: endlich anzufangen.
Dabei könnten wir uns darüber inzwischen sicher auch anders verständigen als

im Jahr 1969: «Die Diskussion», so heisst es nämlich im genannten Protokoll Utz
Jeggles zum damaligen Tübinger Kolloquium, «wurde oft wenig liebenswürdig,
dafür umso entschiedener geführt.»32

70



Feldforschung und volkskundliche Identität SAVk 95 (1999)

Anmerkungen

Vgl. den Bericht von Franziska Becker und Beate Binder: Jugend forscht! [n:Tübinger Korrespondenzblatt

50 1999). S. 34-38.
Gerhard Lutz: Die Entstehung der Ethnologie und das spätere Nebeneinander der Fächer Volkskunde

und Völkerkunde in Deutschland. In: Heide Nixdorff:Thomas Hauschild (Hg.): Europäische
Ethnologie. Theorie- und Methodendiskussion aus ethnologischer und volkskundlicher Sicht. Berlin

1982, S. 29-46.
Ähnlich beschreibt auch Vera Deissner noch die Zeit der Jahrhundertwende als die Jahre der
«Verwissenschaftlichung der Volkskunde»; «Die Erhebungsmethoden waren ungefähr jene Tätigkeiten,
die wir heute als «teilnehmende Beobachtung), <Expertenbefragung> und <Fokussiertes Interview)
bezeichnen». Vera Deissner: Die Volkskunde und ihre Methoden. Perspektiven aufdie Geschichte
einer «tastend-schreitenden Wissenschaft» bis 1945 (Studien zur Volkskultur in Rheinland-Pfalz
21). Mainz 1997, S. 154.

Siehe dazu den Tagungsband «Zwischen den Stühlen fest im Sattel?», der quer durch fast alle
Beiträge die Interdisziplinarität des Faches diskutiert oder zumindest voraussetzt: Christine
Burckhardt-Seebass (Flg.): Zwischen den Stühlen fest im Sattel? Eine Diskussion um Zentrum. Perspektiven

und Verbindungen des Fachs Volkskunde. Hochschultagung der Deutschen Gesellschaft für
Volkskunde Basel.31. Oktober- 2. November 1996. döttingen 1997. Vgl. darin insbesondere auch
den Beitrag von Klara Löffler: Über die Volkskunde und ihre Alltage, S. 98-113, hier: S. 98. Analog
thematisiert Wolfgang Kaschuba in bezug auf den Neuanfang der Europäischen Ethnologie an der
Berliner Humboldt-Universität «die Schnittmengen mit der Historischen Anthropologie, der
Sozialgeschichte, der Sozialanthropologie oder mit der Kultursoziologie»: Wolfgang Kaschuba:
Einleitung. In: ders. (Hg.): Kulturen - Identitäten - Diskurse. Perspektiven Europäischer Ethnologie.
Berlin 1995, S. 7-9: hier: S. 8.

Utz Jeggle: Zur Geschichte der Feldforschung in der Volkskunde, ln: ders.: Feldforschung. Qualitative

Methoden in der Kulturanalyse.Tübingen 1984, S. 11-46; hier: S. 15.

Arnold Niederer schreibt im positiven Sinne von einer «positivistischen Grundhaltung», die «auch
in der späteren Zeit der Vorherrschaft der spiritualistisch-impressionistischen Volkskunde nie ganz
untergegangen» sei. Dabei spricht natürlich bereits der von ihm aufgezeigte, nationalistische
Entwicklungsgang der romantischen Volkskunde dagegen, diese gegen alle Rationalisierungsversuche
hochhallen und beide Strömungen der frühen Volkskunde gegeneinander ausspielen zu wollen.
Arnold Niederer: Wege zum nationalen Selbstverständnis und zum Fremdverständnis. Einfühlung
oder Empirie? In: Ethnologia Europaea 4 (1970), S. 43^*9; hier: S. 45.

Vgl. den Hinweis von Gerhard Lutz auf den Kongress in Arnheim 1955, in dem sich die deutschen
Volkskundler noch einmal vehement der u.a. von Sigurd Erixon formulierten Aufforderung
widersetzten, sich dem in anderen europäischen Ländern offenbar unverkrampftcr vertretenen Konzept
einer europäischen Ethnologie einzuordnen. Lutz (wie Anm. 2), S. 29,43.
Jeggle (wie Anm. 5), S. 11.

Utz Jeggle: Dokumentation und Feldforschung. Kompaktseminar des Ludwig-Uhland-Instituts in

Tübingen. In: Hessische Blätter für Volkskunde 60 (1969). S. 250-253: hier: S. 252.

Ebd.
Gottfried Korff spricht hier von einem «neuroseträchtigen Schuldgefühl [...]. das sich aus der
Einsicht in vergangene Fehler herleitet, und zu einer Vergessenheit der eigenen Disziplin gegenüber,
im wahrsten Sinne des Wortes zu einer Disziplinlosigkeit geführt hat.» Gottfried Korff: Das Profil
des Faches und die Möglichkeiten und Grenzen der Interdisziplinarität. In: Burckhardt-Seebass
(wie Anm. 4). S. 43-51; hier: S. 47.

Martin Scharfe: Dokumentation und Feldforschung. In: Zeitschrift für Volkskunde 65 (1969).
S. 224-231: hier: S. 228.

Ebd. S. 227.

Hermann Bausinger:The Renascence of Soft Methods: Being ahead by Waiting. In: Folklore Forum
10 (1977), S. 1-8; ders.: Zur Spezifik volkskundlicher Arbeit. In: Zeitschrift für Volkskunde 76

(1980). S. 1-21.

Bausinger: The Renascence of soft Methods (wie Anm. 14). S. 3.

Ebd.,S^8.

Bausinger: Zur Spezifik volkskundlicher Arbeit (wie Anm. 14), S. 18.

Jeggle (wie Anm. 5), S. 13.

71



Katharina Eisch SAVk 95 1999)

Vgl. ebd. S. 46.
Ebd. S. 46.

Als nur ein Beispiel unter anderen sei dazu auf einen neueren und dem Titel nach sicher richtungsweisend

gemeinten Münsteraner Tagungsband verwiesen: Hildegard Friess-Reimann: Michael
Simon (Hg.): Volkskunde als Programm. Updates zur Jahrtausendwendc. Münster/New York 1996.

Vgl. z.B. Helge Gerndt: Studienskript Volkskunde. Eine Handreichung für Studierende.
Münster/N. Y./München/Berlin 1997. S. 58-70.

Vgl. Rolf Lindner: Die Angst des Forschers vor dem Feld. Überlegungen zur teilnehmenden
Beobachtung als Interaktionsprozess. In: Zeitschrift für Volkskunde 77 (1981), S. 51-66. Wie sich auch
hier wieder zeigt, ist Lindners erfrischende Analyse der subjektiven Dynamik der Forscher-Er-
forschte-Interaktion selbst ein Beispiel dafür, wie wichtige feldforschungstheoretische Initiativen
auf Zitiervorlagen reduziert und damit in Ehren ruhiggestellt werden.
RolfW. Brednich (Hg.): Quellen und Methoden. In: ders.: Grundriss der Volkskunde. Einführung in
die Forschungsfelder der europäischen Ethnologie. Berlin 1988, S. 73-93; hier: S. 19.

Vgl. dazu z.B. Ingeborg Weber-Kellermann; Andreas C. Bimmer: Einführung in die Volkskunde/
Europäische Ethnologie. Eine Wissenschaftsgeschichte. Stuttgart 1985.S. 117 f; Brednich (wie Anm.
24), S. 84-90; Gerndt (wie Anm. 22), S. 44 f.

Zum Begriff der multi-sited ethnography vgl. George Marcus: Ethnography in/of the World
System: The Emergence of Multi-Sited Ethnography. In: Annual Review of Anthropology 24 (1995).
S. 95-177.
Dietmar Sauermann: Gedanken zur Dialogstruktur wissenschaftlicher Befragungen. Zit. nach

Jeggle (wie Anm. 5). S. 44.

Martin Scharfe: Grundzüge der Kulturwissenschaft Volkskunde. Grundzüge ihres Studiums. In:
RolfW. Brednich. ders. (Hg.): Das Studium der Volkskunde am Ende des Jahrtausends. Hochschultagung

der Deutschen Gesellschaft für Volkskunde 1994 in Marburg/Lahn. Göttingen 1996. S. 9-22:
hier: S.l 8 f.

Vgl. dazu Bernd Jürgen Warneken: Andreas Wittel: Die neue Angst vor dem Feld. Ethnographisches

research up am Beispiel der Unternehmensforschung. In: Zeitschrift für Volkskunde 93

1997). S. 1-16.

Vgl. Pierre Nora: Zwischen Gedächtnis und Geschichte. Berlin 1990: Marc Auge: Orte und NichtOrte.

Vorüberlegungen zu einer Ethnologie der Einsamkeit. Frankfurt a.M. 1994.

Als deutsche Fachvertreterin treibt vor allem Gisela Welz die diesbezügliche Auseinandersetzung
mit der amerikanischen Kulturanthropologic voran. Vgl. Gisela Welz: Moving Targets. Feldforschung

unter Mobilitätsdruck. In: Zeitschrift für Volkskunde 94 (1998). S. 177-194.

Vgl. dazu den auf dem Tübinger Apriltreffen von Elisabeth Timm vorgetragenen Appell an die

«Zwillingsfächer» Volks- und Völkerkunde, sich anstelle ihrer wechselseitigen Abgrenzungsrituale
endlich auf ihre Gemeinsamkeiten und auf ein Vereinen ihrer Kräfte zu besinnen (Elisabeth Timm:
Nicht Freund, nicht Feind. Überlegungen zum Verhältnis von Volkskunde und Völkerkunde.
In: Schweizerisches Archiv für Volkskunde 95 (1999). S. 73.

Jeggle (wie Anm. 9). S. 251.

72


	Immer anfangen : Überlegungen zu Feldforschung und volkskundlicher Identität

