
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 95 (1999)

Heft: 2: Thema : Alltag und Medien

Artikel: Alltag, Common Sense und (Medien-)Kompetenz

Autor: Ganz-Blättler, Ursula

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118035

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118035
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizerisches Archiv für Volkskunde 95 (1999). 173-183

Alltag, Common Sense und (Medien-)Kompetenz

Ursula Ganz-Blättler

Versuch einer Begriffsbestimmung

Was heisst, und was ist «Alltag»? Der sprachliche Begriff bezeichnet lediglich
die zeitliche Dimension einer Frequenz: Alltag ist, was sich «alle Tage» begibt.
Mathematisch liesse sich das definieren als die Gesamtheit dessen, was uns in vertrauten

zeitlichen Abständen begegnet - so genau muss man es ja mit den Tagen nicht
nehmen. Eine Frage des Rhythmus also: auf französisch «la vie quotidienne» oder
das, was «tous les jours» passiert; auf englisch «the everyday». Aber das ist noch

nicht die ganze Geschichte. Denn: Was bzw. wer uns in vertrauten Abständen

begegnet, wird uns mit der Zeit selbst vertraut. Wir wissen, was uns erwartet. Und dieses

(Vor-)Wissen prägt unsere Alltagserwartungen in entscheidender Weise.

Auf der Suche nach dem Alltäglichen wird man auch in den Medien fündig, in
den Zeitungsspalten beispielsweise. Nahezu 100-mal in 30 Tagen spricht die Neue

Zürcher Zeitung davon, gemäss einer Suchabfrage im Monatsarchiv der NZZ-
Online-Ausgabe.1 Dabei findet sich der mir vertraute Tageslauf einer
Deutschschweizer Berufsfrau und Akademikerin ebenso beschrieben (hin und wieder
jedenfalls wie ganz andere «Alltage», die mir - zum Glück oder leider - gänzlich
unvertraut sind.

Die Rede ist da etwa vom historischen Alltag der Schweizer Juden, aus Anlass
einer Ausstellung im Stadthaus Zürich (9.9.1999, 47). Vom erschwerten, aber den

Betroffenen doch aus ähnlichen Situationen vertrauten Tournee-Alltag des

hundertköpfigen Zürcher Tonhalle-Orchesters auf Reisen in Japan (11.9.1999, 113).

Und endlich vom «Alltag in Diktatur und Krieg», wie er im Titel einer Fernsehkritik

zur Dokumentation «Heimatfront» (17.9.1999, 70) anklingt, aber auch in
einer Buchrezension des Zürcher Geschichtsprofessors Jörg Fisch zur Schuld der
deutschen Wehrmacht an den Verbrechen des Nationalsozialismus wiederkehrt
(14.9.1999, 62). Offenbar kann «Alltag» sehr wohl das (für mich) Aussergewöhn-
liche sein, das besonders Schreckliche oder das besonders Erfreuliche. Und vor
allem das mir völlig Fremde.

Bei der Bestimmung von Alltagsereignissen und -handlungen kommt es auf den

Gesichtspunkt, die Optik oder Perspektive, an. Der oder die Flight Attendant
erlebt den Flug über die Alpen als Normalfall - für mich als gelegentliche
Flugreisende ist er immer noch ein Wunder. Und für viele meiner Zeitgenossen ist
dasselbe Erlebnis eine existenzielle Bedrohung, zu überleben nur mittels
Beruhigungsmitteln und autogenem Training. Die zentrale Frage lautet deshalb nicht:
Welcher Alltag? Sondern vielmehr: Wessen Alltag?

173



Ursula Ganz-Blättler SAVk 95 (1999)

Alltag und Alltagswissen

Alltag ist, worüber man sich nicht den Kopf zerbrechen muss. Das scheinbar

Selbstverständliche, das aber einst genauso erlernt und vertraut gemacht werden
müsste wie zahllose andere Dinge im Leben. Denn es wird uns ja nur zum Alltag,
was uns in bestimmten Abständen und mit einer bestimmten Gewissheit wieder

begegnet. Der Hund hinter dem dicht bewachsenen Gartenzaun im Quartier kann
mich höchstens einmal mit seinem Gebell zu Tode erschrecken - beim zweiten und
dritten Mal lässt der Schreck schon nach, und irgendwann zähle ich den Hund zu
den mehr oder weniger lästigen Nebengeräuschen meines Tageslaufs. Bis er eines

Tages nicht mehr bellt - dann aber fehlt er mir, mit Garantie.
Es ist der berühmte «gesunde Menschenverstand», der mir sagt, wann und wo

der Hund bellen wird. Anders ausgedrückt: Mein im Alltag erworbenes Wissen, das

auch als Common Sense bezeichnet wird.2 So etwas verinnerlicht man: Es «ist eben

so», und basta. Jedes Basta aber beruht, bei genauer Betrachtung, auf einer
Wahrscheinlichkeitsrechnung. Auf schierer Regelhaftigkeit: Was immer so war, wird
wohl auch so bleiben, wenigstens für eine Weile. Und dabei entfällt uns mit der Zeit
bloss, auf welchem fragilen Konstruktionsprinzip - auf welchen hypothetischen
Annahmen nämlich - solche Faustregeln basieren.'

Genauso wie mit der zeitlichen Frequenz ergeht es uns mit den vertrauten,
alltäglichen Gegenständen und mit alltäglichen Begegnungen. Was wir schon kennen,
erschreckt uns kaum und freut uns auch nicht (mehr) besonders. Champagner und

Erdbeeren zum Frühstück können ebenso vertrauter Alltag werden wie ein
chronischer Schmerz oder der Nebel über dem Aargauer Mittelland. Oder der Tod. in

Seuchenzeiten beispielsweise. Beziehungsweise das Glück, in einer Zeit an einem

Ort in eine soziale Situation hinein geboren worden zu sein, die es einen vergönnt,
sich eines leidlich angenehmen Lebens und guter Gesundheit zu erfreuen.

Alltag ist also Ansichtssache. Und individuell oder kollektiv erlebtes Glück oder

Unglück als Sonderfall ist immer (auch) vom jeweiligen Referenzsystem abhängig.
Wo Ausnahmezustände über Monate. Jahre oder gar Generationen hinweg bestehen,

werden sie zum Normalfall. Common Sense als «gesunder Menschenverstand»

ist von daher immer auch politisch im Sinn von «ideologisch gerichtet» zu

verstehen: Es muss erst eine gesellschaftliche Übereinkunft geschlossen werden

bezüglich dessen, was als «normal» beziehungsweise von der Norm abweichend zu

gelten hat, ehe diese Norm zum Regelfall erklärt werden kann.

Der Rahmen aber kann enger oder weiter gesteckt werden - je nachdem, wie
berechenbar das Potential an Begegnungen mit grundsätzlich Unvertrautem
ausfällt. Ländlicher Alltag wird wohl gegenüber urbanem Alltag nie dieselben
grosszügigen Parameter von Normalität entwickeln, weil das Auffällige, Aussergewöhn-
liehe anders definiert erscheint. Aufsehen erregen mag im einen Fall schon die
Ankunft eines Taxis - im anderen Fall braucht es dazu ein Jahrhundertereignis wie das

Herannahen eines landesweit geflüchteten Hurrikans. Ähnlich verhält es sich mit
den unterschiedlichen Lebenswirklichkeiten von Generationen, zwischen deren

174



Alltag. Common Sense und (Medien-)Kompetenz SAVk 95 (1999)

Erfahrungshorizont in der Tat häufig Welten liegen. «Common Sense» als im Alltag
erworbenes Wissen bezüglich des Erwartbaren entwickelt Verhaltensmassregeln in

erster Linie für den wie auch immer gearteten Normfall. Für Sonderfälle aber müssen

taugliche Gebrauchsanweisungen erst entwickelt - oder allenfalls aus dem

Langzeitgedächtnis abgerufen - werden.
Aus der Linguistik stammt das Theoriekonzept der «Markierung», welches hier

zitiert werden kann: Wo gerichtete Annahmen bezüglich der Frequenz bestimmter

Ereignisse oder Begegnungen bestehen, wird der häufigere Fall in der Regel zum
nichtmarkierten Normfall. Markiert erscheint immer das von der Norm
Abweichende, das (mehr oder weniger) «andere». Alltag aber spielt sich genau da ab, wo
einerseits hochkomplexe Vereinbarungen bezüglich statistischer Wahrscheinlichkeiten

inklusive der korrespondierenden Erwartungshaltungen getroffen werden,
die Prozesse der Normgebung selbst aber ausgeblendet werden und damit unre-
flektiert bleiben.

Anders ist dies in den diversen wissenschaftlichen Disziplinen, die sich definito-
risch der Analyse von unterschiedlichem (zumeist fremdem) «Alltag» verschrieben
haben und in den letzten zwanzig Jahren, im Zeichen der postmodernen
Infragestellung unmarkierter Positionen, vermehrt auch den Dialog und gemeinsame

Themenstellungen gesucht haben. Die Rede ist von der Geschichtswissenschaft,

von den anthropologischen und linguistischen Fächern, von der Publizistik- und
Medienwissenschaft - und endlich auch von der Soziologie als Wissenschaft von
der (eigenen) Gesellschaft.

Alltag und Kultur

Wenn es im Alltag darum geht, bestimmte Wissensbestände mit spezifischen,
regelmässig wiederkehrenden Situationen in Beziehung zu setzen, dann haben wir es

mit kulturellen Signifikationsprozessen und habituellen Verhaltensweisen (nach
Pierre Bourdieu) zu tun. «Kultur» lässt sich dabei tentativ, aus Sicht der Systemtheorie,

definieren als

jenes gesellschaftliche Teilsystem, das für die mentale Strukturierung der Gesellschaftsmitglieder
verantwortlich ist. indem es die verhaltenssteuernden Orientierungsmodelle hervorbringt. Ihr
Hauptobjekt ist dementsprechend Sinn, zu verstehen als eine Strategie der Reduktion der
Zufälligkeit und widersprüchlichen Vielfalt der Erfahrungswelt und der möglichen Verhaltensweisen
auf identifizierbare, vorbildhafte Muster.4

Tatsächlich findet im Rekurs auf den Common Sense als Alltagswissen eine solche

Reduktion auf einfache, mit verhältnismässig wenig Aufwand immer wieder

neu zu bestätigende Muster statt. Es macht «Sinn», sich so und nicht anders zu
verhalten - man kennt die Situation und die Umstände, kann sich auf passende
Reaktionen berufen, und es gibt auf jedes erwartbare Problem auch bereits eine mögliche,

vorgefertigte Antwort. Wo Alltag auf diese Weise als Ablauf von Routinen
funktioniert, bleiben die Wissensstrukturen selbst verborgen und unhinterfragt.

175



Ursula Ganz-Blättler SAVk 95 (1999)

Und dies, obwohl doch der Erwerb und die weitere Diffusion von Alltagswissen
von eminenter gesellschaftlicher Bedeutung sind.

Die Betrachtung von Kultur als System führt uns in diesen Fragestellungen nur
bedingt weiter. Kultur als Prozess steht demgegenüber im Zentrum von
Überlegungen der Cultural Studies. Aus dieser Sicht lässt sich etwa mit dem amerikanischen

Soziologen Ben Agger formulieren: Culture is Conflict o er Meaning."' Zu
deutsch, und mit anderen Worten: Kultur findet dort statt, wo Bedeutungen (immer
wieder neu) ausgehandelt werden. In unserem Fall heisst das, dass es nicht nur
verschiedene Alltage gibt und entsprechend unterschiedliche Konventionen bezüglich
des «Alltäglichen», sondern dass auch Alltage sich wandeln. Und mit ihnen die

Vereinbarungen über Erwartungen und korrespondierende Verhaltensweisen.
Eine Folge dieser Entwicklung ist, dass in den traditionellen Kulturwissenschaften

die alte bildungsbürgerliche Unterscheidung zwischen Elite- und Trivialkultur mehr
und mehr zurückgedrängt wird zugunsten einer etwas zeitgemässeren, weil weniger
auf herkömmliche Stratifizierungskriterien bezogenen Differenzierung von einerseits

«Anspruchskultur» und andererseits «Akzeptanzkultur»." Erstere lässt sich in unserem

Zusammenhang mit singulären Ereignissen und in grösseren Zeitabständen
wiederholten gesellschaftlichen Ritualen (wie beispielsweise religiösen Festen) in Beziehung

setzen, während letztere mit den wesentlich häufiger auftretenden «gewöhnlichen»

Ritualen (im religiösen Kontext: Gebete zu Tisch und zur Nacht) zu verbinden
ist: Sie sind uns aufgrund unseres habituellen Vorwissens vertraut und beanspruchen

unsere Aufmerksamkeit nicht übermässig. Akzeptanz bezieht sich damit wiederum auf
ein (niedriges) Reflexionsniveau, beinhaltet aber auch eine «Akzeptanzschwelle» - es

besteht sehr wohl die Möglichkeit zur Reflexion und Infragestellung des Habituellen.

Alltäglich wäre dann aber nicht zuletzt auch das «weniger Anstrengende» - wobei

der Eindruck täuscht, weil ja auch das Erlernen des scheinbar Einfachen (wie
zum Beispiel der Umgang mit Schnürsenkeln) vor langer Zeit ein komplexes
Unterfangen war. Um nochmals aufdie unterschiedliche zeitliche Frequenz zurückzukommen:

Es gab vermutlich im jeweils «alltäglicheren» Fall entsprechend häufiger
eine Gelegenheit zum Üben - und Übung macht bekanntlich den Meister.

Alltag und Kompetenz(en)

Das bisher Gesagte lässt den Schluss zu, dass alltägliches Wissen keineswegs als

selbstverständliches, einmal erworbenes und danach jederzeit abrufbares Kulturgut

vorausgesetzt werden darf. Das aber relativiert wiederum die gängige
Unterscheidung zwischen den verschiedenen sozialen Institutionen des Wissenserwerbs,

wie sie weiter oben zum Ausdruck kam: Alltägliches muss nicht zwangsläufig laienhaft

im Sinne von «ungelernt» sein. Und Expertentum, sofern es Reflexion voraussetzt,

kann sich unter Umständen auch als Kompetenz im Alltag manifestieren.
Denn: Es müssen ja in jedem Fall erst einmal Daten hinsichtlich des (bzw. eines

bestimmten) «Alltags» kommuniziert werden, ehe diese zu (als nützlich erachteten)

176



Alltag, Common Sense und (Medien-)Kompetenz SAVk 95 (1999)

Informationen aufbereitet und endlich als (kulturell relevantes) Wissen gespeichert

und weitergegeben werden können.
Letztlich kann Wissen nicht über längere Zeit isoliert von Kontexten bestehen.

Erst der Praxisbezug verschafft dem (Alltags-)Wissen seine überzeitliche
Legitimation und seinen Wert. «Kompetenz» aber lässt sich vor diesem Hintergrund
lesen als ein im Austausch zwischen Theorie und Handlungspraxis erworbenes
«Know-how» oder, zu deutsch, Gewusst-W/e.

Mit anderen Worten: Erst als anwendungsorientiertes Kontextwissen wird Wissen

«brauchbar» und nützlich - und das gilt für alltägliche Wissensbestände

genauso wie für anderes, selektiveres Wissen, das etwa in den weiter oben erwähnten
Sonder- oder Katastrophenfallen als Kompetenz - und hier vor allem als

Entscheidungskompetenz - zur Anwendung kommt.

Hardware- und Softwarekompetenz

Alltagskompetenzen umfassen zum einen sachbezogenes Wissen, etwa im

Umgang mit Verkehrsmitteln und Haushaltgeräten, mit Nahrungsmitteln und anderen

Dingen des täglichen Lebens, die man braucht und konsumiert oder anwendet.
Dazu kommen spezifische Fachkenntnisse oder Fähigkeiten, die bezogen sein können

auf alle nur möglichen beruflichen und nichtberuflichen Sozialrollen, in denen

man sich von Fall zu Fall wieder findet. Man kann die unterschiedlichen Bereiche -
ausgehend von den neuen Computermedien - auch als Hardware- und

Softwarekompetenzen bezeichnen. Dann geht es im einen Fall um den sachkundigen
Umgang mit Instrumenten und Gerätschaften, bis hin zu den Errungenschaften der
Kommunikationstechnik (Sprache und Schrift, Bücher und gedruckte Periodika,
Telefon, Radio, Fernsehen, Film und Digitalmedien). Und im anderen Fall geht es

um die problembezogene Anwendung dieser Instrumente und Gerätschaften, unter

Rückgriff auf bekannte und bewährte Gesellschaftsstrukturen und -funktionen.
Beides muss gelernt und geübt werden, der Umgang mit den Dingen der Alltagstechnik

und der Umgang mit den Inhalten bzw. (gesellschaftlichen) Bedeutungen.
Im Falle der Medien tritt neben die (spezifische) Medientechnik und entsprechende

praxisorientierte Hardwarekompetenzen jeweils die Bedeutung des

Mediums als «Kulturtechnik»7. Softwarekompetenzen beziehen sich in diesem Fall auf
mehr oder weniger souveräne Umgangsformen mit dem Medium als Zeitgeber im

Alltag," darüber hinaus aber auch auf die - im Kollektiv erworbene - Erfahrung im

Umgang mit medialen Genres und Textsorten.

Alltag und Medien

Über Alltägliches spricht man nicht. Oder dann nur in stark ritualisierter Weise:

«Schönes Wetter heute.» «Gesundheit!» Oder, unter entsprechend anderen Um-

177



Ursula Ganz-Blättler SAVk 95 (1999)

ständen: «Schrecklich, dieser Krieg.» Alltagsrituale als Regelfall haben vor allem
die Funktion der (Selbst-)Bestätigung; sie dienen der Identitätsfindung und -be-

wahrung. Besonders markierte Rituale als Sonderfall hingegen halten uns eine
andere Lebensrealität vor Augen, konfrontieren uns mit anderen, für gewöhnlich
verborgenen Seiten unserer sozialen Identität. Der Satz «Schönes Wetter heute» ist

dabei vermutlich als Überbleibsel aus einer Zeit zu interpretieren, da Sonne und

Regen, Hitze und Kälte sehr wohl als existenzielle Einflussfaktoren aufdie eigene

Lebensgestaltung wahrgenommen wurde. Der Sonderfall war zuerst, doch wurde
die informative Bedeutung offenbar mit der Zeit überlagert durch ein mehrdeutiges

Kommunikationsritual.
Neben die rein informative Bedeutungsebene (es ist im Falle des schönen Wetters

anzunehmen, dass die Böden trocken sind!) trat mit der Zeit eine soziale

Komponente: Der Satz «Schönes Wetter heute» leitet heute tentativ ein Gespräch ein

mit der Option, die Einladung zur Weiterführung anzunehmen oder aber
auszuschlagen. Im Alltag aber ist beides wichtig und nützlich: Das Wissen um die geeignete

Formulierung, wenn es gilt, jemandem eine Mitteilung zum Wetter zukommen

zu lassen. Und das Wissen um die geeignete Gesprächseröffnung, mit der ich in

breiten Kreisen mit der grösstmöglichen Wahrscheinlichkeit auf Akzeptanz stosse.

Das Modell lässt sich auch auf andere Medien und Medienangebote übertragen.
Zeitung lesen oder fernsehen kann ich, um mir situationsspezifische Informationen
aus einigermassen zuverlässiger Quelle zu beschaffen. Zeitung kann ich aber auch

lesen, um allein und ungestört zu bleiben, während mir das Fernsehen andere

inhaltsunabhängige «Nebeneffekte» (wie zum Beispiel Gesprächsstoff im Freundeskreis)

bietet. Ich werde nicht immer über den tatsächlichen gesellschaftlichen
Nutzen meiner aktuellen Medientätigkeit nachdenken - aber ich werde mir die

entsprechenden Fähigkeiten (und die Möglichkeit zur Reflexion) über einen

lebenslangen, alltäglich gewordenen Umgang mit Medien erworben haben.

Medienhandeln ist damit aber Alltag in doppeltem Sinne: insofern, als wir uns a)

tagtäglich mit (massen-)medial vermittelten Aussagen konfrontiert sehen und

entsprechende Informationen laufend verarbeiten, um sie je nachdem in unsere Sicht

der Welt zu integrieren oder nicht. Und b), indem wir uns spezifische Umgangsformen

mit Medien erwerben, uns terminlich an medialen Programmangeboten
orientieren und mit der Zeit entsprechende (kollektive) Rituale entwickeln. So oder

so ist Umgang mit Medien aktiv gelebter Alltag. Zum einen aktiver Umgang mit
Information. Und zum anderen aktive Auseinandersetzung mit Kommunikation
als sozialer Fertigkeit.

Damit aber solches Handeln im Alltag «kompetent» - nämlich anwendungs-
orientiert - geschehen kann, braucht es neben der Übung immer auch reflexive

Bezugssysteme: Gemäss Anthony Giddens ist unser Wissen von der Welt stets geprägt
durch Informationen, die wiederum Reaktionen auf frühere Informationen sind. Das

heisst wiederum, dass Wissen um Medien mit der Zeit nicht nur verinnerlicht wird,
sondern umgekehrt auch veräusserlicht - man wird sich des eigenen Medienhandelns
in vermehrtem Masse bewusst. Auch und nicht zuletzt aufgrund medialer Anschlusses



Alltag. Common Sense und (Medien-)Kompetenz SAVk 95 (1999)

handlungen wie etwa: Gespräche über gemeinsam genutzte Medien. Lektüre zu
Medieninhalten und -nutzungen. sekundäre Verständigung über Bedeutungen usw.

Gerade dieses Potential aber wird bestimmten Mediennutzern in pädagogischen Kreisen

immer noch abgesprochen - der Mehrheit der Fernsehzuschauenden beispielsweise
oder jugendlichen Nutzern von Comics und Computer- oder Konsolenspielen.

Alltag und Medienkompetenz

Medienkompetente Laien sind tatsächlich zur Bewältigung ihres Medienalltags
auf ganz andere reflexive Fähigkeiten angewiesen als Medienprofis, die mehr oder

weniger kompetent Geräte herstellen oder reparieren und Inhalte bereitstellen,
verarbeiten oder verbreiten. Hierin liegt meiner Ansicht nach ein grosses
Missverständnispotential begründet: Kompetent hinsichtlich der Klassifizierung und

Decodierung von (bestimmten) Medieninhalten kann sehr wohl sein, wer keine

Ahnung hat vom Programmieren der Kanäle am eigenen Fernsehgerät. Dafür ist

der Fernsehtechniker nicht unbedingt auch der Fachmann für die Beurteilung der

journalistischen Qualität von Fernsehnachrichten. In beiden Fällen lässt sich

«Hardwarekompetenz» (bezogen auf das Umgehen mit Geräten) unterscheiden

von «Softwarekompetenz» (bezogen aufdie zu decodierenden Inhalte) - und dazu

von Fall zu Fall eine erweiterte «Transferkompetenz», sobald es darum geht, einmal
über Medien angeeignetes Wissen auf einen anderen als den ursprünglich gemeinten

Gegenstand anzuwenden.

Auf der Suche nach entsprechenden Kompetenzen von besonders geübten
Mediennutzern stösst man sehr wohl auch auf selbstreflexive Züge von Medienhandeln.

Besonders ausgeprägt zutage treten diese bei den Fans bestimmter populärer
Medienformen und -inhalte. die sich innerhalb der jeweiligen Zirkel nach Wissensund

Kompetenzgrad ausdifferenzieren und - im Fall der gruppenintern anerkannten

Experten mit Meinungsführerstatus - zu eigentlichen «Gralshütern» von
Wissensbeständen und Bedeutungen avancieren können."

Wie solche Abstufungen nach Kompetenzen aussehen können, illustrieren etwa
die Untersuchungen von Rainer Winter (1995. zu jugendlichen Horrorfans) und
Laura Stempel Mumford (ebenfalls 1995. zu weiblichen Soap-Opera-Fans):

Genrekompetenz nach R.Winter und L. Stempel Mumford (1995) ':

Stufe 0 Stufe 1 Stufe 2 Stufe 3 Stufe 4 Stufe 5

Winter - Novize Tourist Buff Freak

Stempel incompetent novice casual irregular competent expert

«Buff» und «Freak» sind dabei Selbstbezeichnungen, die bewusst Sonderstatute
schaffen, während im Fall der «Expertenschaft» die Grenze zwischen Medienfach-

179



Ursula Ganz-Blättler SAVk 95 (1999)

leuten und kompetenten Mediennutzern ebenso bewusst verwischt wird. Entscheidend

ist in beiden Fällen die Regelmässigkeit der Mediennutzung, die kontinuierlichen

Wissenszuwachs garantiert, und das Kollektiv als Forum, das zum kommunikativen

Austausch über Gesehenes einlädt.
Zu revidieren ist damit aber letztlich die weit verbreitete Meinung, wonach

mediales Alltagshandeln umso passiver und unreflektierter ausfällt, je häufiger und

länger Medien konsumiert werden. Das kann so sein, muss aber nicht. Es kommt
auf den sozialen Kontext des Konsums ebenso an wie auf die Funktion des

Konsumierten für die Konsumierenden.

Zusammenfassung

Wenn über Alltag in den Medien gesprochen wird, sollte umgekehrt auch, in

Zusammenhang mit der Begriffsbestimmung des «Alltäglichen», über Medien und
mediale Kompetenz im Alltag reflektiert werden. Ist Alltag, verstanden im
herkömmlichen Sinn als Routine und Repetition (von Hausarbeit, von Produktionsabläufen,

von Konsumprozessen etc.). tatsächlich nur das Resultat reproduktiver
Prozesse und nicht vielmehr das Ergebnis vielfältiger aktiver Reflexionsarbeit im
Sinne Giddens' - hinsichtlich eingefahrener Rollenstereotypen ebenso wie bezogen

auf mediale Genres, deren Identifikation und Interpretation?
Im zweiten Fall aber resultiert Alltagswissen («Common Sense») auch in

fachspezifischem (z.B. medien-. rollen- oder genrespezifischem) Expertenwissen, das

anwendungsorientiert im alltäglichen Konsum von Medienprodukten eingesetzt
und wiederum in kommunikativen Akten (im Sinne interaktiver Anschlussaktivitäten)

weitergegeben wird. Im Detail bliebe abzuklären, wie denn Wissenserwerb
und Wissenstransfer in Bereichen der Mediennutzung vonstatten gehen und
«funktionieren». Und noch präziser zu formulieren bleibt, wo und unter welchen
Umständen Laien- und Expertenstatus im Bereich alltäglicher Mediennutzungen
ineinander übergehen.

Anmerkungen
1

Befragter Zeitraum in diesem Fall: 19. August - 18. September 1999.

Zum Unterschied zwischen Alltagswissen. Expertenwissen und wissenschaftlichem Wissen vgl.
Manfred Rühl: Rundfunk publizistisch begreifen. Reflexionstheoretische Überlegungen zum
Primat programmierter Programme. In: Publizistik 40 (1995).3.279ff.

' Dazu Niklas Luhmann: Vertrauen. Ein Mechanismus der Reduktion sozialer Komplexität. Stutt¬

gart: Enke 19893.
4 Formuliert in Saxer: Publizistik und Kultur. In: Ders.: Publizistik und Gesellschaft II (Vorlesungs¬

skript): Zürich: Seminar für Publizistikwissenschaft 1996. 19-50.

Vgl. Ben Agger: Cultural Studies as Critical Theory. London / Washington 1992.
6 Dazu Ganz-Blättler: Schichten. Lagen. Webmuster. Überlegungen zur Stratifikation von Kultur.

In: Ulrich Saxer (Hrsg.): Medicn-Kulturkommunikation. Opladen 1998. 175-186. Mit dem
«Anspruch» ist die Bereitschaft gemeint, sich intensiver mit einem bestimmten Kulturgegenstand als

180



Alltag. Common Sense und (Medien-)Kompetenz SAVk 95 (1999)

«Gut» zu beschäftigen, während «Akzeptanz» von verhältnismässig geringeren persönlichen
Involvements ausgeht.
Nach Christian Doelker: Kulturtechnik Fernsehen. Analyse eines Mediums. Stuttgart 1989.

Dazu etwa Irene Neverla: Fernseh-Zeit. Fernsehzuschauer zwischen Zeitkalkül und Zeitvertreib.
München 1992.

Dazu als Beispiel Henrv Jenkins / John Tulloch: Science Fiction Audiences. London: Routledge
1995.

Vgl. Rainer Winter: Der produktive Zuschauer. Medienaneignung als kultureller und ästhetischer
Prozess. München 1995, und Laura Stempel Mumford: Love and Ideology in the Afternoon.
Bloomington / Indianapolis 1995.

Literaturverzeichnis

Agger, Ben: Cultural Studies as Critical Theory. London / Washington 1992.

Ai.lert.Tilman: Die Familie. Fallstudien zur Unverwüstlichkeit einer Lebensform. Berlin 1998 (Ma¬
teriale Soziologie 8).

Baldauf, Christa: Metapher und Kognition. Grundlagen einer neuen Theorie der Alltagsmetapher.
Diss. Frankfurt u.a. 1996.

Bausinger, Hermann: Alltägliche Herausforderungen und mediale Alltagsträume. In: Hermann-Josef

Schmitz und I Iella Tompert (Hg.): Alltagskultur in Fernsehserien. Hohenheimer Medientage
1986. Stuttgart 1987 (Hohenheimer Protokolle 24), 9-29.

Bausinger, Hermann: Media,Technology and Daily Life. Engl, in: Media. Culture and Society (1994),
6,343-351.

Brown, Mary Ellen: Soap Opera and Women's Talk. The Pleasure of Resistance. London et al. 1994

(Communication and Human Values).
Bourdieu, Pierre: Les distinctions. Critique social du jugement. Paris: Les éditions de minuit 1979.

Dt. ersch. als: Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft. Frankfurt:
Suhrkamp 1982.

Burbach. Markus: «Realitäten» - oder: Wie alltagsnah ist die Lindenstrasse? In: Parallele Welten.
Fallstudien zur deutschen Fernsehserie. Marburg 1994 (Augenblick. Marburger Hefte zur
Medienwissenschaft), 49-71.

Corner, John: Meaning. Genre, and Context. The Problematics of «Public Knowledge» in the New
Audience Studies. In: James Curran und Michael Gurevitch (Hg.): Mass Media and Society. London

1991,267-284.
De Certeau, Michel: The Practice of Everyday Life. Engl. Berkeley: Univ. of California Press 1976.

Dt. ersch. als: Die Kunst des Handelns. Berlin 1988.

Doelker. Christian: Kulturtechnik Fernsehen. Analyse eines Mediums. Stuttgart 1989.

Fritz, Angela: Lesekompetenz. In: Publizistik 33 (1988), 2-3,456-467.
Ganz-Blättler. Ursula: Der «Krimi» als narratives Genre. Theorieansätze und -befunde. In: Joa¬

chim von Gottberg / Lothar Mikos / Dieter Wiedemann (Flrsg.): Mattscheibe oder Bildschirm.
Ästhetik des Fernsehens. Berlin: Vistas 1999,264-277.

Ganz-Blättler, Ursula: Schichten, Lagen, Webmuster. Überlegungen zur Stratifikation von Kultur.
In: Ulrich Saxer (Hrsg.): Medien-Kulturkommunikation. Opladen: Westdeutscher Verlag 1998

(Publizistik-Sonderheft 2/1998). 175-186.

Ganz-Blättler, Ursula: Theorieverbund statt Basistheorie. In: Heinz Bonfadelli / Jürg Rathgeb
(Hrsg.): Publizistikwissenschaftliche Basistheorien und ihre Praxistauglichkeit. Zürich: SfP 1997

(Diskussionspunkt 33), 95-116.
Göttlich, Udo: Der Alltag als Drama. Dramatisierung des Alltags. Anmerkungen zur kulturellen Be¬

deutung der amerikanischen Fernsehserie. In: Stefan MUUer-Doohm und Klaus Neumann-Braun
(Hg.): Kulturinszenierungen. Frankfurt 1995,89-113.

Haferkamp, Hans (Hg.): Social Structure and Culture. New York 1989. Dt. ersch. als: Sozialstruktur
und Kultur. Frankfurt 1990.

Hagedorn. Friedrich: Telematisch statt apathisch. Bildung als Medienkompetenz. In: Menschen
machen Medien 45 (1996). 11,6-9.

Hansen, Klaus P.: Kultur und Kulturwissenschaft. Eine Einführung.Tübingen 1995 (UTB).
Hengartner,Thomas und Johanna Rolshoven (Hg):Technik - Kultur. Formen der Veralltäglichung

von Technik. Technisches als Alltag. Zürich 1998.

181



Ursula Ganz-Blättler SAVk 95 (1999)

Hepp, Andreas und Rainer Winter (Hg.): Kultur-Medien-Macht. Cultural Studies und Medienana¬
lyse. Opladen 1997.

Herzog, Heria: Der Stich ins Böse. Dallas und Denver Clan (Dynasty). Garantiert anders als der All¬
tag. In: Medien Journal 14 (1990), 4.191-208.

Hipfl. Brigitte: Medienmündigkeit und Körpererfahrung. Medienkompetenz aus der Perspektive
der Cultural Studies. In: medien praktisch 20 (1994). 3.32-36.

Hipfl. Brigitte: Thema «Medienmündigkeit» (2). Zum Alltagsverständnis jugendlicher Medienkompetenz.

In: medien praktisch 18 (1994),4,38-41.
Hitzler, Ronald: Reflexive Kompetenz. Zur Genese und Bedeutung von Expertenwissen jenseits

des Professionalismus. In: Wolfgang K. Schulz (Hg.): Expertenwissen. Soziologische, psychologische

und pädagogische Perspektiven. Opladen 1998,33^7.
Hoff. Peter und Dieter Wiedemann (Hg.): Serie. Kunst im Alltag. 1. Wissenschaftliches Kolloquium

des Instituts für Medienforschung der Hochschule für Film- und Fernsehen «Konrad Wolf»
Potsdam-Babelsberg. Berlin 1992 (Beiträge zur Film- und Fernsehwissenschaft 33.43).

Jenkins, Henry und John Tulloch: Science Fiction Audiences. London: Routledge 1995.

Keller, Heidi (Hg.): Lehrbuch Entwicklungspsychologie. Bern u.a. 1998.

Lavery. David et al. (Hg.): «Deny All Knowledge». Reading the X-Files. Syracuse 1996.

Lavery, David (Hg.): Full of Secrets. Critical Approaches to Twin Peaks. Detroit 1995.

Lewis, Charles: Making Sense of Common Sense. A Framework for Tracking Hegemony. In: Critical
Studies in Mass Communication 9 (1992), 3,277-292.

Lübbecke, Donald: Alltag und Medienwirklichkeit. Familienserien zwischen Fiktion und Realität. In:
medien praktisch 20 (1996). 1.17-19.

Luckmann, Thomas: Grundformen der gesellschaftlichen Vermittlung des Wissens. Kommunikative
Gattungen. In: Friedhelm Neidhardt und M. Rainer Lepsius und Johannes Weiss (Flg.): Kultur und
Gesellschaft. Opladen 1986. 191-211.

Luhmann, Niklas: Die Realität der Massenmedien. Opladen: Westdeutscher Verlag 1995 und 19962.

Luhmann, Niklas: Sinn. In: Ders.: Soziale Systeme. Grundriss einer allgemeinen Theorie. Frankfurt:
Suhrkamp 1984,19966.93ff.

Luhmann. Niklas: Vertrauen. Ein Mechanismus der Reduktion sozialer Komplexität. Stuttgart: Enke
19893.

Mikos, Lothar: Es wird Dein Leben! Familienserien im Fernsehen und im Alltag der Zuschauer.
München 1994.

Mikos. Lothar: Fernsehen im Erleben der Zuschauer. Vom lustvollen Umgang mit einem populären
Medium. Berlin / München 1994.

Moeller. Beate: Alltag hochprozentig. Zur Rezeption der Fernsehserie Lindenstrasse. In: medien
praktisch 12 (1988), 2,17-19.

Morley. David: Active Audience Theory. Pendulum and Pitfalls. In: Journal of Communication 43

(1993). 4.13-20.
Morley. David: Family Television. Cultural Power and Domestic Leisure. London 1986 (Comdia Se¬

ries 37).
Morse. Margaret: An Ontology of Everyday Distraction. In: Patricia Mellcncamp (Hg.): Logics of

Television. Indiana / London 1990. 193-221.
Neuenschwander. Markus P.: Entwicklung und Identität im Jugendalter. Bern u.a. 1996.

Neverla, Irene: Fernseh-Zeit. Fernsehzuschauer zwischen Zeitkalkül und Zeitvertreib. München
1992 (Forschungsfeld Kommunikation 1).

Neverla. Irene: Der soziale Zeitgeber Fernsehen. Das elektronische Medium als Komponente und
Agens der abstrakt-linearen Zeit unserer Gesellschaft, ln: medien + erziehung34 (1990) LS.3-11.

Prugger. Priska: Die unwiderstehliche Spiegelung des Alltags. Zur Faszination der Fernsehserie. In:
Louis Bosshart und Wolfgang Hoffmann-Riem (Hg.): Medienlust und Mediennutz. Unterhaltung
als öffentliche Kommunikation. München 1994 (DGPuK-Schriftenreihe 20), 186—195.

Rogge, Jan-Uwe: «... da kann ich mich richtig fallenlassen.» Zur subjektiven Bedeutung von Famili¬
enserien im Alltag. In: medium 17 (1987). 3,22-27.

Rühl, Manfred: Rundfunk publizistisch begreifen. Reflexionstheoretische Überlegungen zum Pri¬

mat programmierter Programme. In. Publizistik 40 1995), 3,279-304.
Schmitz. Hermann-Josef und Hella Tompert (Hg.): Alltagskultur in Fernsehserien. Hohenheimer

Medientage 1986. Stuttgart 1987 (Hohenheimer Protokolle 24).
Saxer, Ulrich: Publizistik und Kultur. In: Ders: Publizistik und Gesellschaft II (Vorlcsungsskript).

Zürich: Seminar für Publizistikwissenschaft 1996. 19-50.

182



Alltag. Common Sense und (Medien-)Kompetenz SAVk 95 (1999)

Stagl, Justin: Kulturanthropologie und Kultursoziologie. Ein Vergleich. In: Fricdhelm Neidhardt und
M. Rainer Lepsius und Johannes Weiss (Hg.): Kultur und Gesellschaft. Opladen 1986,75-91.

Stagl, Justin: Zur Soziologie der Repräsentativkultur. In: J.C. Papalekas (Hg.): Kulturelle Integration
und Kulturkonflikt in der technischen Zivilisation. Frankfurt / New York 1989,43-67.

Stempel Mumford, Laura: Love and Ideology in the Afternoon. Bloomington / Indianapolis 1995.

Vogelgesang, Waldemar: Jugendliche Medienkompetenz. Cliquen und Szenen als Orte selbst¬

bestimmten Medienhandelns. In: medien + erziehung41 (1997), 1,15-23.
White. Mimi: Women, Memory and Serial Melodrama. In: Screen 35 (1994) 4,336-353.
Wilson,Tony: Television's Everyday Life.Towards a Phenomenology of the «Televisual Subject». In:

Journal of Communication Inquiry 20 (1996), 1,49-66.
Winter, Rainer: Der produktive Zuschauer. Medienaneignung als kultureller und ästhetischer Pro¬

zess. München 1995.

Winter, Rainer: Der produktive Zuschauer. Zur Medienkompetenz von Horrorfans. In: medien
praktisch 20 (1996),2,33-36.

Winter. Rainer: Die Produktivität als Aneignung. Zur Soziologie medialer Fankulturen. In: Werner
Holly und Ulrich PUschel (Hg.): Medienrezeption als Aneignung. Methoden und Perspektiven
qualitativer Medienforschung. Opladen 1993,67-79.

183


	Alltag, Common Sense und (Medien-)Kompetenz

