
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 95 (1999)

Heft: 1

Artikel: Beschreibend oder wertend? : Kulturbegriffe in Ethnologie und
Philosophie

Autor: Kramer, Dieter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118027

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118027
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Li ^L/AA §00' 55 IJV£

Schweizerisches Archiv für Volkskunde 95 1999). 1-22

J

Beschreibend oder wertend?

Kulturbegriffe in Ethnologie und Philosophie

Dieter Kramer

Die materialistische Kulturtheorie von einst

Vor zwanzig Jahren haben Wulf D. Hund und ich einen Band «Beiträge zur
materialistischen Kulturtheorie»1 herausgegeben, der einige Beiträge aus den
inzwischen nicht mehr existierenden Staaten der Sowjetunion und der DDR
bündelte und die dortige Diskussion um den Kulturbegriff beleuchtete. Es ging in
theoretischer Hinsicht vor allem um das Verhältnis von Kultur und materieller Basis

bzw. gesellschaftlicher Arbeit, und in praktischer Hinsicht um den Zusammenhang
von Kulturpolitik und Gcsellschaftspolitik.

Mein damaliger Einleitungsaufsatz verwies darauf, wie schon in der Geschichte
des Kulturbegriffes der Bezug auf die ganze Lebenswelt z.B. in der
Kulturgeschichtsschreibung des 19. Jahrhunderts eine bedeutende Rolle spielte und im
holistischen Ansatz der Kulturanthropologie bestätigt wurde. Ich versuchte damals

herauszuarbeiten, wie eine materialistische Theorie die Chance bietet, mit Hilfe
der sozialen Spezifik Unterschiedlichkeit und Dynamik von Kulturen zu erklären.

Nach einer Phase der regressiven Stagnation sind in der Zwischenzeit die
Gesellschaften, auf die sich diese Diskussion bezog, zusammengebrochen unter dem

Ansturm der technologischen, ökonomischen und militärtechnischen Entwicklung
der Konkurrenten. Sie scheiterten u.a. daran, dass sie sich von globalen ökonomischen

und kulturellen Prozessen nicht abkoppeln konnten, ihnen aber auch nicht
gewachsen waren, und sie versagten angesichts der Dynamik des Wünschens und

Begehrens ihrer Bürger - diesbezüglich somit aufgrund einer genuin kulturellen
Dynamik.2 Auch der damals von mir unterstellte komplexere und wirklichkeitsgerechtere

Zugang der materialistischen Theorie für die Erklärung von Kulturprozessen

konnte anscheinend weder dazu beitragen, die fehlende kulturelle Stabilität
dieser Gesellschaften zu erkennen noch sie zu kompensieren.

Ich sehe eine Herausforderung für die Kulturtheorie in diesem Niedergang von
Gesellschaften, die sich anheischig machten, eine neue Kultur zu begründen. Es

waren ja dann gerade die Menschen in diesen Staaten, die dadurch zum
Zusammenbruch dieser Staaten wesentlich beitrugen, dass sie ihre kulturellen Vorstellungen

vom guten und richtigen Leben an der Wirklichkeit massen.3

Eine Herausforderung für die Kulturtheorie liegt für mich aber auch in jenen
Fragen, die in den 70er Jahren ungefähr zur gleichen Zeit im Westen als «Grenzen
des Wachstums», im Osten als «globale Probleme» zu diskutieren begonnen
wurden.4

1



Dieter Kramer SAVk 95 (1999)

Für die Kulturwissenschaften (zu denen ich die Ethnologie, die Europäische
Ethnologie, die Spartendisziplinen wie Kunst- und Literaturwissenschaften oder

Kulturgeschichte zähle) geht es dabei nicht nur darum, auf der Ebene der
Geschichte der europäischen Gesellschaft die Historizität von Umweltproblemen
aufzuarbeiten (wie dies die Historiker rasch taten), sondern auch darum, die Rolle und

Bedeutung kultureller Steuerungsmechanismen zu prüfen: Die Standards des

guten und richtigen Lebens der Bauern von Unterfinning in Bayern z. B. befanden
sich in gelebter (nicht unbedingt bewusster) Übereinstimmung mit nachhaltiger
Lebensweise.5

Nicht zuletzt weil mir der genuine Beitrag der Kultur zu diesen Themen besonders

nützlich schien, habe ich den kulturwissenschaftlichen Charakter der europäischen

Ethnologie betont und auf dem Unterschied zur Geschichte und zu den

Sozialwissenschaften beharrt. Sich dieser Spezifik zu vergewissern, schien eine Zeitlang

auch für die Ethnologie wichtig zu sein, wollte sie eine Vereinnahmung als

Gesellschaftswissenschaft durch die Soziologie verhindern.'' Umgekehrt wird
inzwischen den Sozialwissenschaften mehr und mehr bewusst, dass sie ohne kulturelle

Dimensionen nicht auskommen.

&»%

£ör\<$z

Ein neuer Theoriebedarf

Die Ethnologie machte seit ihrer Abkehr vom Funktionalismus darauf
aufmerksam, dass der Naturstoffwechsel von Gesellschaften überhaupt nicht
ausschliesslich und alternativlos geographisch oder biologisch oder sonstwie determiniert

ist. Kultur als selbstgeschaffenes Bedeutungsgefüge, als System von
Standardisierungen folgt nicht, so betont Marshall Sahlins, den Prinzipien der
Nützlichkeit.7 Angesichts der Diskussion um die «globalen Probleme» der Gegenwart

stellte sich dann allerdings die Frage, wie die normativ-statistischen Paradigmen

der naturwissenschaftlich-technischen Forschungen zur Nachhaltigkeit mit
ihren Stoff- und Energiebilanzen sich zu den kulturellen Optionen und ihrer
Eigendynamik verhalten: Signalisiert die Kluft zwischen beiden unvermeidliche Krisen,

oder gibt es eine Brücke zwischen Kultur als einem autonomen System von
Standardisierungen und Symbolbildungen und dem Diskurs um die quantitativen
Grenzen des Naturstoffwechsels?s

Die Theoriediskussion der Europäischen Ethnologie erweist sich bei diesen

Fragen als wenig hilfreich. Bei der Suche nach deren Theoriehintergrund wird in

der letzten Auflage des «Grundriss der Volkskunde» zwar darauf aufmerksam
gemacht, dass die Summe der verschiedenen Arbeitsfelder (der «Kanon») «allzu oft
Theorieersatz» darstellte,9 der Leser erhält aber nur einen Verweis auf eine Reihe

von z.T. älteren Einführungswerken, die allenfalls partikuläre subjektive Theorie-

Optionen, aber keine hinreichende Theorie-Aufarbeitung bieten.
Das weckt den Wunsch nach intensiverer theoriegestützter Selbstverständigung.

Das entsprechende Bedürfnis wird dadurch verstärkt, dass der Kultur in Ge-



Beschreibend oder wertend? Kulturbegriffe in Ethnologie und Philosophie SAVk 95 (1999)

Seilschaft und Politik eine neue Bedeutung zugemessen wird. Sie schlägt sich z.B.
nach dem Ende der Ost-West-Bipolarität in Strategien der kulturellen Blockbildung

(Huntington) nieder.1"

In einschlägigen Diskussionen, aber auch in der Kulturpolitik stossen immer
wieder ein beschreibender (anthropologischer, ethnologischer, empirischer) Begriff
von Kultur und ein wertender Begriff von Kultur (wie in der Kulturpolitik)
aufeinander. Kultur als neutrale Beschreibung einer bestimmten Lebensweise, und

Kultur als Feld von besonderen Qualitäten (oft genug reduziert auf die Künste)
und als Wertbegriff scheinen unverbunden nebeneinander zu stehen."

Diese Mehrdimensionalität des Kulturbegriffes produziert immer wieder eine

Menge von Missverständnissen. Sie sollte als Herausforderung für die Diskussion
verstanden werden. Im folgenden geht es mir daher (und ich verstehe dies als einen

Diskussionsbeitrag zu Theoriefragen der Europäischen Ethnologie) um die
unvermeidbaren und notwendigen Zusammenhänge zwischen den beschreibenden und
den wertenden Aspekten des Kulturbegriffes. Beide Aspekte erscheinen als zwei

Pfeiler, die zu ihrer Stützung ein Gerüst mit mannigfaltigen Querverstrebungen
benötigen, und von dem unweigerlich wie Ibsens Baumeister Solness scheiternd
abstürzen wird, wer sich nicht dieser Querverstrebungen bedient. Aber auch schon

beim Versuch, dieses Gerüst zu konstruieren, droht immer wieder der Absturz in

ungelöste Widersprüche oder in Banalitäten.
Schon der scheinbar wertneutrale anthropologische Kulturbegriff ist nicht ohne

Aporien und Widerprüche, aus denen sich die Notwendigkeit der Grenzüberschreitung

ergibt. Für die Individuen und Gesellschaften scheint das, was sie von
anderen unterscheidet, einerseits kein Produkt einer willkürlichen Wahl aus beliebig

vielen Möglichkeiten zu sein, andererseits aber auch nie ein voll determinierter
Zwang ohne Spielräume. Es handelt sich um eine wertbesetzte Option, die in
vorgegebenen Strukturen zwar ihre Stütze, aber nicht ihr Gesetz findet. Zu der eigenen

Kultur bekennt man sich in der Regel, weil man sie für die beste hält, und nicht

nur, weil es keine Alternative dazu gibt.12

Die gängige Literatur bringt uns nicht sehr viel weiter, wenn es um die

Beziehungen zwischen wertendem und empirischem Kulturbegriff geht. Schon die

Sammlung von Kulturbegriffen bei Kroeber/Kluckhohn1-1 ist mit ihrer Fülle nicht
sonderlich hilfreich: Die von ihnen aufgeführten 160 Kulturbegriffe, geordnet nach

deskriptiv, historisch, normativ, psychologisch, strukturell, genetisch und unvollständig,

lassen eher die Schwierigkeiten für die Definition von Kultur ahnen als dass sie

Orientierung bieten.
Die Systematik dieser Autoren bezieht sich auf anderes als das, was hier wichtig

ist. Ich ziehe es vor, zunächst aufdie verschiedenen Ebenen des relativistischen
empirischen Kulturbegriffes einzugehen, um dann zwei wertende Ebenen anzupeilen:
die qualitative, die unabhängig von einer Wertung eine fortschreitende «kultivierende»

Entwicklung unterstellt, und die normative, die bestimmte Qualitäten als

für das bzw. jedes Zusammenleben notwendig erachtet.



Dieter Kramer SAVk 95 (1999)

Natur/Kultur

Wer sagt, die Kultur sei der Menschen «zweite Natur», der tut so, als gäbe es eine

davon unabhängige, selbständige «erste» Natur. Mehr bringt es, die Kultur als die

Natur der Menschen zu betrachten. Es ist die sie von den anderen Angehörigen der
Lebenswelt unterscheidende Eigenschaft, mit der sie gleichwohl voll in der Natur
stehen: Kultur ist nicht der Gegensatz von Natur (oder das, was die Menschen dem

«Naturzustand» hinzugefügt haben), sondern sie ist (ihre) Natur. Die Menschen
zeichnen sich dadurch aus, dass (in höherem Masse als bei allen anderen Lebewesen)

ihre Handlungen kulturbestimmt sind; Kultur ist jedem individuellen Lebensvollzug

vorgegeben.14 Menschen können nicht dauerhaft leben und sich in sozialer
Gemeinschaft fortpflanzen ohne eine je spezifische Kultur. Die Instinktoffenheit
der Spezies wird kompensiert durch die Bestimmungs- und Wahlmöglichkeiten,
über die sie verfügt und mit denen sie in unterschiedlichsten Milieus eine flexible
und leistungsfähige Kultur als Struktur und Garant der Vergesellschaftung
entwickelt. Alle Überlegungen zu den Einschränkungen der Willensfreiheit können
dies nicht voll relativieren. Die Menschen gewinnen damit zwar keine vollständige,
sondern nur eine relative Unabhängigkeit von ihrer eigenen materiellen Lebenswelt,

aber ausserordentlich grosse Gestaltungsmöglichkeiten. und sie können viele
Nischen dieser Lebenswelt erfolgreich besetzen.

Sie entwickeln dabei höchst unterschiedliche Kulturen, die zu beschreiben sich

die Ethnologien zur Aufgabe gemacht haben - die Ethnologie/Völkerkunde in

eher überschaubaren, einst gern als relativ geschlossene Stammeskulturen verstandenen

Einheiten, die Europäische Ethnologie/Volkskunde vorwiegend in der
Gemengelage hoch komplexer Gesellschaften.^

Das holistische Programm der Feldstudien und der Landeskunde

Aufdie beschreibende Ebene beziehen sich die meisten klassischen Feldstudien
der Ethnologie, aber auch viele der empirischen Fallstudien der Europäischen
Ethnologie. Sie versuchen in der Regel ein Gesamtbild einer Kultur oder kulturellen
Gruppe zu erstellen, und ihre besonderen Qualitäten liegen darin, dass sie auf der

Grundlage mehr oder weniger intensiver und reflektierter Feldforschung mit relativ

unvoreingenommener und vorurteilsfreier Neugierde fragen und beschreiben.
Sie geben damit vielfach Anregungen zur Entwicklung und Überprüfung von
Theoriegebäuden.

Auch die moderne «Landeskunde» in den Sprachvermittlungsfächern versucht
das Unterscheidende in einer Gesamtschau, einem Gesamtbild des repräsentierten
Landes zu erschliessen.16 Was dort auf geographischer Ebene zum Problem wird,
findet seine Entsprechung in anderen Fällen auf der Zeit-Ebene, wenn die
unterscheidende Spezifik einer Epoche unterstellt bzw. herausgearbeitet und nach dem
«Gesamtbild einer Epoche oder eines Zeitalters» gefragt wird.17 Daraus entstehen



Beschreibend oder wertend? Kulturbegrille in Ethnologie und Philosophie SAVk 95 (1999)

notwendige Abbreviaturen, ohne die weder die Alltagswelt noch die Wissenschaft

auskommen, wollen sie nicht vor lauter Bäumen den Wald aus den Augen verlieren.

Freilich können sie immer wieder neu formuliert werden.

Die Landeskunde, durch Wolfgang Brückner auch in der Europäischen Ethnologie

erinnert, vereinigt sich mit der Mentalitätsgeschichte der Historiker,ls deren

Objekt die «sozialen und kollektiven Wahrnehmungsmuster und Vorstellungen»19
sind oder die «kognitiven, sensitiven und habituellen Strukturen im Leben von

Gruppen und Gesellschaften der Vergangenheit» oder ihr «outillage mental».20

Die Landeskunde sucht nach «nationaltypischen Standardisierungen».21 In der

Kulturgeographie sind es die «Lebensformgruppen».22 Wenn sozial- oder
berufsspezifische Gruppen ausdifferenziert werden, kommt man zur einst von der
materialistischen Kulturwissenschaft gern untersuchten klassenspezifischen Kulturana-
lyse23; die «Lebensformanalyse» ist ein anderer Versuch, die Ebene der sozialen

Praxis für die Kulturanalyse zu berücksichtigen.24
Der in Feldstudien, Epochalgliederungen und Landeskunden gern angewandte

holistische Zugang wird in der jüngeren Diskussion häufig problematisiert. So wie

Nationen oder Einzelstaaten keine geschlossenen Gebilde sind, so sind auch
Kulturen nicht homogen. An die Stelle des Bildes von einem historisch legitimierten
Flickenteppich oder eines Mosaiks von (mit mehr oder weniger Gewalt hergestellten)

intern relativ homogenen Nationalstaaten oder Kulturen ist das einer vielfältig

ineinander verschlungenen Pluralität von Kulturen getreten.25

Der Bedarf an integrierenden Bildern bleibt gleichwohl bestehen: Eigen und

fremd lassen sich zwar nahezu unendlich ausdifferenzieren, bleiben aber wichtige
Kategorien der Lebenspraxis, wie in der Diskussion um Ethnizität immer wieder
betont wird.26

Statische oder dynamische Kultur

Die Unterschiede zwischen den Kulturen lassen sich statisch oder dynamisch
denken. Statisch und dauerhaft gesehen wurden sie nicht nur in den völkischen

Theorien, sondern auch in der mitteleuropäischen Unterscheidung von Kultur und

Zivilisation, in der Kultur als der überdauernde Grundton, Zivilisation als die akzi-
dentielle Ausprägung galten. Präexistente «Kulturphysiognomien» wurden als

prägende «geistig-seelische Mitte»27 verstanden. Für sie sollte es keine wirklich
gestaltwandelnde Entwicklung geben, allenfalls einen Untergang. Fortschritt spielte
sich nur im ephemären Bereich der Zivilisation ab. Diese Unterscheidung, allzu
anfällig für ethnischen und rassischen Hegemonieanspruch, ist weitgehend aufgegeben

- was nicht ausschliesst, dass ähnliche Muster irgendwann wieder auftauchen.
Auch kulturrelativistische Positionen vermögen Kultur dynamisch zu denken:

Jede Kultur verändert sich aufgrund von «endogenen Faktoren» (die meist nicht
weiter erklärt werden), aufgrund von Fremdeinflüssen oder durch Veränderungen
der Lebenswelt. In der Gegenwart des «Postkolonialismus» sind die unabschliess-



Dieter Kramer SAVk 95 1999)

baren Prozesse der Kultur2* besonders offen für Hybridisierungen der verschiedensten

Art, wie Edward Said oder Ulf Hannerz sie beschreiben.29

Die kulturellen Unterschiede lassen sich auch dynarnisch-evolutionistisch
verstehen. Die Aufklärung neigte dazu, und indem sie evolutionäres Denken mit dem

eigenen Programm der Vervollkommnung verband,2'" induzierte sie bereits normative

Elemente. In naiv-spontaner Form sind sie nicht hinwegzudenken aus der
Alltagsdiskussion. Evolutionistische Kulturkonzepte kommen selten ohne implizierte
Werturteile aus, seien sie nun offen formuliert oder unproblematisiert unterstellt.
Sie mussten sich sonst auf allein quantitative oder ausdifferenzierende Evolution
als Anpassung an immer neue Nischen der Lebenswelt verstehen.

Evolutionismus begreift die Dynamik der Veränderung als einen ergebnisof'fe-
nen oder auf ein Fortschrittsziel gerichteten Prozess. Mit dem Zweifel an solchem
Ziel hat diese Interpretation an Bedeutung verloren (ohne freilich völlig obsolet zu
sein, weil «globale Probleme» irreversible, die gesamte Menschheit betreffende
neue anthropologische Situationen mit neuem Handlungsbedarf schaffen, su.).
Die Abkehr vom universalistischen evolutionistischen Schema hat in jüngerer Zeit
immer wieder eine Fülle von Kontroversen hervorgerufen, aber es lässt sich darauf
beharren: «Wer dem Fortschritts- und Industrieoptimismus ade sagt, ist noch lange
kein Agrarromantiker oder ein Feind der Aufklärung; wer das Verhalten und die
Äusserungen von Menschen nicht a priori auf rationale Interessen und Absichten
zurückführt, sondern nach Geschlecht und Sexualität, nach Wünschen und Ängsten,

Machtphantasien und Fehlleistungen fragt, ist kein Irrationalist, sondern
nimmt zur Kenntnis, dass Subjekte einen Körper und ein Unbewusstes haben.»2'1

Zu den Ursachen der Unterschiede

Unvermeidlich erhebt sich, sind die Unterschiede erst einmal akzeptiert und
nicht mehr auf der Ebene Mensch/Nichtmensch zu erledigen, die Frage nach den

Ursachen der Unterschiede zwischen den Kulturen. Ein Versuch zur Erklärung ist

der Milieudeterminismus: Geographie und Klima sind für ihn die Voraussetzungen,
auf deren Grundlage nur eine bestimmte und keine andere Kultur entstehen kann.
Sobald aber erkennbar wird, dass in gleichen Milieus unterschiedliche Kulturen
existieren können, ist es sinnvoller, nicht nur von der Wirkung von Tradition und

Geschichte, sondern von Spielräumen anstelle einer zwanghaften Notwendigkeit
auszugehen.

Die Thesen der geographisch-klimatischen Ursachen für die Unterschiede
finden derzeit genausowenig Anhänger und Stützen in der Wissenschaft wie die von
den biologischen oder genetischen Begründungen. Der egalitäre Diskurs hat die
besseren Karten, auch in der Genetik.32 Nur in den Rückzugsräumen politischer
Sektierer etwa in der ethnopluralistischen Ideologie beobachten wir Reste solchen

Denkens, allzu sehr mit der Verteidigung von Privilegien und mit Interessen
verbunden, als dass man sie ernst nehmen könnte.2'3



Beschreibend oder wertend? Kulturbegriffe in Ethnologie und Philosophie SAVk 95 1999)

Statisch, stabil oder essentialistisch wird Kultur auch nicht von den neurologischen

Wissenschaften verstanden, wenn sie die Vernetzung der Bahnen des Hirns
durch Lebenspraxis und Sozialisation feststellen.34 Plastizität wird auch dann in der

Persönlichkeitsentwicklung unterstellt, und zwar nicht nur in der Kindheit, sondern
auch im Erwachsenenleben.

Die holistischen Theorien der Kulturanthropologie und Ethnologie setzen sich

kritisch mit dem Evolutionismus auseinander, beschäftigen sich aber dennoch wenig
mit der Erklärung der Unterschiede und der je spezifischen «symbolischen
Formen». Sie neigen vielmehr dazu, sie als präexistent vorauszusetzen. Eine materialistische

«dialektische Kulturtheorie» unter Berücksichtung der sozialen Dimension
hätte mit ihren komplexen Zugängen bessere Möglichkeiten dazu, mit den Ursachen

des Wandels auch diejenigen der Unterschiede zu erklären,3^ braucht sie doch

nicht nur endogene Faktoren zu seiner Erklärung heranzuziehen. Die sich
verändernden materiellen Rahmenbedingungen und die «determinierenden
Lebensbedingungen» wären Grössen, mit denen Veränderungen erklärt werden könnten.36

So zu denken verführt freilich leicht dazu, einen Automatismus und Mechanismus

in diesem Prozess zu suchen. Diese Gefahr kann durch den Hinweis auf die

Dialektik der materiellen und kulturellen Prozesse relativiert werden. Das war in

der Auseinandersetzung mit der stärker mechanisch als dialektisch argumentierenden

Kulturfixierungsthese ein wichtiges Argument.37
Wenn sich Gruppen von Menschen durch Lebenspraktiken unterscheiden,38

dann liegen praxisbezogene historisch-dynamische Begründungen für die
Unterschiede nahe. Aber entstehen die Unterschiede aus der Praxis, oder schlagen sie sich

nur in der Praxis nieder? Kultur verleiht «jeder Lebensweise die ihr besonderen

Merkmale», argumentiert Marshall Sahlins, und lässt später wenig Zweifel, dass sie

nur die Praxis prägen, aber nicht von ihr verursacht sind.39

Kultur als Symbolsystem

Damit tritt anstelle der eine Erklärung ermöglichenden und erheischenden

Frage nach dem Warum die keine Begründung mehr verlangende Feststellung, class

Kultur und kulturelle Unterschiede existieren. Kultur ist Symbolproduktion, freilich

mit systemischen Zusammenhängen und Folgewirkungen. So Hesse sich Wandel

chaostheoretisch erklären: Zufällige Optionen können nichtkalkulierbare
unbeabsichtigte Nebenfolgen haben und systemischen Wandel produzieren.4" Damit
aber sind Ursachen nicht besonders relevant; sie können zufällig und marginal sein.

Wichtiger wird vielmehr die Dynamik des Systems. Es ist eine selbstgeschaffene,
autopoietische offene Struktur (und damit ist diese Variante der Kulturtheorie
anschlussfähig für die soziologische Systemtheorie), die zwar nicht unabhängig von
der materiellen Lebenswelt ist, aber auch nicht von ihr determiniert ist.

Wenn darauf insistiert wird, dass der Mensch ein animal symbolicum, ein
symbolschaffendes Lebewesen ist, dann liegt darin auch ein gut Teil der Erklärung des



Dieter Kramer SAVk 95 1999)

Wie der Kultur, der Entstehung ihrer konkreten Gestalt: Sie verdankt sich ihrem
Eigensinn und ist eine sich selbst fortzeugende Struktur, eine «Transforma-
tionsregel»41 (so werden auch Dieter Grohs Analysen der selbstzerstörerischen

Entgleisungen von Gesellschaften infolge von kulturgeprägten «hierarchischen

Pathologien» verständlich).42
Das Modell der Eigendynamik des Kulturellen (auch des «subjektiven

Faktors»), oft genug eher mit dem Hinweis auf das Fortwirken von Geschichte und
Tradition als ein überfälligen Wandel verhinderndes Paradigma entschuldigend
verwendet, wird so in der aktiven, umgekehrten Akzentuierung zum «selbstgesponnenen

Bedeutungsgewebe».43 Es ist nicht nur selbsterzeugt, sondern prägt auch

Wirklichkeit: «Der kulturelle Schatz an Wirklichkeitsdeutungen, der Bestand an

sozialen Institutionen und das Arsenal der Zeichen, insbesondere der Sprachlichen,

konstituieren unsere Lebenswelt.»44

Es ensteht so ein kognitiver und symbolistischer Kulturrelativismus (ein «Pluralismus

von Welten»,45 die sich ebenbürtig sind), dem die Frage der Entstehung seines

Systems sekundär scheint (wir werden sehen, wie der Praxisbezug bei Ernst
Cassirer auch hier relativiert). Das «Bedeutungsgewebe» kann nationalspezifisch,
völkisch, regionsspezifisch (in den «Stämmen» oder z. B. Regionen wie Ostasien)
interpretiert46 oder epochenspezifisch wie in der Mentalitäts- oder Kunstgeschichte
verstanden werden.

Damit sind wir bei dem Menschen als «animal symbolicum» und bei jenem
emigrierten Gelehrten Ernst Cassirer, dessen Spuren wir überall, nur nicht bei denen,
die lediglich die Titel seiner Schriften zitieren, finden: Er wirkt über den Umweg
der USA in Deutschland einflussreich. Im Sinne Cassirers betont Marshall Sahlins,

dass Kultur einem «symbolischen Schema» folgt, «das niemals das einzig mögliche
ist».47 Dieser Kulturbegriff lässt den Dualismus Geist/Materie hinter sich, indem er
betont, wie die geistige Welt den Umgang mit der Materie und das Verständnis von
ihr prägt. In vielem ist dies eine Paraphrase und Weiterentwicklung der Humboldt-
schen Sprachphilosophie, derzufolge die Sprache eine produktive Kraft ist. die die

Welt für das erkennende Subjekt erst aufschliesst. wie Habermas betont, wenn er
Cassirer zitiert: «Die Sprachen sind nicht eigentlich Mittel, die schon erkannte
Wahrheit darzustellen, sondern weit mehr, die vorher unerkannte zu entdecken.»4S

Oder in Habermas' eigenen Worten: «Den Mitgliedern einer Sprachgemeinschaft
wird, was immer ihnen in der Welt auch begegnen mag. allein in den sprachlichen
Formen möglicher Verständigung über solche Erfahrungen zugänglich.»49 Bei
Cassirer werden Mythen und Künste als eigene Sprache einbezogen, woraus seine

Bedeutung für die Kunstwissenschaft resultiert (s.u.).
Man hat diese Denkweise die «semiotische Wende der Kantischen

Transzendentalphilosophie» genannt?" und immer wieder taucht, oft mit Verweis auf
Wittgenstein, der Terminus von der «linguistischen Wende», dem «linguistic turn» der
Kulturwissenschaften auf.1' Habermas fasst zusammen: «Der Mensch bewältigt die

auf ihn einstürmenden Naturgewalten durch Symbole, die seiner produktiven
Einbildungskraft entspringen. So gewinnt er Distanz vom unmittelbaren Druck der



Beschreibend oder wertend? Kulturbegriffe in Ethnologie und Philosophie SAVk 95 1999)

Natur: freilich zahlt er für diese Befreiung mit der geistigen Abhängigkeit von einer
semantisierten Natur, die in der verzaubernden Kraft mythischer Bilder wiederkehrt.

[...] Im Prozess der Menschwerdung nimmt die symbolische Vermittlung
immer komplexere Formen an und lenkt die Kontakte mit der Natur auf immer
indirektere Wege. Damit wachsen Distanz, Freiheit und Reflexivität, die aber

wiederum ihren Preis fordern.»12

Hier schliesst an, was die pessimistische Kulturkritik als «objektivierten Geist»,

«objektivierte Kultur» fürchten gelehrt hat."'3 Bei Cassirer finden wir entsprechende

kulturkritische Thesen im Zusammenhang mit den modernen Mythen, wie
sie in seiner Vorstellung beliebig mit technischen Mitteln erzeugt und verbreitet
werden können.'14 Das erinnert an die Mcdienapokalyptik der «Dialektik der
Aufklärung», die auch heute noch Widerhall findet.''5

In der Zeichentheoric dient das Zeichen gleichzeitig der Kommunikation und

der Deutung.''6 Es setzt Standards der Interpretation und ist als «soziales Wissen»

mit den Mentalitäten verwandt,57 gehört aber auch zur materiellen «local

heritage».

Die konstruktivistische Entgrenzung

Einflussreich sind heute jene Varianten, in denen ein entgrenzender Totalitätsanspruch

erhoben wird,58 mit dem jedes historische Phänomen «vorstellungsver-
mittelt» erscheint. Wenn die Vorstellungen Tatsachen schaffen und selbst welche

sind, endet aller historischer Positivismus, der die Geschehnisse «wie sie waren»
beschreiben will.39

Eine Zuspitzung erfährt dieses Denken bei Heinz von Foersters Skeptizismus
und Konstruktivismus: «Wahrheit ist die Erfindung eines Lügners», pointiert er.60

Ausgang ist der uralte Skeptizismus der Philosophie: «Ich weiss, dass ich nichts
weiss, aber viele wissen auch das nicht.» Angesichts der aktuellen weltpolitischen
Rolle von Kultur ist es sicher eindrucksvoll, wenn Foerster sagt: «Meine Auffassung
ist, dass die Rede von der Wahrheit katastrophale Folgen hat und die Einheit der
Menschheit zerstört.» Das wird vielfach paraphrasiert, auch in der Zurückweisung
des Objektivitätsanspruchs der Geschichtsforschung.61 Die Floffnungen, die er daraus

ableitet, scheinen freilich stark überzogen: «Wenn der Begriff der Wahrheit
nicht mehr vorkäme, könnten wir vermutlich alle friedlich miteinander leben.»

Foerster lässt auch die Modelle der asymptotischen Annäherung an die Wahrheit

(die noch in Lenins «Empiriokritizismus» den Wahrheitsanspruch der Marxisten

relativierten) nicht gelten. Durch den radikalen Relativismus wird der Stimulus

des Suchens entwertet, der - wie in der Ringparabel von Lessings «Nathan dem

Weisen» - auch dann, wenn das Erreichen der Wahrheit als unmöglich erachtet
wird, immer noch vorhanden ist (auch die historische oder kulturelle Kontextuali-
sierung der Erkenntnis kann ähnlich verstanden werden). Solange die Hoffnung
auf eine - durchaus zeitlich und kulturell kontextualisierbare - bessere Annähe-



Dieter Kramer SAVk 95 (1999)

rung an die Wahrheit oder die richtige Erkenntnis nicht aufgegeben ist. wirkt dieses

Stimulans.
Bei Foerster tritt eine andere, aus der Gruppenpsychologie und der

«Komplexitätsreduktion» oder als kulturelle Kontextualisierung bekannte Grösse in den

Vordergrund, das Vertrauen: «Wenn ich die Wahrheit als ein Vertrauen von Mensch

zu Mensch begreife, dann brauche ich keine externen Referenzen mehr.» Damit
beschreibt er - sicher ungewollt - das Muster der Sektenbildung, wie es z. B. Hai

Hartley's apokalyptisches Drama «Soon» aus dem Sektenmilieu, inspiriert von
David Koreshs Gemeinde in Waco/Texas von 1993, nachvollziehen lässt.62

«Der Hörer, nicht der Sprecher, bestimmt die Bedeutung einer Aussage.»63 Das
ist im Prinzip alles aus der Ideologiekritik bekannt. Bei ihr wird aber immer auch

mit dem Interessenhintergrund die Ursache für dieses Denken benannt: Das Denken

hat soziale, kulturelle oder psychische Gründe, von denen nicht einfach zu
abstrahieren ist und die für koordiniertes Handeln der vergesellschafteten Individuen
wichtig sind - freilich in offenen, korrekturfähigen Systemen (und das unterscheidet

sie von geschlossenen Gemeinschaften, die von apriorischem Vertrauen oder

von Offenbarungen geprägt sind).
Der konstruktivistische Skeptizismus zeigt seine Wirkungen bis hin zur Verall-

täglichung bei der Herausgeberin der «Zeit», Marion Gräfin Dönhoff, die auf die

Frage nach einem unanfechtbaren Gesetz in der Geschichte antwortet: «Ja es gibt
eins. Es lautet: Fakten spielen in der Geschichte keine Rolle, entscheidend sind die

Vorstellungen, die sich die Menschen von den Fakten machen.»64 Dagegen ist leicht

zu polemisieren, wie z.B. Peter Schöttler. gestützt auf den englischen Historiker
Richard J. Evans, dies tut: Sprachliche Vermittlung «bedeutet nicht, dass alles nur
Text ist: «Auschwitz war kein Diskurs. Massenmord als Text anzusehen, bedeutet,
ihn zu verharmlosen.)»6'1

Solange Politik, ja gesellschaftliches Handeln überhaupt, als ein Prozess

betrachtet wird, in dem historische Erfahrungen verarbeitet werden, wird unser
Alltagshandeln Realität anders definieren müssen als der Konstruktivismus, auch

wenn man nicht in positivistischer Pragmatik verharrt. Wenn konstruktivistisches
Denken sich solchen Provokationen nicht stellt, dann verliert es seine Glaubwürdigkeit.

Sobald es sich aber damit auseinandersetzt, muss es, so ist zu vermuten, sich

relativieren und wird wieder anschlussfähig an andere Denktraditionen.66

Der Konstruktivismus meint, das. was wir für Wirklichkeit halten, seien nur «Bilder

von uns selbst und der Welt, die wir durch Sprache erschaffen, in Beziehungen zu
anderen herstellen und im alltäglichen und wissenschaftlichen Wissen erzeugen»67.

Und er stellt fest: «Diese Konstrukte sind keine wahren Abbilder einer Realität, die

unabhängig von uns existiert.» Das wird auch der naivste Positivist oder Realist nicht

behaupten. Und umgekehrt gibt auch der Konstruktivist Siegfried J. Schmidt zu. «wir
seien nicht frei, völlig beliebig und willkürlich Weltbilder zu erzeugen. Die sozialen

Konstrukte mussten sich im menschlichen Miteinander bewähren.»65

Das Funktionieren sagt für Foerster nichts über Wahrheit - es ist eine eigene

Kategorie und beweist nur sich selbst. Naturwissenschaften können sich damit

10



Beschreibend oder wertend? Kulturbegriffe in Ethnologie und Philosophie SAVk 95 (1999)

nicht zufrieden geben. Dieter E. Zimmer resümiert in einer Übersicht die
Auseinandersetzung dieser Sparten mit dem «antiwissenschaftlichen Affekt», der unter
dem Motto «Jede Kultur hat ihre eigenen Narrative, und eines ist so gut wie das

andere» mit einem neuen Tribalismus stillschweigend die vorausgesetzte Geschäftsgrundlage

der Naturwissenschaft infrage stellt, nämlich dass es «eine Wirklichkeit
gibt, die unabhängig von allen ihren menschlichen Repräsentationen besteht.»69

So einfach wird man es sich in den Kulturwissenschaften nicht machen können.
Aber dennoch kann alle konstruktivistische Relativierung nicht davon absehen,
dass menschliche Praxis ein Prozess mit materiellen Komponenten und Folgen ist.

Lebenspraxis und Symbolpraxis

Auch Zeichen und Symbole können auf ihre Funktionalität reduziert werden.
Aber der Funktionalismus hat in der aktuellen wissenschaftlichen Diskussion
keine guten Karten mehr. Gleichwohl darf nach dem Zusammenhang der Symbol-
bildung mit der Alltags- und Lebenswelt gefragt werden.

Bei Ernst Cassirer ist die hohe Gewichtung der Symbolebene keinesfalls ein
Freibrief für einen schrankenlosen Idealismus, dem Wirklichkeit nur als Konstrukt
existiert. Das zeigt sich, wenn wir fragen, wie in Cassirers Theorie dieser kognitive
und symbolische Kullurrelativismus sich zur Praxis verhält.

Cassirer entwickelt eine «allgemeine philosophische Anthropologie»: «Wir können

nur dann überhaupt begreifen, was der Mensch ist. wenn wir an seinem Wirken
nachvollziehen, was er tut. Es ist die Kultur, die die Antwort auf die Frage nach dem
Menschen gibt, denn sie ist als Entäusserung seiner Spontaneität und Produktivität
seine gesamte Welt, die sich in verschiedenen Medien der Gestaltung erst verwirklicht».70

Kultur ist, so Cassirer selbst, der «Prozess der fortschreitenden
Selbstbefreiung des Menschen»71 - hier durch den Bezug auf Emanzipation sogar mit
einem normativen Element.

Eigentlich legitimiert die Symboltheorie ja eine Umkehrung der Theorie-Praxis-Relation.

Leonardo da Vinci hatte in seinem Buch von der Malerei noch in

guter Renaissance-Manier mit einem Steuermann-Bild von einer eindeutigen
Theorie-Praxis-Beziehung ausgehen können: «Diejenigen, welche sich in Praxis
ohne Wissenschaft verlieben, sind wie Schiffer, die ohne Steuerruder oder Kompass
zu Schiffe gehen: sie sind nie sicher, wohin sie gehen.»72 Heute stehen die
praxisgestaltenden «Symbolanalytiker»73 als diejenigen, die Wirklichkeit durch Begriffe
definieren, im Vordergrund. Wenn wir Cassirer selbst und nicht nur seinen Prosyleten
folgen, stehen sie freilich mit der Wirklichkeit nicht in einer umgekehrt linearen,
sondern in einer dialektischen Beziehung.

Denn, wie Schwemmer zusammenfasst, auch bei Cassirer gilt: «Erst im Tun zeigt
sich das <Sein>.» «lm Tun gründen unsere geistigen Unterscheidungen und wird
deren gemeinschaftlicher Gebrauch gesichert.»14 Das Tun erschliesst sich selbst

seine Möglichkeiten; es gibt «objektive» Weltverhältnisse und «sachliche Zusam-

11



Dieter Kramer SAVk 95 1999)

menhänge», die freilich «letztlich nur als eine Herausforderung für die Welt- und

Selbstgestaltung zählen».75

Schwemmer formuliert: «Der Geist bedarf der Welt. Er kann sich selbst nur
verwirklichen, indem er sich ausdrückt.»76 Und bei Cassirer selbst heisst es: «Der
Gehalt des Geistes erschliesst sich nur in seiner Äusserung; die ideelle Form wird
erkannt nur an und in dem Inbegriff der sinnlichen Zeichen, deren sie sich zu ihrem
Ausdruck bedient.»77 Damit wird, so Schwemmer, «das Programm der
symboltheoretischen Philosophie Cassirers formuliert: als eine Konzeption, in der gegen
jede Behauptung einer weltlosen Innerlichkeit des Subjekts und gegen jede
Behauptung einer immateriellen Reinheit des geschichtsenthobenen Reiches der
Gedanken die Einbindung unseres Denkens - in dem weiten Sinne, der auch
unsere Gefühle und Strebungen mit einschliesst - in seine symbolische Verkörperung
hervorgehoben wird».78

Auch die Lebensphilosophie hatte der Alltagspraxis neue Bedeutung zugemessen,

indem sie «der wissenschaftlichen Begriffsbildung die Anschauung, der verall-
gemeinernswerten empirischen Tatsachensammlung das je individuelle Erlebnis
und dem gcsetzmässgen Verlauf des Geschichtsprozesses den Ahistorismus der
Einmaligkeit desselben durch die ihn gestaltenden Akteure entgegenstellte».79 Dies
fand seinen Niederschlag auch im lebensphilosophisch sensibilisierten marxistischen

Denken z.B. von Antonio Gramsci,50 das die Philosophie in soziale und
historische Zusammenhänge stellte. Dieses Denken hob in der Ideologiekritik nicht

nur die soziale Verhaftetheit des Denkens immer wieder hervor und ging dabei
radikaler und politischer vor als die Wissenssoziologie von Karl Mannheim und anderen,

der es gleichwohl viel verdankt und die. wie mir scheint, dem dekonstruktivistischen

Agnostizismus immer noch haushoch überlegen ist. Sie gewichtete auch die

Widersprüche der Realdialektik des Alltags in der mit der Praxis vermittelten
«Philosophie der Praxis» - wie z. B. Antonio Gramsci und seine « Alltagsphilosophie».sl

Gegen die spontaneistische Lebenswelttheorie hebt Cassirer52 die Notwendigkeit

der symbolischen Vermittlung hervor. Bei ihm behält die sinnliche Welt ihre
Eigenwürde.s3 auch sein animalsymbolicum ist eines der Praxis. Die Anerkennung
eines «harten Muss der blossen Sachen»*4 schafft Brücken zur Analyse des Natur-
stoffwechsels (von dem nicht bezweifelt zu werden braucht, dass er kulturgeprägt
ist), ja auch zu den Vorstellungen von einer «unabhängig vom Bewusstsein»
existierenden Welt. Und unser Tun hat einen Zusammenhang mit der Arbeit für die

Gestaltung zur Welt85 - mit Zeichen, die unverzichtbar sind, die aber auch

einengen und begrenzen.
Cassirers Philosophie ist weder nur idealistisch noch materialistisch'56 (so wie die

Kulturtheorie weder idiographisch noch nomothetisch ist, s. u.). Mit ihr kann man
sich den Erfahrungen stellen, die auch dem letzten und hartgesottensten Materialisten

eingebläut haben, dass mit der schlichten Basis-Überbau-Beziehung nichts
mehr anzufangen ist. Die Reserven gegen Cassirer wegen der inflationär
gebrauchten Formel von den «symbolischen Formen» sollten nicht davon abhalten,
die dialektisch begründeten Thesen ernst zu nehmen.

12



Beschreibend oder wertend? Kulturbegriffe in Ethnologie und Philosophie SAVk 95 (1999)

Die Beziehungen zur Lebenspraxis sind so in einer Dialektik von prägend und

geprägt verstehbar.57 Wenn wir uns auf diese Dialektik einigen, so haben wir
(wenigstens vorerst) keine Probleme mehr mit den Prioritäten: Die Ursachenfrage löst

sich in einigen Aspekten auf in die eines sich selbst organisierenden, von Zufällen
abhängigen Prozesses mit Systemcharakter (s.o.).

Eine Theorie der Kunst

Cassirers Philosophie ist freilich keine der Praxis, sondern primär eine der

Kunst, bei der das Schauen schon ein Gestalten ist, «wie das Gestalten ein reines

Schauen verbleibt»55 und bei welchem dem scheinbar Gegebenen durch seine

Wahrnehmung bereits Bedeutung zugelegt ist:59

Kunst ist zentraler Teil der Kulturen, auch in ihren differenzierten Epochen-
und Nationalgestalten. Sie verspricht das «ästhetisch-befreite Leben».9" Sie ist -
und das ist für die Kulturpolitik wichtig - kein Luxus: Cassirers Anthropologie
kann interpretiert werden als transzendentale Handlungstheorie, als eine
«fundamentale Theorie der Poiesis, in der die Unterschiede von Theorie und Praxis

kurzgeschlossen sind. Sehr zum Vorteil eines angemessenen Verständnisses von Kultur,
die damit vom Verdacht eines verzichtbaren Luxusphänomens befreit wird, indem
sie von vornherein mit der ganzen Emphase des humanen Selbstverständnisses
versehen ist.»91 Nicht zuletzt über die Symbolsysteme der Kunst definieren die
vergesellschafteten Menschen ihre handlungsprägenden Vorstellungen vom «guten und

richtigen Leben».

Kultursoziologie

Hat Adorno in einem Brief an Horkheimer 1935 Cassirer als «völlig vertrottelt»
bezeichnet,92 so kann man andererseits leicht der Soziologie und der kritischen
Theorie vorwerfen, dass sie Kultur nicht recht zu gewichten wisse. Eingeengt auf
die «sozialphilosophische Problemebene» sind die einst noch durch Walter Benjamin,

Theodor W.Adorno, Max Horkheimer oder Herbert Marcuse stärker gewichteten

kulturtheoretischen Motive bei Jürgen Habermas und seiner Schule aus dem

Blick geraten, wie Heinz Paetzold meint: «Kultur ist für Habermas im Grunde nur
das Reservoir eines spezifischen Hintergrundwissens, das eine Gesellschaft zu ihrer

Reproduktion und zu ihrem Fortbestehen benötigt.»93 Gesellschaften bedürfen
solcher kulturellen Binnenstabilisatoren und der «Aussenstabilisatoren»94 (das
gestand einst auch die materialistische Kulturtheorie zu). Noch das bescheidene

volkskundliche Modell von «Tradition und Gemeinschaft»9"' erinnert daran.

Die Soziologie ist dabei immer noch relativ hilflos im Umgang mit Kultur.96 Um
der Reduzierung der Soziologie auf eine inhaltsleere Strukturwissenschaft ohne

kulturelle Dimension zu entgehen, wird «Gesellschaft als Kultur» verstanden und

13



Dieter Kramer SAVk 95 1999)

wird nach «charakteristischen Mustern der Gesamtgesellschaft» gefragt97 - aber
dazu braucht man wieder Kulturtheorie. Die Soziologie als Wissenschaft der
formalen Interaktion, die Kultur(soziologieAvissenschaft) als die Frage nach der
inhaltlichen Prägung der Kulturmuster und ihrer Rolle als Steuerungsinstanz im
Rahmen prozeduraler Sinnfestlegung98 - das ist zu wenig, wenn gleichzeitig die
Kulturwissenschaften selbst viel intensiver nach der Dynamik und dem Eigensinn
der Kultur als der symbolischen Gestaltung von Umwelt zur Welt fragen.

Kulturwissenschaft folgt nicht dem Schema Wilhelm Windelbands: Sie ist weder,
wie die historistische und positivistische Geschichtswissenschaft, idiographisch (in-
dividualisierend-beschreibend), noch ist sie nomothetisch (Gesetze formulierend)
wie die Naturwissenschaften. Cassirer formuliert ein eigenes Erkenntnisideal für
sie: «Was sie erkennen will, ist die Totalität der Formen, in denen sich menschliches
Leben vollzieht. Diese Formen sind unendlich-differenziert. und doch entbehren
sie nicht der einheitlichen Struktur.»99 Das erinnert an den Strukturalismus,1"" und
das unterscheidet sie auch von der Sozialwissenschaft.

Zur sozialen Dimension gehören freilich auch die Binnendifferenzierung und
die interne Schichtung als eine Form jener Differenzierungen, in die sich jede
scheinbar homogene Kultur auffächern lässt. Die anspruchslosen mechanistischen

Theorien von den unterschiedlichen kulturellen Schichten (auch bei T S. Eliot.""
tendenziell ähnlich auch bei der «Lebensstil»-Forschung). die Sickertheorien und
die Kulturfixierungsthese greifen dies auf: die Erforschung des dynamischen und

widerspruchsreichen Eintritts neuer Ebenen (in den Impulsen der feministischen

Diskussion), neuer Schichten (etwa mit der «Arbeiterkultur») oder neuer
Probleme (etwa der Grenzen des Naturstoffwechsels) in den Kulturprozess gehören zu
diesen Themen.1"2

Kulturrelativistische Gleichwertigkeit

Menschengruppen neigen dazu, die eigene Kultur als die beste aller möglichen
zu verstehen.103 Zu erfahren, dass andere mit Überzeugung anders leben, ist zum
einen Voraussetzung für die Identitätsbildung: Das Eigene wird in Abgrenzung
zum anderen definiert. Andererseits bedeutet die Erfahrung des anderen
Verunsicherung, zwingt zur Abgrenzung, verführt zur Diskriminierung. Dies wird nicht erst
seit der Aufklärung bei der Kritik an der eigenen Kultur gern benutzt, um die

Definition des Selbst mit Hilfe der Abgrenzung zu den anderen zu betreiben. Tacitus'

Germania. Montaignes «Lettres Persanes». Wilhelm Raabes «Abu Telfan».
Scheurmanns «Papalagi» und andere sind vielzitierte Beispiele.104

Es war für die viktorianische Welt anscheinend auch 1871 noch ein Schock, als

der Ethnologe Edward Burnett Tylor die an den Hochkulturen entwickelten
Kategorien auf jene Völker anzuwenden empfahl, die zu kultivieren und kolonisieren
man ja gerade als «white mans burden» akzeptiert hatte.105 Der abverlangte
Verzicht auf normative Kategorien im Rahmen eines sich herausbildenden Kultur-

14



Beschreibend oder wertend? Kulturbegriffe in Ethnologie und Philosophie SAVk 95 (1999)

relativismus schuf der imperialistischen Gesellschaft Probleme (und vielleicht war
es angesichts der so ganz anderen Geschichte Deutschlands kein Zufall, dass es

der in Oxford wirkende deutsche Forscher Max Mueller war, der den Briten die

Bedeutung der traditionellen indischen Kultur erschliessen müsste).

Qualitative Aspekte

«Vormoderne» Gesellschaften, die nicht das kulturell vereinheitlichende Modell

der bürgerlichen Nationalstaaten praktizieren, sind in der Lage, kulturelle
Binnendifferenzierungen auf mannigfaltige Weise zu akzeptieren: durch ständische

Segregation, durch machtgestützte Privilegierungen dominanter Kulturen, durch
die Tolerierung von Teilkulturen besonderen Rechts unter der Oberhoheit des

Staates (z.B. in den christlichen oder muslimischen «Reichen»). Der bürgerliche
Nationalstaat versucht mit einem Homogenisierungsprogramm kulturelle
Binnendifferenzierungen zu reduzieren. Wenn sie thematisiert werden, dann verbindet
sich dies oft, wenn es nicht um rivalisierende Weltsichten und Kulturprogramme
geht, mit unterstellten qualitativen Unterschieden, die durch Erziehung und
Volksbildung und mit Programmen der «Kultivierung» auszugleichen versucht wird. Ziel
ist ein starker, kulturell möglichst homogener Staat.106

Der Kolonialismus versucht mehr oder weniger intensiv, das Verhältnis
zwischen den Kulturen in unterschiedlichen Regionen einem qualitativen
Entwicklungschema entsprechend zu gestalten, ja sieht seine Mission und Legitimation in
der «Kultivierung». Evolutionistisches Denken in den Kulturwissenschaften stützt
dieses Programm.

So wird ein offener Kulturrelativismus mit wechselseitiger Akzeptanz
unterschiedlicher Kulturen, wie er historisch für lange Zeiten der Normalzustand gewesen

sein mag. im Binnen- wie im Aussenverhältnis immer wieder problematisiert,
und zwar mit qualitativen und normativen Akzenten.

Qualitativ sollen dabei jene Aspekte genannt werden, bei denen innerhalb einer
Kultur von einer Höherentwicklung, beim Verhältnis zwischen Kulturen von einer
Vergrösserung des kulturellen Abstandes, bezogen auf Macht und hcgemoniale
Kompetenz, gesprochen werden kann. Normativ dagegen sollen jene Aspekte
genannt werden, in denen innerhalb oder zwischen Gesellschaften Werte und
Standards nicht mehr als beliebig wählbar gelten dürfen, sondern der Existenz und

Zukunftsfähigkeit einer Gesellschaft wegen als verpflichtend betrachtet werden.
Qualitative und normative Aspekte spielen innerhalb einer Kultur und zwischen Kulturen

eine Rolle. Und da Kulturen keine geschlossenen Gebilde sind, können wir
vermuten, dass zwischen beiden Problemfeldern fliessende Übergänge bestehen.

Auf der internen Ebene konfrontieren uns Kulturpolitik wie Kunstwissenschaft
mit qualitativen Aspekten: Nicht alle ästhetischen und intellektuellen Produktionen

und Objektivationen sind gleich wirkungsvoll, gleich anerkannt. Für Qualität

muss es Massstäbe geben. Sobald in der Philosophie oder Pädagogik von «Ent-

15



Dieter Kramer SAVk 95 (1999)

wicklung» oder «Kultivierung» der Persönlichkeit gesprochen wird (wie ganz
ausgeprägt in der deutschen Klassik), geht es ebenfalls um diese Ebene. Mit dem
gleichen Problem haben wir es zu tun, wenn von «gelungener» Selbstverwirklichung
oder von «Authentizität» die Rede ist. Im Subtext der uneingestandenen Wertungen,

die der Europäischen Ethnologie einst den Bergbauern oder den klassen-

bewussten Arbeiter interessanter als andere Gruppen erscheinen liessen, waren
diese Wertungen unterschwellig so präsent, dass wir voller Skepsis auch auf die
aktuellen Auswahlkriterien blicken müssen.

Jede Kultur setzt sich (d.h. den in ihr lebenden Individuen) qualitative Ziele:
Standards des anzustrebenden «richtigen Lebens» (die Feldforschung verwechselt
sie gern mit der Realität). In diesem Sinne sind bei Ernst Cassirer in der Tradition
der Renaissance und der Klassik Kultur und Ethik so eng miteinander verwoben,
dass seine Kulturtheorie gleichzeitig als Entwurf für eine Ethik verstanden werden
muss.1"7 Ähnlich wird auch im aktuellen Diskurs um ökologische Nachhaltigkeit
immer wieder auch mit ästhetischen Kategorien argumentiert.105

Kulturelle Ziele dieser Art sind es auch, durch die Gemeinschaften zusammengehalten

werden. Allein Gewalt oder Ökonomie sind keine ausreichenden Garanten

der Kohärenz. Der Kommunitarismus109 bezieht sich aufdie Relevanz qualitativer

und normativer Elemente in der Alltagskultur: die Lebensphilosophie erinnert

ebenfalls daran.110

Gesellschaftliche Kohärenz bedarf wertender Kriterien, die von den Individuen
weitgehend geteilt werden. Sie ist kein blinder Mechanismus und sie ist keinem
mechanischen Regelungssystem geschuldet. Die formale Regelungskapazität jeder
Gesellschaft ist nur begrenzt (nicht zuletzt an ihrer Überdehnung ist der Sozialismus

zugrunde gegangen).
Wenn es um die (in der gängigen ethnologischen Diskussion eher vernachlässigten)

Beziehungen zwischen den Kulturen geht, lässt sich gleicherweise schlecht

auf qualitative Aspekte verzichten. Weshalb manche Kulturen andere zu dominieren

und zu vernichten vermögen, andere dagegen nicht, das ist eine Frage, der sich

auch der Kulturrelativismus stellen müsste.

Normative Aspekte

Qualitative Entwicklungsziele innerhalb einer Kultur mögen sich in ein
kulturrelativistisches Schema einfügen lassen: Eine Kultur setzt sich mit ihrem Symbolsystem

immanente Entwicklungsziele, die innerhalb ihrer die Standards bilden,
aber für andere irrelavant sind. Normativ wollten wir jene Aspekte nennen, in

denen innerhalb oder zwischen Gesellschaften Werte und Standards nicht mehr als

beliebig wählbar gelten, sondern der Existenz und Zukunftsfähigkeit einer Gesellschaft

wegen als verpflichtend betrachtet werden.
Auch an ihnen kann die kulturtheoretische Diskussion nicht achtlos vorübergehen.

Für evolutionistisches Denken in der Tradition der Aufklärung (etwa des

16



Beschreibend oder wertend? Kulturbegriffe in Ethnologie und Philosophie SAVk 95 1999)

Denkens in den Kategorien der Emanzipation bei Immanuel Kant) waren sie eine

Selbstverständlichkeit: der Versuch Johannn Gottfried Herders, sie sub specie
aeterntitatis zu relativieren und den vielen Kulturen ihr Eigenrecht zu belassen,

geriet eher in Vergessenheit oder wurde nationalistisch abgefälscht.
Noch für Albert Schweitzer z.B. galt unbezweifelt: «Ganz allgemein gesagt ist

Kultur Fortschritt, materieller und geistiger Fortschritt der Einzelnen wie der
Kollektivitäten.» Und daraus leitet er ab: «Die Schaffung möglichst gedeihlicher
Lebensverhältnisse ist eine Forderung, die an sich und im Hinblick auf die geistige
und sittliche Vollendung des Einzelnen, die das letzte Ziel der Kultur ist, aufgestellt
werden muss.»1" Er wehrt sich dabei übrigens gegen den Versuch, durch die

Unterscheidung von Kultur und Zivilisation «dem Begriff der nichtethischen Kultur
neben dem der ethischen Geltung zu verschaffen» - Kultur und Zivilisation meinten

üblicherweise das gleiche, betont er."2
Die Krise des Fortschrittsdenkens hat Relativierungen wie die des zitierten

«Konstruktivismus» ermutigt. Aber zur gleichen Zeit, wie die Philosophen der
Postmoderne die Vielfalt und die Inkommensurabilität gegen den Terror der
Vernunft ausspielten, begann in der Politik die Diskussion um die «Grenzen des

Wachstums» und die «globalen Probleme». Die Nichtübertragbarbeit des

Wohlstandsmodells der reichen Industriestaaten auf die übrige Welt einerseits, die
Wahrnehmung einer gemeinsamen Verantwortung für die Zukunft der «einen Welt»
andererseits ermutigten neue Interpretationen.

Sie beziehen sich zum einen auf die Binnenstrukturen von Gesellschaften und
Kulturen: Nicht nur qualitative, sondern auch normative Aspekte werden aktualisiert.

Wie nachhaltig eine Gesellschaft ihren Naturstoffwechsel gestaltet, das ist für
ihre Zukunft genauso massgeblich wie der friedensfähige Umgang mit den anderen,

den Fremden ausserhalb (und heute auch innerhalb) ihrer Grenzen.
Auf der Ebene der kulturellen Beziehungen zwischen Staaten tauchen ähnliche

Wertungen auf: Die Diskussion um verbindliche Ziele zum Schutz der Lebenswelt

vor zerstörerischen anthropogenen Beeinträchtigungen"3 als Beitrag zu einem
«Weltethos», wie sie im Zusammenhang mit den internationalen Organisationen
geführt wird, gehört dazu."4 Die Weltkommission Kultur und Entwicklung
(WCCD) z. B. plädiert für eine «neue globale Ethik» auf dem Fundament von
geteilten Werten unter Anerkennung der Inhomogenität auch der Einzelkulturen.
Die Quellen dieser globalen Ethik werden in den Gemeinsamkeiten der traditionellen

Kulturen und in der modernen «global civic culture» gesehen."5 Ihre
vorsichtig formulierten Prinzipien enthalten Rechte und Pflichten; in die Verantwortung

werden Regierungen. Staatenblöcke und Nichtregierungsorganisationen
genommen. Das Stichwort von der «global governance» gehört ebenfalls in diesen

Zusammenhang."6
«The basic principle should be the fostering of respect for all cultures whose

values are tolerant of others.» Tolerierte Vielfalt steht gegen «ethnic cleansing»."7
Die unter der Leitung des ehemaligen UN-Generalsekretärs Perez de Cuéllar
zusammengetretene Weltkommission Kultur und Entwicklung formuliert: «Die inter-

17



Dieler Kramer SAVk 95 (1999)

nationale kulturelle Zusammenarbeit sollte aufbauen auf der Achtung der kulturellen

Identität, der Anerkennung der Würde und des Wertes aller Kulturen, der
nationalen Unabhängigkeit und Souveränität und der Nichteinmischung.»11,5

Auch der «Human Development Index» (HDI) der Entwicklungsorganisation
der Vereinten Nationen ist auf solche Werte angewiesen (die Formulierungen erinnern

an die von Albert Schweitzer): «Das Ziel der wahren Entwicklung ist das

dauerhafte Wohlergehen und die Entfaltung jedes Menschen.»"9 «Es ist unbedingt
erforderlich, die Entwicklung zu humanisieren, deren Endziel die individuelle
Würde des Menschen und seine Verantwortung gegenüber der Gesellschaft sein
sollte.»120

Solche Fragen der qualitativen und normativen Ebene aus der Kulturdiskussion
auszuklammern, wäre eine leichtsinnige Beschneidung unserer Ansprüche. Wieweit

in Gesellschaften derartige Werte eine Rolle spielen, wieweit ihre Verbreitung
(und damit eine zukunftsfähige Lebensweise) Chancen hat, das kann mit Hilfe kul-
turwissenschal'tlicher Forschung diskutiert werden.121

So sind im kulturtheoretischen und kulturphilosophischen Diskurs und dem der

Europäischen Ethnologie Querverbindungen zwischen empirischem und wertendem

Kulturverständnis unvermeidlich. Meine Überlegungen können nur Hinweise
sein. Ein diskussionsfreudiges akademisches Milieu wird in der Lage sein, noch viel
mehr erkennbar zu machen.

Anmerkungen

1 Hund. Wulf D. und Dieter Kramer (Hg.): Beiträge /ur materialistischen Kulturtheorie. Köln 1978

(prv Kleine Bibliothek 142).
«Die angestrebte -Diktatur der Bedürfnisse» scheiterte vor allem an der Orientierung der
Bevölkerung am westlichen Lebensstil. Nach aussen hin erschien jedoch die Anpassungsbereitschaft
nahe/u ungebrochen, so dass die SED-Diktatur sich zumindest als stabile Mitläufergesellschaft
darstellte. Allerdings fiel diese in dem Augenblick, als die Gewaltandrohung entfiel, in geradezu
atemberaubender Geschwindigkeit in sich zusammen.» Köpkc. Horst: Farblose Funktionäre. In:
Frankfurter Rundschau v. 24.4.1998 (zu Schrocder. Klaus: Der SED-Staat. München 1998).
Theoretisch formulierte die damalige Kulturdiskussion dies bereits als Problem, vgl. Venohr, Klaus-
Dieter: Zum Verhältnis von Kultur und Lebensweise. In: Flund/Kramer (s. Anm. I S. 316-338. S. 328.

1

Vgl. die Aufsätze dazu in: VI: Von der Notwendigkeit der Kulturwissenschaft. Marburg 1997.

Zunächst geschah dies ohne Kenntnis der in der Ethnologie längst in Gang gekommenen Diskussion

zur Ökologie: mit dem Beitrag «Stoffströme und Symbolbedeutung» S. 431 im genannten Band
habe ich versucht, eine Brücke zu schlagen zwischen ökologischer Diskussion und kognitiver
Ethnologie.

Vgl. Beck. Rainer: Naturale Ökonomie. Unterfinning: Bäuerliche Wirtschaft in einem oberbayerischen

Dorf des frühen 18. Jahrhunderts. München. Berlin 1986 (Forschungshefte des Bayer.
Nationalmuseums München H. 11) und meine Rezension dazu in der Zeitschrift für Volkskunde.

" Vgl. Ethnologie als Sozialwissenschaft. Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie,
Sonderheft 25/1984. Vgl. auch Streck. Bernhard: Fröhliche Wissenschaft Ethnologie. Eine Führung.
Wuppertal 1997.

Sahlins. Marshall: Kultur und praktische Vernunft. Suhrkamp. Frankfurt/M. 1981; vgl unten.
8 Vgl. z. B. Zukunftslähiges Deutschland. Ein Beitrag zu einer global nachhaltigen Entwicklung. Hg.

von BUND und Misereor. Studie des Wuppertal Instituts für Klima. Umwelt. Energie GmbH.
Basel. Boston. Berlin 1996. S. 265.



Beschreibend oder wertend'.' Kulturbegriffe in Ethnologie und Philosophie SAVk 95 (1999)

Brcdnich. RolfW. (Flg.): Grundriss der Volkskunde. 2. Überarb. Aufl. Berlin 1994. Vorwort zur zweiten

Auflage. S. 7 und S. 563.

Vgl. z.B. Hoffmann. Hilmar: Kulturdialog - ein Modewort? Aus: In der Verantwortung. Hans-
Dietrich Genscher zum Siebzigsten. Hg. von Klaus Kinkel. Berlin 1997. S. 735-750. - In meinem
Arbeitsleid von 1995-1998. der deutschen auswärtigen Kulturpolitik des Goethe-Instituts, spielt
dies eine besondere Rolle. Vgl. Vf.. Weltkulturen und Politik. In: Globale Trends. Frankfurt am
Main 1997.425-439, und: Ders.. Weltkulturen und Politik. Überlegungen zur Dynamik internationaler

Kulturbeziehungen. INEF Report 25/1997. Gerhard-Mercator-Universität GH Duisburg
1997.

Vgl VI: Ein Buch zur rechten Zeit. Kulturphilosophie und «erweiterter Kulturbegriff». In:
Kulturpolitische Mitteilungen 75 (IV/1996). S. 64-66 - eine Rezension von Konersmann. Ralf (Hg.):
Kulturphilosophie. Leipzig 1996.

Z. B. Statement on Human Rights. American Anthropologist Vol. 49/1947. S. 539-543, und Vf.: Men-
schenrechtsdiskussion und Ethnologen, in dem in Anm. 4 zitierten Band S. 75-85.

Eifrig zitiert bei Drechsel. Paul: Vorschläge zur Konstruktion einer «Kulturtheorie» und was man
unter einer «Kulturinterpretation» verstehen könnte. In: Ethnologie als Sozialwissenschaft, S. 44-
84; A.L. Kroeber. Clyde Kluckhohn: Culture. A Critical Review of Concepts and Definitions. New
York 1952.

Vgl Bruder. Klaus-lürgen: Psychologie und Kultur. In: Hansen. Klaus P.(Hg.): Kulturbegriff und
Methode. Der stille Paradigmenwcchsel in den Geisteswissenschaften. Eine Passauer Ringvorlesung.

Tübingen 1993. S. 149-169. S. 159.

Vgl. Vf.: Umrisse einer zeitgenössischen Europäischen Ethnologie als Kulturwissenschaft. In: Bockhorn.

Olaf und Helmut Eberhard (Hg.): Volkskunde in Österreich (im Druck).
Vgl. Hansen, Klaus P. (Flg.): Kulturbegriff und Methode. Der stille Paradigmenwechsel in den
Geisteswissenschaften. Eine Passauer Ringvorlesung.Tübingen 1993.

Z. B. in Wölfflins «Kunstgeschichte ohne Namen», vgl. Möscncder. Karl: Kulturgeschichte und
Kunstwissenschaft. In: Hansen (s. Anm. 16), S. 59-79. S. 64, und Paetzold, Heinz: Die symbolische
Ordnung der Kultur. In: Frede. Dorothea und Reinold Schmücker (Hrsg.): Ernst Cassirers Werk
und Wirkung. Kultur und Philosophie. Darmstadt 1997. S. 163-184.S. 153,164.
Lüsebrink. Hans-Jürgen: Romanische Landeskunde zwischen Literaturwissenschaft und
Mentalitätsgeschichte. In Hansen (s.Anm. 16), S. 81-94, S. 89.

A.a.O. S. 93.

Raulff, Ulrich: Von der Kulturgeschichte zur Geschichtskultur. In: Hansen (s.Anm. 16). S. 133-148.
S. 138/139: bei Christian Meier sind es nüchterner die «mentalen Infrastrukturen» (Meier.
Christian: Athen. Ein Neubeginn der Weltgeschichte. Berlin 1993. S. 383).
Hansen. Klaus P: Die Herausforderung der Landeskunde durch die moderne Kulturtheorie. In:
Hansen (s. Anm. 16). S. 95-114, S. 111.

Popp. Herbert: Kulturgeographic ohne Kultur? In: Hansen (s.Anm. 16), S. 115-131. S. 126.

Vgl. z. B. viele Beiträge in: Mitteilungen aus der kulturwissenschaftlichen Forschung. Lehrstuhl
Kulturtheorie der Sektion Ästhetik und Kunstwissenschaften der Humboldt-Universität zu Berlin
H. 1 ff. Berlin 1978 ff. (ab H.29/1992:Hg.v. d. Kulturinitiative '89 und dem Kulturwissenschaftlichen
Institut, Berlin), sowie: Vf.,Theorien zur historischen Arbeiterkultur. Marburg/Lahn 1987.

Wie sie der dänische Ethnologe Thomas Hojrup als Theorie einer polykulturellen Gesellschalt
entwickelt hat. vgl. Schriewer. Klaus: Die strukturelle Lebensformanalyse. Marburg 1993, und ders.:
Waldarbeiter in Hessen. Kulturwissenschaftliche Analyse eines Berufsstandes. Marburg 1995.

Vgl. Geertz. Clifford: Welt in Stücken. Kultur und Politik am Ende des 20. Jahrhunderts. Wien:
Passagen Verlag 1996; Hannerz. Ulf: Transnational Connections. Cultur, people, places. London. New
York: Routledge 1996.

Vgl. z. B. Erdheim. Mario: Das Eigene und das Fremde. Über ethnische Identität. In: Fremdenangst
und Fremdenfeindlichkeit. Hg. v. Mechtild M. Jansen und Ulrike Prokop. Basel. Frankfurt/M.:
Stroemfeld Verlag. 1993.S. 163-182. S. 181.

Mehr dazu in Hund/Kramer (s. Anm. 1 S. 16/17.

Paetzold (s.Anm. 17). S. 173.S. 182.

Said. Edward W.: Kultur und Imperialismus. Frankfurt am Main 1994. S. 183; Bronfen. Elisabeth
(Hg.): Hybride Kulturen. Tübingen 1997 (Stauffenberg discussion 4); Hannerz. Ulf: Transnational
Connections. Cultur. people, places. London, New York: Routledge 1996;Tücker,Vincent (ed.):
Cultural Perspectives on Development. Frank Cass, London 1997.

Mehr dazu in Hund/Kramer (s.Anm. 1),S. 10.

19



Dieter Kramer SAVk 95 1999)

" Schöttler. Peter: Prologe im Himmel der Theorie, ln: Die Zeit v. 10.9.1998 (in einer Rezension zu
Richard J. Evans: Fakten und Fiktionen. Frankfurt/M. 1998. und Wehler. Flans-Ulrich: Die
Herausforderung der Kulturgeschichte. München 1998).

12 Vgl. Cavalli-Sforza. Luca: Verschieden und doch gleich. München 1994.
33 Vgl. Haller. Dieter: Über die Wiederkehr des biologisch-kulluralistischen Denkens. In: Viele Kultu¬

ren -eine Welt. Museum für Völkerkunde Frankfurt/M. 1995. S. 17-36.
14 Zur Bedeutung der Hirnforschung für den Konstruktivismus vgl. Neuhäuser. Gabriele: Wenn die

Neuronen feuern. In: Frankfurter Rundschau v. 12. Mai 1998.
is Vgl. Hund/Kramer (s. Anm. I), S. 18; vgl. Schwemmer, Oswald: Die Vielfalt der symbolischen

Welten. In: Frede. Dorothea und Reinold Schmücker (Hrsg.): Ernst Cassirers Werk und Wirkung.
Kultur und Philosophie. Darmstadt 1997. S. 33 Anm. 104; Möseneder (s. Anm. 17). S. 79 lorderl
ebenlalls eine dialektische Theorie.

'"' Hund/Kramer (s. Anm. 1). S. 31: ähnlich das Bemühen in: Lambrecht. Lars und Karl Hermann
Tjaden. Margarete Tjaden-Steinhauer: Gesellschaft von Olduvai bis Uruk. Soziologische
Exkursionen. Kassel 1998,136.

37 Vgl. mein Beitrag Kultur und Regeln. Bemerkungen zu Günter Wiegelmanns theoretischen Kon¬

zepten. In: Hessische Blätter lür Volks- und Kulturforschung NF 30/1993. 145-152. Auch in: Wiegelmann.

Günter:Theoretische Konzepte der Europäischen Ethnologie. 2. Aufl. Münster 1994.
38 Paetzold in Frede (s.Anm. 17).S. 176.
"' Sahlins. Marshall: Kultur und praktische Vernunft. Suhrkamp. Frankfurt/M. 1981. S.8. vgl. S. 116.
411 Die «nichtintendierten Nebenfolgen» spielen bei Ulrich Beck eine wichtige Rolle, vgl. Beck. Ulrich:

Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne. Frankfurt/M. 1996.
41 Foerster, Heinz, von: Im Goldenen Hecht. Über Konstruktivismus und Geschichte. Ein Gespräch

zwischen Heinz, von Foerster, Albert Müller und Karl Fl. Müller. In: Österreichische Zeitschrift für
Geschichtswissenschaften 8.1g. H. 1/1997. S. 129-143.

42 Vgl. Groh. Dieter: Anthropologische Dimensionen der Geschichte. Frankfurt/M. 1992.
4! Dahm, Bernhard: Kulturelle Identität und Modernisierung in Südostasien. In: Flansen (s.Anm. 16),

S. 27-39. S. 28. einen Ausdruck von Clifford Geertz verwendend.
44 Hansen (s. Anm. 2D.S. 109.
43 Habermas. Jürgen: Die befreiende Kraft der symbolischen Formgebung. Ernst Cassirers humani¬

stisches Erbe und die Bibliothek Warburg. In: Frede. Dorothea und Reinold Schmücker (Hrsg.):
Ernst Cassirers Werk und Wirkung. Kultur und Philosophie. Darmstadt 1997. S. 79-104.97.

""' Möseneder in Hansen (s. Anm. 17). S. 62.
47 Sahlins (s. Anm. 7). S. 8, vgl. S. 116.
48 Habermas in Frede (s. Anm. 45). S. 90.
4" A.a.O. S. 91.
s" A.a.O. S. 89.
51 Flabermasin Frede (s. Anm. 45). S. 89. vgl. Recki. Birgit: Kultur ohne Moral? In: Frede (s.Anm. 17).

S. 59-78, S. 64 und Paetzold (s.Anm. 17). S. 171: dort Rorty zugeschrieben. Vgl: «... Wer aus historischen

Texten nicht bloss <Fakten> herauszieht, sondern ihre sprachliche Oberfläche ernst nimmt
und symptomatisch zu lesen versucht, ist kein ahistorischer Sprachfetischist. sondern hat lediglich
angefangen, eine der grossen Entdeckungen der Linguistik in die Historie einzubringen - dass

nämlich das <Signifikante> vor dem «Signifikat' rangiert.» (Schöttler. s. Anm. 31
52 Habermas in Frede (s. Anm. 45). S. 101/102.
53 Vgl. Simmel in Konersmann, Rail (Hg.): Kulturphilosophie. Leipzig 1996 (Reclam-Bibliothek Bd.

1554).
'J Paetzold in Frede (s. Anm. 17). S. 178 u.a.
53 Z. B. Dahm in Hansen (s. Anm. 43). S. 38.

* Hansen (s. Anm. 2 l).S. 103.
37 A.a.O. S. 108.
ss Raulff in Hansen (s.Anm. 20). S. 133.
59 A.a.O.S. I37.S. 141.
60 Der Philosoph und Physiker Heinz von Foerster im Gespräch mit Bernhard Pörksen. In: Die Zeit

v. 15.1.1998,41-42;soweit nicht anders angegeben, sind die lolgenden Zitate aus diesem Interview.
61 In dem oben zitierten ÖZG-Interview (Anm. 41). S. 1291 - Ich verdanke den Hinweis auf H.v.

Foerster Jörg Liebscher/Wien.
62 Uraufgeführt bei den Salzburgcr Festspielen 1998. vgl. Schaub. Miriam: Ich habe Gott gesehen

In: Freitag Nr. 34 v. 14. August 1998. S. 15.

20



Beschreibend oder wertend? Kulturbegriffe in Ethnologie und Philosophie SAVk 95 (1999)

ÖZG-lnterview(s.Anm.41). S. 136

Dönhoff. Marion Gräfin: Wandel der Wahrheit. In: Die Zeit v. 31.10.1997.
Schot tier. Peter: Prologe im Himmel der Theorie. In: Die Zeit v. 10.9.1998 (zu Richard J. Evans: Fakten

und Fiktionen. Frankfurt/M. 1998. und Wehler, Hans-Ulrich: Die Herausforderung der
Kulturgeschichte. München 1998).

Zum Konstruktivismus vgl. auch: Einführung in den Konstruktivismus. 4. Aufl. München 1998. und:

Siegfried J. Schmidt (Flg.): Der Diskurs des Radikalen Konstruktivismus. Frankfurt/M. 1986 (Suhrkamp

Tb. Wiss. 636).
Neuhäuser. Gabriele: Wenn die Neuronen feuern. In: Frankfurter Rundschau v. 12. Mai 1998. bezogen

auf ein Referat von Paul Watzlawick bei einer Heidelberger Tagung von Konstruktivisten.
A.a.O.
Zimmer. Dieter E.: Der Affekt gegen die Wissenschaft, ln: Die Zeit v. 4. Juni 1998. S. 35.

Recki in Frede (s.Anm. 51). S. 60/61.
A.a.O. S. 73.

Zit. nach G. v. Allesch: Die Renaissance in Italien. Weimar 1912. S. 184.

Von «Symbolic-analytic-Services» spricht Rifkin. Jeremy: Das Ende der Arbeit und ihre Zukunft.
Frankfurt/Main; New York: Campus Verlag. 1995. S. 190."

Schwemmer in Frede (s. Anm. 35). S. 8. S. 9.

A.a.O. S. 11.19. 17. vgl. S. 38.

A.a.O. S. 32/33.

Zit. a.a.O. S. 32.

A.a.O. S. 32.

Art. «Lebensphilosophie» in Hans Jörg Sandkühler (Hg.): Europäische Enzyklopädie zu Philosophie

und Wissenschalten. Flamburg 1990. Bd. 3. S. 11-14, S. 11. Vgl. auch Fellmann. Ferdinand:
Lebensphilosophie. Elemente einer Theorie der Selbsterfahrung. Reinbek 1993 (rowohlts enzyklo-
pädie).
Gramsci. Antonio: Marxismus und Literatur. Ideologie. Alltag. Literatur. Hg. v. Sabine Kebir. Flamburg

1983.

A.a.O. S. 72. 77.87.
Habermas in Frede (s. Anni. 45), S. 85.

Rudolph. Enno: Cassirers Rezeption des Renaissancehumanismus. In: Frede (s. Anm. 17). S.

105-121. S. 108.

Schwemmer in Frede (s. Anm. 35). S. 16.

A.a.O. S. 34.

A.a.O. S. 33.

Vgl. die in Anm. 11 zitierte Rezension von Konersmann.
Zit. a.a.O. S. 38. Anm. 122

A.a. O. S. 38. Anm. 123.

Habermas in Frede (s. Anm. 45). S. 96.

Recki in Frede (s. Anm. 51 73. bezogen auf Schwemmer).
A.a.O. S. 58.

Paetzold in Frede (s.Anm. 17), S. 163/164; im Lichte der hier nur kurz zitierten Auseinandersetzung
von Habermas mit Cassirer wäre das erneut zu überprüfen.
Marschall. Wolfgang: Die zweite Natur des Menschen. In: Hansen (s.Anm. 16). S. 17-39. S. 18 und
Hansen (s. Anm. 21). S. 105.

Hartinger, Walter: Volkskunde zwischen Heimatpflege und kritischer Sozialarbeit. In: Hansen (s.

Anm. 16). S. 41-57. S. 47.

Mintzel.Alf: Kultur und Gesellschalt. In: Hansen (s.Anm. 16). 171-199. Viele Sozialwissenschaftler
haben es z. B. auch bei der Diskussion um Nation und Ethnizität nicht nötig, auf Theorien wie die
Johann Gottfried Herders zurückzugreifen. Vgl. meine Rezension in: Zeitschrift für Kulturaustausch 48.

Jg. 1998, H. 2. S. 118-119. und: Die Ressource «Kulturelle Vielfalt» und die Transkulturalität. Bemerkungen

zu Wolfgang Welsch und Johann Gottfried Herder. In: Kunst und Kultur 9/1996. S. 14-15.

Mintzcl a.a.O. S. 188.

A.a.O:S. 193ff. S. 195/196.
Cassirer. Zur Logik der Kulturwissenschaften. Fünf Studien. Darmstadt 1980, zit. Makkrcel. Rudolf
A.: Cassirer zwischen Kant und Dilthey. In: Frede (s.Anm. 17), S. 145-162, S. 151.

Vgl. Hund. Wulf D. (Flg.): Strukturalismus. Ideologie und Dogmengeschichte. Darmstadt. Neuwied
1973 (Soziologische Texte. 81

21



Dieter Kramer SAVk 95 1999)

"" Eliot,T. S.: Beiträge zum Begriff der Kultur. Berlin/Frankfurt am Main 1949.
11,2 Auch bei Marschall in Hansen (s. Anm. 94), S. 19.
103 yg) Jas jn Anm. 12 genannte Statement der amerikanischen Anthropologen.
"" Vgl Vf.: Zwei Ebenen des Kulturdialogs. In: Zeitschrift für Kulturaustausch 48. Jg. 1998. FI. 1, S.

51-53, und: Fremde. Die Herausforderung des Anderen. Museum für Völkerkunde Frankfurt/M.
1995 (Roter Faden zur Ausstellung 20).

105 Hansen (s. Anm. 21 S. 101. vgl. Marschall in Hansen (s. Anm. 94).20. Möseneder (s. Anm. 17). S. 59.
""' Vgl. Gellner. Ernest: Nationalismus und Moderne. Berlin 1991.
107 Recki in Frede (s. Anm. 51). S. 73/74.
108 Vgl. die Toblacher Gespräche 1998.
109 Z.B. Etzioni. Amitai: Die Verantwortungsgesellschaft. Individualismus und Moral in der heutigen

Demokratie. Frankfurt/M.. NewYork 1997.
"" Vgl. Mintzcl in Hansen (s.Anm. 96). S. 175 zu Max Weber; Wollgang Fritz Hang argumentiert ähn¬

lich.
111 Schweitzer. Albert: Verfall und Wiederaufbau der Kultur. Kulturphilosophie. Erster Teil. München

1923/1955, S. 21.
112 A.a.O. S. 23.
111 Vgl. z. B. Dolzer. Rudolf Verkehrswesen und Klimapolitik in der dritten Welt. Zugleich ein allge¬

meiner Beitrag zur internationalen Klimapolitik. Heidelberg 1998 (R. v. Decker's rechts- und
sozialwissenschaftliche Abhandlungen; 68).

114 Vgl. Küng. Hans und Karl-Josef Kuschel (Hg.): Erklärung zum Weltethos. Die Deklaration des Par¬

lamentes der Weltreligionen. München 1993. vgl. auch die Diskussionen um die Menschenrechte,
z. B. Brocker, Manlred/Heino Nau (Ilg.): Ethnozentrismus. Möglichkeilen und Grenzen des inter-
kulturellen Dialogs. Darmstadt: Primus Verl.. 1997. und Streck. Bernhard: Fröhliche Wissenschaft
Ethnologie. Eine Führung. Wuppertal: Hammer 1997 (EditionTrickster im Peter-Hammer-Verlag).

"3 Our Creative Diversity. Report of the World Commission on Culture and Development (Perez de

Cuéllar-Report). UNESCO-Publishing. Paris 1995/1996.
'"' A.a.O. S. 47: vgl auch Messner. Dirk (Flg.): Die Zukunft des Staates und der Politik. Möglichkeilen

und Grenzen politischer Steuerung in der Weltgesellschaft. Bonn 1998 (Eine Welt. Texte der
Stiftung Entwicklung und Frieden).

117 A.a.O. S. 25.
118 Unsere kreative Vielfalt. Bericht der «Weltkommission Kultur und Entwicklung». Deutsche

UNESCO-Kommission Bonn. 2.. erw. Aufl. 1997. 11. 57 (deutsche Kurzfassung des in Anm. 115

zitierten Berichtes). S. 46. S. 59.
115 A.a.O.S. 10.57.
,:" A.a.O.S. 11.57.
121 Der zitierte Bericht derWCCD enthält ein eigenes Kapitel «Research needs». S. 259-269.

22


	Beschreibend oder wertend? : Kulturbegriffe in Ethnologie und Philosophie

