
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 94 (1998)

Heft: 1

Artikel: Der Ethos des "amoral familism" und die Bedeutung von
klientelistischen Beziehungsketten

Autor: Morone, Tommasso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118011

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118011
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizerisches Archiv für Volkskunde 94 1998). H.l. 57-68

Der Ethos des «Amoral Familism» und die
Bedeutung von klientelistisdien Beziehungsketten

Tommaso Morone

Ein jeder Dorfbewohner nimmt einen festen Platz innerhalb der sozialen Ordnung
des Dorfes ein. Sie gibt ihm Sicherheit, Identität, schreibt ihm jedoch auch eine
bestimmte Rolle zu in der festgefügten Struktur von Statushierarchien (vgl. Behr-
mann/Abate 1984, S. 100). Dies bedeutet gleichzeitig eine feste Einbindung in ein
institutionalisiertes Netz von weitreichenden Familien-. Verwandtschafts- und Kli-
entelenbeziehungen.

Für Sizilianer sind Beziehungsketten ausserordentlich wichtig, da mit ihrer Hilfe
viele Probleme gelöst werden können (vgl. dazu auch Hess 1986, S. 145). Die
wichtigste unter den Solidaritätsbeziehungen ist die Familie. Die einzelnen Haushalte,
d. h. die Kernfamilien, sind die Basiseinheit der Gescllschaftsorganisation des

sizilianischen Dorfes1 und damit auch des untersuchten Ortes Licodia (vgl. Morone
1993).

Die Familie

Die Familie wird als einzig verlässliche Instanz des emotionalen Rückzugs und der

Solidaritätsgemeinschaft empfunden. Die sizilianische Familienstruktur ähnelt

zwar der deutschen, doch ihre Funktion ist anders. Alle Familienmitglieder verfolgen

das gemeinsame Ziel, die Interessen der Familie voranzubringen, und ordnen
diesem Ziel ihre persönlichen Wünsche unter. Die Familie ist das Mittel, durch das

Individuen Prestige und Status gewinnen. Die Familie ist die einzige Quelle von
Geborgenheit und Sicherheit.

Der Kernfamilie obliegt die Verantwortung, sich selbst und ihre Mitglieder
durch eine strenge Anpassungsethik zusammenzuhalten und zu gewährleisten, dass

keines der Mitglieder diese Norm jemals verletzen würde. Alle Handlungen eines

jeden einzelnen Mitglieds dieser Familie werden nicht als unabhängig oder autonom

betrachtet, sondern fallen unter den gesamtfamilialen Entscheidungsrahmen,
den «spirito di famiglia» (Zimmermann 1982, S. 38). Die Migranten aus Licodia
sprechen von sacrificio, Aufopferung. Das Opfer ist Teil des sizilianischen Lebens.
Es ist wichtiger als das Objekt, das geopfert wird. Aus diesem sacrificio, das dem
Wohl der Gruppe zukommt, entsteht ein Grad der Befriedigung, der höher zählt als

der persönliche Verlust für das Individuum:

Als ich migriert bin. bin ich nicht für mich nach Deutschland gegangen. Ich wollte, class es uns allen
besser geht. (Salvatore L.)

57



Tommaso Morone SAVk 94 1998)

Wenn du bei uns nichts zu Essen hast, kannst du beruhigt sein. Die Familie gibt dir zu essen... Bei den

deutschen Familien hilft man sich möglicherweise auch, aber es ist ein seltener Fall. (Concetta S.)

Bei uns ist das eigentlich üblich, dass die ganze Familie immer zusammenhält... einer dem andern
hilft. (Giustino N.)

Die sizilianische Verwandtschaft setzt sich im weitesten Sinne aus allen Personen

zusammen, die durch Blutsverwandtschaft oder Heirat miteinander verbunden
sind. Bildlich gesprochen liessen sich die Verwandtschaftsbeziehungen mit
konzentrischen Kreisen vergleichen, wobei drei Hauptgruppierungen wahrgenommen
werden können: Die Kernfamilie bestehend aus Vater, Mutter und unverheirateten

Kindern, dann die Eltern und die verheirateten Geschwister mit Partnern und
Kindern - dies sind die engsten Verwandten - und schliesslich die Verwandten
(parenti), die alle Verwandtschaftsmitglieder einschliessen, ungeachtet ihrer genealogischen

Distanz. Die generelle Regel hinsichtlich des verwandtschaftlichen Kontakts

lautet: Je mehr Kontakt besteht, desto enger ist die Verwandtschaftsbeziehung.
Wird ein Verwandter nicht regelmässig besucht, so ordnet man ihn in die Kategorie

der parenti (entfernten Verwandten) ein. Eine Interaktion läuft in diesem Falle

wie unter Fremden ab. Man tendiert daher oft dazu, dem migrierten Verwandten
den Verwandtschaftsstatus abzusprechen. Daraus erklärt sich, warum die Licodia-

ner in Deutschland bemüht sind, so oft wie möglich durch Reisen, Telefongespräche

und Geschenke präsent zu sein. Die entfernten Verwandten trifft man nur
auf den feste oder zufällig auf der Strasse, auf der piazza, in der Bar oder in der Kirche.

Hier offenbart das Netzwerk nochmals die private Ebene der Gesellschaft, auf
der die meisten wichtigen Gespräche stattfinden. Sind alle Kinder eines älteren

Ehepaars migriert, wird das Paar öfters besucht, um über die Einsamkeit, eine der

schlimmsten vorstellbaren Unglückssituationen, die mitempfunden wird,
hinwegzuhelfen.

Die sizilianische Kernfamilie ist das Zentrum und der Dreh- und Angelpunkt
der sozialen Organisation. Konflikte zwischen einzelnen Gruppen und einzelnen

Individuen bleiben dabei nicht aus. Es besteht ein Spannungsfeld für jede Interaktion.

Die Loyalität eines Individuums, seine Hingabe, seine Mühen, sein Geld und

seine Opfer werden freiwillig und bewusst den weitergehenden Interessen der
Familie gewidmet. Der einzelne wiederum leitet Status. Prestige und die Position in

der Gesellschaft vom Status, dem Prestige und der Position, die er innerhalb seiner
Familie einnimmt, ab. Niemand existiert ohne eine Familie, und die eingesetzten

Sozialisationspraktiken machen es dem einzelnen unmöglich, alleine zu leben.
Es war der amerikanische Anthropologe Eduard Banfield mit seiner Studie

von 1958 über das lukanische Dorf Montegrano Chiaromonte) in Süditalien, der
eine bis heute andauernde Diskussion über die Natur des «familism» in Süditalien

provozierte hatte. Banfield (1958) sieht in der Familienzentriertheit der Südilalie-
ner die Ursache ihrer Armut. Er hat dafür den Begriff des «amoral familism»

geprägt. Der Autor behauptet, das Individuum existiere nicht, höchstens in seiner

Rolle als Mitglied der Familie, jenes kleinen Universums, in das es geflüchtet sei,

58



Der Ethos des «Amoral Familism» SAVk 94 (1998)

um sich der Härte der Wirklichkeit zu entziehen, die es umgebe. Strukturelle
Faktoren, wie die traditionelle Ordnung in der Landwirtschaft und die Abwesenheit
der Institution der Grossfamilie, haben Banfield zufolge die Individuen dazu
gebracht, den Ethos des «amoral familism» anzunehmen, der die «Gemeinschaft»
gesellschaftlich funktionsunfähig mache. Das aus diesem Ethos resultierende Verhalten

folge dem Leitsatz: «Die materiellen und unmittelbaren Vorteile der
Kleinfamilie maximieren; davon ausgehen, dass die anderen sich genauso verhalten.»

(Ebd. S. 85)

Dem ist entgegenzusetzen, dass die Gründe für die Armut und für den Mangel
an modernen sozialen Institutionen nicht so sehr in der Familie, im Ethos oder in

der Tradition zu suchen sind, sondern vielmehr historische, politische und
verwaltungstechnische Ursachen haben, die über den begrenzten Horizont und das

Interessenfeld einer bäuerlichen Gemeinde des Südens hinausgehen (vgl. dazu auch

Pizzorno 1966; Ginsburg 1989). Mühlmann (1964) und Giordano (1982) benutzten

in diesem Zusammenhang den Begriffder «Überlagerungsmentalität»: Im
kollektiven Gedächtnis überlagern sich jahrhundertelange Erfahrungen mit
Unterdrückung und Ausbeutung als unabänderliche Gegebenheit für die sizilianische
Gesellschaft. Man misstraut den anderen, und man fürchtet sie. Die Kernfamilie
wird immer einer grösseren Gemeinschaft vorgezogen, die Gemeinschaft zum Vorteil

der Familie ausgenutzt, abstrakte Gesetze werden zugunsten konkreter Vorteile

für die Familie umgangen.
Spittler (1977) dagegen versucht, die niedrige «Kooperationsbereitschaft» im

Rahmen eines allgemeineren Erklärungsschemas zu erklären. Er bezieht sich vor
allem auf die von Ethnologen in vielen Bauerngesellschaften vorgefundene
«Reserviertheit der Bauern», die sich nicht nur gegenüber Fremden, sondern auch

gegenüber ihrer eigenen Gruppe manifestiert:

«Die Reserviertheit ist mit einem starken gegenseitigen Misstrauen verbunden. Jeder hält den
anderen für egoistisch und sucht in seinem Verhalten nach egoistischen Motiven, auch wenn sie nicht
offen zutage treten. In der Unterhaltung neigen sie dazu, dritte, nicht anwesende Personen zu
kritisieren. Sie nehmen nur das Negative und nicht das Positive bei anderen wahr. Zu Reserviertheit.
Misstrauen, Neid und Kritiksucht gehört auch die Furcht vor anderen. Man unterstellt dem anderen

meist böswillige Absichten und versucht, sich dagegen zu schützen.» (Ebd., S. 70)

Solche Beobachtungen sind nicht kulturspezifisch und finden sich in vielen

ethnologischen Feldstudien. So z. B. zögert die Studie von Foster (1960/61) nicht, dieses

Verhalten als allgemeingültig für alle Bauerngesellschaften anzusehen. Foster
führt dort Untersuchungen aus Mexiko, Peru, Slowenien, Italien, Indien, China und

Ägypten an. Das Fehlen eines solidarischen Handelns auf breiter horizontaler Basis

wird auf wechselseitige Furcht und Misstrauen zurückgeführt.
Ein weiteres von Foster (1966) ausgearbeitetes Modell der «limited goods» hilft

bei der Interpretation im wirtschaftlichen Bereich. Foster geht davon aus, dass

zwischenmenschliche Interaktionsformen nach den «Regeln eines Nullsummen-

Spiels» (Spittler) ablaufen. Anhand von Beispielen vor allem aus Ländern der
Dritten Welt zeigt er, dass alle wichtigen Güter in begrenzter Menge zur Verfügung

59



Tommaso Morone SAVk 94 1998)

stehen. Dadurch entsteht eine weitgehende Konfrontation um diese in Grenzen
vorhandenen Güter. Die einzelnen können - so die These von Foster - ihre eigene
wirtschaftliche Lage nur auf Kosten anderer verbessern. Aus diesem Glauben
resultieren aber Misstrauen und Neid «gegenüber anderen, man verbirgt seine eigenen
Reichtümer und positiven Eigenschaften, weil man weiss, dass die anderen neidisch
und misstrauisch sind. Negativ resultiert daraus die Unfähigkeit zur Kooperation.
Da die knappen Güter nicht vermehrt werden können, ist eine Kooperation sinnlos.

Bei denen, die sie vorschlagen, ist immer mit selbstsüchtigen Motiven zu rechnen.

Am ehesten bietet sich hier als Strategie wieder eine instrumentale Zweierbeziehung

an. Ein Patron hat dabei den besonderen Vorteil, dass die Güter, die er als

Mittelsmann liefern kann, von ausserhalb der bäuerlichen Welt stammen und daher

häufig aus der Nullsummen-Vorstellung ausgenommen sind.» (Spittler 1977, S. 72)
Paul Ginsburg (1989) sucht eine Erklärung für die Entstehung des «amoral

familism» und für die - nach seiner Meinung - verwirrte Beziehung der Familie mit
Gesellschaft und Staat in den Schwächen der Politik, in der Geschichte des Landes
und in der Unfähigkeit des Staates bei der Bildung eines effizienten bürokratischen

Apparates und bei der Verteilung der Ressourcen. Seit der Vereinigung Italiens
(1871) war der Staat selten vertrauenswürdig, so dass die Familien lieber die Strategie

der Inanspruchnahme von Verwandtschafts-. Klientelennetz und informellen
Beziehungsketten wählen. Es handelt sich «um die investierte, aus Generationen
stammende Erfahrung, dass der Schwächere nicht beim abstrakten Staat Hilfe erwarten
kann, sondern nur bei einem stärkeren persönlichen <Patron>: Die Folge sind Patronat

und Klientelwesen als beherrschende Institutionen.» (Mühlmann 1982, S. 54)

Comparaggio

Inhärente Spannungen und Zerwürfnisse treiben in Sizilien Individuen oder ganze
Familien dazu, mit Nichtverwandten freundschaftliche und affektive Beziehungen
einzugehen, die auf individueller Nähe beruhen. Es ist schwer in Sizilien. Freunde
zu gewinnen, und noch schwerer ist cs, diese Freundschaften zu erhalten. Solange
die Loyalität gegenüber der Kernfamilie alles überragt, ist es nahezu unmöglich,
einen nennenswerten Grad an Vertrautheit zu erreichen, der für eine echte Freundschaft

notwendig ist. Freunde können Motivbilder des Heiligen Johannes2 austauschen,

was sie zu compare und commare werden lässt. Comparaggio ist ein wichtiges

Mittel, um Freundschaften einen quasi-verwandtschaftlichen Status zu

verleihen und dadurch der Gemeinschaft mitzuteilen, dass ein sonst stets mit
Misstrauen betrachteter Freund/betrachtete Freundin wirklich wie ein Bruder oder
eine Schwester angesehen wird. Es ist dies der einzig gültige Weg. eine
nichtverwandtschaftliche Beziehung zu legitimieren.

Der Brauch der Taufpatenschaft ist ein anderes Beispiel. Eine Patin oder ein
Patenkind werden in eine fiktive Verwandtschaftsrolle eingeordnet. Ein Kind
nennt seine Taufpaten madrina (kleine Mutter) oder padrino (kleiner Vater), und

60



Der Ethos des «Amoral Familism» SAVk 94 (1998)

die Erwachsenen wiederum verwenden den komplementären Begriff des figlioccio
oder der figlioccia (kleiner Sohn bzw. kleine Tochter). Die Bezeichnungen für Pate

und Patin, compare und commarey, sind in diesem System nur Erwachsenen
vorbehalten. Die Mutter und die Patin bezeichnen einander als commare.

Der compare (Patenkind) schätzt den compare (Paten) wie seinen eigenen Bruder,

und ist er minderjährig, so begegnet er ihm mit Ehrfurcht. Das Patenkind ist

für den Paten ein wahrer geliebter Sohn: Amuri di parrinu I Amari finit.4
Verwünschungen, Beleidigungen oder Streitereien zwischen cummarì e cumpari zählen zu
den schwerwiegendsten Skandalen.

Gewöhnlich werden in Sizilien Verwandte als Taufpaten herangezogen; wenn

Nichtfamilienangehörige diese Rolle übernehmen, handelt es sich um gute
Freunde oder um bekannte Persönlichkeiten. Es ist in jeder Hinsicht günstig, sich

eine Notabilität oder eine höher gestellte Persönlichkeit zum compare bzw. zur
commare zu wählen. Dies verspricht sowohl soziale Statusverbesserung als auch

ökonomische Vorteile. Migranten wählen gerne eine Autorität (vor allem den

Bürgermeister) als Paten ihres Kindes.

Der comparaggio, die Taufpatenschaft, begründet nicht nur zwischen Pate und

Patenkind, sondern vor allem auch zwischen Pate und dem Vater des Patenkindes
auf künstliche Weise jene Beziehung, die in Sizilien die engstmögliche ist: die
Verwandtschaft. Wichtig ist. dass der comparaggio eine Beziehung eben auch zwischen
sozial Ungleichen eröffnet: Es ist sogar meist der Klient, der den Patron zum Paten

bittet. Der Migrant erhofft sich bei einer eventuellen Rückkehr Unterstützung für
einen Neuanfang. Dem comparaggio kommt auf diese Weise eine instrumentale

Bedeutung zu (vgl. Hess 1986, S. 88).

Clientelismo

Wenn keiner da ist. der dir hilft, erreichst du in Sizilien nichts. (Vittorio M.)'

Als clientelismo, Verstärkung des ausserfamilialen comparaggio-Vevhähnisses,

gilt die Beziehung zwischen einer hochgestellten Persönlichkeit, dem Patron, und
einem Bedürftigen oder Ratsuchenden, dem Klienten. Der Patron wird als Helfer
und Beschützer gewählt, «der all die Belange seiner Klienten vertritt, die sie selbst

nicht zu bewältigen in der Lage sind, und dafür bestimmte Gegenleistungen sowie

loyale Gefolgschaft und Ehrerbietung verlangt.» (Zimmermann 1984, S. 58) Dieses

Beziehungssystem basiert auf dem Bedürfnis nach Schutz seitens eines sozial und
ökonomisch Unterlegenen und auf der persönlichen Gewährung und der direkten

Begünstigung von Seiten eines Patrons, der durch Bildung, soziale Position und
ökonomische Mittel überlegen ist und seine Kenntnisse und sozialen Beziehungen
einsetzen kann, um jemanden einen fa vore, einen Gefallen, zu tun. Der Begriff
Clientelismo umfasst auch das vielschichtige System von raccomandazioni (Empfehlungen)

aller Art, ohne die der einzelne in Süditalien vor allem im Hinblick auf den

Umgang mit den Behörden hilflos wäre.

61



Tommaso Morone SAVk 94 (1998)

Auch in Licodia wird der Umgang mit öffentlichen Ämtern durch Beziehungen
erleichtert (schnellere Bearbeitung von Anträgen und Baugesuchen etc.), und fast

jeder kennt diesen Umstand und weiss ihn zu nutzen.
Die Bürokratie, wie man sie in Italien und nicht nur auf Sizilien erlebt, arbeitet

vorsätzlich langsam.h Wer sich in einem Amt ein Dokument verschaffen will, ist
hinhaltendem Formalismus ausgesetzt. Wer vor einem Schalter oder in einer Amtsstube
ein Gesuch stellt, weiss längst, dass der Dienstweg lang und beschwerlich und der

Erfolg seines Antrags höchst ungewiss ist. Es ist nicht selten, dass ein Remigrant in
Licodia viele Monate, oft Jahre warten muss, bis er in die Gunst der staatlichen Pension

kommt.7 «Der einzelne kann sich eine grössere Chance ausrechnen, wenn er sich

nicht mit seinesgleichen zusammenschliesst, sondern Anschluss an einen einflussreichen

Patron sucht, der Zugang zu den knappen Gütern hat.» (Sputter 1977, S. 81

Vittorio erzählt über die Möglichkeiten, diesen Hemmnissen zu entgehen:

Es gibt auch jetzt Dinge, die nicht funktionieren. Da sind viele Personen, die aus dem Ausland
kommen, die sich Grundstücke gekauft haben und sagen: «Ich will eine Bohrung machen, ich will
Wasser auf meinem Grundstück suchen.' Dafür gibt es einen Zuschuss von der Regione (Bundesland).

Wenn der zum Rathaus geht, da sagt man ihm: «Schau, du bist im Ausland und kannst ihn
(Zuschuss) nicht bekommen, denn du brauchst den Wohnsitz in deinem Ort...» Dann gehen sie zu
einer «bestimmten Person», und auf einmal ist es möglich. So ist es. wenn du den richtigen Weg
findest und zu dieser Person gehst, dann ist alles möglich... (Vittorio M.)

In fast allen Lebensbereichen, nicht nur des Dorfes, ist es daher wichtig, eine

Empfehlung von bedeutenden Personen zu erhalten. Die besten Empfehlungen
sind ausschlaggebend dafür, ob man erreicht, was man will, oder nicht: Jeder

braucht so seinen Santo in Paradiso (Heiligen im Paradies)*.
Die Beziehung der Licodianer zu ihrem Schutzheiligen (Stinto Patrono) hat

Ähnlichkeit mit dem clientelismo. Der Patron soll für Unterstützung als Vermittler
zu Gott wirken. Als Gegenleistungen sind Gelübde und Messen vorgesehen, wie

Greverus (1971) beschreibt:
«Klient eines Patrons zu sein, erscheint nicht nur im Arbeitsleben und im politischen

Gemeindeleben als nahezu einzige Möglichkeit zur Existenzbewältigung,
sondern diese Orientierung, einschliesslich der Implikation einer subjektiven
Werterhöhung durch den Status des <amico> eines Patrons, prägt auch das Verhalten zu
den Heiligen. Die lobende Zuwendung macht den Patron geneigt und schafft

gleichzeitig auch für diesen eine Abhängigkeit.» (Ebd.. S. 292)

Die Stellung des Patrons

Es wird deutlich, welche entscheidende Rolle der Klientel als strukturierendem
Faktor in der sizilianischen Gesellschaft zukommt. Hess 1986) bemerkt zutreffenderweise:

«Die Stellung des Patrons ist durch die Volksmoral legitimiert, ihre besondere Festigkeit kommt
dadurch zustande, dass seine Tätigkeit nicht nur der Befriedigung eigener Bedürfnisse dient, son-

62



Der Ethos des «Amoral Familism» SAVk 94 (1998)

dem auch für das gesamte subkulturelle System funktional ist (Schutz- und Mittlerfunktionen). Er
bemüht sich im Laufe seiner Karriere erfolgreich um eine Legalisierung seiner Position. Das gelingt
ihm vor allem, weil er über ein Netz von Beziehungen zu Trägern institutionalisierter Macht
verfügt, das durch fortlaufende gegenseitige Leistungen erhalten wird.» (Fless 1986. S. 13)

Das bedeutet nicht, dass dieses System auf der Unterdrückung der Klienten
durch den Patron beruht. Vielmehr besteht zwischen ihnen ein Grundkonsens, der
an die Bedeutung des uomo di rispettu gebunden ist. Das ganze Gesellschaftsbild
ist als «hierarchisch» (Mühlmann/Li.aryora 1973, S. 6) zu bezeichnen.

Rispettu äussert sich in Handlungen und Verhaltensweisen, die unabhängig
davon sind, was eine Person von einer anderen denkt oder fühlt. Rispettu muss allen
höher gestellten Personen entgegengebracht werden: Der Bauer zollt Grundbesitzern,

zumal aristokratischen, Juristen und Priestern Anerkennung und rispettu.
Rispettu drückt sich beispielsweise auch einfach darin aus, dass sie mit dem Titel Don'
oder die Gemahlinnen mit Donna angesprochen werden. Sie werden begrüsst,
indem man sich verbeugt und sagt: Baciammu le mani,w ossequii oder assa binidigaJ '

Jüngere sprechen die Älteren mit Zu (Zio/Onkel), Ze (Zia/Tante) und Com-

pare/Commctre (Pate/Patin) zusätzlich zum Vornamen an.

Unter uomo di rispettu versteht man in Sizilien einen Mann, der einem für alle

geltenden Persönlichkeitsideal in hohem Masse entspricht, einen Ehrenmann, der
durch einen Blick, eine Geste, ein Wort rispettu einzuflössen und Probleme zu
regeln vermag und Prestige verleiht. Der uomo di rispettu vergleicht sich mit dem Typ
des antiken civile und mit dem spanischen gentiluomo (Edelmann), der von jeder
Handarbeit oder gar landwirtschaftlicher Arbeit frei und gebildet, intelligent und

überlegen ist. Man fürchtet einen solchen Mann nicht nur, sondern man ehrt ihn
und erkennt seine Überlegenheit als berechtigt an (vgl. Hess 1986, S. 54-55). Es

gibt viele Bezeichnungen für einen ehrenhaften Mann: «picciottu d'onoru,picciotttt
emoratu cristianu dì Diu.»12

Nach Ansicht der Sizilianer macht die Natur eines Mannes aus, dass er sich mit
eigenen Mitteln rispettu verschaffen kann, dass er sein Eigentum allein verteidigen,
seine Ehre und die seiner Familie gegebenenfalls allein wiederherstellen und seine

Probleme und Kontroversen mit eigener Kraft regeln kann, ohne auf fremde Hilfe
angewiesen zu sein und ohne auf irgendwelche staatlichen Organe zurückgreifen
zu müssen (vgl. CIASCA in: Enciclopedia Italiana Bd. 25, S. 345. Zit. n. H. Hess
1986, S. 113): cu ' havi denaro ed amicizia, si tetti intra lu culti la giustizia,13 besagt ein
sizilianisches Sprichwort.

Der Migrant strebt dieses Persönlichkeitsideal an in der Hoffnung, eines Tages
reich und respektheischend nach Licodia zurückzukehren und ein von der Handarbeit

befreites Leben führen zu können. Er versucht, durch sein Handeln im Laufe
seiner Migration einen Zuwachs an Prestige und einen Aufstieg in der Skala der
sozialen Wertschätzungen zu erreichen. Aus einem Bauern soll ein galantuomo
(Ehrenmann) werden.

Klientelsysteme bestehen auch unter den italienischen Arbeitsmigranten im
Ausland. Die Italiener bildeten Subkulturen innerhalb der ausländischen Gesell-

63



Tommaso Morone SAVk 94 1998)

schaft heraus und waren sich ihrer kulturellen Besonderheiten stark bewusst.

Neben den Verwandtschafts- und Freundschaftsbeziehungen wirkte unter den

Migranten als vergemeinschaftende Kraft in hervorragendem Masse das ethnische

Zusammengehörigkeitsgefühl. Der paesano aus dem gleichen Herkunftsort, mit
dem man häufig auch gemeinsam siedelte, wurde zum patrono (vgl. Hess 1993,
S. 167).

Der clientelismo entstammt den feudalistischen Bindungen zwischen Grundherren

und Gefolgsleuten und ist aus dem sozialen und politischen Leben des Mezzogiorno

auch heute noch nicht wegzudenken.
Mühlmann/Llaryora (1968) definieren die Verbindung zwischen Patron und

Klient als «eine interpersonale Beziehung (Dyade) zwischen einem Klienten C,....
und einem Patron P. In dieser Relation gibt es reziproke Rechte und Pflichten,
doch so, dass die Art der wechselseitigen Abhängigkeit asymmetrisch ist. in dem
Sinne, dass C abhängiger von P als P von C ist». (Ebd., S. 3) Die Verbindung mehrerer

Klienten ergibt das Klientensystem, das nach Meinung der Autoren «als ein

System charakterisiert werden [kann], das auf (relativ) geschlossenen Sub-Syste-
men von Klientelen aufgebaut ist.» (Ebd.. S. 11) Der Patron kann selbst Klient
eines höher gestellten Patrons sein. Man spricht dann von der «extendierten Klientel»

(Spittler 1977). Dies «stellt wiederum eine Erweiterung der sozialen
Beziehungen dar. Eine wesentliche Expansion wird dadurch erreicht, dass auch

nichtklientele Beziehungen integriert werden. In diesem Fall sprechen wir von
einer «komplexen Klienteb» (ebd.. S. 60).

Eine Klientelbeziehung ist freiwillig, dennoch ist der Übergang zum Zwang oft
fliessend. Ihr Inhalt ist aus einem Austausch von favori Gefallen) gekennzeichnet.

Diese «Kleingruppeninteressengemeinschaften» (Zimmermann 1984, S. 73)
konnten sich als Zwischenebene zwischen staatlichen Institutionen und der örtlichen

Sozialstruktur herausbilden, denn die staatliche Instanz war schon seit
Jahrhunderten schwach ausgebildet und der äussere Einfluss politischer und ökonomischer

Art reichte gerade aus. die traditionellen Mechanismen auf Verwandtschaft
beruhender Hilfe aufzuheben.14 Klientelismus hat einen direkten Einfluss auf die

Sektoren des öffentlichen Lebens und übt eine doppelte Funktion zwischen
Arbeitsmarkt (Verteilung von Stellen an die Mitläufer) und dem Markt der Wähler-
Stimmen aus. Es handelt sich um «undramatische Strategien, die zwar kein offen
antistaatliches Rebellionsverhalten beinhalten, jedoch auf eine Entkräftung der
Staatsstrukturen sowie auf eine Aushöhlung der legalen Rechtsnormen abzielen»

(Giordano 1982. S. 74).
Eine erfolgte Begünstigung kann ein Vielfaches an Klienten. Gefolgsleuten und

Stimmen einbringen. Hierzu gehört z. B. die Tatsache, dass der Kandidat für die

Bürgermeisterwahl in Licodia für seine Wähler alle denkbaren Vergünstigungen
und Subventionen zu erreichen versucht. In Licodia braucht man, wie überall in
Sizilien, in zahllosen Angelegenheiten die Unterstützung des lokalen Patrons. Oft
handelt es sich um den Bürgermeister; er ist derjenige, der die Fäden in der Hand
hält.

64



Der Ethos des «Amoral Familism» SAVk 94 1998)

Gott sei dank habe ich viele Freunde, weil eines Tages, wenn ich zurückkehre... Ich habe niemandem

etwas Schlechtes getan... Ich habe viele Freunde im Gemeinderat. Im Rathaus kennen sie

mich. Sie alle schätzen mich. Ich hoffe, class, wenn ich zurückkehren werde, sie mir helfen werden,
sonst... (Giacomo R.)

Der Bürgermeister als Patron vereinigt in sich eine uneingeschränkte
Legalmacht. Er ist die höchste Autorität des Ortes. Stefano erklärt, wie der Bürgermeister

in Licodia das System des Stimmenkaufs praktiziert:

S. Jetzt erkläre ich dir etwas. So... da <sie> im Rathaus jedes Jahr viele «favori» (Gefallen) verge¬
ben, sind «sie» in der Lage, dich zu erpressen. Zum Beispiel: Der Bürgermeister genehmigt mir
ein Baugesuch, so dass ich bauen kann. Er wird es mir so genehmigen, dass er eines Tages zu
mir sagen kann: «Hör mal! Ich habe dir das Baugesuch genehmigt, nicht, weil es dir zustand,
sondern weil ich es dir genehmigen wollte, deswegen schuldest du mir einen 'favore'. Ich brauche

einfach deine Stimme».

Der Bürgermeister lässt dem Antragsteller ein ihm gesetzlich zustehendes
Recht als einen favore (Gefallen), und somit aus persönlichem freiem Willen
gewährt, erscheinen:

I. Ja, aber die Wahl ist geheim!
S. Ja, die Wahl... Jetzt werde ich dir noch etwas erklären. Wenn er (der Bürgermeister) die Haus¬

besuche vor den Wahlen abstattet...
f. Ah! Macht er Hausbesuche?
M. Ja, ja... Auf den «fac-simile» (Stimmzcttelmuster) setzt er seinen Namen, plus ein Zeichen. Was

bedeutet das? Es bedeutet, dass, wenn die Auszählungen stattfinden werden, man nicht nur
seine Nummer finden wird, sondern auch eine andere. So wird er sicher sein, dass der Klient
ihm seine Stimme abgegeben hat. (Stefano S.)

Das Wahlsystem und die sehr kleinen Wahlbezirke ermöglichen es den
Kandidaten, ihre Klienten zu kontrollieren. Dass dies in aller Öffentlichkeit, an der
Haus-tür, geschieht, stört scheinbar niemanden. In Licodia weiss jeder, wer seine

Stimme verkauft und wer nicht. Der Stimmenkauf ist eine Methode, die den
Wähler als korrupt ausweist und damit sein Selbstbewusstsein verletzt, gerade
weil er kaum eine andere Chance hat. Lehnt er ab, so kann er nicht mehr auf
Hilfe hoffen, wenn einer seiner Familienangehörigen eine Stellung sucht, wenn
jemand für sein Land Wasser in Anspruch nehmen will usw. Dieses System wird
natürlich nicht nur vom Bürgermeister praktiziert:

Wer ging früher arbeiten, wenn eine Firma kam? Derjenige, den das Arbeitsamt hinschickte, sein
Sympathisant oder der, den der Bürgermeister empfahl, oder der, den der Doktor empfahl, und
so weiter... Diejenigen, die. wie wir, dem eigenen Kram nachgingen, die keinerlei Unterwerfung
unter jemanden wollten, waren immer arbeitslos. (Vittorio M.)

Diese Aussage verdeutlicht den Unterschied zwischen modernen und klassischen

Klientelbeziehungen. Der klassische Patron ist der Grossgrundbesitzer, der
seine eigenen Ressourcen verwenden kann und «seine Leistungen an den Klienten
stammen daraus. In diesem Fall reicht die Patron-Klient-Beziehung nicht über die
lokale Ebene hinaus. Ebenso kommen die Leistungen der Klienten unmittelbar

dem Patron zugute.» (Spittler 1977, S. 61) Der neue Patron ist dagegen ein

65



Tommaso Morone SAVk 94 1998)

«Mittelsmann», ein «broker», der die Vermittlung zwischen staatlichen Institutionen

und der lokalen Bevölkerung übernimmt (vgl. ebd., S. 62).

Alter und neuer Klientelismus

Der alte Klientelismus ist derjenige der alten notabili. Er ist durch einen starken
sozialen Unterschied zwischen Patron und Klient und durch die beträchtliche
Präsenz von Formen traditioneller Ergebenheit gekennzeichnet. Der neue Klientelismus

ist derjenige der Männer des politischen Apparates. Sie können Stimmen und

Zustimmung nur im Austausch mit greifbaren Vergünstigungen erreichen. So gesehen

verändert sich der ganze Komplex des klientelären Austausches.

Während der Status des notabile sehr solide war - die Anerkennung, die ihm
allein durch seinen Rang gebührte, stand selten mit einem politischen Amt in
Zusammenhang, müssen die Männer aus den Parteien ihre Gefolgschaft und Glaubwürdigkeit

aus dem Nichts aufbauen, mit viel grösseren Risiken und Schwierigkeiten. Sie

sind also angreifbar und dies ist den Klienten bewusst. Es lässt sich feststellen, dass

die Tauschvoraussetzungen sich verändert haben und dass die sogenannte Wirtschaft
der Patronage eine beträchtliche «Demokratisierung» (Tarrow 1974) erlebt hat.

Heute ist die Anzahl potentieller Patrone wesentlich höher als in früheren Zeiten.
Man kann sagen, es herrscht eine Art Wettbewerb zwischen den Patronanwärtern für
einen Markt der Klienten. Damit ist auch die Idee des nicht zu löschenden debito

(Schuld) und der ewigen Dankbarkeit des Klienten hinfällig. Die Konkurrenz der
Patrone um die Klienten ist stärker, und die Tauschbeziehungen sind anders geworden.

So wie die Ressourcen, die den «neuen» Patronen zur Verfügung stehen,

gewachsen sind, so ist auch der Preis der Klienten gestiegen. Heute wird über das

Austauschobjekt verhandelt. Das ist u.a. möglich geworden, weil der Patron nicht
immer die Position des gate-keeper innehat, der als einziger Informationen über die

unterschiedlichsten Aspekte des politischen und wirtschaftlichen Lebens besitzt.

Der Erfolg der neuen Patrone basiert auf dem Versuch, den klientelären Markt
zu inflationieren und die alten Patrone aus dem Wettbewerb zu drängen. Ihr
Hauptproblem aber besteht darin, immer neue Ressourcen aufzutreiben, mit
denen sie die stetig wachsende Nachfrage stillen können. Denn sie besitzen aufgrund
ihrer sozialen Herkunft kein persönliches Vermögen, das sie verteilen können, und
sind natürlich auch nicht bereit, ihre Gewinne aus klientelären Geschäften aufs

Spiel zu setzen. Die persönlichen Vermögen der alten Patrone würden bei dem

heutigen Niveau der favori sehr schnell dahingeschmolzen sein. Der Spieleinsatz ist

so hoch geworden, dass man sich fragt, wer überhaupt noch Interesse daran hat,

mitzuspielen (vgl. ebd., S. 311).
J.C. Scott (1974) hat dieselben Faktoren in Asien ausgemacht, die er als Gründe

für das «inflationistische Merkmal der klientelären Demokratie» erkannt hat.
Der Schlüssel liegt in der politischen Aktivität des neuen Patrons. Er ist auf

öffentliche Gelder angewiesen und kann deshalb nicht aufdie Zugehörigkeit zu einer

66



Der Ethos des «Amoral Familism» SAVk 94 1998)

der führenden Parteien verzichten. Die Verflechtung mit der Politik ist sehr eng
und das damit verbundene persönliche Engagement sehr hoch: Man betreibt Politik,

um Einfluss auf die Verwaltung und damit auf die Ressourcen zu bekommen.
Man benutzt diese Ressourcen, um die eigene Klientel und somit die eigene Macht
zu erweitern.

Eines der wichtigsten Merkmale des «neuen» clientelismo ist das Fehlen einer
individuellen Beziehung zwischen Patron und Klient. Der Fall der Bindungen, die
die Klienten in einem Abhängigkeitsverhältnis isoliert hielten, hat die Asymmetrie
des Tausches verringert und die wirtschaftlichen Vorteile, die die Klienten aus ihrer
Aufnahme erzielen können, vergrössert (vgl. Caciagli 1977, S. 320). Das resultiert
hauptsächlich aus der Erweiterung ihrer Verhandlungsmacht. Die neuen Klienten
haben eine klare Erpressungsmacht über die Patrone errungen. Auf der anderen
Seite bauen die Patrone aus der Masse der kontrollierten Ressourcen die Basis für
die eigene Macht aus.

Anmerkungen

1 Diese Feststellung ist insofern zu betonen, als die sizilianische Familie in der deutschen Literatur oft
als Grossfamilie charakterisiert wird. Grossfamilie ist nach Lempp (1986) das «ganze Flaus» mit drei
Generationen. Dies war auch früher in Sizilien nicht allgemein üblich, sondern eher in wohlhabenden

Familien der Fall.

Patron/Schutzheiliger des comparaggio (Patenschaft) ist der Flcilige Johannes. Eine Beleidigung,
die dem Paten/Freund oder der Patin/Freundin gilt, wird dem Heiligen direkt zugefügt.
Compare, compà, commare stammen vom Lateinischen cani matrem, cum patrem ab.

4 Sizilianische Redewendung: Die Liebe der Paten / ist eine zärtliche Liebe.
' Die Statements der Gewährspersonen aus dem Artikel stammen vor allem aus qualitativen

Interviews mit Migranten, mit denen ich im Laufe meiner Forschung über die Lcbenswelt und den Alltag

der Migranten in Deutschland und in der Schweiz in Kontakt kam.
'' Man denkt an Salveminis Wort vom «bürokratischen Absolutismus», tröstet sich mit Erfahrungen

anderer, wie denen des sizilianischen Bürgermeisters im Erdbebengebiet des Beiice. dem man ein

Wohnprojekt ungeprüft aus Rom zurückschickte, weil das Dossier nicht mit der Schnur in den Farben

der italienischen Trikolore versehen war. Die Macht der Bürokratie entfaltet sich im Formalismus.

Ihr passiver Widerstand und ihr lethargisches Beharrungsvermögen bedienen sich der Formalitäten.

Pedanterie entspricht nicht einem lückenlosen Pflichtbewusstsein, sondern dient der
Selbstdarstellung bürokratischer oder nationaler Macht (Wieser/Spotts 1988. S. 183).
Die Behörde scheint nicht im Dienst der Bürger zu stehen und ihre Anliegen zu prüfen und
gegebenenfalls zu erfüllen. Sie begnügt sich in ihrer eigenen Existenz, bleibt der Versuchung des blossen
Selbstzwecks und damit des selbstherrlichen Immobilismus ausgesetzt.

ä «Da die zu verteilenden Güter knapp sind, gehen allerdings auch viele Klienten eines Patrons leer
aus. Enttäuschte Anhänger einer Faction gehen häufig zum Gegner über. Solche Klientelsysteme
sind daher durch eine chronische Instabilität gekennzeichnet, die sich dann auch auf die nationalen
Parteien überträgt, mit denen sie eventuell verbunden sind.» (Spittler 1977, S. 81)

' Don kommt aus dem Lateinischen und bedeutet Herr.
10 Wir küssen Ihre Hände.
1 ' Gott schütze Sie!
12 Ein Ehrenmann ist ein von Gott geehrter Christenmensch.
13 Wer Geld und Freunde hat. steckt sich die Justiz sonst wohin.
14 Die klienteläre Unterwanderung der staatlichen Institutionen ist ein Phänomen, das für den ge¬

samten Mittelmeerraum charakteristisch ist.

67



Tommaso Morone SAVk 94 1998)

Literaturverzeichnis

Banfield, E.C. (1958):The Moral Basis of a Backward Society.The Free Press Glencoe, Illinois.
Behrmann, M./Abaie, C. (1984): Die Germanesi. Geschichte und Leben einer süditalienischen

Dorfgemeinschaft und ihrer Emigranten. Frankfurt.
Foster, G. (1960/61): Interpersonal relations in Peasant Society. In: Human Organization. XIX, 174-184.

Foster, G. (1966): Peasant Society and the Image of Limited Good. In: American Anthropologist,
LXVIII( 1966):, S. 202-214.

Friedmann. FG. (1969): Politik und Kultur. München.
Giordano, C. (1982): Assimilation und Kulturkonflikt, ln: Ruhloff, J. (Hrsg.) (1982) Aufwachsen im

fremden Land. Frankfurt am Main.
Greverus, I.M. (1971): Kulturbegriffe und ihre Implikationen; dargestellt am Beispiel Süditalien. In:

Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie, 23. Jahrgang 1971, S. 283-303.
Ginsburg, P. 1989): Familismo. In: Ginsburg, R (Hrsg.): Stato dell'Italia, Milano.
Hess, H. (1986): Mafia. Zentrale Herrschaft und lokale Gegenmacht. Tübingen.
Hess, H. (1993): Mafia. Ursprung. Macht und Mythos. Freiburg im Breisgau.
Lempp. R. (1986): Familie im Umbruch. München.
Morone, T. (1993): Migrantenschicksal. Sizilianische Familien in Reutlingen. Heimal(en) und

Zwischenwelt. Bonn.
Mühlmann, W.E. (1964): Rassen, Ethnien, Kulturen. Moderne Ethnologie, Soziol. Texte, 24. Luchter-

hand/Neuvvicd-Berlin.
Mühlmann, W.E. (19.S2): Zur Soziologie komplexer Gesellschaften. In: Schweiz. Z. Soziol. (1982), 53-62
Mühlmann. W.E./Li.arvora. R.J. (1968): Klientschaft. Klientel und Klicnlelsystem in einer sizilianischen

Agro-Stadt. Tübingen.
Mühlmann. W.E. /Llaryora. R.J. (1973): Strummula siciliana. Ehre. Rang und soziale Schichtung in

einer sizilianischen Agro-Stadt. Meisenheim.
Pure, G. (1889): Usi e costumi. Credenze e pregiudizi del popolo siciliano. Voi. II, IV. Palermo.
Pizzorno, A. 1966): Amoral Familism and Flistorical Marginality. In: International Review of

Community Development 15-16. Rom, 55-66.
Scon, J.C. (1974): «Natura e dinamica della politica clientelare nell'Asia sud-orientale», und «Corruzione,

machine politics e mutamento politico». In: Graziano. L. (Hrsg.) (1974): Clientelismo e

mutamento politico. Milano. 125-162 u. 222-257.
Spiitler, G. (1977): Staat und Klientelstruktur in Entwicklungsländern: Zum Problem der politischen

Organisation von Bauern. Aus: Archives Européennes de Sociologie tome XVIII 1977 (1):57-83
Tarrow, S. (1974): La struttura del potere della DC nel Sud: dal clientelismo del notabile al clientelismo

orizzontale. In: Graziano. L. (Hrsg.) (1974): Clientelismo e mutamento politico. Milano.
Wieser,T./Spotts, F. 1988): Der Fall Italien. Dauerkrise einer schwierigen Demokratie. München.
Zimmermann, E. (1982): Emigrationsland Süditalien.Tubingen.
Zimmermann. E. (1984): Die süditalienische ländliche Familie. In: DIFF (Deutsches Institut für

Fernstudien) 1984) Studienbriefe. Ausländerkinder in der Schule. Herkunftsland Italien. Tübingen.

68


	Der Ethos des "amoral familism" und die Bedeutung von klientelistischen Beziehungsketten

