Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 94 (1998)

Heft: 2

Artikel: Interkulturelle Kommunikation und globale Wirtschaft : zu den Risiken
und Chancen von kultureller Differenz

Autor: Moosmiuiller, Alois

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-118016

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-118016
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schweizerisches Archiv fiir Volkskunde 94 (1998), 189-207

Interkulturelle Kommunikation und globale Wirtschaft
Zu den Risiken und Chancen von kultureller Differenz

Alois Moosmiiller

Die Auflosung der kulturellen Verschiedenheit, die Theodore Levitt 1983 als
Folge der Entwicklungen auf dem internationalen Markt prophezeite, ist bisher
nicht eingetreten. Ganz im Gegenteil erscheint die Welt heute kulturell differenter
als noch in den 80er Jahren. So hat die Anzahl der Nationalstaaten zugenommen, vor
allem bedingt durch die Auflosung der Sowjetunion und des fritheren Jugoslawiens,
und das Bediirfnis ethnischer Gruppierungen nach Abgrenzung und Identitit hat
sich verstirkt. Globalisierung geht mit zunehmender kultureller Differenzierung
einher, und im Kontext des internationalen Wirtschaftsgeschehens findet die kultu-
relle Dimension zunehmend Beachtung. Den Umgang mit kultureller Differenz pro-
duktiv zu gestalten, ist zu einem Erfolgskriterium international operierender Wirt-
schaftsunternehmen geworden. Dabei wird auch auf Erkenntnisse zuriickgegriffen,
die sich aus dem Forschungs- und Anwendungsfeld interkulturelle Kommunikation
ergeben. In diesem Artikel sollen daher einige grundlegende Fragen besprochen
werden, die sich aus der Perspektive des Fachs Interkulturelle Kommunikation zum
Thema «kulturelle Differenz im Kontext der globalen Wirtschaft» stellen.

Als erstes wird die Frage gestellt, wie das Verhiltnis zwischen Wirtschaft und
Kultur allgemein und im Kontext der Globalisierung im besonderen konzeptuali-
siert werden kann. Dazu werden vier Modelle! vorgestellt (die Kiirzel in Klammer
sollen das Verhiltnis zwischen «W» Wirtschaft und «K» Kultur symbolisieren):

1. Das pramoderne Modell: Kultur und Wirtschaft bilden eine Einheit (KW)

2. Das moderne Modell: die Wirtschaft dominiert die Kultur (W)

3. Das postmoderne Modell: die Kultur dominiert die Wirtschaft (K,,)

4. Das globale Modell: Wirtschaft und Kultur sind eigenstidndige, gleichwertige,

sich gegenseitig beeinflussende Systeme (W-K).

Zweitens wird der Frage nachgegangen, was unter Globalisierung verstanden
werden kann, und drittens wird diskutiert, worin die Risiken und Chancen von kul-
tureller Differenz bestehen.

Das Verhiiltnis zwischen Wirtschaft und Kultur

Das primoderne Modell (KW)

Die Einheit von Wirtschaft und Kultur in pramodernen Gesellschaften wird ins-
besondere in zwei Integrationsformen wirtschaftlich-kulturellen Handelns deut-

189



Alois Moosmiiller SAVEk 94 (1998)

lich: ndmlich in der Reziprozitit und in der Redistribution (Mauss 1968). Mit Rezi-
prozitat wird eine Form des Handelns zum gegenseitigen Nutzen bezeichnet, die
nicht am Gewinnstreben orientiert ist. Jedes Nehmen wird mit einem Geben erwi-
dert, wobei dem Geschenketausch besondere Bedeutung zukommt. Das Talions-
gesetz — das biblische Auge um Auge — ist bei dieser Form des Tausches das organi-
sierende Prinzip. Mit Redistribution ist die Um- und Neuverteilung von Giitern
durch eine hoher gestellte, meist zentrale Instanz gemeint. Diese Instanz, etwa das
Hauptlingstum, sammelt gesellschaftliche Giiter z.B. in Form von Abgaben und
verteilt sie wieder an Mitglieder der Gesellschaft. Damit kann Gerechtigkeit und
soziale Fiirsorge hergestellt werden, aber auch Machtanhdufung und Ungleichheit.

Reziprozitiat und Redistribution binden die Menschen an traditionelle Produk-
tionsweisen und sichert den Fortbestand der Kultur. Alle Tétigkeiten, seien sie ri-
tueller Art wie ein Erntefest oder produktiver Art wie das Einbringen der Ernte,
haben dieselbe Funktion: sie sollen (a) das gesellschaftlich- kulturelle Gefiige auf-
rechterhalten und (b) die Anpassung an bestimmte Umweltbedingungen gewihr-
leisten. Dies gilt auch fiir das Potlach-Ritual der Indianer an der amerikanischen
Nordwestkiiste, das, zumindest auf den ersten Blick 6konomisch widersinnig er-
scheint. Bei diesem Ritual werden die von den Héauptlingen angehéduften Giiter
(Decken, getrocknete Fische, Ol, Pelze, usw.) in einer Art Wettkampf vernichtet,
verbrannt. Ethnologen wie z. B. Marvin Harris (1996: 339f) haben gezeigt, dass sich
hinter solch destruktiv anmutenden rituellen Handlungen tatsichlich 6konomisch
sinnvolles Handeln verbirgt: Die Giitervernichtung schafft den Zwang zur Giiter-
erneuerung, dadurch werden die Kapazititen fiir die Produktion und Beschaffung
von iiberlebensnotwendigen Giitern kiinstlich hochgehalten, und damit ist man
besser geristet, mit den regelmassig auftretenden Versorgungsengpissen fertig zu
werden. Die Einheit von Wirtschaft und Kultur stellt die Basis menschlicher An-
passungsfihigkeit an die Umwelt dar. Sie blockiert Modernisierungsbestrebungen,
die ja darauf abzielen, die Wirtschaft aus dieser Einheit herauszulosen.

Das moderne Modell (W)

Im 18. und 19.Jh. kommt in Europa ein Prozess zum Abschluss, der im 14. Jh. be-
gonnen hat und die Auflésung der Einheit von Okonomie und Kultur besiegelt.
Die «grosse Transformation», wie der Wirtschaftshistoriker Polanyi diesen Prozess
nannte, 10st die Wirtschaft aus dieser urspriinglichen Einbindung heraus und macht
sie zur Herrscherin tiber Gesellschaft und Kultur. Mit der grossen Transformation,
so der Wirtschaftsethiker Peter Ulrich (1987: 13ff), bildet sich eine «eigenstdndige
Okonomik» heraus. Die Okonomik entfernt sich immer mehr von der «praktischen
Vernunft», «System» und «Lebenswelt» (Habermas 1988) driften auseinander. An-
getrieben von Profitmaximierung und legitimiert durch eine utilitaristische Ethik
setzt sich das System gegen die pramodernen lebensweltlichen Interessen breiter
Bevolkerungsschichten durch.

190



Interkulturelle Kommunikation und globale Wirtschaft SAVk 94 (1998)

Der homo oeconomicus, die Kreation der klassischen Wirtschaftstheorie, er-
obert die Welt — zwischen 1815 und 1914 beherrschte Europa 85% der Erdober-
flache (Dallmayr 1996:XVI) —, und er kolonisiert die Lebenswelt, wie Habermas
(1988 II: 293, 471) sagt. Das «Projekt Moderne», das der homo oeconomicus vor-
antreibt, arbeitet an der universellen Durchsetzung der Prinzipien Rationalitidt und
Fortschritt. Die Kultur ist lediglich ein Epiphdnomen der 6konomischen Krifte,
oder, in der sozialistischen Variante von Moderne, ein blosses Uberbau-Phiinomen.

Die Modernisierungstheorien, die sich in den 60er und 70er Jahren herausbil-
den, sollen in den Worten von Eric Wolf (1996) die «europiische Erfolgsstory»
fortschreiben. Die unilineare, evolutionistische Sicht der Entwicklung vom Feuda-
lismus zum Kapitalismus in Europa sei zum erkenntnisleitenden Schema der Inter-
pretation der Weltgeschichte geworden. Im Westen wie im Sozialismus habe man
daran geglaubt, dass Modernisierung nur moglich sei, wenn alle traditionellen
Strukturen aufgelost werden. Die Existenz unabhéngiger lebensweltlicher Bediirf-
nisse der Menschen wurde negiert. Erst das Scheitern des Modernisierungsansat-
zes in den 80er Jahren brachte abermals zu Bewusstsein, dass es eine eigenstindige
kulturelle Sphiire gibt, die sich den Dominanzanspriichen der Okonomik entzieht
(Leys 1996).

Das postmoderne Modell (K %l

Im Postmodernismus schlidgt das Pendel in die entgegengesetzte Richtung aus:
Die Bediirfnisse partikularer Lebenswelten setzen sich gegen universalistische An-
spriiche durch, Irrationalismen verdriangen Rationalitit, «<anything goes» statt der
Suche nach Wahrheit. Konzepte radikaler Relativitidt von Lebensentwiirfen und
Wertesystemen stellen die Universalitit ethischer Grundwerte und sogar der
menschlichen Grundverfassung in Frage. Mit Macht setzen sich Interessen ins Szene,
die zu lange keine Beachtung fanden. Das Konzept Kultur avanciert zum neuen Er-
klarungs- und Steuerprinzip. Das Verhiltnis zwischen Wirtschaft und Kultur ver-
kehrt sich ins Gegenteil: nun dominiert Kultur die Wirtschaft. Ein Beispiel dafiir ist
das plotzlich wachsende Interesse am Thema «Unternehmenskultur» zu Beginn der
80er Jahre. Die rasch wachsende Wirtschaftskraft Japans versetzt den Westen in Auf-
ruhr, man spricht von der «japanischen Herausforderung». Einige auflagenstarke
amerikanische Publikationen lenken die Aufmerksamkeit auf das Phdnomen «cor-
porate culture» oder «Unternehmenskultur» (Deal/Kennedy 1982, Ouchi 1981, Pas-
cale/Athos 1981). Die Identifikation der Mitarbeiter mit ihrem Unternehmen wird
als wesentlicher Faktor des Erfolges japanischer Unternehmen gesehen. Die lingst
in Vergessenheit geratenen Erkenntnisse der human-relations-Bewegung in den
USA der 40er und 50er Jahre (Walter-Busch 1989) werden wieder aufgewdrmt, denn
schon damals wurden Wirtschaftsunternehmen als sinn- und identitétsstiftende
Gemeinschaften konzeptualisiert. Der neue Unternehmenskultur-Diskurs in den
Wirtschaftswissenschaften versorgt sich bei der Ethnologie mit Ideen zum Begriff

191



Alois Moosmiiller SAVk 94 (1998)

«Kultur» (Sanday 1979) und rasch entsteht aus dem unhandlichen Kulturkonzept
der Ethnologen ein zweckmassiges Fithrungsinstrument: «managing by culture».
Diese postmoderne Losung findet rasch Anhédnger in den Fiihrungsetagen multina-
tionaler Unternehmen, gilt es doch, das effektive Zusammenwirken der iiber den
Globus verstreuten Unternehmensaktivititen zu organisieren.

Ein weiteres Beispiel fiir die Dominanz von Kultur iiber die Wirtschaft ist der
Ansatz von Hofstede (1980), der in den 70er Jahren Werte und Einstellungen der
Mitarbeiter von IBM-Tochterfirmen in fast S0 Landern untersucht. Entgegen der
Erwartung, weltweit eine starke IBM-Kultur vorzufinden, stellt Hofstede fest, dass
in den Tochterfirmen, je nach Nationalkultur vollig unterschiedliche Management-
praktiken vorherrschen. Seine These lautet, dass die Mitarbeiter der Tochterfirmen
durch ihre nationalen Kulturen «mental programmiert» seien, dass also die jewei-
lige nationale Kultur das wirtschaftliche Handeln determiniere.?

Die Popularisierung kulturalistischer Erklarungsansitze in der Wirtschaft folgt
einem Trend, der sich auch in vielen anderen gesellschaftswissenschaftlichen Be-
reichen zeigt. Daniel Bell, der mit seinem 1973 erschienenen Buch «The Postindus-
trial Society» das Informationszeitalter eingeldutet hat, schwankt zwischen zwei
gegensitzlichen Auffassungen von Kultur: einerseits ist Kultur ein blosses Epiphii-
nomen 6konomischer Vorgéinge, zum anderen aber ein subversives Potential, das
die technologisch-0konomisch orientierte Ordnung jederzeit sprengen und zur
alles dominierenden Kraft werden kann (Welsch 1987: 27ff). Der Politologe
Samuel Huntington, der in den 60er und 70er Jahren einer der einflussreichsten
Modernisierungstheoretiker war,” wandelt sich in den 90er Jahren zum radikalen
Verfechter eines kulturalistischen Paradigmas: Fiir ihn ist das weltpolitische Ge-
schehen durch die uranfiangliche Kraft der Kulturen determiniert. Als Modernisie-
rungstheoretiker hat er noch geglaubt, dass Kulturen fliichtige Phinomene seien,
die sich im Zuge der Modernisierung und der Internationalisierung in eine univer-
sale Kultur verwandeln wiirden. Nun schreibt er, dass diese Auffassung «ein typi-
sches Produkt des westlichen Kulturkreises» sei und dazu diente, «die Ausweitung
der politischen und 6konomischen Dominanz des Westens auf nichtwestliche Ge-
sellschaften zu rechtfertigen» (Huntington 1996: 92). Huntington hat sich von der
Hoffnung, die Francis Fukuyama noch immer hegt, verabschiedet, dass die
Menschheit ihr letztendliches Gliick in einer modernen globalen Gesellschaftsord-
nung finden werde, und prophezeit statt dessen den «Kampf der Kulturen»:

Die 90er Jahre, so Huntington (1996), seien gekennzeichnet von einem Wieder-
erstarken indigener Kulturen, und der Bewusstheit, dass zwischen den Kulturen,
besonders zwischen der westlichen und den arabischen und asiatischen Kulturen,
fundamentale Unterschiede bestehen. Er schreibt: «Unter dem Druck der Moder-
nisierung erlebt globale Politik heute eine Neugestaltung entlang kulturellen
Kampflinien. Politische Grenzen werden in zunehmendem Masse neu gezogen, um
mit kulturellen, ethnischen, religiosen und zivilisationsbedingten Grenzen zusam-
menzufailen. (...) An die Stelle von Blocken wie in der Zeit des Kalten Krieges tre-
ten kulturelle Gemeinschaften» (193). «In der Welt, die heute entsteht, werden

192



Interkulturelle Kommunikation und globale Wirtschaft SAVk 94 (1998)

Handelsmuster entscheidend von Kulturmustern gepréigt werden. Geschiftsleute
machen Geschéfte mit Menschen, die sie verstehen und denen sie trauen. (...) Die
Wurzeln der wirtschaftlichen Zusammenarbeit liegen in der kulturellen Gemein-
samkeit» (210). Die postmoderne Idee der Dominanz von Kultur iiber die Wirt-
schaft tritt in diesen Aussagen deutlich zum Vorschein.

Restimierend lésst sich feststellen, dass das Verhiltnis zwischen Wirtschaft und
Kultur, das sich mit der Globalisierung herausbildet, mit den genannten drei Mo-
dellen nicht addquat beschrieben werden kann. Ein anderes Modell wird benétigt:
das globale Modell (W-K), in dem Wirtschaft und Kultur als gleichwertige Systeme
gesechen werden, die sich gegenseitig beeinflussen. Die Plausibilitit dieses Modells
soll in diesem Artikel aufgezeigt werden.

Globalisierung

Bedeutet Globalisierung die Produktion von Ungleichheit im Weltmassstab
oder die tendenzielle Aufhebung von Ungleichheit? Wird sich die globale dkologi-
sche Situation zuspitzen oder verbessern? Wird die Vielfalt der Kulturen bestehen
bleiben oder in eine Weltkultur eingeschmolzen? Okonomen, Okologen und Kul-
turwissenschaftler beziehen Position auf der einen oder anderen Seite oder
machen deutlich, dass die gggensitzlichen Positionen gleichermassen zutreffend
seien. Einigkeit besteht allenfalls darin, dass Globalisierung ein schwer greifbares
Phinomen darstellt.

Das Konzept Globalisierung wird oft mit folgenden Punkten in Verbindung ge-
bracht:*

e Globalisierung ist eine grenziiberschreitende Dynamik, die bestehende territo-
riale, bkonomische und kulturelle Grenzen durchldssig macht.

e Den Begriff Globalisierung gibt es erst seit den 80er Jahren. Weltkapitalismus,
Welthandel, Internationalisierung, weltweite Migration gibt es zwar schon seit
Jahrhunderten, aber in jiingster Zeit treten diese Phdnomene in neuen Dimen-
sionen auf.

e Menschen aller Lebensbereiche und in allen Weltregionen sind vom dkonomi-
schen, politischen, sozialen, kulturellen und 6kologischen Wandel nicht nur be-
troffen, sondern sie reflektieren diese Betroffenheit auch.

e Das westliche Modell — Markt und Demokratie — erfahrt stiarkere internationale
Zustimmung und Unterstiitzung als je zuvor, und gleichzeitig verstirkt sich der
Widerstand gegen westliche Werte.

e Weltweit ist eine Art Re-Ethnisierung zu beobachten: die Zugehorigkeit zu par-
tikularen kulturellen Gruppen gewinnt iiberall an Bedeutung. Zugleich ent-
wickeln sich Schichten einer hybriden Weltkultur, die sich mit den lokalen Kul-
turen liberlappt.

193



Alois Moosmiiller SAVk 94 (1998)

Die Weltsystemtheorie von Immanuel Wallerstein (1984), die dem «modernen
Modell» zuzuordnen ist, scheint in den 90er Jahren an Bedeutung gewonnen zu
haben (Hall 1996). Mit « Weltsystem» wird ein zwischengesellschaftliches, geschlos-
senes System von Arbeitsteilung bezeichnet, das auf der kapitalistischen Wirt-
schaftsweise beruht. Dieses System besteht aus drei Komponenten: (1) aus dem
Zentrum mit hochentwickelter industrieller Produktion und Distribution, starken
Staaten, starkem Biirgertum und einer grossen Arbeiterklasse, (2) aus der Periphe-
rie: die auf Produktion von Rohstoften spezialisiert ist, mit schwachen Staaten, klei-
nem Biirgertum, vielen Bauern, und (3) aus der Semiperipherie, die in ihrer 6ko-
nomischen, sozialen und politischen Rolle zwischen Zentrum und Peripherie steht.
Das Verhiltnis zwischen Zentrum und Peripherie ist durch ungleichen Austausch
charakterisiert, der im Zentrum zu weiterer Entwicklung, an der Peripherie zu wei-
terer Unterentwicklung fiihrt. «Die Entwicklung der Unterentwicklung» lautete in
den 60er Jahren die provozierende Phrase von André Gunder Frank, dem Begriin-
der der Dependenzia-Theorie (Wolf 1996). Das «Weltsystem», so Wallerstein,
wirke wie eine Naturgewalt, wie ein «grosser Wirbel», der alle 6konomischen, poli-
tischen, kulturellen und sozialen Aktivitaten hineinreisst und vermischt. Pramo-
derne Wirtschaftsweisen und modernste Technologien, traditionelle Gesellschaften
und westliche Demokratien, partikulare Lebenswelten und transkulturelle Le-
bensstile: alles wird von ein und derselben Dynamik ergriffen.

Samin Amin (1997), dgyptischer Wirtschaftswissenschaftler und derzeitiger Pri-
sident des Weltforums der Dritten Welt in Dakar, vertritt dhnliche Thesen. Danach
determiniere die Konkurrenz zwischen den USA, Europa und Japan die Struktur
der weltweiten Expansion. Diese tripolare Welt suche die Restwelt mit ithren mone-
taren Institutionen und ihrer wirtschaftlichen Gewalt zu dominieren. Globalisie-
rung trete als «neuer Imperialismus» auf. Der «integrierte Markt», ein «Projekt des
Westens», dominiere das globale System. Die peripheren Regionen werden zur
Anpassung gezwungen und der Zentrum-Peripherie-Kontrast verschérfe sich noch
weiter, denn die «polarisierende Natur» des «real existierenden Kapitalismus» 16se
sich nicht auf, sondern dndere nur seine Akzente. Die neu entstehende Polaritiit
werde nicht mehr auf dem Stand der Industrialisierung basieren, sondern auf der
Uberlegenheit bzw. Unterlegenheit hinsichtlich des finanziellen, kulturellen, mili-
tarischen und technologischen Wissens.

Der Westen glaube, dass das freie Spiel der Marktkrifte zur Demokratisierung
der peripheren Gesellschaften fiithre, was Amin jedoch fiir reine Ideologie hilt. Er
geht im Gegenteil davon aus, dass der Kapitalismus an der Peripherie keine demo-
kratischen, sondern autokratische Krifte an der politischen Macht brauche. Die
ungebrochene Vormachtstellung des internationalen Kapitalismus werde die glo-
balen Verhiltnisse zwangslaufig verschlechtern. Die Zahlen des Human Develop-
ment Report der UN von 1996 (Gupta 1997: Preface) scheinen fiir Amins Ansicht
zu sprechen: danach befinden sich 90 Lander heute in einer okonomisch schlechte-
ren Situation als vor 10 Jahren und der Unterschied zwischen dem pro-Kopf-Ein-

194



Interkulturelle Kommunikation und globale Wirtschaft SAVK 94 (1998)

kommen der Entwicklungslinder und dem der industrialisierten Welt hat sich in
den letzten 30 Jahren nicht verringert, sondern verdreifacht. Wenn die Globalisie-
rung schon Vorteile bringe, so die Kritiker, dann werden sie sehr ungleich verteilt
sein: Kapitalfluss, Migration und Technologiepolitik sorgten dafiir, dass auch in Zu-
kunft die Gewinner im Zentrum und die Verlierer an der Peripherie sitzen werden.

Solche Zahlen, Szenarien und Theorien spiegeln sicher einen Teil der Wirklich-
keit wieder und erfiillen das Betroffenheitsbediirfnis kritischer Intellektueller der
Zentrumsméchte. Fraglich bleibt jedoch, ob diese im modernistischen Paradigma
wurzelnden Konzepte, die der Kultur keine eigenstdandige Bedeutung beimessen,
geeignet sind, die sich mit der Globalisierung entwickelnden 6konomischen, sozia-
len und kulturellen Konstellationen angemessen zu beschreiben. Andere Globali-
sierungstheorien versuchen, ohne postmodernen Kulturalismus zu betreiben, der
Kultur eine eigene Bedeutung zu geben.

Der britische Sozialwissenschaftler Martin Albrow (1996) versucht zu begriin-
den, dass mit der «Globalitdt» ein neues Zeitalter begonnen habe, mit dem sich die
Grundbedingungen des sozialen, 6konomischen und 6kologischen Handelns én-
derten. Er hebt sich dabei kritisch von Anthony Giddens ab, der Globalisierung als
ein Moment von Modernitét betrachtet, und legt dar, dass die Kréfte der Globalitét
die modernistischen Grundannahmen eben nicht weiterfiihrten, sondern aufldsten.
Der Ubergang vom modernen zum globalen Zeitalter setze dhnlich viel Unver-
stindnis frei wie der Ubergang vom Mittelalter zur Moderne. Zur Kernidee der
Moderne gehore die Expansion und das Nacheinander von Entwicklungsstufen.
Zur Kernidee der Globalitdt gehore hingegen die Begrenzung und die Gleichzei-
tigkeit des Ungleichzeitigen. Kulturelle Vielfalt stelle im Zeitalter der Globalitit
eine der wichtigsten Ressourcen dar.

Ahnliche Ansichten finden sich bei Frederik Barth (1996), der sich dem Phéino-
men Globalitit mit Konzepten der Okologie niihert. Dabei bezieht er sich auf ein
von Goodland u.a. ( 1991) entwickeltes Modell des globalen Okosystems, wonach
im Zeitalter der Moderne das Modell der «empty world economy» das vorherr-
schende Paradigma darstelle. Gemiss diesem Modell gehe man von unbegrenzten
Moglichkeiten aus, und wenn Ressourcen knapp werden, erschliesse man eben
neue oder kompensiere die Knappheit durch technischen Fortschritt. Mit der Glo-
balisierung #nderten sich jedoch die Parameter der globalen Okonomie, die
«empty world economy» werde zur «full world economy», in der Expansion nicht
mehr moglich sei. Um mit diesen neuen Bedingungen umgehen zu konnen, sei vol-
liges Umdenken notig. Dazu gehore vor allem die Entwicklung der Fahigkeit, die
«gegenwdrtige globale kulturelle Verschiedenheit» als kreatives Potential zur Ent-
wicklung von Alternativen auszuniitzen. Das sei aber nur moglich, wenn die im
Zeitalter der Moderne eingeiibten unilinearen, ethnozentrischen Sichtweisen auf-
gegeben wiirden. Kulturelle Diversitit, so Barth, sei die wichtigste Voraussetzung,
um das Uberleben der Menschen unter den Bedingungen der «full world economy»
zu sichern.

195



Alois Moosmiiller SAVkK 94 (1998)

In der Marketingforschung gibt es Ansiitze, denen dhnliche Konzepte von Glo-
balisierung zu Grunde liegen. Venkatesh ( 1995) fordert, dass bei der Untersuchung
des weltweiten Konsumentenverhaltens das positivistische Paradigma, das in die-
ser Disziplin vorherrsche, aufgegeben werden miisse. Er kritisiert die reduktionisti-
sche, quantifizierende Methodik der Untersuchungen sowie die Orientierung an
der «cross-cultural psychology», die letztlich nur die universale Anwendbarkeit der
eigenen Kategorien beweisen wolle, wovon aber keine neuen Erkenntnisse tiber
globale Verbrauchermirkte zu erwarten seien. Er plddiert dafiir, dass mehr mit
einem anthropologisch-emischen Ansatz gearbeitet werden miisse, denn nur damit
konne man den tatsdchlichen Konsumentenbediirfnissen in einer eng vernetzten,
heterogenen, sich rasch wandelnden Welt auf der Spur bleiben. Dieser neue kul-
tursensitive Ansatz gewinne in der Verbraucherforschung gerade an Popularitiit,
weil sich die Erkenntnis, dass Verbrauchermirkte kulturabhidngige Institutionen
sind, zunehmend durchsetze. Gesucht werden also geeignete Methoden, um die
Anpassung an lokale Verbrauchermirkte zu organisieren. Globales Marketing
funktioniere dabei als eine Art Mittler zwischen den Anspriichen des globalen
Kapitalismus und der partikularen Kulturen, zwischen den Systemen Wirtschaft
und Kultur.

Zu den Risiken und Chancen kultureller Differenz

Eine wesentliche Funktion von Kultur in praimodernen Gesellschaften bestand
darin, dass sie die Chancen der Menschen verbessert, sich an ihre Umwelt anzu-
passen. In der globalen Gesellschaft kommt der Kultur erneut diese Funktion zu:
Albrow und Barth betonen die tiberlebensnotwendige Bedeutung der kulturellen
Vielfalt im globalen Zeitalter. Dabei verstehen sie Kultur als eine Art Wissens-
schatz, als ein liber Generationen angesammeltes «Problemlosungswissen». Kultu-
relle Differenz wird in diesem Sinne als etwas sehr Positives verstanden. Aber kul-
turelle Differenz wirft auch eine Menge von Fragen und Problemen auf, denen nun
nachgegangen werden soll.

Zunichst ist zu kldren, was mit «Kultur» und mit «Differenz» gemeint ist. Kul-
tur wird hier auf der personalen Ebene verstanden: ein Individuum gehért zu einer
Kultur (oder auch zu mehreren Kulturen) und diese Zugehorigkeit hat zwei
Aspekte:sie 1st zum einen freiwillig und bewusst und zum anderen unfreiwillig und
unbewusst. Die bereits angesprochene Tendenz der Re-Ethnisierung, die Suche
nach kultureller Zugehorigkeit und Identitét, verweist auf den freiwillig-bewussten
Aspekt. Der zweite Aspekt besagt, dass ein Individuum durch seine Sozialisation
innerhalb eines bestimmten kulturellen Umfeldes geprigt ist, dass es also einer
kulturellen Strukturierung unterliegt, die ihm in der Regel nicht bewusst ist.

«Kulturelle Differenz» hat dementsprechend auch zwei Aspekte: Zum einen ist
sie das Ergebnis bewusster Abgrenzungsbestrebungen zwischen den Angehorigen
verschiedener Gruppen, was in den Sozialwissenschaften unter dem Thema «Eth-

196



Interkulturelle Kommunikation und globale Wirtschaft SAVkK 94 (1998)

nizitat» diskutiert wird.> Wie schon festgestellt, nimmt im Zuge der Entgrenzung
durch die Globalisierung das Bediirfnis nach Abgrenzung und Identifikation
wieder zu. Zum anderen ist kulturelle Differenz eine Gegebenheit, die von den Be-
troffenen weder gewiinscht noch gekannt wird. Dieser Aspekt wird im Forschungs-
und Anwendungsfeld «Interkulturelle Kommunikation» bearbeitet, indem ins-
besondere auf die Konzepte «mentales Programm» (Hofstede 1980), «silent lan-
guage» (Hall 1959), «Modalpersonlichkeit» (Linton 1945, Kardiner 1945 ) und
«Habitus» (Bourdieu 1979, Elias 1989) zuriickgegriffen wird. Die zwei Aspekte von
kultureller Differenz sind im Prinzip zwar immer gleichzeitig vorhanden, aber je
nach Handlungskontext unterschiedlich gewichtet. Der bewussten Differenz
kommt im Kontext der offenen multikulturellen Gesellschaft ein grosseres
Gewicht zu: die Menschen beniitzen die Differenz willentlich zur Herstellung von
Ethnizitdt. Dagegen hat die unbewusste Differenz in der internationalen Kommu-
nikation, insbesondere im Kontext multinationaler Organisationen und Unterneh-
men, das grossere Gewicht. Hier suchen die Menschen nicht nach Abgrenzung,
vielmehr sind sie von der Existenz kultureller Differenz iiberrascht. Sie erleben,
dass diese Differenz in der internationalen Kooperation zu erheblichen Schwierig-
keiten fithren kann. Diese zwei Aspekte fiihren zu zwei verschiedenen Arten, mit
kultureller Differenz umzugehen. Wo der Aspekt der ethnischen Abgrenzung im
Vordergrund steht, miissen die Griinde herausgearbeitet werden, die das Bediirfnis
zur Abgrenzung erzeugen. Sehr oft stellt sich dabei heraus, dass die Griinde weni-
ger in den kulturellen Differenzen selbst bestehen, sondern vielmehr in sozialen,
politischen und wirtschaftlichen Interessen, die sich der kulturellen Differenz nur
bedienen. Hier muss kulturelle Differenz dekonstruiert werden. Steht dagegen der
unbewusste Differenzaspekt im Vordergrund, miissen die unterschiedlichen kultu-
rellen Inhalte herausgearbeitet werden, denn gewohnlich werden Konflikte, die aus
den unbewussten kulturellen Differenzen entstehen, persdnlichen, sachlichen oder
strategischen Differenzen zugeschrieben. Hier muss also umgekehrt vorgegangen
werden, hier miissen die personlichen, sachlichen und strategischen Differenzen
dekonstruiert werden, um die eigentliche Ursache des Konflikts, ndmlich die kultu-
relle Differenz, herauszuarbeiten.

Schliesslich muss noch zwischen zwei Grundhaltungen gegeniiber kultureller
Differenz unterschieden werden: ndamlich zum einen die «Differenz-als-Risiko-
Haltung» und zum anderen die «Differenz-als-Chance-Haltung». Die erste Hal-
tung beruht auf der Annahme, dass die Menschen kulturelle Differenzen weder to-
lerieren konnen noch dass sie ihre Kultur dndern konnen. Die zweite Haltung
basiert dagegen auf der Annahme, dass die Menschen lernen konnen, kulturelle
Differenzen zu tolerieren, und dass sie fahig sind, ihre Kultur zu dndern. Die erste
Haltung hat zur Folge, dass kulturelle Differenz vermieden oder ignoriert wird, wo-
hingegen die zweite Haltung dazu fiihrt, dass kulturelle Differenz betont wird.
Diese gegensitzlichen Haltungen fithren im Diskurs um Probleme der interkultu-
rellen Kommunikation zu erheblichen Unstimmigkeiten.

197



Alois Moosmiiller SAVk 94 (1998)

Die Risiken kultureller Differenz

In den Kultur- und Sozialwissenschaften hat sich eine skeptische Haltung ge-
geniiber der Benennung kultureller Differenz herausgebildet. Seit Edward Saids
(1981) These von der Orientalisierung des Orients durch den westlichen Orienta-
lismus hat in den Kulturwissenschaften ein Umdenken stattgefunden. Was friiher
als Beschreibung fremder Kulturen galt, war nun zur Konstruktion kultureller An-
dersheit geworden. Die Angst vor dem «othering» geht um (Schiffauer 1996). Der
Wissenschaftler fiirchtet, dass seine Beschreibung kultureller Differenz fiir wissen-
schaftsfremde Zwecke missbraucht wird, etwa um Vorurteile und Nativismus zu
legitimieren. Die Anthropologin Stolcke (1995) warnt in diesem Zusammenhang
vor dem Entstehen eines Kulturfundamentalismus, der sich ethnologischer Daten
bedient. Sie und viele andere fordern daher, den Begriff Kultur tiberhaupt fallen zu
lassen, da er in der globalisierten Welt nur dazu beitrage, Kommunikationsbarrie-
ren zu errichten. Aus denselben Griinden werden auch Huntingtons kulturalis-
tische Darstellungen mit dusserster Skepsis geschen. Fiande der Diskurs {iber seine
Thesen nur innerhalb der Wissenschaftsgemeinde statt, gibe es auch kein Problem.
Das Problem seien ja nicht die Thesen selbst, sondern ihre Wirkung auf die Gesell-
schaft.

So werden Huntingtons Thesen von liberalen islamischen Intellektuellen als
Katastrophe gesehen. Sie befiirchten, dass ihre Bemiihungen um Erneuerung der
religidsen Dogmen, um Anndherung an den Westen, und um Liberalisierung der
islamischen Gesellschaften zunichte gemacht werden. Mag seine Welterklarung
richtig oder falsch sein, Tatsache ist, dass sie den Lauf der politischen Dinge bereits
mitbestimmt. So ist zu horen, dass Aussenminister Kinkel den Mitarbeitern des
Auswirtigen Amtes Huntington als Pflichtlektiire verordnet hat.® die Folgen in der
Aussenpolitik werden sich zeigen. Kritische Beobachter meinen, dass sich in der
unvorsichtigen Bemerkung des CDU-Politikers Martens, der gesagt haben soll,
man miisse der Tiirkei die Tiir zu Europa versperren, weil sie einem anderen Kul-
turkreis zugehore, ausdriicke, was viele Politiker dachten, aber (noch) nicht offent-
lich sagen wollten. So hatte Ministerprisident Yilmaz womoglich recht, als er Bun-
deskanzler Kohl zu dessen grosser Entriistung vorwarf, dieser wolle die Tirkei aus
kulturellen Griinden nicht in der EU sehen.’

Das Problem des «othering» wird dann als besonders gravierend gesehen, wenn
es, wie bei Huntington, mit der Essentialisierung von Kultur einhergeht: Hunting-
ton geht davon aus, dass kulturelle Differenz eine uranfiangliche Gegebenheit sei,
dass alle Menschen ein natiirliches Bediirfnis haben, sich mit einer bestimmten
Kultur zu identifizieren, und dass die kulturell festgelegten Wertvorstellungen und
Lebensentwiirfe das politische, soziale und 6konomische Handeln der Menschen
determiniere. Diese kulturalistische Argumentation macht aus Kultur einen letzt-
endlichen Begriindungszusammenhang, der nicht mehr hinterfragbar ist. So kon-
zeptualisiert, stellt kulturelle Differenz ein erhebliches Risiko dar.

198



Interkulturelle Kommunikation und globale Wirtschaft SAVK 94 (1998)

Vielleicht ist es schade, dass iiber kulturelle Differenz nicht mehr so unbefangen
gesprochen werden kann, wie in den 30er und 40er Jahren, als Anthropologen wie
Benedict oder Herskovits die neue kulturrelativistische Botschaft verkiindeten, die
ihrer Zeit weit voraus war (Hatch 1997). Die Botschaft lautete: Kulturen sind nicht
mehr oder weniger entwickelt, sondern eben anders. Das kulturrelativistische
Paradigma stellt bis heute die Basis fiir einen positiven Umgang mit kultureller
Differenz dar. Allerdings beinhaltet es auch die Gefahr, zum Werterelativismus
iibersteigert zu werden, wenn etwa die Universalitdt der Menschenrechte grund-
satzlich in Frage gestellt wird und Grundrechte wie die Religionsfreiheit oder die
Rede- und Pressefreiheit als ausschliesslich westliche Werte und nicht mehr als
(potentiell) universelle Werte gesehen werden (Zechenter 1997). Probleme entste-
hen auch im Hinblick auf den Nation-Staat: In der Diskussion um «multicultural
citizenship» und «minority rights» in den USA wird oft eine naive Form des Wer-
terelativismus vertreten, und Kritiker warnen, dass der notwendige gesellschaft-
liche Konsens leichtfertig einer Multikulti-Romantik geopfert werde.®

Die Chancen kultureller Differenz

Damit die Bereitschaft entwickelt werden kann, kulturelle Differenzen zu tolerie-
ren, muss die Gesellschaft und der Zeitgeist entsprechende Moglichkeiten bereitstel-
len. Als Robert Park 1928 das Konzept des «Marginal Man» vorstellte, das die Situa-
tion der Einwanderer in die USA beschrieb, bestanden solche Moglichkeiten noch
nicht (Park 1974). «Der Marginal Man» war ein bedauernswerter kultureller Zwi-
schenginger, der seiner Herkunftskultur nicht mehr und seiner Gastkultur noch nicht
zugehorte. Die Gesellschaft verlangte aber eindeutige Zugehorigkeit, Zuwanderer
hatten sich zu assimilieren (Ackermann 1997). Siebzig Jahre spéter, im beginnenden
Zeitalter des Globalismus, hat sich das Konzept des Marginal Man radikal gewandelt:
kulturelle Zwischengidnger sind heute keine bedauernswerten Figuren mehr, sondern
Kulturheroen wie beispielsweise der «Global Player». Dazu war in der Schweizer
Handelszeitung vom 18.4.91 folgendes zu lesen: «Ein neuer Typ ist im Kommen: der
«Global Player», der international versierte Manager, der fahig ist, Unternehmen zu
globalisieren, strategische Allianzen mit exotischen Partnern zu schmieden, wirt-
schaftliche und politische Entwicklungen in fremden Kontinenten vorherzusehen, in
einem multikulturellen Fithrungsteam Synergieeffekte freizusetzen.»’ Der neue
«Marginal Man» steht zwischen den Kulturen — aber mitten in der Welt. Er ist das
Vorbild einer neuen Generation von Fiithrungskriften. Die neue Flexibilitdt im Um-
gang mit differenten Kulturen wird auch von Arjun Appadurai (1996) beschrieben,
der feststellt, dass dem Individuum durch die elektronischen Medien ganz neue Mog-
lichkeiten zur Verfiigung gestellt werden, ein «imaginiertes Selbst» zu konstruieren:
Unterschiedlichste Lebensentwiirfe, die bisher unbekannt und allenfalls in unzugéng-
lichen Ethnographien gesammelt waren, seien nun fiir alle prasent und jederzeit ab-
rufbar und konnten in die eigenen Lebensentwiirfe eingepasst werden.

199



Alois Moosmiiller SAVEk 94 (1998)

Migranten unterliegen heute nicht mehr dem von Park festgestellten Assimila-
tionsdruck. Mittels neuer Kommunikationsmoglichkeiten und vereinfachter Reise-
bedingungen konnen sie eigene ethnische Netzwerke schaffen und weiterhin enge
Bindungen mit ihren Herkunftskulturen aufrechterhalten, was zur Entstehung von
Diaspora-Kulturen fiihrt, deren Identitét, wie James Clifford (1994) feststellt, vor
allem auf einem «feeling global» begriindet sei. Dementsprechend wird Assimila-
tion heute oft als ein zweiseitiger Prozess verstanden, bei dem sich sowohl die
Migranten als auch die aufnehmende Gesellschaft verdnderten (Ackermann 1997).
Dies alles deutet darauf hin, dass heutige Gesellschaften grundsétzlich die Mog-
lichkeit bereitstellen, kulturelle Andersheit zu tolerieren. Damit ist auch die
Grundvoraussetzung gegeben, Intoleranz, Vorurteile und Ethnozentrismus zu
tiberwinden und die Koexistenz und Kooperation kulturell differenter Gruppen
und Individuen zu ermoglichen.

Je enger bzw. intensiver Koexistenz und Kooperation sind und je ldnger sie an-
dauern, desto weniger reichen Toleranz und Verstehen allein im Umgang mit kul-
tureller Differenz aus und desto mehr wichst die Notwendigkeit, die eigene Kultur
oder die des Partners zu dndern, damit das erforderliche Mass an Abstimmung und
Gemeinsamkeit erreicht werden kann. Das bedeutet, dass Gewohnheiten verén-
dert, neue Handlungsweisen adaptiert, alte Erkldrungsmuster aufgegeben und
neue Konzepte gefunden werden miissen. Dieser Verdnderungsprozess soll in Be-
zugnahme auf Habermas’ Konzept des kommunikativen Handelns, dialogisch und
rational verlaufen. «Dialogisch» heisst, dass die Anspriiche beider Partner gleich-
berechtigt sind und dass sie die gleiche Chance haben miissen, vorgebracht, gehort,
respektiert und verstanden zu werden. «Rational» heisst, dass (a) die unterschied-
lichen Situationen und Lebenszusammenhinge erklarbar und verstehbar gemacht
werden konnen und dass (b) immer eine Einigung oder ein Kompromiss gefunden
werden kann.

Der brasilianische Anthropologe Cardoso de Oliveira (1996) gibt ein Beispiel
fiir eine solche dialogische und rationale interkulturelle Kommunikation. In Zen-
tralbrasilien leben der Stamm der Tapirape-Indianer und eine Gruppe katholi-
scher Nonnen in unmittelbarer Nachbarschaft zueinander im selben Tal.'"” Wegen
der unterschiedlichen Vorstellungen der Indianer und der Nonnen im Hinblick auf
den Wert des Lebens kommt es zwischen den beiden Gruppen zum Konflikt. Nach
den Vorstellungen der Indianer ist es normal, bzw. erfordert es der Brauch, viertge-
borene Kinder zu téten. Die Nonnen sehen durch diese Praxis ihre christlichen
Wertvorstellungen verletzt und versuchen, den Indianern den Brauch auszureden.
Urspriinglich bestand der Sinn der Kindstétung wohl in der Anpassung an die
Lebensbedingungen. Das Okosystem des Tales, das sie bewohnen, kann nur eine
begrenzte Anzahl von Menschen verkraften, und die Praxis der Kindstétung
garantierte, dass die Population ein bestimmtes Mass nie iiberstieg. In neuerer Zeit
war die Bevolkerungszahl des Stammes jedoch stark zuriickgegangen, so dass es
«eigentlich» keinen Grund mehr fiir die Kindstétung gibt. Aber weiterhin wird je-

200



Interkulturelle Kommunikation und globale Wirtschaft SAVK 94 (1998)

des vierte Kind getotet,denn der Brauch ist ein fester Bestandteil der Kultur dieses
Stammes. Alle Versuche der Nonnen, die Indianer davon abzubringen, schlagen
zunéchst fehl: die Wertesysteme «individuelles Leben als hochstes Gut» und «das
Wohlergehen der Gemeinschaft als hochstes Gut» stehen sich unversohnlich ge-
geniiber. Die Auseinandersetzungen gehen weiter und schliesslich gelingt es den
Nonnen, die Indianer zu iiberzeugen, den Brauch der Kindstétung aufzugeben.

Cardoso de Oliveira hat den interkulturellen Dialog, der zur Losung des Kon-
flikts fiihrte, detailliert nachgezeichnet. Jede Seite habe die kulturellen Besonder-
heiten der anderen Gruppe — Tradition, Habitus, Moralvorstellungen etc. — aner-
kannt und respektiert. Auf der Grundlage des gegenseitigen Respekts habe sich
eine diskursive Ethik im Sinne von Habermas und Apel herausgebildet, die die
Grundlage fiir die Losung des Konflikts darstellte. Jede Gruppe habe versucht, die
andere zu Uberzeugen und zu dndern, und schliesslich haben sich die besseren
Argumente durchgesetzt. Cardoso de Oliveira folgert daraus, dass die in der
diskursiven Ethik begriindete Moglichkeit, unterschiedliche Wertehorizonte per
rationalem Dialog zu vermitteln, in der Praxis der interkulturellen Kommunikation
eine realistische Moglichkeit darstellt.

Die zweite Fallgeschichte, die nun besprochen wird, ereignet sich in einem vol-
lig anderen Kontext, ndmlich in einer deutsch-japanischen Unternehmenskoopera-
tion. Der Fall tauchte im Rahmen eines interkulturellen Teamtrainings auf, das der
Autor dieses Beitrags fiir Mitarbeiter beider Unternehmen durchfiihrte. Das deut-
sche und das japanische Unternechmen haben gemeinsam ein technisches Produkt
entwickelt, das an japanische und europiische Kundenfirmen verkauft werden soll.
Die Betreuung der japanischen Kunden wird vom japanischen Unternehmen, die
Betreuung der europédischen Kunden vom deutschen Unternehmen tibernommen.
Die ersten Prototypen des Produkts sind fertig und wurden bei verschiedenen
Kundenfirmen bereits erfolgreich getestet. Alles spricht dafiir, dass bald mit der
Fertigung begonnen werden kann. Zu erwahnen ist auch, dass es einen direkten
Konkurrenten gibt: eine japanische Firma, die mit der Entwicklung eines ganz dhn-
lichen Produkts ungefihr dhnlich weit vorangekommen ist. Aber da tritt ein Pro-
blem auf: Wihrend des Testlaufs beim wichtigsten japanischen Kunden kommt es
zu Fehlfunktionen. Die Ingenieure der japanischen Partnerfirma kénnen zunéichst
keine Erkldrung fiir das Problem finden, aber Mitarbeiter der Kundenfirma mei-
nen, das Problem zu kennen und auch zu wissen, wie es gelost werden konne. Sie
schlagen vor, bestimmte Anderungen am technischen Design vorzunehmen. Die
Mitarbeiter der japanischen Partnerfirma sichern daraufhin dem Kunden zu, in-
nerhalb eines bestimmten Zeitraumes diese Anderungen durchzufiihren. Dies er-
weist sich jedoch als sehr zeit- und kostenintensiv, zudem stellt sich heraus, dass sich
dadurch die Gesamtabmessungen des Apparates verdndern, was den vorgesehe-
nen Einbau in grossere technische Systeme erschweren konnte. Trotzdem wird dem
Kunden innerhalb des versprochenen Zeitraumes das verbesserte Produkt gelie-
fert, das nun alle Tests problemlos besteht.

201



Alois Moosmiiller SAVk 94 (1998)

Das deutsche Unternehmen, das einen Teil des Zeit- und Kostenaufwandes
tibernehmen musste, ist iiber das Vorgehen der japanischen Partnerfirma sehr ver-
argert. Die Deutschen werfen den Japanern folgende Punkte vor: Erstens (1) wur-
den wir vor vollendete Tatsachen gestellt und in die Problemldsung nicht miteinbe-
zogen. Zweitens (2) habt ihr bei dem Testlaufproblem keine angemessene Fehler-
analyse gemacht — vor allem blieb ungeklirt, ob das aufgetretene Problem nicht
durch eine einmalig auftretende Materialschwiche verursacht wurde (was Ande-
rungen im technischen Design natiirlich hinfillig gemacht hitte). Drittens (3) habt
ihr voreilig den Wiinschen des Kunden beigepflichtet, ohne dabei den Kosten- und
Zeitaufwand zu beriicksichtigen, und viertens (4) habt ihr die Entscheidung zur An-
derung des Designs ohne Riicksicht auf den européischen Markt getroffen, denn es
war ja unklar, ob die europiischen Kunden die Anderungen akzeptieren wiirden.

Die Lage ist gespannt. Die japanischen Partner konnen die Vorwiirfe nicht ver-
stehen, sie fithlen sich durch die Kritik gekréinkt. Die Tatsache, dass die Japaner of-
fensichtlich keine Einsicht in die Problemlage zeigen, fiihrt dazu, dass ihnen die
Deutschen unterstellen, kaufménnisch wie technisch unverantwortlich zu handeln,
kurz: das gemeinsame Geschift unprofessionell zu handhaben. Umgekehrt lesen
die Japaner aus den Vorwiirfen der Deutschen deren Unvermdgen, die Situation
«richtig» einzuschitzen, heraus. Sie sehen bestitigt, was sie schon ldnger vermute-
ten, namlich dass die Deutschen eine falsche Geschiftspolitik verfolgen und man-
gelndes technisches Verstandnis zeigen. Die gegenseitigen Vorhaltungen schaukeln
sich hoch und bedrohen die Kooperation der beiden Firmen. Wie ldsst sich das Pro-
blem erkldren? Kann der Konflikt durch interkulturellen Dialog gelost werden?

Gegeniiber der ersten Fallgeschichte gibt es zwei Unterschiede: (a) Im ersten
Fall sind die kulturellen Differenzen zwischen Indianern und Nonnen sichtbar,
beide Gruppen sind sich der Unterschiede in bezug auf Moralvorstellungen.
Brauchtum, Religion bewusst. Im zweiten Fall sind die kulturellen Differenzen da-
gegen unbewusst; beide Parteien sehen die Ursache des Kontflikts in der mangeln-
den Geschiftstiichtigkeit des Partners und nicht in kulturellen Differenzen. (b)
Der Konflikt findet im ersten Fall zwischen Gruppen statt, die denselben Lebens-
raum teilen, und im zweiten Fall zwischen Individuen, die rdumlich getrennt, in
Japan und Deutschland leben und arbeiten. Im ersten Fall ist Kultur eine aktuelle,
lebendige Dimension, die sich in der Kommunikation innerhalb der eigenen
Gruppe und mit anderen Gruppen zeigt und bestéatigt. Die Kultur gehort zur aktu-
ellen Gruppenidentitit, sie fordert das Wir-Gefiihl und die Abgrenzung gegeniiber
anderen Gruppen. Im zweiten Fall ist Kultur eine Strukturierung im Kopf des ein-
zelnen, die den Betroffenen nicht bewusst ist. Diese Strukturierung wird nicht als
kulturell geformte Dimension, als Besonderheit einer bestimmten Menschen-
gruppe gesehen, sondern als universell menschlich.

202



[nterkulturelle Kommunikation und globale Wirtschaft SAVEk 94 (1998)

Zuden ier Vorwiirfen der Deutschen an die Japaner:

Beim ersten und vierten Vorwurf geht es um Themen, die regelmissig bei inter-
kulturellen Kooperationen auftreten und die daher hier nur kurz angedeutet wer-
den sollen. Zu (1) (wir wurden vor vollendete Tatsachen gestellt und in die Pro-
blemlésung nicht miteinbezogen): Die informelle Vernetzung der Mitarbeiter in-
nerhalb eines Unternehmens ist wesentlich dichter als zwischen verschiedenen
Unternehmen, woraus zwangsldufig ein unterschiedlicher Grad an Informiertheit
resultiert. Zu (4) (ihr habt die Entscheidung zur Anderung des Designs ohne Riick-
sicht auf den europdischen Markt getroffen): Trotz globaler Geschiftsstrategien
setzen sich 1m Geschiftsalltag ethnozentrische Haltungen durch, was u.a. dazu
fithrt, dass dem heimischen Markt mehr Aufmerksamkeit geschenkt wird als frem-
den Mirkten.

Zum zweiten (2) Vorwurf (ihr habt bei dem Testlaufproblem keine angemessene
Fehleranalyse gemacht): Entgegen der Annahme, dass technisches Verhalten funk-
tionsbestimmt und daher in allen Kulturen gleich ist, muss davon ausgegangen
werden, dass sich auch hier unterschiedliche Gewohnheiten geltend machen. Zum
Beispiel zeigt eine vergleichende Untersuchung in deutschen und japanischen Ma-
schinenbaufirmen, dass deutsche Entwicklungsingenieure ganz anders vorgehen
als ihre japanischen Kollegen, wenn sie eine Maschine technisch verbessern wollen
(Moritz 1995). Die deutschen Ingenieure entwerfen zuerst ein gedankliches Modell
der zu verandernden technischen Teile, fertigen dann Konstruktionsskizzen an, ver-
arbeiten gute Entwiirfe weiter zu Konstruktionsplinen und fertigen zuletzt ein
Versuchsmodell an, an dem die neuen Funktionen erprobt werden. Die japani-
schen Entwickler gehen genau umgekehrt vor, sie bauen zuerst ein Versuchs-
modell, an dem sie die neuen Funktionen probieren, und fertigen dann Skizzen und
Konstruktionsplane an. Die Deutschen gehen vom abstrakten zum konkreten
Modell, die Japaner umgekehrt vom konkreten zum abstrakten. Es ist also davon
auszugehen, dass in Japan andere technische Gewohnheiten existieren als in
Deutschland, was bedeutet, dass auch die Prozesse der technischen Fehleranalyse
und Fehlerbehebung durch unterschiedliche Gewohnheiten strukturiert sind. Der
Vorwurf an die japanischen Partner, technisch unkorrekt gehandelt zu haben, trifft
daher nicht zu.

Zum dritten (3) Vorwurf (ihr habt voreilig den Wiinschen des Kunden beige-
pflichtet, ohne dabei den Kosten- und Zeitaufwand zu beriicksichtigen): Hier zei-
gen sich zwei kulturelle Differenzen, ndmlich (a) welches Verstédndnis von Hierar-
chie existiert und wie das Verhiltnis zwischen Lieferant und Kunde gesehen wird
und (b) welches Konzept von Zeit vorherrscht.

Dass der japanische Kunde wie ein Gott behandelt werden will, ist den Deut-
schen zwar bekannt, nicht aber die praktischen Konsequenzen dieser Einstellung.
So koénnen sie nicht nachvollziehen, dass der japanische Zulieferer nicht mit dem
Kunden diskutiert, dass er z. B. vom Kunden keine Begriindung verlangt, wenn

203



Alois Moosmiiller SAVk 94 (1998)

dieser Anderungen am Produkt vorschligt. Wer sich gegeniiber einem deutschen
Kunden so unterwiirfig verhalten wiirde, gélte als unprofessionell. Im deutschen
Geschiftskontext ist das Verhiltnis zwischen Lieferant und Kunde im Prinzip eine
partnerschaftliche Gleichstellung, im japanischen Kontext dagegen ein klares Un-
ter-/Uberordnungsverhiltnis. Wie die japanische Anthropologin Nakane (1985)
aufgezeigt hat, findet sich dieses Grundmuster der dyadischen Unter- und Uber-
ordnung in allen gesellschaftlichen Bereichen wieder, zwischen Schiiler und Leh-
rer, zwischen Mitarbeitern und Chef, zwischen jiingeren und élteren Studenten
usw. Diese fundamentale Ungleichheit, die im japanischen Kontext vollig normal
ist, wird von den Deutschen jedoch negativ bewertet. Es fillt den Deutschen daher
sehr schwer, den japanischen Umgang mit dem Kunden zu verstehen, geschweige
denn zu akzeptieren.

Das zweite Problem, das sich aus den unterschiedlichen Konzepten von Zeit er-
gibt, ldsst sich folgendermassen sehen: Die Bedenken der Japaner, dass der Kunde
das Produkt bei der Konkurrenz kaufen konnte, veranlasste sie, dem Kunden ge-
genliber bedingungslose Entschlossenheit zu demonstrieren, was sich darin aus-
driickte, dass sie dem Vorschlag des Kunden, technische Anderungen vorzuneh-
men, sofort zustimmten. Ein solch schnelles Zugestindnis wire im deutschen Ge-
schiftskontext unprofessionell: Bevor dem Kunden Zusagen gemacht werden,
muss erst abgesichert werden, inwieweit das technisch und kaufménnisch sinnvoll
ist, und um dies zu kldren, ist Zeit notig. Ein solches Vorgehen wire wiederum fiir
die Japaner vollig unverstidndlich. Die Japaner erklirten ihr schnelles Handeln (die
Deutschen bezeichneten es als «uniiberlegtes Handeln») mit folgender Geschichte:
Die Samurai sitzen gerade im Bad. als das Dorf angegriffen wird. Sofort stiirzen sie
aus dem Bad, ergreifen Kleider, Riistung und Waffen, rennen nackt in Richtung
Verteidigungswall, noch wiithrend des Laufens ziehen sie sich an und legen Riistung
und Waffen an und kommen schliesslich gerade noch rechtzeitig, um den Feind
zuriickzuschlagen. Das Verteidigungsverhalten ser weder tberlegt, noch systema-
tisch, aber effektiv. Man wisse eben intuitiv, was zu tun sei.

Die kulturiibergreifende Kooperation stellt aber gerade solche intuitiv begriin-
deten Verhaltensweisen in Frage und zwingt dazu, rationale Begriindungen zu fin-
den. Eben dieser Vorgang, der Zwang, das Selbstverstandliche, fiir das oft die Worte
fehlen, dem rationalen Diskurs zugiinglich zu machen, ist die wesentliche Aufgabe
des interkulturellen Dialogs. Ein solcher Dialog, wie er beispielsweise im Teamtrai-
ning stattfindet, hat die Aufgabe, solche unbewussten kulturellen Differenzen ins
Bewusstsein der Beteiligten zu heben. Sie miissen sich damit auseinandersetzen
und entscheiden, ob sie mit den Differenzen leben konnen, welche Konsequenzen
das hat, ob Verhaltensdnderungen notig sind und wie diese umzusetzen sind.

Zur Losung der interkulturellen Probleme der deutsch-japanischen Koopera-
tion ist das anfangs besprochene «moderne Modell» ungeeignet, denn nach diesem
Modell sind die kaufménnischen und technischen Dimensionen der Kooperation
«kulturfreie Zonen», in denen die Logik des Marktes und der Technik regiert, wo-

204



Interkulturelle Kommunikation und globale Wirtschaft SAVEK 94 (1998)

mit es von vornherein keine Moglichkeit gibt, die Auswirkungen der kulturellen
Differenzen auf der Handlungsebene zu erfassen, geschweige denn zu korrigieren.
Aber auch das «postmoderne Modell» ist hier wenig hilfreich, denn die kulturellen
Differenzen werden dabei zu sehr betont. Die essentialistische Auffassung von Kul-
tur hat zur Folge, dass Kultur nicht gedndert werden kann und die ganze Weisheit
interkultureller Verstidndigung darin besteht, eben tolerant zu sein und die gegebe-
nen Differenzen zu akzeptieren. Die geschilderten Probleme der deutsch-japani-
schen Kooperation konnen damit jedoch nicht gelost werden, hier reicht Respekt
vor der Andersheit allein nicht aus, hier sind die Partner auch angehalten, ihre
Handlungsweisen zu dndern. Beispielsweise muss davon ausgegangen werden, dass
die japanische Gewohnheit, sich den Kundenwiinschen bedingungslos zu unter-
werfen, im internationalen Geschift kontraproduktiv sein kann. Ebenso konnte
sich ergeben, dass die japanische Geschiftssituation eine Modifizierung dieser Ge-
wohnheit erforderlich macht. Das heisst, Kultur (und die kulturbedingten Verhal-
tensweisen) darf (diirfen) nicht verabsolutiert werden, sondern muss (miissen) in
einem dialogischen Verhéltnis mit den Prozessen der Wirtschaft gesehen werden.
Je nach Situation und Problemlage muss es moglich sein, dass sich 6konomische
Prozesse und Interessen den kulturellen Partikularititen oder umgekehrt die kul-
turellen Besonderheiten den Erfordernissen wirtschaftlicher Prozesse anpassen.
Dazu ist ein rationaler Dialog zwischen wirtschaftlichem Interesse und kulturellem
Bediirfnis erforderlich, was wiederum voraussetzt, dass beide Seiten, Wirtschaft
und Kultur, als gleichwertige Systeme anerkannt werden. Zum einen kann es also
notig sein, dass bestimmte technische Vorgehensweisen mit kulturell strukturierten
technischen Gewohnheiten abgestimmt werden miissen (die Deutschen miissen
das technische Handeln der japanischen Partner einfach akzeptieren, sich diesbe-
ziiglich also anpassen), und zum anderen kann es notig sein, dass kulturell geformte
Praktiken aufgegeben bzw. verindert werden miissen (die Japaner miissen ihre Ge-
wohnheiten im Umgang mit Kunden verdndern und sich mehr den Erfordernissen
des internationalen Geschiifts anpassen). Solche Anderungen sind natiirlich nicht
einfach herbeizufiihren, sondern nur durch einen geduldigen Dialog zu erzielen,
der die unterschiedlichen Positionen offenlegt, respektiert und einer rationalen
Priifung unterzieht.

Weder die modernistische Geringschédtzung von Kultur noch der postmoderni-
stische Kulturessentialismus konnen zur Losung der gegebenen Probleme beitra-
gen. Wirtschaft und Kultur miissen vielmehr als eigenstdndige, gleichberechtigte
Systeme konzeptualisiert werden. Das globale System kapitalistische Wirtschaft
und das lokale System Kultur haben ihre je eigene Legitimation, und beide haben
das Recht, vom anderen Anderungen zu verlangen.

205



Alois Moosmuiiller SAVK 94 (1998)

Literatur

ACKERMANN, ANDREAS 1997: Ethnologische Migrationsforschung: Ein Uberblick. In: kea 10: 1-28.

ALBROW, MARTIN 1996: The Global Age. State and Society beyond Modernity. Oxford.

ALONSO, ANA MaRIA 1994: The Politics of Space and Time and Substance: State Formation, Nationalism,
and Ethnicity. In: Annual Review of Anthropology 23: 379-405.

AMIN, SamiN 1997: Reflections on the International System. In: Golding, Peter/Harris, Phil (Hgg):
Beyond Cultural Imperialism. Globalization, Communication and the New International Order.
London u.a. S.10-24.

APPADURAL ARIUN 1996: Modernity at Large. Cultural Dimensions of Globalization. Minneapolis, Lon-
don.

Arizpge, Lourpes (Hg) 1996: The Cultural Dimensions of Global Change. An Anthropological Ap-
proach. UNESCO.

BArTH, FREDERIK 1969: Introduction. In: Ders. (Hg): Ethnic Groups and Boundaries. The Social Orga-
nization of Culture Difference. Oslo u.a., S. 9-42.

BarrH, FREDERIK 1996: Global Cultural Diversity in a «Full World Economy». In: Arizpe, Lourdes (Hg):
The Cultural Dimensions of Global Change. An Anthropological Approach. UNESCO Publishing.
S.19-29.

Bourbieu, PIErRE 1979: Entwurf einer Theorie der Paxis. Frankfurt (franzos. Orig. 1972).

CarDOSO DE OLIVEIRA, ROBERTO 1996: Ethnicity: What Chance for Global Ethics? In: Arizpe, Lourdes
(Hg): The Cultural Dimensions of Global Change. An Anthropological Approach. UNESCO Pu-
blishing. S.45-61.

CLIFFORD, JAMES 1994: Diasporas. In: Cultural Anthropology 9,3: 302-338.

DaLLMAYR, FRED 1996: Beyond Orientalism: Essays on Cross-Cultural Encounter. Albany.

DeaL, TERENCE/KENNEDY, ALLAN A. 1982: Corporate Culture. Menlo Park u.a.

Evias, NorerT 1989: Studien iiber die Deutschen. Frankfurt.

GoobLanp, R./Davy, H/EL SeEraFry, S./Von Droste, B. (Hgg) 1991: Environmentaly Sustainable Eco-
nomic Development: Building on Brundtland. Paris, UNESCO.

Gurta, Satva Dev (Hg) 1997: The Political Economy of Globalization. Boston u.a.

GurMann, AMy 1995: Das Problem des Multikulturalismus in der politischen Ethik. In: Deutsche Zeit-
schrift fiir Philosophie 43: 273-305.

HaBErMAS, JURGEN 1988: Theorie des kommunikativen Handelns. Zweiter Band. Frankfurt.

Havr, Epwarp T. 1959: The Silent Language. Doubleday u.a.

HaLv, THomas D. 1996: The World-System Perspective: A Small Sample from a Large Universe. In:
Sociological Inquiry 66.4: 440-454.

Harcu, ELvin 1997: The Good Side of Relativism. In: Journal of Anthropological Research 53:371-381.

Harris, Marvin 1996: Menschen. Wie wir wurden, was wir sind. Miinchen (amerik. Orig. 1977).

Horstepe, GEert 1980: Culture’s Consequences: International Differences in Work Related Values.
Beverly Hills.

HuntinGToN, SAMUEL 1996: Der Kampf der Kulturen. Miinchen, Wien.

KARDINER, ABRAM 1945: Psychological Frontiers of Society. New York.

KéssLER, REINHARD/ScHIEL, TiLman (Hgg) 1994: Nationalstaat und Ethnizitét. Frankfurt.

Laszro, Ervin (Hg) 1993: Rettet die Weltkulturen. Der multikulturelle Planet. Stuttgart.

Levitt, THEODORE 1983: The Globalization of Markets. In: Harvard Business Review. May—June: 92-102.

LEevs, CorLin 1996: The Rise and Fall of Development Theory. London.

Linton, RaLpn 1945: The Cultural Background of Personality. New York.

Mauss, MArceL 1968: Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs in archaischen Gesellschaften
(franzos. Orig. 1923/24). Frankfurt.

Moritz, ECKEHARD 1995. Ein Vergleich von Strategien und Vorgehensweisen in der Produktinnovation
in Japan und Deutschland am Beispiel des Werkzeugbaus. Dissertation (unveroffentl.), Technische
Universitéat Tokyo.

NAKANE, CHIE 1985: Die Struktur der japanischen Gesellschaft (amerik. Orig. 1970). Frankfurt.

OommMmEN, T.K. 1997: Citizenship, Nationality and Ethnicity. Cambridge.

Oucnl, WiLLiam G. 1981: Theory Z. How American Business Can Meet the Japanese Challenge. Rea-
ding.

Park, RoBert E. 1974: Human Migration and the Marginal Man. In: Ders.: The Collected Papers, Vol. 1.
New York, S. 345-356.

206



Interkulturelle Kommunikation und globale Wirtschaft SAVk 94 (1998)

PascaLE, RicHARD T/ATHOS, ANTHONY G. 1981: The Art of Japanese Management. New York.

REX, JoHN 1995: Ethnic Identity and the Nation State. The Political Sociology of Multi-Cultural Socie-
ties. Social Identities 1,1: 21-34.

Saip, Epwarp W. 1981: Orientalismus. (amerik. Orig. 1978). Frankfurt.

Sanpay, PEcGy R. 1979: The Ethnographic Paradigm(s). In: Administrative Science Quarterly 24:
527-38.

SCHIFFAUER, WERNER 1996: Die Angst vor der Differenz. Zeitschrift fiir Volkskunde 92: 20-31.

StoLckE, VERENA 1995: Talking Culture. New Boundaries, new Rhetorics of Exclusion in Europe. In:
Current Anthropology 36: 1-24.

UvrricH, PETER 1987: Transformation der 6konomischen Vernunft. Fortschrittsperspektiven der moder-
nen Industriegesellschaft. Bern, Stuttgart.

VENKATESH, ALLADI 1995: Ethnoconsumerism: A new Paradigm to Study Cultural and Cross-Cultural
Consumer Behavior. In: Costa, Janeen Arnold/ Bamossy, Gary J. (Hg.): Marketing in a Multicultu-
ral World. Thousand Oaks u.a., S. 26-67.

WALLERSTEIN, IMMANUEL 1984: Der historische Kapitalismus (amerik. Orig. 1983). Berlin.

Warrer-Busch, Emit 1989: Das Auge der Firma. Mayos Hawthorne-Experimente und die Harvard
Business School, 1900-1960. Stuttgart.

WELSCH, WOLFGANG 1987: Unsere postmoderne Moderne. Weinheim.

Wour, Eric 1996: Global Perspectives in Anthropology. Problems and Prospects. In: Arizpe Lourdes
(Hg): The Cultural Dimensions of Global Change. An Anthropological Approach. UNESCO
Publishing. S 31-43.

ZECHENTER, ELiZABETH 1997: In the Name of Culture: Cultural Relativism and the Abuse of the Indivi-
dual. In: Journal of Anthropological Research 53: 319-347.

Anmerkungen

Die ersten drei Modelle sind an Venkatesh (1995) angelehnt.

Seine Theorie, die die Universalitit wirtschaftlicher Rationalitét in Frage stellt, wird in den Wirt-
schaftswissenschaften nur am Rande rezipiert, findet jedoch bei den Praktikern multinationaler
Unternehmen grosse Beachtung.

Insbesondere mit seinem 1968 publizierten Buch: Political Order in Changing Societies. New Ha-
ven. Siehe Leys 1996: 64-79.

* vgl. Appadurai 1996, Arizpe 1996, Gupta 1997.

> Siehe Kossler/Schiel 1994, Barth 1969, Alonso 1994, Rex 1995, Oommen 1997.

Nach Aussagen von Mitarbeitern des Auswirtigen Amtes.

7 Siehe den Artikel «Wer hat Angst vom Muselmann?» in der Siiddeutschen Zeitung vom 20.1.98.
In Gutmann (1995) findet sich ein scharfsinniger Abriss dieser Diskussion.

«Doch «<Global Player> sind noch rar», heisst es weiter in der Zeitung — Wenn man die Anzahl der
geschmiedeten globalen Unternehmensallianzen zwischen den mehr oder weniger «exotischen
Partnern» als Massstab nimmt, kann man sehen, dass es heute, 7 Jahre spéter, wohl schon einige
dieser «Global Players» gibt.

0" Der Stammesname kommt vom Tapirape-Fluss, der in der Serra do Roncador entspringt und in den
Araguaia-Fluss miindet.

(S}

207



	Interkulturelle Kommunikation und globale Wirtschaft : zu den Risiken und Chancen von kultureller Differenz

