
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 94 (1998)

Heft: 2

Artikel: Interkulturelle Kommunikation und globale Wirtschaft : zu den Risiken
und Chancen von kultureller Differenz

Autor: Moosmüller, Alois

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118016

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118016
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizerisches Archiv für Volkskunde 94 (1998). 189-207

Interkulturelle Kommunikation und globale Wirtschaft

Zu den Risiken und Chancen von kultureller Differenz

Alois Moosmüller

Die Auflösung der kulturellen Verschiedenheit, die Theodore Levitt 1983 als

Folge der Entwicklungen auf dem internationalen Markt prophezeite, ist bisher
nicht eingetreten. Ganz im Gegenteil erscheint die Welt heute kulturell differenter
als noch in den 80er Jahren. So hat die Anzahl der Nationalstaaten zugenommen, vor
allem bedingt durch die Auflösung der Sowjetunion und des früheren Jugoslawiens,
und das Bedürfnis ethnischer Gruppierungen nach Abgrenzung und Identität hat
sich verstärkt. Globalisierung geht mit zunehmender kultureller Differenzierung
einher, und im Kontext des internationalen Wirtschaftsgeschehens findet die kulturelle

Dimension zunehmend Beachtung. Den Umgang mit kultureller Differenz
produktiv zu gestalten, ist zu einem Erfolgskriterium international operierender
Wirtschaftsunternehmen geworden. Dabei wird auch auf Erkenntnisse zurückgegriffen,
die sich aus dem Forschungs- und Anwendungsfeld interkulturelle Kommunikation
ergeben. In diesem Artikel sollen daher einige grundlegende Fragen besprochen
werden, die sich aus der Perspektive des Fachs Interkulturelle Kommunikation zum
Thema «kulturelle Differenz im Kontext der globalen Wirtschaft» stellen.

Als erstes wird die Frage gestellt, wie das Verhältnis zwischen Wirtschaft und

Kultur allgemein und im Kontext der Globalisierung im besonderen konzeptuali-
siert werden kann. Dazu werden vier Modelle' vorgestellt (die Kürzel in Klammer
sollen das Verhältnis zwischen «W» Wirtschaft und «K» Kultur symbolisieren):
1. Das prämoderne Modell: Kultur und Wirtschaft bilden eine Einheit (KW)
2. Das moderne Modell: die Wirtschaft dominiert die Kultur (W„)
3. Das postmoderne Modell: die Kultur dominiert die Wirtschaft (Kw)
4. Das globale Modell: Wirtschaft und Kultur sind eigenständige, gleichwertige,

sich gegenseitig beeinflussende Systeme (W-K).
Zweitens wird der Frage nachgegangen, was unter Globalisierung verstanden

werden kann, und drittens wird diskutiert, worin die Risiken und Chancen von
kultureller Differenz bestehen.

Das Verhältnis zwischen Wirtschaft und Kultur

Das prämoderne Modell (KW)

Die Einheit von Wirtschaft und Kultur in prämodernen Gesellschaften wird
insbesondere in zwei Integrationsformen wirtschaftlich-kulturellen Handelns deut-

189



Alois Moosmüller SAVk 94 (1998)

lieh: nämlich in der Reziprozität und in der Redistribution (Mauss 1968). Mit
Reziprozität wird eine Form des Handelns zum gegenseitigen Nutzen bezeichnet, die

nicht am Gewinnstreben orientiert ist. Jedes Nehmen wird mit einem Geben erwidert,

wobei dem Geschenketausch besondere Bedeutung zukommt. Das Talionsgesetz

- das biblische Auge um Auge - ist bei dieser Form des Tausches das

organisierende Prinzip. Mit Redistribution ist die Um- und Neuverteilung von Gütern
durch eine höher gestellte, meist zentrale Instanz gemeint. Diese Instanz, etwa das

Häuptlingstum, sammelt gesellschaftliche Güter z.B. in Form von Abgaben und

verteilt sie wieder an Mitglieder der Gesellschaft. Damit kann Gerechtigkeit und
soziale Fürsorge hergestellt werden, aber auch Machtanhäufung und Ungleichheit.

Reziprozität und Redistribution binden die Menschen an traditionelle
Produktionsweisen und sichert den Fortbestand der Kultur. Alle Tätigkeiten, seien sie

ritueller Art wie ein Erntefest oder produktiver Art wie das Einbringen der Ernte,
haben dieselbe Funktion: sie sollen (a) das gesellschaftlich- kulturelle Gefüge
aufrechterhalten und (b) die Anpassung an bestimmte Umweltbedingungen gewährleisten.

Dies gilt auch für das Potlach-Ritual der Indianer an der amerikanischen

Nordwestküste, das. zumindest auf den ersten Blick ökonomisch widersinnig
erscheint. Bei diesem Ritual werden die von den Häuptlingen angehäuften Güter
(Decken, getrocknete Fische, Öl, Pelze, usw.) in einer Art Wettkampf vernichtet,
verbrannt. Ethnologen wie z. B. Marvin Harris 1996:339f) haben gezeigt, dass sich

hinter solch destruktiv anmutenden rituellen Handlungen tatsächlich ökonomisch
sinnvolles Handeln verbirgt: Die Gütervernichtung schafft den Zwang zur
Gütererneuerung, dadurch werden die Kapazitäten für die Produktion und Beschaffung
von überlebensnotwendigen Gütern künstlich hochgehalten, und damit ist man
besser gerüstet, mit den regelmässig auftretenden Versorgungsengpässen fertig zu
werden. Die Einheit von Wirtschaft und Kultur stellt die Basis menschlicher

Anpassungsfähigkeit an die Umwelt dar. Sie blockiert Modernisierungsbestrebungen,
die ja darauf abzielen, die Wirtschaft aus dieser Einheit herauszulösen.

Das moderne Modell (WK)

Im 18. und 19. Jh. kommt in Europa ein Prozess zum Abschluss. der im 14. Jh.

begonnen hat und die Auflösung der Einheit von Ökonomie und Kultur besiegelt.
Die «grosse Transformation», wie der Wirtschaftshistoriker Polanyi diesen Prozess

nannte, löst die Wirtschaft aus dieser ursprünglichen Einbindung heraus und macht
sie zur Herrscherin über Gesellschaft und Kultur. Mit der grossen Transformation,
so der Wirtschaftsethiker Peter Ulrich (1987: 13ff), bildet sich eine «eigenständige
Ökonomik» heraus. Die Ökonomik entfernt sich immer mehr von der «praktischen
Vernunft», «System» und «Lebenswclt» (Habermas 1988) driften auseinander.

Angetrieben von Profitmaximierung und legitimiert durch eine utilitaristische Ethik
setzt sich das System gegen die prämodernen lebensweltlichen Interessen breiter
Bevölkerungsschichten durch.

190



Interkulturelle Kommunikation und globale Wirtschaft SAVk 94 (1998)

Der homo oeconomicus, die Kreation der klassischen Wirtschaftstheorie,
erobert die Welt - zwischen 1815 und 1914 beherrschte Europa 85% der Erdoberfläche

(Dallmayr 1996:XVI) -, und er kolonisiert die Lebenswelt, wie Habermas

(1988 II: 293,471) sagt. Das «Projekt Moderne», das der homo oeconomicus
vorantreibt, arbeitet an der universellen Durchsetzung der Prinzipien Rationalität und

Fortschritt. Die Kultur ist lediglich ein Epiphänomen der ökonomischen Kräfte,
oder, in der sozialistischen Variante von Moderne, ein blosses Überbau-Phänomen.

Die Modernisierungstheorien, die sich in den 60er und 70er Jahren herausbilden,

sollen in den Worten von Eric Wolf (1996) die «europäische Erfolgsstory»
fortschreiben. Die unilineare, evolutionistische Sicht der Entwicklung vom Feudalismus

zum Kapitalismus in Europa sei zum erkenntnisleitenden Schema der
Interpretation der Weltgeschichte geworden. Im Westen wie im Sozialismus habe man
daran geglaubt, dass Modernisierung nur möglich sei, wenn alle traditionellen
Strukturen aufgelöst werden. Die Existenz unabhängiger lebensweltlicher Bedürfnisse

der Menschen wurde negiert. Erst das Scheitern des Modernisierungsansatzes
in den 80er Jahren brachte abermals zu Bewusstsein, dass es eine eigenständige

kulturelle Sphäre gibt, die sich den Dominanzansprüchen der Ökonomik entzieht

(Leys 1996).

Das postmoderne Modell (Kw)

Im Postmodernismus schlägt das Pendel in die entgegengesetzte Richtung aus:

Die Bedürfnisse partikularer Lebenswelten setzen sich gegen universalistische

Ansprüche durch, Irrationalismen verdrängen Rationalität, «anything goes» statt der
Suche nach Wahrheit. Konzepte radikaler Relativität von Lebensentwürfen und

Wertesystemen stellen die Universalität ethischer Grundwerte und sogar der
menschlichen Grundverfassung in Frage. Mit Macht setzen sich Interessen ins Szene,

die zu lange keine Beachtung fanden. Das Konzept Kultur avanciert zum neuen Er-

klärungs- und Steuerprinzip. Das Verhältnis zwischen Wirtschaft und Kultur
verkehrt sich ins Gegenteil: nun dominiert Kultur die Wirtschaft. Ein Beispiel dafür ist

das plötzlich wachsende Interesse am Thema «Unternehmenskultur» zu Beginn der
80er Jahre. Die rasch wachsende Wirtschaftskraft Japans versetzt den Westen in
Aufruhr, man spricht von der «japanischen Herausforderung». Einige auflagenstarke
amerikanische Publikationen lenken die Aufmerksamkeit auf das Phänomen

«corporate culture» oder «Unternehmenskultur» (Deal/Kennedy 1982, Ouchi 1981,

Pascale/Athos 1981). Die Identifikation der Mitarbeiter mit ihrem Unternehmen wird
als wesentlicher Faktor des Erfolges japanischer Unternehmen gesehen. Die längst
in Vergessenheit geratenen Erkenntnisse der human-relations-Bewegung in den

USA der 40er und 50er Jahre (Walter-Busch 1989) werden wieder aufgewärmt, denn

schon damals wurden Wirtschaftsunternehmen als sinn- und identitätsstiftende
Gemeinschaften konzeptualisiert. Der neue Unternehmenskultur-Diskurs in den

Wirtschaftswissenschaften versorgt sich bei der Ethnologie mit Ideen zum Begriff

191



Alois Moosmüller SAVk 94 1998)

«Kultur» (Sanday 1979) und rasch entsteht aus dem unhandlichen Kulturkonzept
der Ethnologen ein zweckmässiges Führungsinstrument: «managing by culture».
Diese postmoderne Losung findet rasch Anhänger in den Führungsetagen multinationaler

Unternehmen, gilt es doch, das effektive Zusammenwirken der über den

Globus verstreuten Unternehmensaktivitäten zu organisieren.
Ein weiteres Beispiel für die Dominanz von Kultur über die Wirtschaft ist der

Ansatz von Hofstede (1980), der in den 70er Jahren Werte und Einstellungen der

Mitarbeiter von IBM-Tochterfirmen in fast 50 Ländern untersucht. Entgegen der

Erwartung, weltweit eine starke IBM-Kultur vorzufinden, stellt Hofstede fest, dass

in den Tochterfirmen, je nach Nationalkultur völlig unterschiedliche Managementpraktiken

vorherrschen. Seine These lautet, dass die Mitarbeiter der Tochterfirmen
durch ihre nationalen Kulturen «mental programmiert» seien, dass also die jeweilige

nationale Kultur das wirtschaftliche Handeln determiniere.2

Die Popularisierung kulturalistischer Erklärungsansätze in der Wirtschaft folgt
einem Trend, der sich auch in vielen anderen gesellschaftswissenschaftlichen
Bereichen zeigt. Daniel Bell, der mit seinem 1973 erschienenen Buch «The Postindus-

trial Society» das Informationszeitalter eingeläutet hat. schwankt zwischen zwei

gegensätzlichen Auffassungen von Kultur: einerseits ist Kultur ein blosses Epiphä-
nomen ökonomischer Vorgänge, zum anderen aber ein subversives Potential, das

die technologisch-ökonomisch orientierte Ordnung jederzeit sprengen und zur
alles dominierenden Kraft werden kann (Welsch 1987: 27ff). Der Politologe
Samuel Huntington, der in den 60er und 70er Jahren einer der einflussreichsten

Modernisierungstheoretiker war,-1 wandelt sich in den 90er Jahren zum radikalen
Verfechter eines kulturalistischen Paradigmas: Für ihn ist das weltpolitische
Geschehen durch die uranfängliche Kraft der Kulturen determiniert. Als
Modernisierungstheoretiker hat er noch geglaubt, dass Kulturen flüchtige Phänomene seien,

die sich im Zuge der Modernisierung und der Internationalisierung in eine universale

Kultur verwandeln würden. Nun schreibt er. dass diese Auffassung «ein
typisches Produkt des westlichen Kulturkreises» sei und dazu diente, «die Ausweitung
der politischen und ökonomischen Dominanz des Westens auf nichtweslliche
Gesellschaften zu rechtfertigen» (Huntington 1996: 92). Huntington hat sich von der

Hoffnung, die Francis Fukuyama noch immer hegt, verabschiedet, dass die

Menschheit ihr letztendliches Glück in einer modernen globalen Gesellschaftsordnung

finden werde, und prophezeit statt dessen den «Kampf der Kulturen»:
Die 90er Jahre, so Huntington (1996), seien gekennzeichnet von einem

Wiedererstarken indigener Kulturen, und der Bewusstheit, dass zwischen den Kulturen,
besonders zwischen der westlichen und den arabischen und asiatischen Kulturen,
fundamentale Unterschiede bestehen. Er schreibt: «Unter dem Druck der
Modernisierung erlebt globale Politik heute eine Neugestaltung entlang kulturellen
Kampflinien. Politische Grenzen werden in zunehmendem Masse neu gezogen, um
mit kulturellen, ethnischen, religiösen und zivilisationsbedingten Grenzen
zusammenzufallen. An die Stelle von Blöcken wie in der Zeit des Kalten Krieges treten

kulturelle Gemeinschaften» (193). «In der Welt, die heute entsteht, werden

192



Interkulturelle Kommunikation und globale Wirtschaft SAVk 94 1998)

Handelsmuster entscheidend von Kulturmustern geprägt werden. Geschäftsleute
machen Geschäfte mit Menschen, die sie verstehen und denen sie trauen. Die
Wurzeln der wirtschaftlichen Zusammenarbeit liegen in der kulturellen
Gemeinsamkeit» (210). Die postmoderne Idee der Dominanz von Kultur über die
Wirtschaft tritt in diesen Aussagen deutlich zum Vorschein.

Resümierend lässt sich feststellen, dass das Verhältnis zwischen Wirtschaft und

Kultur, das sich mit der Globalisierung herausbildet, mit den genannten drei
Modellen nicht adäquat beschrieben werden kann. Ein anderes Modell wird benötigt:
das globale Modell (W-K), in dem Wirtschaft und Kultur als gleichwertige Systeme

gesehen werden, die sich gegenseitig beeinflussen. Die Plausibilität dieses Modells
soll in diesem Artikel aufgezeigt werden.

Globalisierung

Bedeutet Globalisierung die Produktion von Ungleichheit im Weltmassstab
oder die tendenzielle Aufhebung von Ungleichheit? Wird sich die globale ökologische

Situation zuspitzen oder verbessern? Wird die Vielfalt der Kulturen bestehen

bleiben oder in eine Weltkultur eingeschmolzen? Ökonomen, Ökologen und
Kulturwissenschaftler beziehen Position auf der einen oder anderen Seite oder
machen deutlich, dass die gegensätzlichen Positionen gleichermassen zutreffend
seien. Einigkeit besteht allenfalls darin, dass Globalisierung ein schwer greifbares
Phänomen darstellt.

Das Konzept Globalisierung wird oft mit folgenden Punkten in Verbindung
gebracht:4

• Globalisierung ist eine grenzüberschreitende Dynamik, die bestehende territo¬
riale, ökonomische und kulturelle Grenzen durchlässig macht.

• Den Begriff Globalisierung gibt es erst seit den 80er Jahren. Weltkapitalismus,
Welthandel, Internationalisierung, weltweite Migration gibt es zwar schon seit

Jahrhunderten, aber in jüngster Zeit treten diese Phänomene in neuen Dimensionen

auf.

• Menschen aller Lebensbereiche und in allen Weltregionen sind vom ökonomischen,

politischen, sozialen, kulturellen und ökologischen Wandel nicht nur
betroffen, sondern sie reflektieren diese Betroffenheit auch.

• Das westliche Modell - Markt und Demokratie - erfährt stärkere internationale
Zustimmung und Unterstützung als je zuvor, und gleichzeitig verstärkt sich der
Widerstand gegen westliche Werte.

• Weltweit ist eine Art Re-Ethnisierung zu beobachten: die Zugehörigkeit zu par¬
tikularen kulturellen Gruppen gewinnt überall an Bedeutung. Zugleich
entwickeln sich Schichten einer hybriden Weltkultur, die sich mit den lokalen
Kulturen überlappt.

193



Alois Moosmüller SAVk 94 (1998)

Die Weltsystemtheorie von Immanuel Wallerstein (1984), die dem «modernen
Modell» zuzuordnen ist, scheint in den 90er Jahren an Bedeutung gewonnen zu
haben (Hall 1996). Mit «Weltsystem» wird ein zwischengesellschaftliches, geschlossenes

System von Arbeitsteilung bezeichnet, das auf der kapitalistischen
Wirtschaftsweise beruht. Dieses System besteht aus drei Komponenten: (1) aus dem
Zentrum mit hochentwickelter industrieller Produktion und Distribution, starken
Staaten, starkem Bürgertum und einer grossen Arbeiterklasse, (2) aus der Peripherie:

die auf Produktion von Rohstoffen spezialisiert ist, mit schwachen Staaten, kleinem

Bürgertum, vielen Bauern, und (3) aus der Semiperipherie, die in ihrer
ökonomischen, sozialen und politischen Rolle zwischen Zentrum und Peripherie steht.
Das Verhältnis zwischen Zentrum und Peripherie ist durch ungleichen Austausch
charakterisiert, der im Zentrum zu weiterer Entwicklung, an der Peripherie zu
weiterer Unterentwicklung führt. «Die Entwicklung der Unterentwicklung» lautete in

den 60er Jahren die provozierende Phrase von André Gunder Frank, dem Begründer

der Dependenzia-Theorie (Wolf 1996). Das «Weltsystem», so Wallerstein,
wirke wie eine Naturgewalt, wie ein «grosser Wirbel», der alle ökonomischen,
politischen, kulturellen und sozialen Aktivitäten hineinreisst und vermischt. Prämoderne

Wirtschaftsweisen und modernste Technologien, traditionelle Gesellschaften
und westliche Demokratien, partikulare Lebenswelten und transkulturelle
Lebensstile: alles wird von ein und derselben Dynamik ergriffen.

Samin Amin 1997). ägyptischer Wirtschaftswissenschaftler und derzeitiger
Präsident des Weltforums der Dritten Welt in Dakar, vertritt ähnliche Thesen. Danach
determiniere die Konkurrenz zwischen den USA. Europa und Japan die Struktur
der weltweiten Expansion. Diese tripolare Welt suche die Restwelt mit ihren monetären

Institutionen und ihrer wirtschaftlichen Gewalt zu dominieren. Globalisierung

trete als «neuer Imperialismus» auf. Der «integrierte Markt», ein «Projekt des

Westens», dominiere das globale System. Die peripheren Regionen werden zur
Anpassung gezwungen und der Zentrum-Peripherie-Kontrast verschärfe sich noch
weiter, denn die «polarisierende Natur» des «real existierenden Kapitalismus» löse
sich nicht auf. sondern ändere nur seine Akzente. Die neu entstehende Polarität
werde nicht mehr auf dem Stand der Industrialisierung basieren, sondern auf der
Überlegenheit bzw. Unterlegenheit hinsichtlich des finanziellen, kulturellen,
militärischen und technologischen Wissens.

Der Westen glaube, dass das freie Spiel der Marktkräfte zur Demokratisierung
der peripheren Gesellschaften führe, was Amin jedoch für reine Ideologie hält. Er
geht im Gegenteil davon aus. dass der Kapitalismus an der Peripherie keine
demokratischen, sondern autokratische Kräfte an der politischen Macht brauche. Die
ungebrochene Vormachtstellung des internationalen Kapitalismus werde die
globalen Verhältnisse zwangsläufig verschlechtern. Die Zahlen des Human Development

Report der UN von 1996 (Gupta 1997: Preface) scheinen für Amins Ansicht
zu sprechen: danach befinden sich 90 Länder heute in einer ökonomisch schlechteren

Situation als vor 10 Jahren und der Unterschied zwischen dem pro-Kopf-Ein-

194



Interkulturelle Kommunikation und globale Wirtschalt SAVk 94 (1998)

kommen der Entwicklungsländer und dem der industrialisierten Welt hat sich in
den letzten 30 Jahren nicht verringert, sondern verdreifacht. Wenn die Globalisierung

schon Vorteile bringe, so die Kritiker, dann werden sie sehr ungleich verteilt
sein: Kapitalfluss, Migration und Technologiepolitik sorgten dafür, dass auch in
Zukunft die Gewinner im Zentrum und die Verlierer an der Peripherie sitzen werden.

Solche Zahlen, Szenarien und Theorien spiegeln sicher einen Teil der Wirklichkeit

wieder und erfüllen das Betroffenheitsbedürfnis kritischer Intellektueller der

Zentrumsmächte. Fraglich bleibt jedoch, ob diese im modernistischen Paradigma
wurzelnden Konzepte, die der Kultur keine eigenständige Bedeutung beimessen,

geeignet sind, die sich mit der Globalisierung entwickelnden ökonomischen, sozialen

und kulturellen Konstellationen angemessen zu beschreiben. Andere
Globalisierungstheorien versuchen, ohne postmodernen Kulturalismus zu betreiben, der

Kultur eine eigene Bedeutung zu geben.
Der britische Sozialwissenschaftler Martin Albrow (1996) versucht zu begründen,

dass mit der «Globalität» ein neues Zeitalter begonnen habe, mit dem sich die

Grundbedingungen des sozialen, ökonomischen und ökologischen Handelns
änderten. Er hebt sich dabei kritisch von Anthony Giddens ab, der Globalisierung als

ein Moment von Modernität betrachtet, und legt dar, dass die Kräfte der Globalität
die modernistischen Grundannahmen eben nicht weiterführten, sondern auflösten.
Der Übergang vom modernen zum globalen Zeitalter setze ähnlich viel
Unverständnis frei wie der Übergang vom Mittelalter zur Moderne. Zur Kernidee der
Moderne gehöre die Expansion und das Nacheinander von Entwicklungsstufen.
Zur Kernidee der Globalität gehöre hingegen die Begrenzung und die Gleichzeitigkeit

des Ungleichzeitigen. Kulturelle Vielfalt stelle im Zeitalter der Globalität
eine der wichtigsten Ressourcen dar.

Ähnliche Ansichten finden sich bei Frederik Barth (1996), der sich dem Phänomen

Globalität mit Konzepten der Ökologie nähert. Dabei bezieht er sich auf ein

von Goodland u.a. 1991) entwickeltes Modell des globalen Ökosystems, wonach
im Zeitalter der Moderne das Modell der «empty world economy» das vorherrschende

Paradigma darstelle. Gemäss diesem Modell gehe man von unbegrenzten
Möglichkeiten aus, und wenn Ressourcen knapp werden, erschliesse man eben

neue oder kompensiere die Knappheit durch technischen Fortschritt. Mit der
Globalisierung änderten sich jedoch die Parameter der globalen Ökonomie, die

«empty world economy» werde zur «full world economy», in der Expansion nicht
mehr möglich sei. Um mit diesen neuen Bedingungen umgehen zu können, sei

völliges Umdenken nötig. Dazu gehöre vor allem die Entwicklung der Fähigkeit, die

«gegenwärtige globale kulturelle Verschiedenheit» als kreatives Potential zur
Entwicklung von Alternativen auszunützen. Das sei aber nur möglich, wenn die im
Zeitalter der Moderne eingeübten unilinearen, ethnozentrischen Sichtweisen
aufgegeben würden. Kulturelle Diversität, so Barth, sei die wichtigste Voraussetzung,
um das Überleben der Menschen unter den Bedingungen der «full world economy»
zu sichern.

195



Alois Moosmüller SAVk 94 (1998)

In der Marketingforschung gibt es Ansätze, denen ähnliche Konzepte von
Globalisierung zu Grunde liegen. Venkatesh 1995) fordert, dass bei der Untersuchung
des weltweiten Konsumentenverhaltens das positivistische Paradigma, das in dieser

Disziplin vorherrsche, aufgegeben werden müsse. Er kritisiert die reduktionisti-
sche, quantifizierende Methodik der Untersuchungen sowie die Orientierung an

der «cross-cultural psychology», die letztlich nur die universale Anwendbarkeit der

eigenen Kategorien beweisen wolle, wovon aber keine neuen Erkenntnisse über

globale Verbrauchermärkte zu erwarten seien. Er plädiert dafür, dass mehr mit
einem anthropologisch-emischen Ansatz gearbeitet werden müsse, denn nur damit
könne man den tatsächlichen Konsumentenbedürfnissen in einer eng vernetzten,
heterogenen, sich rasch wandelnden Welt auf der Spur bleiben. Dieser neue
kultursensitive Ansatz gewinne in der Verbraucherforschung gerade an Popularität,
weil sich die Erkenntnis, dass Verbrauchermärkte kulturabhängige Institutionen
sind, zunehmend durchsetze. Gesucht werden also geeignete Methoden, um die

Anpassung an lokale Verbrauchermärkte zu organisieren. Globales Marketing
funktioniere dabei als eine Art Mittler zwischen den Ansprüchen des globalen
Kapitalismus und der partikularen Kulturen, zwischen den Systemen Wirtschaft
und Kultur.

Zu den Risiken und Chancen kultureller Differenz

Eine wesentliche Funktion von Kultur in prämodernen Gesellschaften bestand
darin, dass sie die Chancen der Menschen verbessert, sich an ihre Umwelt
anzupassen. In der globalen Gesellschaft kommt der Kultur erneut diese Funktion zu:
Albrow und Barth betonen die überlebensnotwendige Bedeutung der kulturellen
Vielfalt im globalen Zeitalter. Dabei verstehen sie Kultur als eine Art Wissensschatz,

als ein über Generationen angesammeltes «Problemlösungswissen». Kulturelle

Differenz wird in diesem Sinne als etwas sehr Positives verstanden. Aber
kulturelle Differenz wirft auch eine Menge von Fragen und Problemen auf. denen nun
nachgegangen werden soll.

Zunächst ist zu klären, was mit «Kultur» und mit «Differenz» gemeint ist. Kultur

wird hier auf der personalen Ebene verstanden: ein Individuum gehört zu einer
Kultur (oder auch zu mehreren Kulturen) und diese Zugehörigkeit hat zwei

Aspekte: sie ist zum einen freiwillig und bewusst und zum anderen unfreiwillig und
unbewusst. Die bereits angesprochene Tendenz der Re-Ethnisicrung, die Suche

nach kultureller Zugehörigkeit und Identität, verweist auf den freiwillig-bewussten
Aspekt. Der zweite Aspekt besagt, dass ein Individuum durch seine Sozialisation
innerhalb eines bestimmten kulturellen Umfeldes geprägt ist. dass es also einer
kulturellen Strukturierung unterliegt, die ihm in der Regel nicht bewusst ist.

«Kulturelle Differenz» hat dementsprechend auch zwei Aspekte: Zum einen ist
sie das Ergebnis bewusster Abgrenzungsbestrebungen zwischen den Angehörigen
verschiedener Gruppen, was in den Sozialwissenschaften unter dem Thema «Eth-

196



Interkulturelle Kommunikalion und globale Wirtschaft SAVk 94 (1998)

nizität» diskutiert wird.3 Wie schon festgestellt, nimmt im Zuge der Entgrenzung
durch die Globalisierung das Bedürfnis nach Abgrenzung und Identifikation
wieder zu. Zum anderen ist kulturelle Differenz eine Gegebenheit, die von den

Betroffenen weder gewünscht noch gekannt wird. Dieser Aspekt wird im Forschungsund

Anwendungsfeld «Interkulturelle Kommunikation» bearbeitet, indem
insbesondere auf die Konzepte «mentales Programm» (Hofstede 1980), «silent

language» (Hall 1959), «Modalpersönlichkeit» (Linton 1945, Kardiner 1945 und
«Habitus» (Bourdieu 1979. Elias 1989) zurückgegriffen wird. Die zwei Aspekte von
kultureller Differenz sind im Prinzip zwar immer gleichzeitig vorhanden, aber je
nach Handlungskontext unterschiedlich gewichtet. Der bewussten Differenz
kommt im Kontext der offenen multikulturellen Gesellschaft ein grösseres
Gewicht zu: die Menschen benützen die Differenz willentlich zur Herstellung von
Ethnizität. Dagegen hat die unbewusste Differenz in der internationalen
Kommunikation, insbesondere im Kontext multinationaler Organisationen und Unternehmen,

das grössere Gewicht. Hier suchen die Menschen nicht nach Abgrenzung,
vielmehr sind sie von der Existenz kultureller Differenz überrascht. Sie erleben,
dass diese Differenz in der internationalen Kooperation zu erheblichen Schwierigkeiten

führen kann. Diese zwei Aspekte führen zu zwei verschiedenen Arten, mit
kultureller Differenz umzugehen. Wo der Aspekt der ethnischen Abgrenzung im

Vordergrund steht, müssen die Gründe herausgearbeitet werden, die das Bedürfnis
zur Abgrenzung erzeugen. Sehr oft stellt sich dabei heraus, dass die Gründe weniger

in den kulturellen Differenzen selbst bestehen, sondern vielmehr in sozialen,

politischen und wirtschaftlichen Interessen, die sich der kulturellen Differenz nur
bedienen. Hier muss kulturelle Differenz dekonstruiert werden. Steht dagegen der
unbewusste Differenzaspekt im Vordergrund, müssen die unterschiedlichen kulturellen

Inhalte herausgearbeitet werden, denn gewöhnlich werden Konflikte, die aus
den unbewussten kulturellen Differenzen entstehen, persönlichen, sachlichen oder

strategischen Differenzen zugeschrieben. Hier muss also umgekehrt vorgegangen
werden, hier müssen die persönlichen, sachlichen und strategischen Differenzen
dekonstruiert werden, um die eigentliche Ursache des Konflikts, nämlich die kulturelle

Differenz, herauszuarbeiten.
Schliesslich muss noch zwischen zwei Grundhaltungen gegenüber kultureller

Differenz unterschieden werden: nämlich zum einen die «Differenz-als-Risiko-
Haltung» und zum anderen die «Differenz-als-Chance-Haltung». Die erste Haltung

beruht auf der Annahme, dass die Menschen kulturelle Differenzen weder
tolerieren können noch dass sie ihre Kultur ändern können. Die zweite Haltung
basiert dagegen auf der Annahme, dass die Menschen lernen können, kulturelle
Differenzen zu tolerieren, und dass sie fähig sind, ihre Kultur zu ändern. Die erste

Haltung hat zur Folge, dass kulturelle Differenz vermieden oder ignoriert wird,
wohingegen die zweite Haltung dazu führt, dass kulturelle Differenz betont wird.
Diese gegensätzlichen Haltungen führen im Diskurs um Probleme der interkulturellen

Kommunikation zu erheblichen Unstimmigkeiten.

197



Alois Moosmüller SAVk 94 (1998)

Die Risiken kultureller Differenz

In den Kultur- und Sozialwissenschaften hat sich eine skeptische Haltung
gegenüber der Benennung kultureller Differenz herausgebildet. Seit Edward Saids

(1981) These von der Orientalisierung des Orients durch den westlichen Orientalismus

hat in den Kulturwissenschaften ein Umdenken stattgefunden. Was früher
als Beschreibung fremder Kulturen galt, war nun zur Konstruktion kultureller An-
dersheit geworden. Die Angst vor dem «othering» geht um (Schiffauer 1996). Der
Wissenschaftler fürchtet, dass seine Beschreibung kultureller Differenz für
wissenschaftsfremde Zwecke missbraucht wird, etwa um Vorurteile und Nativismus zu
legitimieren. Die Anthropologin Stolcke (1995) warnt in diesem Zusammenhang
vor dem Entstehen eines Kulturfundamentalismus, der sich ethnologischer Daten
bedient. Sie und viele andere fordern daher, den Begriff Kultur überhaupt fallen zu
lassen, da er in der globalisierten Welt nur dazu beitrage, Kommunikationsbarrieren

zu errichten. Aus denselben Gründen werden auch Huntingtons kulturalis-
tische Darstellungen mit äusserster Skepsis gesehen. Fände der Diskurs über seine

Thesen nur innerhalb der Wissenschaftsgemeinde statt, gäbe es auch kein Problem.
Das Problem seien ja nicht die Thesen selbst, sondern ihre Wirkung auf die Gesellschaft.

So werden Huntingtons Thesen von liberalen islamischen Intellektuellen als

Katastrophe gesehen. Sie befürchten, dass ihre Bemühungen um Erneuerung der
religiösen Dogmen, um Annäherung an den Westen, und um Liberalisierung der
islamischen Gesellschaften zunichte gemacht werden. Mag seine Welterklärung
richtig oder falsch sein,Tatsache ist. dass sie den Lauf der politischen Dinge bereits
mitbestimmt. So ist zu hören, dass Aussenminister Kinkel den Mitarbeitern des

Auswärtigen Amtes Huntington als Pflichtlektüre verordnet hat,6 die Folgen in der

Ausscnpolitik werden sich zeigen. Kritische Beobachter meinen, dass sich in der
unvorsichtigen Bemerkung des CDU-Politikers Martens, der gesagt haben soll,
man müsse der Türkei die Tür zu Europa versperren, weil sie einem anderen
Kulturkreis zugehöre, ausdrücke, was viele Politiker dächten, aber (noch) nicht öffentlich

sagen wollten. So hatte Ministerpräsident Yilmaz womöglich recht, als er
Bundeskanzler Kohl zu dessen grosser Entrüstung vorwarf, dieser wolle die Türkei aus

kulturellen Gründen nicht in der EU sehen.7

Das Problem des «othering» wird dann als besonders gravierend gesehen, wenn
es, wie bei Huntington, mit der Essentialisierung von Kultur einhergeht: Huntington

geht davon aus, dass kulturelle Differenz eine uranfängliche Gegebenheit sei,
dass alle Menschen ein natürliches Bedürfnis haben, sich mit einer bestimmten
Kultur zu identifizieren, und dass die kulturell festgelegten Wertvorstellungen und
Lebensentwürfe das politische, soziale und ökonomische Handeln der Menschen
determiniere. Diese kulturalistische Argumentation macht aus Kultur einen
letztendlichen Begründungszusammenhang, der nicht mehr hinterfragbar ist. So kon-
zeptualisiert, stellt kulturelle Differenz ein erhebliches Risiko dar.

198



Interkullurclle Kommunikation und globale Wirtschaft SAVk 94 (1998)

Vielleicht ist es schade, dass über kulturelle Differenz nicht mehr so unbefangen
gesprochen werden kann, wie in den 30er und 40er Jahren, als Anthropologen wie

Benedict oder Herskovits die neue kulturrelativistische Botschaft verkündeten, die

ihrer Zeit weit voraus war (Hatch 1997). Die Botschaft lautete: Kulturen sind nicht
mehr oder weniger entwickelt, sondern eben anders. Das kulturrelativistische
Paradigma stellt bis heute die Basis für einen positiven Umgang mit kultureller
Differenz dar. Allerdings beinhaltet es auch die Gefahr, zum Werterelativismus

übersteigert zu werden, wenn etwa die Universalität der Menschenrechte
grundsätzlich in Frage gestellt wird und Grundrechte wie die Religionsfreiheit oder die

Rede- und Pressefreiheit als ausschliesslich westliche Werte und nicht mehr als

(potentiell) universelle Werte gesehen werden (Zechenter 1997). Probleme entstehen

auch im Hinblick auf den Nation-Staat: In der Diskussion um «multicultural
citizenship» und «minority rights» in den USA wird oft eine naive Form des

Werterelativismus vertreten, und Kritiker warnen, dass der notwendige gesellschaftliche

Konsens leichtfertig einer Multikulti-Romantik geopfert werde.8

Die Chancen kultureller Differenz

Damit die Bereitschaft entwickelt werden kann, kulturelle Differenzen zu tolerieren,

muss die Gesellschaft und der Zeitgeist entsprechende Möglichkeiten bereitstellen.

Als Robert Park 1928 das Konzept des «Marginal Man» vorstellte, das die Situation

der Einwanderer in die USA beschrieb, bestanden solche Möglichkeiten noch

nicht (Park 1974). «Der Marginal Man» war ein bedauernswerter kultureller
Zwischengänger, der seiner Herkunftskultur nicht mehr und seiner Gastkultur noch nicht

zugehörte. Die Gesellschaft verlangte aber eindeutige Zugehörigkeit, Zuwanderer
hatten sich zu assimilieren (Ackermann 1997). Siebzig Jahre später, im beginnenden
Zeitalter des Globalismus, hat sich das Konzept des Marginal Man radikal gewandelt:
kulturelle Zwischengänger sind heute keine bedauernswerten Figuren mehr, sondern

Kulturheroen wie beispielsweise der «Global Player». Dazu war in der Schweizer

Handelszeitung vom 18.4.91 folgendes zu lesen: «Ein neuer Typ ist im Kommen: der
«Global Player», der international versierte Manager, der fähig ist, Unternehmen zu

globalisieren, strategische Allianzen mit exotischen Partnern zu schmieden,
wirtschaftliche und politische Entwicklungen in fremden Kontinenten vorherzusehen, in
einem multikulturellen Führungsteam Synergieeffekte freizusetzen.»9 Der neue

«Marginal Man» steht zwischen den Kulturen - aber mitten in der Welt. Er ist das

Vorbild einer neuen Generation von Führungskräften. Die neue Flexibilität im

Umgang mit differenten Kulturen wird auch von Arjun Appadurai (1996) beschrieben,
der feststellt, dass dem Individuum durch die elektronischen Medien ganz neue
Möglichkeiten zur Verfügung gestellt werden, ein «imaginiertes Selbst» zu konstruieren:
Unterschiedlichste Lebensentwürfe, die bisher unbekannt und allenfalls in unzugänglichen

Ethnographien gesammelt waren, seien nun für alle präsent und jederzeit
abrufbar und könnten in die eigenen Lebensentwürfe eingepasst werden.

199



Alois Moosmüller SAVk 94 (1998)

Migranten unterliegen heute nicht mehr dem von Park festgestellten
Assimilationsdruck. Mittels neuer Kommunikationsmöglichkeiten und vereinfachter
Reisebedingungen können sie eigene ethnische Netzwerke schaffen und weiterhin enge

Bindungen mit ihren Herkunftskulturen aufrechterhalten, was zur Entstehung von
Diaspora-Kulturen führt, deren Identität, wie James Clifford (1994) feststellt, vor
allem auf einem «feeling global» begründet sei. Dementsprechend wird Assimilation

heute oft als ein zweiseitiger Prozess verstanden, bei dem sich sowohl die

Migranten als auch die aufnehmende Gesellschaft veränderten (Ackermann 1997).

Dies alles deutet darauf hin, dass heutige Gesellschaften grundsätzlich die
Möglichkeit bereitstellen, kulturelle Andersheit zu tolerieren. Damit ist auch die

Grundvoraussetzung gegeben, Intoleranz, Vorurteile und Ethnozentrismus zu

überwinden und die Koexistenz und Kooperation kulturell differenter Gruppen
und Individuen zu ermöglichen.

Je enger bzw. intensiver Koexistenz und Kooperation sind und je länger sie

andauern, desto weniger reichen Toleranz und Verstehen allein im Umgang mit
kultureller Differenz aus und desto mehr wächst die Notwendigkeit, die eigene Kultur
oder die des Partners zu ändern, damit das erforderliche Mass an Abstimmung und

Gemeinsamkeit erreicht werden kann. Das bedeutet, dass Gewohnheiten verändert,

neue Handlungsweisen adaptiert, alte Erklärungsmuster aufgegeben und

neue Konzepte gefunden werden müssen. Dieser Veränderungsprozess soll in
Bezugnahme auf Habermas' Konzept des kommunikativen Handelns, dialogisch und

rational verlaufen. «Dialogisch» heisst, dass die Ansprüche beider Partner
gleichberechtigt sind und dass sie die gleiche Chance haben müssen, vorgebracht, gehört,
respektiert und verstanden zu werden. «Rational» heisst. dass (a) die unterschiedlichen

Situationen und Lebenszusammenhänge erklärbar und verstehbar gemacht
werden können und dass (b) immer eine Einigung oder ein Kompromiss gefunden
werden kann.

Der brasilianische Anthropologe Cardoso de Oliveira (1996) gibt ein Beispiel
für eine solche dialogische und rationale interkulturelle Kommunikation. In
Zentralbrasilien leben der Stamm der Tapirape-Indianer und eine Gruppe katholischer

Nonnen in unmittelbarer Nachbarschaft zueinander im selben Tal."1 Wegen
der unterschiedlichen Vorstellungen der Indianer und der Nonnen im Hinblick auf
den Wert des Lebens kommt es zwischen den beiden Gruppen zum Konflikt. Nach

den Vorstellungen der Indianer ist es normal, bzw. erfordert es der Brauch, viertgeborene

Kinder zu töten. Die Nonnen sehen durch diese Praxis ihre christlichen

Wertvorstellungen verletzt und versuchen, den Indianern den Brauch auszureden.

Ursprünglich bestand der Sinn der Kindstötung wohl in der Anpassung an die

Lebensbedingungen. Das Ökosystem des Tales, das sie bewohnen, kann nur eine

begrenzte Anzahl von Menschen verkraften, und die Praxis der Kindstötung
garantierte, dass die Population ein bestimmtes Mass nie überstieg. In neuerer Zeit
war die Bevölkerungszahl des Stammes jedoch stark zurückgegangen, so dass es

«eigentlich» keinen Grund mehr für die Kindstötung gibt. Aber weiterhin wird je-

200



Interkulturelle Kommunikation und globale Wirtschalt SAVk 94 (1998)

des vierte Kind getötet, denn der Brauch ist ein fester Bestandteil der Kultur dieses

Stammes. Alle Versuche der Nonnen, die Indianer davon abzubringen, schlagen
zunächst fehl: die Wertesysteme «individuelles Leben als höchstes Gut» und «das

Wohlergehen der Gemeinschaft als höchstes Gut» stehen sich unversöhnlich
gegenüber. Die Auseinandersetzungen gehen weiter und schliesslich gelingt es den

Nonnen, die Indianer zu überzeugen, den Brauch der Kindstötung aufzugeben.
Cardoso de Oliveira hat den interkulturellen Dialog, der zur Lösung des

Konflikts führte, detailliert nachgezeichnet. Jede Seite habe die kulturellen Besonderheiten

der anderen Gruppe - Tradition, Habitus, Moralvorstellungen etc. -
anerkannt und respektiert. Auf der Grundlage des gegenseitigen Respekts habe sich

eine diskursive Ethik im Sinne von Habermas und Apel herausgebildet, die die

Grundlage für die Lösung des Konflikts darstellte. Jede Gruppe habe versucht, die

andere zu überzeugen und zu ändern, und schliesslich haben sich die besseren

Argumente durchgesetzt. Cardoso de Oliveira folgert daraus, dass die in der
diskursiven Ethik begründete Möglichkeit, unterschiedliche Wertehorizonte per
rationalem Dialog zu vermitteln, in der Praxis der interkulturellen Kommunikation
eine realistische Möglichkeit darstellt.

Die zweite Fallgeschichte, die nun besprochen wird, ereignet sich in einem völlig

anderen Kontext, nämlich in einer deutsch-japanischen Unternehmenskooperation.

Der Fall tauchte im Rahmen eines interkulturellen Teamtrainings auf, das der
Autor dieses Beitrags für Mitarbeiter beider Unternehmen durchführte. Das deutsche

und das japanische Unternehmen haben gemeinsam ein technisches Produkt
entwickelt, das an japanische und europäische Kundenfirmen verkauft werden soll.
Die Betreuung der japanischen Kunden wird vom japanischen Unternehmen, die

Betreuung der europäischen Kunden vom deutschen Unternehmen übernommen.
Die ersten Prototypen des Produkts sind fertig und wurden bei verschiedenen
Kundenfirmen bereits erfolgreich getestet. Alles spricht dafür, dass bald mit der

Fertigung begonnen werden kann. Zu erwähnen ist auch, dass es einen direkten
Konkurrenten gibt: eine japanische Firma, die mit der Entwicklung eines ganz
ähnlichen Produkts ungefähr ähnlich weit vorangekommen ist. Aber da tritt ein
Problem auf: Während des Testlaufs beim wichtigsten japanischen Kunden kommt es

zu Fehlfunktionen. Die Ingenieure der japanischen Partnerfirma können zunächst
keine Erklärung für das Problem finden, aber Mitarbeiter der Kundenfirma meinen,

das Problem zu kennen und auch zu wissen, wie es gelöst werden könne. Sie

schlagen vor, bestimmte Änderungen am technischen Design vorzunehmen. Die
Mitarbeiter der japanischen Partnerfirma sichern daraufhin dem Kunden zu,
innerhalb eines bestimmten Zeitraumes diese Änderungen durchzuführen. Dies
erweist sich jedoch als sehr zeit- und kostenintensiv, zudem stellt sich heraus, dass sich

dadurch die Gesamtabmessungen des Apparates verändern, was den vorgesehenen

Einbau in grössere technische Systeme erschweren könnte.Trotzdem wird dem
Kunden innerhalb des versprochenen Zeitraumes das verbesserte Produkt geliefert,

das nun alle Tests problemlos besteht.

201



Alois Moosmüller SAVk 94 (1998)

Das deutsche Unternehmen, das einen Teil des Zeit- und Kostenaufwandes
übernehmen müsste. ist über das Vorgehen der japanischen Partnerfirma sehr

verärgert. Die Deutschen werfen den Japanern folgende Punkte vor: Erstens (1) wurden

wir vor vollendete Tatsachen gestellt und in die Problemlösung nicht miteinbezogen.

Zweitens (2) habt ihr bei dem Testlaufproblem keine angemessene
Fehleranalyse gemacht - vor allem blieb ungeklärt, ob das aufgetretene Problem nicht
durch eine einmalig auftretende Materialschwäche verursacht wurde (was

Änderungen im technischen Design natürlich hinfällig gemacht hätte). Drittens (3) habt

ihr voreilig den Wünschen des Kunden beigepflichtet, ohne dabei den Kosten- und
Zeitaufwand zu berücksichtigen, und viertens (4) habt ihr die Entscheidung zur
Änderung des Designs ohne Rücksicht auf den europäischen Markt getroffen, denn es

war ja unklar, ob die europäischen Kunden die Änderungen akzeptieren würden.
Die Lage ist gespannt. Die japanischen Partner können die Vorwürfe nicht

verstehen, sie fühlen sich durch die Kritik gekränkt. Die Tatsache, dass die Japaner
offensichtlich keine Einsicht in die Problemlage zeigen, führt dazu, dass ihnen die

Deutschen unterstellen, kaufmännisch wie technisch unverantwortlich zu handeln,
kurz: das gemeinsame Geschäft unprofessionell zu handhaben. Umgekehrt lesen

die Japaner aus den Vorwürfen der Deutschen deren Unvermögen, die Situation

«richtig» einzuschätzen, heraus. Sie sehen bestätigt, was sie schon länger vermuteten,

nämlich dass die Deutschen eine falsche Geschäftspolitik verfolgen und
mangelndes technisches Verständnis zeigen. Die gegenseitigen Vorhaltungen schaukeln
sich hoch und bedrohen die Kooperation der beiden Firmen. Wie lässt sich das

Problem erklären? Kann der Konflikt durch interkulturellen Dialog gelöst werden?

Gegenüber der ersten Fallgeschichte gibt es zwei Unterschiede: (a) Im ersten
Fall sind die kulturellen Differenzen zwischen Indianern und Nonnen sichtbar.
beide Gruppen sind sich der Unterschiede in bezug auf Moralvorstellungen.
Brauchtum. Religion bewusst. Im zweiten Fall sind die kulturellen Differenzen

dagegen unbewusst: beide Parteien sehen die Ursache des Konflikts in der mangelnden

Geschäftstüchtigkeit des Partners und nicht in kulturellen Differenzen, (b)
Der Konflikt findet im ersten Fall zwischen Gruppen statt, die denselben Lebensraum

teilen, und im zweiten Fall zwischen Individuen, die räumlich getrennt, in

Japan und Deutschland leben und arbeiten. Im ersten Fall ist Kultur eine aktuelle,

lebendige Dimension, die sich in der Kommunikation innerhalb der eigenen

Gruppe und mit anderen Gruppen zeigt und bestätigt. Die Kultur gehört zur aktuellen

Gruppenidentität, sie fördert das Wir-Gefühl und die Abgrenzung gegenüber
anderen Gruppen. Im zweiten Fall ist Kultur eine Strukturierung im Kopf des

einzelnen, die den Betroffenen nicht bewusst ist. Diese Strukturierung wird nicht als

kulturell geformte Dimension, als Besonderheit einer bestimmten Menschengruppe

gesehen, sondern als universell menschlich.

202



Interkulturelle Kommunikation und globale Wirtschaft SAVk 94 (1998)

Z.u den ier Vorwürfen der Deutschen an die Japaner:
Beim ersten und vierten Vorwurf geht es um Themen, die regelmässig bei inter-

kulturellen Kooperationen auftreten und die daher hier nur kurz angedeutet werden

sollen. Zu (1) (wir wurden vor vollendete Tatsachen gestellt und in die

Problemlösung nicht miteinbezogen): Die informelle Vernetzung der Mitarbeiter
innerhalb eines Unternehmens ist wesentlich dichter als zwischen verschiedenen

Unternehmen, woraus zwangsläufig ein unterschiedlicher Grad an Informiertheit
resultiert. Zu (4) (ihr habt die Entscheidung zur Änderung des Designs ohne Rücksicht

auf den europäischen Markt getroffen): Trotz globaler Geschäftsstrategien
setzen sich im Geschäftsalltag ethnozentrische Haltungen durch, was u.a. dazu

führt, dass dem heimischen Markt mehr Aufmerksamkeit geschenkt wird als fremden

Märkten.

Zum zweiten (2) Vorwurf (ihr habt bei dem Testlaufproblem keine angemessene
Fehleranalyse gemacht): Entgegen der Annahme, dass technisches Verhalten
funktionsbestimmt und daher in allen Kulturen gleich ist, muss davon ausgegangen
werden, dass sich auch hier unterschiedliche Gewohnheiten geltend machen. Zum
Beispiel zeigt eine vergleichende Untersuchung in deutschen und japanischen
Maschinenbaufirmen, dass deutsche Entwicklungsingenieure ganz anders vorgehen
als ihre japanischen Kollegen, wenn sie eine Maschine technisch verbessern wollen

(Moritz 1995). Die deutschen Ingenieure entwerfen zuerst ein gedankliches Modell
der zu verändernden technischen Teile, fertigen dann Konstruktionsskizzen an,
verarbeiten gute Entwürfe weiter zu Konstruktionsplänen und fertigen zuletzt ein
Versuchsmodell an. an dem die neuen Funktionen erprobt werden. Die japanischen

Entwickler gehen genau umgekehrt vor, sie bauen zuerst ein Versuchsmodell,

an dem sie die neuen Funktionen probieren, und fertigen dann Skizzen und

Konstruktionspläne an. Die Deutschen gehen vom abstrakten zum konkreten
Modell, die Japaner umgekehrt vom konkreten zum abstrakten. Es ist also davon

auszugehen, dass in Japan andere technische Gewohnheiten existieren als in

Deutschland, was bedeutet, dass auch die Prozesse der technischen Fehleranalyse
und Fehlerbehebung durch unterschiedliche Gewohnheiten strukturiert sind. Der
Vorwurf an die japanischen Partner, technisch unkorrekt gehandelt zu haben, trifft
daher nicht zu.

Zum dritten (3) Vorwurf (ihr habt voreilig den Wünschen des Kunden
beigepflichtet, ohne dabei den Kosten- und Zeitaufwand zu berücksichtigen): Hier zeigen

sich zwei kulturelle Differenzen, nämlich (a) welches Verständnis von Hierarchie

existiert und wie das Verhältnis zwischen Lieferant und Kunde gesehen wird
und (b) welches Konzept von Zeit vorherrscht.

Dass der japanische Kunde wie ein Gott behandelt werden will, ist den Deutschen

zwar bekannt, nicht aber die praktischen Konsequenzen dieser Einstellung.
So können sie nicht nachvollziehen, dass der japanische Zulieferer nicht mit dem
Kunden diskutiert, dass er z. B. vom Kunden keine Begründung verlangt, wenn

203



Alois Moosmüller SAVk 94 (1998)

dieser Änderungen am Produkt vorschlägt. Wer sich gegenüber einem deutschen
Kunden so unterwürfig verhalten würde, gälte als unprofessionell. Im deutschen
Geschäftskontext ist das Verhältnis zwischen Lieferant und Kunde im Prinzip eine

partnerschaftliche Gleichstellung, im japanischen Kontext dagegen ein klares Un-
ter-/Überordnungsverhältnis. Wie die japanische Anthropologin Nakane (1985)

aufgezeigt hat, findet sich dieses Grundmuster der dyadischen Unter- und
Überordnung in allen gesellschaftlichen Bereichen wieder, zwischen Schüler und Lehrer,

zwischen Mitarbeitern und Chef, zwischen jüngeren und älteren Studenten
usw. Diese fundamentale Ungleichheit, die im japanischen Kontext völlig normal
ist, wird von den Deutschen jedoch negativ bewertet. Es fällt den Deutschen daher
sehr schwer, den japanischen Umgang mit dem Kunden zu verstehen, geschweige
denn zu akzeptieren.

Das zweite Problem, das sich aus den unterschiedlichen Konzepten von Zeit
ergibt, lässt sich folgendermassen sehen: Die Bedenken der Japaner, dass der Kunde
das Produkt bei der Konkurrenz kaufen könnte, veranlasste sie, dem Kunden
gegenüber bedingungslose Entschlossenheit zu demonstrieren, was sich darin
ausdrückte, dass sie dem Vorschlag des Kunden, technische Änderungen vorzunehmen,

sofort zustimmten. Ein solch schnelles Zugeständnis wäre im deutschen
Geschäftskontext unprofessionell: Bevor dem Kunden Zusagen gemacht werden,
muss erst abgesichert werden, inwieweit das technisch und kaufmännisch sinnvoll
ist, und um dies zu klären, ist Zeit nötig. Ein solches Vorgehen wäre wiederum für
die Japaner völlig unverständlich. Die Japaner erklärten ihr schnelles Handeln (die
Deutschen bezeichneten es als «unüberlegtes Handeln») mit folgender Geschichte:
Die Samurai sitzen gerade im Bad, als das Dorf angegriffen wird. Sofort stürzen sie

aus dem Bad. ergreifen Kleider. Rüstung und Waffen, rennen nackt in Richtung
Verteidigungswall, noch während des Laufens ziehen sie sich an und legen Rüstung
und Waffen an und kommen schliesslich gerade noch rechtzeitig, um den Feind

zurückzuschlagen. Das Verteidigungsverhalten sei weder überlegt, noch systematisch,

aber effektiv. Man wisse eben intuitiv, was zu tun sei.

Die kulturübergreifende Kooperation stellt aber gerade solche intuitiv begründeten

Verhaltensweisen in Frage und zwingt dazu, rationale Begründungen zu
finden. Eben dieser Vorgang, der Zwang, das Selbstverständliche, für das oft die Worte
fehlen, dem rationalen Diskurs zugänglich zu machen, ist die wesentliche Aufgabe
des interkulturellen Dialogs. Ein solcher Dialog, wie er beispielsweise im Teamtraining

stattfindet, hat die Aufgabe, solche unbewussten kulturellen Differenzen ins

Bewusstsein der Beteiligten zu heben. Sie müssen sich damit auseinandersetzen
und entscheiden, ob sie mit den Differenzen leben können, welche Konsequenzen
das hat, ob Verhaltensändcrungen nötig sind und wie diese umzusetzen sind.

Zur Lösung der interkulturellen Probleme der deutsch-japanischen Kooperation

ist das anfangs besprochene «moderne Modell» ungeeignet, denn nach diesem

Modell sind die kaufmännischen und technischen Dimensionen der Kooperation
«kulturfreie Zonen», in denen die Logik des Marktes und der Technik regiert, wo-

204



Interkulturelle Kommunikation und globale Wirtschaft SAVk 94 (1998)

mit es von vornherein keine Möglichkeit gibt, die Auswirkungen der kulturellen
Differenzen auf der Handlungsebene zu erfassen, geschweige denn zu korrigieren.
Aber auch das «postmoderne Modell» ist hier wenig hilfreich, denn die kulturellen
Differenzen werden dabei zu sehr betont. Die essentialistische Auffassung von Kultur

hat zur Folge, dass Kultur nicht geändert werden kann und die ganze Weisheit

interkultureller Verständigung darin besteht, eben tolerant zu sein und die gegebenen

Differenzen zu akzeptieren. Die geschilderten Probleme der deutsch-japanischen

Kooperation können damit jedoch nicht gelöst werden, hier reicht Respekt
vor der Andersheit allein nicht aus, hier sind die Partner auch angehalten, ihre

Handlungsweisen zu ändern. Beispielsweise muss davon ausgegangen werden, dass

die japanische Gewohnheit, sich den Kundenwünschen bedingungslos zu
unterwerfen, im internationalen Geschäft kontraproduktiv sein kann. Ebenso könnte
sich ergeben, dass die japanische Geschäftssituation eine Modifizierung dieser
Gewohnheit erforderlich macht. Das heisst, Kultur (und die kulturbedingten
Verhaltensweisen) darf (dürfen) nicht verabsolutiert werden, sondern muss (müssen) in

einem dialogischen Verhältnis mit den Prozessen der Wirtschaft gesehen werden.
Je nach Situation und Problemlage muss es möglich sein, dass sich ökonomische
Prozesse und Interessen den kulturellen Partikularitäten oder umgekehrt die
kulturellen Besonderheiten den Erfordernissen wirtschaftlicher Prozesse anpassen.
Dazu ist ein rationaler Dialog zwischen wirtschaftlichem Interesse und kulturellem
Bedürfnis erforderlich, was wiederum voraussetzt, dass beide Seiten, Wirtschaft
und Kultur, als gleichwertige Systeme anerkannt werden. Zum einen kann es also

nötig sein, dass bestimmte technische Vorgehensweisen mit kulturell strukturierten
technischen Gewohnheiten abgestimmt werden müssen (die Deutschen müssen
das technische Handeln der japanischen Partner einfach akzeptieren, sich diesbezüglich

also anpassen), und zum anderen kann es nötig sein, dass kulturell geformte
Praktiken aufgegeben bzw. verändert werden müssen (die Japaner müssen ihre
Gewohnheiten im Umgang mit Kunden verändern und sich mehr den Erfordernissen
des internationalen Geschäfts anpassen). Solche Änderungen sind natürlich nicht
einfach herbeizuführen, sondern nur durch einen geduldigen Dialog zu erzielen,
der die unterschiedlichen Positionen offenlegt, respektiert und einer rationalen

Prüfung unterzieht.

Weder die modernistische Geringschätzung von Kultur noch der postmodernistische

Kulturessentialismus können zur Lösung der gegebenen Probleme beitragen.

Wirtschaft und Kultur müssen vielmehr als eigenständige, gleichberechtigte
Systeme konzeptualisiert werden. Das globale System kapitalistische Wirtschaft
und das lokale System Kultur haben ihre je eigene Legitimation, und beide haben
das Recht, vom anderen Änderungen zu verlangen.

205



Alois Moosmüller SAVk 94 1998

Literatur

Ackermann, Andreas 1997: Ethnologische Migrationsforschung: Ein Überblick. In: kea 10:1-28.
Albrow, Martin 1996:The Global Age. State and Society beyond Modernity. Oxford.
Alonso, Ana Maria 1994:The Politics ol Space and Time and Substance: State Formation. Nationalism,

and Ethnicity. In: Annual Review of Anthropology 23: 379-405.
Amin, Samin 1997: Reflections on the International System. In: Golding. Peter/Harris. Phil (Hgg):

Beyond Cultural Imperialism. Globalization. Communication and the New International Order.
London u.a. S. 10-24.

Appadurai. Arjun 1996: Modernity at Large. Cultural Dimensions ol Globalization. Minneapolis. Lon¬
don.

ARIZ.PE, Lourdes (Hg) 1996: The Cultural Dimensions of Global Change. An Anthropological Ap¬
proach. UNESCO.

Barth, Frederik 1969: Introduction. In: Ders. (Hg): Ethnic Groups and Boundaries.The Social Orga¬
nization ol Culture Difference. Oslo u.a., S. 9-42.

Barth, Frederik 1996: Global Cultural Diversity in a «Full World Economy». In: Arizpe. Lourdes (Hg):
The Cultural Dimensions of Global Change. An Anthropological Approach. UNESCO Publishing.
S.I 9-29.

Bourdieu, Pierre 1979: Entwurf einer Theorie der Paxis. Frankfurt (Iranzös. Orig. 1972).
Cardoso de Oliveira, Roberio 1996: Ethnicity: What Chance for Global Ethics? In: Arizpe. Lourdes

(Hg): The Cultural Dimensions ol Global Change. An Anthropological Approach. UNESCO
Publishing. S.45-61.

Clifford. James 1994: Diasporas. In: Cultural Anthropology 9,3: 302-338.

Dallmayr, Fred 1996: Beyond Orientalism: Essays on Cross-Cultural Encounter. Albany.
Deal.Terence/Kennedy, Allan A. 1982: Corporate Culture. Menlo Park u.a.

Elias, Norberi 1989: Studien über die Deutschen. Frankfurt.
Goodland. R./Daly, H./El Serafy. S./Von Droste, B. (Hgg) 1991: Environmentaly Sustainable Eco¬

nomic Development: Building on Brundtland. Paris. UNESCO.
Gupta, Satya Dev (Hg) 1997:The Political Economy of Globalization. Boston u.a.
Gutmann, Amy 1995: Das Problem des Multikulturalismus in der politischen Ethik. In: Deutsche Zeit¬

schrift für Philosophie 43: 273-305.
Habermas. Jürgen 1988: Theorie des kommunikativen Handelns. Zweiter Band. Frankfurt.
Hall, EdwardT. 1959:The Silent Language. Doubleday u.a.

Hall, Thomas D. 1996: The World-System Perspective: A Small Sample from a Large Universe. In:
Sociological Inquiry 66.4:440-454.

Hatch, Elvin 1997:The Good Side ol Relativism. In: Journal ol Anthropological Research 53:371-381.
Harris, Marvin 1996: Menschen. Wie wir wurden, was wir sind. München (amerik. Orig. 1977).

Hofstede, Geert 1980: Culture's Consequences: International Differences in Work Related Values.

Beverly Hills.
Huntington, Samuel 1996: Der Kampf der Kulturen. München. Wien.
Kardiner, Abram 1945: Psychological Frontiers of Society. New York.
Kössler, Reinhard/Schiel.Tilman (Flgg) 1994: Nationalstaat und Ethnizität. Frankfurt.
Laszlo, Ervin (Hg) 1993: Rettet die Weltkulturen. Der multikulturelle Planet. Stuttgart.
Levi rr,Theodore 1983:The Globalization of Markets. In: Harvard Business Review. May-June: 92-102.
Leys. Colin t996:The Rise and Fall ol Development Theory. London.
Linton, Ralph 1945: The Cultural Background of Personality. New York.
Mauss, Marcel 1968: Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs in archaischen Gesellschallen

(französ. Orig. 1923/24). Frankfurt.
Moritz, Eckehard 1995. Ein Vergleich von Strategien und Vorgehensweisen in der Produktinnovation

in Japan und Deutschland am Beispiel des Werkzeugbaus. Dissertation (unveröffentl).Technische
Universität Tokyo.

Nakane, Chie 1985: Die Struktur der japanischen Gesellschaft (amerik. Orig. 1970). Frankfurt.
Oommen.TK. 1997: Citizenship, Nationality and Ethnicity. Cambridge.
Ouchi, William G. l981:Theory Z. How American Business Can Meet the Japanese Challenge. Rea¬

ding.
Park, Robert E. 1974: Human Migration and the Marginal Man. ln: Dcrs.:The Collected Papers,Vol I.

New York, S. 345-356.

206



Interkulturelle Kommunikation und globale Wirtschalt SAVk 94 (1998)

Pascale. Richard T./Athos, Anthony G. 1981:The Art of Japanese Management. New York.
Rex, John 1995: Ethnic Identity and the Nation State.The Political Sociology of Multi-Cultural Socie¬

ties. Social Identities 1.1:21-34.
Said, Edward W. 1981: Orientalismus. (amerik. Orig. 1978). Frankfurt.
Sanday, Peggy R. 1979: The Ethnographic Paradigm(s). In: Administrative Science Quarterly 24:

527-38.
Schiffauer. Werner 1996: Die Angst vor der Dilferenz. Zeitschrift für Volkskunde 92:20-31.
Sroi.CKE, Verena 1995: Talking Culture. New Boundaries, new Rhetorics ol Exclusion in Europe. In:

Current Anthropology 36: 1-24.

Ulrich, Peter 1987: Transformation der ökonomischen Vernunft. Fortschrittsperspektiven der moder¬
nen Industriegesellschaft. Bern, Stuttgart.

Venkatesh. Alladi 1995: Ethnoconsumerism: A new Paradigm to Study Cultural and Cross-Cultural
Consumer Behavior. In: Costa, Janeen Arnold/ Bamossy, Gary J. (Hg.): Marketing in a Multicultural

World.Thousand Oaks u.a., S. 26-67.

Wallerstein, Immanuel 1984: Der historische Kapitalismus (amerik. Orig. 1983). Berlin.
Walter-Busch, Emil 1989: Das Auge der Firma. Mayos Flawthorne-Experimente und die Harvard

Business School, 1900-1960. Stuttgart.
Welsch, Wolfgang 1987: Unsere postmoderne Moderne. Weinheim.
Wolf, Eric 1996: Global Perspectives in Anthropology. Problems and Prospects. In: Arizpe Lourdes

(Hg): The Cultural Dimensions ol Global Change. An Anthropological Approach. UNESCO
Publishing. S 31-43.

Zeciienter, Elizabeth 1997: In the Name ol Culture: Cultural Relativism and the Abuse of the Indivi¬
dual. In: Journal of Anthropological Research 53: 319-347.

Anmerkungen

1 Die ersten drei Modelle sind an Venkatesh (1995) angelehnt.
2 Seine Theorie, die die Universalität wirtschaftlicher Rationalität in Frage stellt, wird in den Wirt¬

schaftswissenschaften nur am Rande rezipiert, findet jedoch bei den Praktikern multinationaler
Unternehmen grosse Beachtung.

3 Insbesondere mit seinem 1968 publizierten Buch: Political Order in Changing Societies. New Ha¬

ven. Siehe Leys 1996:64-79.
4 vgl. Appadurai 1996, Arizpe 1996, Gupta 1997.
5 Siehe Kössler/Schiel 1994,Barth 1969,Alonso 1994,Rex 1995,Oommen 1997.
6 Nach Aussagen von Mitarbeitern des Auswärtigen Amtes.

Siehe den Artikel «Wer hat Angst vom Muselmann?» in der Süddeutschen Zeitung vom 20.1.98.
,s In Gutmann (1995) findet sich ein scharfsinniger Abriss dieser Diskussion.
9 «Doch <Global Player> sind noch rar», heisst es weiter in der Zeitung - Wenn man die Anzahl der

geschmiedeten globalen Unternehmensallianzen zwischen den mehr oder weniger «exotischen
Partnern» als Massstab nimmt, kann man sehen, dass es heute, 7 Jahre später, wohl schon einige
dieser «Global Players» gibt.

10 Der Stammesname kommt vomTapirape-Fluss, der in der Serra do Roncador entspringt und in den

Araguaia-Fluss mündet.

207


	Interkulturelle Kommunikation und globale Wirtschaft : zu den Risiken und Chancen von kultureller Differenz

