
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 93 (1997)

Heft: 1

Artikel: Individuelle Triebkräfte im Volksleben

Autor: Hoffmann-Krayer, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-117982

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-117982
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizerisches Archiv tur Volkskunde 93 1997). H. 1. 5-15

Individuelle Triebkräfte im Volksleben*

Von Eduard Hoffmann-Krayer

Über die Einwirkungen des Einzelmenschen auf das Volk ist in den letzten drei
Jahrzehnten viel gesprochen und geschrieben worden. Ich erinnere mich noch
lebhaft einer ziemlich animosen Kontroverse, die ich vor nahezu 30 Jahren in den
Hessischen Blättern für Volkskunde' mit meinem leider allzufrüh verstorbenen Kollegen

Adolf Strack ausgefochten habe, der meine Theorie über die individuellen
Triebkräfte im Volksleben scharf angegriffen hatte. Seither haben die Realitäten

gesprochen, wenn auch immer noch von verschiedenen Theorien umwogt, und diese

Realitäten wollen wir heute etwas näher ins Auge fassen.

Das Jahr 1921 war insofern für die theoretische Volkskunde von erheblicher
Bedeutung, als es uns das grundsätzlich wichtige Buch von Hans Naumann «Primitive
Gemeinschafts-Kultur» brachte. Hier und in seinen 1922 erschienenen «Grundzügen

der deutschen Volkskunde» hat der vielseitige und überall anregende Gelehrte
namentlich zwei Begriffe fest geprägt und scharf umgrenzt: die Begriffe «primitive
Gemeinschaftskultur» und «gesunkenes Kulturgut». In der «Volkskunde» (S. 2)

sagt er: «In die gewaltige und bunte Menge der Objekte wird man einigermassen
Gliederung und Ordnung nur dann hineinbringen, wenn man mit jener ganz
bestimmten Grundfrage an sie herantritt: Handelt es sich bei jeder auch noch so

geringfügigen Einzelheit um von unten gekommenes primitives Gemeinschaftsgut
oder von oben gekommenes gesunkenes Kulturgut? Die reinliche Scheidung der

Dinge in dieser Hinsicht stellt sich u.E. als das Hauptarbeitsziel der modernen
Volkskunde dar.» An Hand trefflicher Beispiele wird nun nachgewiesen, wie in
Volkstracht, Volksbuch, Volkslied, Volksschauspiel u.a. die Kultur der
«Oberschicht» zu erkennen ist. Nur ein Beispiel: die Tracht. Wenn wir die Volkstrachten
des 19. Jh. mit den Bauerntrachten des 16. und 17. Jh. derselben Gegend vergleichen,
so finden wir sozusagen gar keine Ähnlichkeiten mehr. Wohl aber zeigt die Volkstracht

Berührungen mit der städtischen Mode; nur lassen sich hier zwei Beobachtungen

machen: diese Übereinstimmungen sind nicht gleichzeitig, sondern sich

folgend, und sie sind nicht identisch, sondern sie zeigen Modifikationen, die durch
zahlreiche unendlich komplizierte Einflüsse bedingt sind (s.u.). Und ganz analog
beim Volkslied. John Meier hat in seiner grundsätzlich so bedeutungsvollen Schrift
«Kunstlieder im Volksmunde» (1906) schlagend nachgewiesen, wie zahlreiche
«Volkslieder» von bekannten Verfassern herstammen (es werden allein von
deutschen Liedern nicht weniger als 336 genannt), wie sie dann im Volke «zersungen»
werden, sich mit andern Liedern mischen, sich gegenseitig in Wort und Weise
beeinflussen: eine in allen Teilen höchst belehrende und auch auf anderes aus indivi-

Vortrag. gehalten am II. Internationalen Kongress tur Volkskunst in Antweipen. In einzelnen Teilen
erweitert. Erstmals in SAVk 30 (1930), 169-182.



Eduard Hoffmann-Krayer SAVk 93 (1997)

dueller Schöpfung geflossenes Volksgut anzuwendende Abhandlung. Dies zwei

Beispiele zu Naumanns gesunkenem Kulturgut. Und nun sein primitives
Gemeinschaftsgut! Auch hiefür liefern seine beiden Schriften zahlreiche kennzeichnende

Beispiele. Der primitive Mensch ist nach ihm ein sozial gebundenes Herdentier, ja
er vergleicht das primitive Gemeinschaftsleben sogar mit dem Tierleben (Ameisen,
Bienen, Affen). Aus diesem individuenlosen Herdengeist (wenn man das Wort
«Gemeinschaft» überhaupt anwenden darf) spriessen unbewusste und undifferenzierte

Gemeinschaftsanschauungen und Gemeinschaftsbräuche hervor, wie z.B.
der Zauberglaube, der Dämonen- und Totenglaube, die Vorstellung vom lebenden
Leichnam und die daraus erwachsenden Bräuche, wie Grabritus und Grabbeigaben,

Fesseln der Toten; ferner die Anthropomorphisierung des Tieres und die The-

riomorphisierung des Menschen, die aus solchen primitiven Anschauungen
hervorgegangenen Tänze und Mimen, und - noch primitiver - die durch Rhythmus
und Musik physiologisch ausgelöste Körperbewegung. Ja, in dem primitiven Wohnen

und Siedeln erkennt Naumann den Ausdruck des Gemeinschaftsgeistes.
In ihrer klaren Darstellung hat die Theorie von Naumann etwas Bestechendes

und sogar vielfach Überzeugendes. Wenn wir nun aber die Erscheinungen ganz
vorurteilsfrei betrachten, so müssen doch hin und wieder Bedenken aufsteigen in

die Möglichkeit einer strengen Scheidung von Ober- und Unterschicht, und nicht

weniger in die Gegensätze: primitive Gemeinschaftskultur (Völkerkunde) und
individuelle Flöhenkultur (Geistes- oder Kulturgeschichte). Wo hört die Oberschicht
auf und beginnt die Unterschicht? Naumann sagt uns, dass die Unterschicht sich
kennzeichne durch die «individualismuslose» Gemeinschaft, die Oberschicht
durch Individualismus und Differenzierung. Dies sind aber nicht die immanenten
Kennzeichen dieser beiden Schichten. In beiden Schichten gibt es starke und
schwache Individuen; nur im Grade sind sie verschieden: In den Kreisen der hohem
Zivilisation sind die Individuen reicher vertreten und differenzierter als in denen

niedriger Bildung, aber ausgeprägte Individuen gibt es auch in der Unterschicht.
Auch hier gibt es Führerpersönlichkeiten, nur sind sie weniger durchgeistigt als in

der Zivilisationskultur und haben leichteres Spiel im Dominieren und Beeinflussen
der leicht sich assimilierenden Masse. In der Zivilisationskultur herrscht im
allgemeinen mehr Aufklärung und daher auch mehr Selbständigkeit und Kritik gegenüber

der Tradition. Das Volksgut wird also in der Oberschicht gewöhnlich keine so

breiten Massen ergreifen wie in den kulturarmen Schichten. Wir möchten daher

nicht Ober- und Unterschicht sagen, so praktisch diese Tennini wären, sondern
individuell stark differenzierte und schwach differenzierte Gruppen. Zwischen
Naumanns Ober- und Unterschicht ist demnach kein prinzipieller Unterschied,
sondern ein gradueller.

Und so halte ich es auch für unmöglich, die primitive Gemeinschaftskultur von
der Höhenkultur scharf zu scheiden. Selbst die allerprimitivsten Perzeptionen und

Betätigungen entstehen nicht bei allen Einzelmenschen einer kulturlosen Gruppe
primär, sondern sie setzen immer zuerst bei Vereinzelten, leichter Perzipierenden
ein und übertragen sich rasch aufdie andern Glieder der Verkehrsgruppe, wo sie



Individuelle Triebkräfte im Volksleben SAVk 93 (1997)

dann so lange unverändert bleiben, bis neue individuelle Regungen sie modifizieren.

Nehmen wir ein Beispiel der sog. individualismuslosen Kultur von Naumann
selbst (Volkskunde S. 56f): «Fahren die Bauern eines litauischen Dorfes nach dem
nächsten Flecken zum Markt, so ziehen sie wie die Ameisen ihre Strasse, einer
hinter dem andern her. Zu gleicher Bartform, gleicher Haartracht, gleicher
Kleidung gesellt sich auch ein gleicher Gesichtstyp und eine gleiche Körperhaltung.
Die kleinen Schlitten im Winter, die kleinen Wagen im Sommer sind gleich. Vor
sich haben sie alle die gleichen Pferdchen unter dem gleichen Geschirr, und hinter
sich haben sie alle scheinbar die gleiche Frau, sitzend auf einem Bund Heu, den

Kopf verhüllt, den Oberkörper in kurzem Schafspelz, den Unterköiper im bunten
Rock. Mehl, Eier und Käse bringen sie alle in gleichen Gefässen und Körben, um
Salz und Gewürze in gleicher Weise dafür einzuhandeln. In Rudeln stehen sie auf
dem Markte herum, von einer Bewegung werden sie alle ergriffen, von den
gleichen Absichten und Gedanken sind sie alle beseelt. Lacht einer, so lachen sie alle
mit; schimpft einer, so tun sie alle das gleiche.» Eben: «Lacht einer!» «schimpft
einer!» Einer muss zu lachen, zu schimpfen anfangen! Das ist das Individuum, die

einzelne, etwas hervorstehende Persönlichkeit, der sich die andern assimilieren. So

wird es auch bei den Naturvölkern sein. Und stufenweise geht es empor vom
Urprimitiven zum Primitiven, Halbprimitiven, Halbkultivierten, Kultivierten, in
unmerklichen Übergängen; beim Primitiven die grösste Assimilation, beim Kultivierten

die kleinste, oder sagen wir besser: beim Primitiven die unbewussteste, beim
Kultivierten die bewussteste Assimilation. Jede Gruppenbildung, jedes Volkstum
ist Assimilation, ob sie sich innerhalb der «Oberschichten» oder «Unterschichten»
abspielt, ob sie von oben nach unten oder von unten nach oben steigt. Das Prinzip
der Assimilation ist in der Oberschicht dasselbe wie in der Unterschicht. Die städtische

Kleidermode geht grundsätzlich die gleichen Wege wie die Volkstracht, nur
sind die Schöpfer der Pariser Mode mit Namen bekannt. Die neue Mode wird dann
zunächst von einzelnen prominenten, tonangebenden Personen in der Comédie
française oder in Longchamps getragen und durchdringt allmählich die grossen
Massen, innerhalb derer aber auch wieder Individualitäten existieren, die das Neue
nach eigenem Geschmack umwandeln. Diese Mode sickert langsam in das Bauernvolk

ein, zuerst nehmen jüngere, beweglichere, etwa auch ins Ausland gereiste
Personen sie an, während ältere, starr gewordene, noch an der früheren Tracht
festhalten oder, wie mir Fälle bekannt sind, mit neuen Mode-Elementen mischen. Und
wie in der Oberschicht treten auch hier, freilich anonyme, Persönlichkeiten hervor,
an die sich schwache Individuen assimilieren. Zwei Beispiele: Heute tragen die
badischen Markgrafen nnen auf dem Kopf eine grosse wagrechte Schleife von
ungefähr Schulterbreite, «Chappe» genannt. Die alte Kopfbedeckung war wirklich
eine Kappe, die ursprünglich mit einer kleinen Bandschleife über die Stirn
festgebunden war. Mit der Zeit wurde nun, durch gegenseitiges Überbieten, die Schleife
immer grösser, während die Kappe zu einem kleinen Knoten zusammenschrumpfte.

Ganz ähnlich die filigranierten Haarpfeile und die Halsketten der Unterwaldne-
rinnen, die durch individuelle Triebkräfte immer grösser und reicher wurden.



Eduard Hoffmann-Krayer SAVk 93 (1997)

So wogen Individuum und Masse in ihrer Wechselwirkung hin und her. Und
diese Beeinflussungen machen sogar vor der höchsten Kunst nicht Halt. Rubens,
der acht Jahre in Italien war, hat Elemente des grossen Stils der italienischen
Renaissance aufgenommen und trotzdem seine persönliche Eigenart bewahrt; er hat

aber nicht nur eine persönliche Eigenart, sondern auch eine nationale: die flämische;

diese wird ihrerseits wieder gekennzeichnet durch den kirchlichen und
aristokratischen Zug, der wohl aufdie katholisch-spanische Herrschaft zurückzuführen
ist. Einfluss von Rubens zeigen van Dyek und Frans Snyders, Jordaens, obschon
auch sie starke Künstlerindividualitäten sind, und aufs engste lehnt sich an ihn an
Abraham van Diepenbeck. Alle flämischen Maler aber bilden eine Assimilisa-
tionsgruppe: die flämische «Schule». Und ist es nicht auch wieder eine Einwirkung
des Individuums auf das Volk, wenn Raffaels Madonna della Sedia in den entferntesten

Dorf- und Wegkapellchen wiederkehrt? Was für die Malerei gilt, gilt auch für
die Dichtung und die Musik. Überall Assimilation schwacher Individuen an stärkere

und starke, je nach der Kulturstufe nur graduell verschieden.
Nun noch ein Beispiel, welches in allen Kulturschichten gleichmässig erscheint:

Hat man noch nie beobachtet, wie Gebärden und namentlich Körperhaltungen un-
bewusst nachgeahmt werden? Zuerst fiel mir das auf im Gespräch mit einem Kollegen,

dem man nicht nachsagen kann, dass er eine schwache Individualität habe. Wir
standen einander gegenüber an meinem Büchergestell. Ich stützte meinen Ellbogen
auf einen Schaft in Armhöhe und legte meine Hand an die Schläfe. Sofort tat mein

Kollege dasselbe. Ich habe den Versuch später noch unzähligemale bei andern
Personen gemacht (gekreuzte Arme, Daumen in den Annlöchern der Weste, Fassen

des Rockkragens und manches andere), und in den meisten Fällen hat sich die

Nachahmung, wohl gänzlich unbewusst, eingestellt. Wie oft lässt es sich beobachten,

dass, wenn das Publikum vor einer Darbietung über die Beginnzeit hinaus

warten muss, einer ungeduldig zu klopfen anfängt und die andern gleich nachfolgen.

Und soll ich endlich auf das Anstecken des Gähnens hinweisen?2

Ich möchte nun im Folgenden eine Reihe konkreter Beispiele geben für individuelle

Agentien im Volksgut. Wenn wir dabei das sog. «primitive Gemeinschaftsgut»

von dem sog. «gesunkenen Kulturgut» trennen, so geschieht es nur, um nachher

erkennen zu lassen, dass beide vor der Assimilationstheorie gleichwertig sind.

Wir unterscheiden hiebei:
1. Erfindung durch ein Individuum.
2. Übertragung von vorhandenem Volksgut durch ein Individuum.
3. Veränderung von vorhandenem Volksgut durch ein Individuum.

1. Erfindung

Zunächst ein Brauch: In einer englischen Landpfarrei pflegten die Kinder von
Charles Kingsley die Gräber am Sonntag mit Blumen zu schmücken. Bald lernten
die Dorfleute es von ihnen ab.



Individuelle Triebkräfte im Volksleben SAVk 93 (1997)

In Basel wird ein radförmiges Gebäck gegessen mit dem Namen «Sunne-Red-
li». «Sonnenkult, urältestes primitives Gemeinschaftsgut» wird man sagen. Dieses

Gebäck wurde im Sommer 1925 aufdie Bäckerei-Ausstellung in Basel von Bäk-
kermeister Schneider hergestellt. Die Form hatte er von der sog. «Fastenwähe»,
einem in Basel längst vorhandenen Gebildbrot der Nachneujahrszeit, den Namen
«Sunne-Redli» hatte er gewählt, weil er von mir gehört hatte, dass die Fastenwähe

ursprünglich wohl das Sonnenrad darstelle.
Vor kurzem wurde ich von einem Herrn gefragt, wie das Gebäck «Wy-Leiterli»

ausgesehen habe, das er in Zunftakten gefunden habe. Ich wies ihn an den genannten

historisch interessierten Bäckenneister, der anfangs keine Auskunft wusste,
aber mir bald darauf ein selbst fabriziertes «Wy-Leiterli» zusandte, das er offenbar
durch Nachdenken aus der Phantasie hergestellt hatte. Es ist ein reiner Zufall, dass

die «Sunne-Redli» ihren Eingang ins Volk gefunden haben, die «Wy-Leiterli»
nicht.

2. Übertragung vorhandenen Volksgutes

In Wei mar führte Goethe das Suchen der Ostereier ein, das ihm aus seiner Frankfurter

Jugendzeit bekannt war.3

Besonders instruktiv sind die allbekannten «Confetti» am Karneval. Bei der

Einweihung des Schweizerischen Landes-Museums in Zürich (1898) wurde ein

Umzug veranstaltet, in dem jeder Kanton eine volkskundliche Eigenheit darzustellen

hatte. Die Basler brachten ihre Fastnacht. Ich lebte damals in Zürich und war
erstaunt zu sehen, dass die Masken Confetti warfen, was ich früher in Basel an der
Fastnacht nie gesehen hatte. Im Jahr 1892 oder 1893 hatte das Warenhaus Knopf in

Basel die Confetti aus Paris eingeführt. Als sie am ersten Tag nicht gekauft wurden,
liess Knopf sie durch seine Ladenmädchen auswerfen. Am zweiten Tage fanden sie

reissenden Absatz und sind geblieben, bis sie vor einigen Jahren wegen des

gesundheitsschädlichen Staubes behördlich verboten wurden, wie auch in Paris im Jahre

1923. Jetzt sind sie wieder in Gebrauch. Diese Papierconfetti sind im Jahre 1883

durch einen Seidenzüchter in Mailand eingeführt worden, der bei der Seidenzucht
durchlochte Papiere brauchte4; sie sind aber ihrerseits nur eine Modifikation der
früheren Gipskügelchen; und diese wieder gehen auf wirkliche Zuckererbsen
zurück, wie sie mancherorts an Volksfesten ausgeworfen werden; daher der Name
«Confetti». In Basel aber waren die Vorläufer der Confetti die kleinen Karton-
scheibchen («Räppli»), der Abfall der in den Seidenbandfabriken am Webstuhl

gebrauchten Kartonstreifen. Also auch in Basel knüpften die Confetti an eine Tradition

an.

Man sieht, wie kompliziert die Erscheinungen oft sind, und wie schwer es ist,
Individuelles und Traditionelles reinlich zu scheiden. Die Grade der individuellen
Schöpfung sind verschieden; immer aber bildet sich das Volksgut durch Assimilation.



Eduard Hoffmann-Krayer SAVk 93 (1997)

In Antwerpen hatte unser schweizerischer Fahnenschwinger Hug dadurch einen
besonderen Erfolg, dass er nach der Schweizer Fahne auch die belgische schwang.
Als wir nachher beisammen sassen, legte ich ihm nahe, das gleichzeitige Schwingen

und Werfen von zwei Fahnen zu üben. Wenn er es zustande bringt, wird diese

Art Schule machen, und in einigen Jahrzehnten wird es heissen: In der Schweiz ist

es Sitte, mit zwei Fahnen zu schwingen.
Im Saanental wurde der Weihnachtsbaum im Jahre 1855 durch eine Pfarrersfrau

eingeführt', in der Tschechoslowakei durch Chr. v. Schmids Erzählung «Der
Weihnachtsabend»6, ein kennzeichnendes Beispiel für den literarischen Einfluss, wie er

ja auch beim Märchen nachgewiesen ist, sei es durch Kunst-, sei es durch
Volksmärchen.

Zu der individuellen Vermittlung gehören auch die Wiedereinführungen
verschwundenen Volksgutes. In Wollishofen (Kanton Zürich) führte ca. 1920 Lehrer
Dr. E. Stauber die St.Niklaus-Umzüge wieder ein, wofür die Kopfmasken nach
seiner Weisung hergestellt wurden. Ebenso Elias Haffter die «Pochseitiere» in
Weinfelden.7 Aus St.Georgen bei Freiburg i.Br. wurde am 16. April 1928 berichtet:

«Wie man hört, soll der in der Vorzeit ausgeübte Brauch des St. Georgs-Ritts
wieder in die St. Georgs-Prozession eingefügt werden. Diese Sitte hatte mit dem
Verschwinden der alten Hardtkirche, die 1868 abgebrochen wurde, aufgehört.»
In diesem Jahre (1930) sah Florenz wieder den «Gioco de Calcio», Brüssel den

«Ommegang», freilich kann ich hier den individuellen Anstifter nicht
nachweisen.

3. Veränderungen, Modifikationen

Auch diese können auf individuelle Ursachen zurückgehen. Man denke an die
obrigkeitlichen oder kirchlichen Verbote. Im Jahre 1913 wurden im graubündneri-
schen Ems die Bagordas (Masken) wegen der Verschleppung der Maul- und
Klauenseuche verboten. Die Lichtmess (2. Februar) wurde 1912 im Wallis durch kirchlichen

Erlass auf den folgenden Sonntag verschoben, die Fastnachtstänze im Val de

Bagnes vom Sonntag auf den Montag. Im vorigen Jahre (1929) verbot der Papst die
Amulette und Talismane gegen den bösen Blick: wie Hufeisen, Hornspitzen. Korallen

u. dgl.s
Oft ist, wie oben angedeutet, die treibende Persönlichkeit oder Behörde nicht

bekannt, aber doch anzunehmen.
An der Marne lebten im Juni dieses Jahres die Johannesfeuer wieder auf. Über

die Veranlassung und den Veranlasser weiss ich keinen Bescheid. Eine Modifikation

eines alten Brauches liegt vor, wenn in Blomberg (Lippe) die Martinifeuer seit
1814 auf den 18. Oktober, den Tag der Völkerschlacht bei Leipzig verlegt wurden.
Der Gideo-Umzug im Kanton Appenzell (Herisau) stellte früher das Fastnacht-

Begraben dar, im 20. Jahrhundert ist er zu einer Zeitsatire geworden. Ganz ähnlich
die fortwährenden Modifikationen der Fastnacht in Basel.9

10



Individuelle Triebkräfte im Volksleben SAVk 93 1997)

Flatte man die bisherigen Erscheinungen des Volksgutes mehr oder weniger zum
primitiven Gemeinschaftsgut oder seinen Ausläufern rechnen können, so würde
das Folgende, nach Naumanns Anschauungen, eher als gesunkenes Kulturgut zu
betrachten sein.

Einen merkwürdigen Fall von individueller Beeinflussung der Tracht habe ich

vor ca. 20 Jahren im vorarlbergischen Montafon erlebt. Die jüngeren Bauernmädchen

erschienen dort sonntags alle in der Kirche mit einem eigenartigen Strohhütchen,

von dessen rechter Seite eine Seidenbandschleife keck aufstand. Eine
anscheinend ganz moderne Kopfbedeckung. Eine Erkundigung hat ergeben, dass die

Hüte von einem langjährigen beliebten Montafoner Kurgast namens Alexander

Anfang der 1890er Jahre entworfen und nach seiner Anleitung hergestellt worden

waren. Sie hatten auch schon einen volkstümlichen Namen: «Sanderhüetli». Ob sie

noch existieren? In dieser jetzt veralteten Modeform kaum. Möglich, dass sie innerhalb

des Bauernvolkes wieder durch individuelle Agenden modifiziert worden
sind, wie wir das in andern Gegenden beobachten können.1" Wie unverkennbar ist
auch der individuelle Einfluss bei den Fastnachtskostümen, die heute vielfach von
namhaften Künstlern entworden werden und zuerst auf grossen Maskenbällen
erscheinen. Illustrierte Zeitungen oder Schaufensterausstellungen sorgen für
unwillkürliche Einflüsse auf breitere Massen, und im nächsten Jahre treten ähnliche
Kostüme zu Dutzenden an billigeren Maskenbällen auf. Sehr oft sind diese
Kostümentwürfe bezeichnenderweise Karikaturen der henschenden Mode, wie die

«Incroyables» um die Wende des 18. Jh. in fastnächtlicher Persiflierung massenhaft

vorkommen. Man beachte femer die grosse Verbreitung der Riesenmasken am
Karneval, die sicherlich auch von einem Kern (Nizza?) ausgegangen sind.

Ein Beispiel aus der Keramik: In die schöne Heimberger Bauernkeramik mit
ihrer vorwiegend dunkelbraunen Farbe und ihrem kräftigen, aus dem Hörnchen

gegossenen Dekor kommt plötzlich in den 1840er Jahren ein ganz neuer Stil: der

Grund wird blassgelb, das Dekor kleinlich, mit der Nadel geritzt. Nachforschungen
haben herausgestellt, dass um diese Zeit ein Hafnerarbeiter namens Nater aus

Steckborn im Kt. Thurgau sich am Heimberg angesiedelt und den neuen Stil dorthin

verpflanzt hat. ' ' Daneben wandeln aber die älteren Stile weiter oder - mischen
sich mit den neuen. Wäre das Stilgefühl der Heimberger Hafner stärker gewesen, so

hätte der neue Stil sich ihnen assimilieren müssen; aber der Geschmack war damals

bereits unsicher geworden, und so wirkte das Individuum aufdie Tradition, nicht
die Tradition auf das Individuum. Ähnliche individuelle Beeinflussungen, aber im
günstigen Sinne, weist van Gennep bei der savoyardisehen Keramik nach.'2

Auch hier aber ist die schöpferische Persönlichkeit nicht immer eine einzelne,
mit Namen bekannte. Als Keller-Leuzingerden brasilianischen Madeirastrom
hinauffuhr, übten sich seine indianischen Ruderer in der Kunst, Rosenkranzperlen zu
schnitzen, was aus längst eingegangenen Jesuitenmissionen stammte.13 In ähnlicher

Weise mag der aus dem Buddhismus kommende Rosenkranz seinen Weg in
den Katholizismus gefunden haben. Dass aber selbst die höchste Individualkunst
ins Volk dringen kann, haben wir vorhin bei den Madonnen Raffaels gesehen.

11



Eduard Hoffmann-Krayer SAVk 93 (1997)

Wie oft kann man ferner persönliche Einflüsse beim Spiel beobachten! Als
Studenten verwendeten wir manchmal das Würfelspiel zum Auslosen («Ausknobeln»)
der Konsumation. Dabei erfand ich selbst einige Touren und gab ihnen Namen,
unter der Fiktion, ich hätte sie von einem Studentencorps erlernt. Meine Freunde
nahmen diese erfundenen Touren gutgläubig an. Wäre ich in einem massgebenden
Corps eine massgebende Persönlichkeit gewesen, so hätten die Touren dort

Eingang finden können. Die Corpsbrüder hätten sie aufCartellcorps an andern Universitäten

übertragen und die Würfeltouren des Studenten Hoffmann hätten ihre Runde

durch alle Universitäten und schliesslich vielleicht durch die ganze würfelliederliche

Welt und Unterwelt machen können. Ganz Analoges habe ich beim

Kinderspiel oft beobachtet. Aus meiner Knabenzeit erinnere ich mich an einen
Kameraden, der besonders erfinderisch war im Variieren von Spielregeln, z.B.
beim Steinkugelspiel (Gluckern). Wir gaben uns diesem Variationstrieb gerne hin
und wurden sogar selbst wieder zu Modifikationen angeregt. Es ist unzutreffend,
wenn man die Lethargie des Volkes als allgemeingültigen Grundsatz aufstellt.
Auch das Volk ist für Wandlungen und Neuerungen empfänglich; nur richtet sich
die Raschheit ihrer Aufnahme nach der geistigen Regsamkeit der betreffenden
Volksgruppe oder, mit andern Worten, nach dem Reichtum an leicht perzipierenden
Individuen.

Besonders deutlich ist dies naturgemäss in der städtischen Volkskunde. So sind

an der Basler Fastnacht immer wieder von einzelnen neue Trommelmärsche erfunden

worden, die z.T. ein kurzes Dasein fristeten, z.T. auch bleibend in das Repertoire

der «Cliquen» aufgenommen wurden.
Aus dem Gebiete der literarischen Volkskunde sei in erster Linie aufdie zahllosen

Kunstlieder namhafter Verfasser hingewiesen, die als Volkslieder, oft endlos
variiert und «zersungen», weiterleben (s.o. S. 1).

Aus älterer Zeit berichtet uns Grimmeishausen in seiner «Courasche» (S. 91):
«Dieser Geschichten halber hat besagter Fendrich nachgehends ein Lied gemacht,
der Scheck genannt, anfahend: ach was für unaussprechliche Pein, mit welchem
sich in folgender Zeit gantz Teutschland etliche Jahr geschleppt, da doch niemand

wüste, woher es seinen Ursprung hatte.» Das würde man früher als «echtes» Volkslied

bezeichnet haben, weil es von einem «Fänrich» stammte oder besser, weil man
den persönlichen Verfasser nicht mit Namen kannte. Aber auch die schweizerischen

Lieder «Han amen Ort es Blüemli gseh» und «Niene geit's so schön u lustig»
gelten als «echte» Volkslieder, weil nur die Gelehrten wissen, dass sie von
G. J. Kuhn und C. Widmer gedichtet sind.

Wie mir der Sänger und Volksliedforscher Hanns in der Gand mitteilt, werden im
Val d'Anniviers (Kanton Wallis) heute noch Märsche und Weisen auf Querpfeifen
gespielt. Unter den Pfeifern ist ein gewisser Bahner besonderer Meister. Dieser

spielt aber die Weisen nicht immer gleich, sondern er variiert sie oder modifiziert sie,

je nachdem ihm, mehr oder weniger bewusst, ein altes oder neues Motiv, eine Phrase

in den Sinn kommt. Andere Pfeifer ahmen ihn nach, und so entstehen die zahlreichen

Varianten, von denen kaum jemand sagen kann, welche die ursprüngliche sei.

12



Indu iduelle Triebkräfte im Volksleben SAVk 93 (1997)

In diesem Reichtum von Spielarten liegt auch der volkspsychologische Wert der

Sagen aus Uri von Josef Müller.
Im bernischen Emmental kursiert heute eine Pestsage, die in wesentlichen

Punkten übereinstimmt mit J. Gotthelfs Novelle «Die schwarze Spinne» und doch
wieder merkliche Abweichungen zeigt.14 Ich war eine Zeitlang schwankend, ob

Gotthelf eine Volkssage künstlerisch gestaltet hat oder ob die Gotthelfsche Novelle
ins Volk durchgesickert ist; schliesslich liess mich ein sorgfältiger Vergleich mit
ähnlichen Volkssagestoffen für Letzteres entscheiden.

Auch Justinus Kerner erwähnt im «Bilderbuch aus meiner Knabenzeit»15 eine

Anekdote, die von bestimmten Personen ausgegangen war, und van Gennep nennt
zwei Männer als Erfinder von erotischen Schwänken.16

Lucien Foulet hat in seiner Arbeit über den «Roman de Renard» mit besonderer

Energie die individuellen Agentien in der literarischen Volkstradition und in der

Tiersage im Speziellen betont. Dort findet sich der bemerkenswerte Satz: «Peut-
être verra-t-on un jour que le <peuple> n'a rien inventé, et que derrière chaque invention

il y a un individu.»17

Diese individuellen Schöpfungen können verschieden auftreten: entweder
selbstbewusst als eigenste Erfindungen des Individuums, wobei sie jedoch, wenn
dieses nicht sehr autoritativ ist, Gefahr laufen, von der Masse aus Unwillen sich
beeinflussen zu lassen, abgelehnt zu werden; oder als angebliche Übernahme von
anderer Seite, vielleicht von einem aus der Masse selbst, um die Neuerung für die
Masse mundgerechter zu machen.1S Das mag auch der Grund sein, weshalb in alten

Dichtungen so oft auf fingierte Quellen hingewiesen wird.
Über den Einfluss des Individuellen auf das «Volk» lässt sich zusammenfassend

sagen: In zahlreichen Fällen ist das Eindringen einer persönlich individuellen
Schöpfung in breitere Volksschichten nachgewiesen. Diese Aufnahme kann in
verschiedenen Graden geschehen: entweder in völlig gleicher Gestalt wie die

Originalschöpfung oder, was häufiger ist, in modifizierter Gestalt. Diese Modifikation
kann in einer Anpassung an den Geschmack der Unterschicht bestehen oder in
einer Mischung mit anderm, bereits vorhandenem Volksgut. Jede Modifikation
aber ist das Ergebnis eines individuellen Agens. Hier ist die Assimilation der
individuenarmen Massen an die prominenten Individuen besonders deutlich. Aber
nicht nur beim Herabsinken höheren Kulturgutes in die niederen Schichten spielt
sich dieser Prozess ab, sondern auch innerhalb der sog. «Oberschicht» und innerhalb

der sog. «Unterschicht». Hier begreiflicherweise darum nicht so deutlich, weil
die Individuen weniger bekannt sind. Wir haben aber gesehen, dass selbst innerhalb
der primitiven Gemeinschaft es Individuen sind, denen sich noch Schwächere
angleichen. Es soll damit nicht geleugnet werden, dass, je niedriger die Kulturstufe
steht, je häufiger die gleichzeitige oder selbständige Entstehung bei verschiedenen
Individuen (Polygenese) vorkommt.

Wenn nun alle Kulturerscheinungen auf fortwährend fluktuierenden
Wechselwirkungen zwischen Individuum und Masse besteht, wo bleibt dann aber das

eigentliche «Volksgut» als ruhender Pol in der Erscheinungen Flucht? Hier möchte

13



Eduard Hoffmann-Krayer SAVk 93 (1997)

ich die Antwort erteilen, die John Meier schon längst als Definition des Volksliedes
gegeben hat: Volksgut ist alles, was «volksläufig» geworden, d. h. in breite Schichten

eingedrungen und von ihnen angeeignet worden ist, ob es dieses Gut nun
bewusst oder unbewusst übernommen hat. Das Wesentliche ist, dass dieses Gut im
Volke lebt und in ihm Betätigung findet.

Die Volkskunde hat bis jetzt überwiegend die Erscheinungen an sich betrachtet,
wie auch die Sprachwissenschaft und besonders die Etymologie allzulange die

sprachlichen Gebilde ohne Rücksicht auf ihre Kulturgeschichte blindlings unter
starre Gesetze gebeugt hat. Die Aufgabe der Volkskunde ist es aber, auch den
Triebkräften nachzugehen, die zur Entstehung und Umwandlung der Volksbetätigungen
geführt haben, also diese nicht a priori, sondern als geschichtlich gewordene zu
beurteilen. Dann wird man verlernen, die Produktionsfähigkeit des Volkes zu
überschätzen. In diesem Sinne war mein Anspruch gemeint: «Das Volk produziert
nicht, es reproduziert», «Volk» als undenkend sich angleichende Menschengruppen

(«assoziative Denkweise» nach Mogk). Dabei darf aber nie die Tatsache aus
den Augen verloren werden, dass auch die untern, nach Naumann «individualismuslosen»

Schichten Individuen enthalten, die das «Volk» nach sich ziehen.
In diesen Wechselwirkungen ist das Konstante allein die Massenangleichung.

Ist aber jede Massenangleichung Gegenstand der Volkskunde? Dann müsste es

auch die städtische Kleidermode sein. Die Vorgänge innerhalb des Bereiches der
modernen Zivilisation sind nur insofern Gegenstand der Volkskunde, als sie entweder

selbst auf alten Überlieferungen beruhen, wie z.B. städtische Hochzeitsbräuche,

Bräuche an Fürstenhöfen u.a., oder tiefgehende Spuren in breiten
Volksschichten hinterlassen haben, z. B. nachgewiesener Einfluss der städtischen Mode
aufdie Volkstracht, des Kunstliedes auf das Volkslied u.a.

Im Hinblick aufdie Vielgestaltigkeit der Subjekte, Objekte und Vorgänge des

Volkstums wird die Definition von «Volkskunde» immer schwieriger, wie auch der

Begriff «Volk» sich nie scharf wird umgrenzen lassen.

Wir haben oben an Beispielen (vgl. die Confetti) gesehen, wie schwer, ja in

vielen Fällen unmöglich es ist, primitives Gemeinschaftsgut von gesunkenem
Kulturgut zu unterscheiden, weil dieses ja seinerseits wieder aus dem Primitiven
emporgestiegen sein kann:

Vom Himmel kommt es,
Zum Himmel steigt es

Und wieder nieder.
Zur Erde muss es:

Ewig wechselnd.

14



Individuelle Triebkräfte im Volksleben SAVk 93 (1997)

Anmerkungen

1

E. Hoffmann-Krayer. Naturgesetz im Volksleben? Hess. Bll. f. Vkde 2, 57 ff.; Strack, Der Einzelne
und das Volk ebd. 64ff.
Beim Gähnen halten wir die Hand vor den Mund: ursprünglich ein Schutzmittel gegen das Einfahren

des Dämonen. Nach Naumann primitives Gemeinschaftsgut. m. E. aber auch das schon
Assimilationsgut. Dann wurde es ein Gebot des Anstandes, nach Naumann gesunkenes Kulturgut, und
endlich ein unbewusster Gestus.
Stunden mit Goethe 9. 25.

4
s. La Renaissance (Paris) 10 février 1923.

5 Berner Nachrichten 18. Dezember 1929.
6 Cesky Lid 24, 107.
1

Thurgauer Zeitung 5. August 1909.
s New York Herald (Pariser Ausgabe) 7. Jan. 1929.
9 Brockmann-Jerosch, Schweizer Volksleben II, 130 ff.

"' s.o. S. 3 die Markgräfler Schleife und der Unterwaldner Haarpfeil.
11 Archiv 18,98.
12 Revue de Savoie 1912, p. SO. 86.
" Zeitschr. f. Volkskunde 20, 250.
" Archiv 25. 51; Schweizer Volkskunde 19, 13.
15 Werke (Flesse) 4, 94.
16 Religions etc. 3, 193.
17 Referat in Nieuwe Taalgids 10, 240.
" Auf diesen Punkt hat namentlich Prof. Adam Fischer aus Lemberg in der Diskussion hingewiesen.

15


	Individuelle Triebkräfte im Volksleben

