
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 93 (1997)

Heft: 1

Artikel: Bruder Fritschi von Luzern : zur Deutung einer fasnächtlichen
Integrationsfigur

Autor: Hugger, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-117991

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-117991
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizerisches Archiv für Volkskunde 93 (1997), H. 1. 125-136

Bruder Fritschi von Luzern*

Zur Deutung einer fasnächtlichen Integrationsfigur

Von Paul Hugger

Einleitung

Die Volkskunde versteht sich heute in erster Linie als Gegenwartswissenschaft, die
sich mit den aktuellen Erscheinungen im Leben der menschlichen Gesellschaft
auseinandersetzt. Doch gilt es daneben, jene vornehme Aufgabe nicht zu vernachlässigen,

die sie angestammterweise schon immer wahrnahm, nämlich volkskultu-
rale Phänomene auch aus ihrer historischen Bedingtheit heraus zu erklären, schwer
deutbare Erscheinungen im Volksleben in grössere geschichtliche Zusammenhänge

zu setzen und zu interpretieren. Die nachstehenden Ausführungen dienen dieser
zweiten Zielsetzung.1

Wie kaum eine andere Stadt in der Schweiz kennt Luzern in seinem Fasnachtsleben

eine so zentrale Maskengestalt, dass man sie auch auswärts sofort mit dem

Stadtnamen in Verbinding bringt. Gewiss, Zug hat die «Gret Schall», Klingnau den

«Räbehegel», Thun, allerdings ausserhalb der Fasnachtszeit, den «Fuulehund»,
unvergleichlich aber ist die Reputation des «Bruder Fritschi» in Luzern. Einzig Basel

mit dem Vogel Gry ff und seinen Gefährten weist Vergleichbares auf.

Ich versuche, die Gestalt Fritschis von den Ursprüngen her zu deuten und ihre

Entwicklung zu verfolgen. Es geschieht aus einer doppelten Überlegung heraus:

Einerseits herrscht in der Luzerner Fasnachtsliteratur eine ziemliche Verlegenheit
in dieser Frage; anderseits zeigt gerade die Geschichte der Fritschigestalt Typisches
für die allgemeine Entwicklung der städtischen Fasnacht auf. Ich gehe vom
Gegenwärtigen auf das Frühere, vom Phänomenologischen zur Interpretation, wobei ich
die vergleichende Brauchtumsforschung heranziehe.

Was tut sich also in Luzern in den frühen Morgenstunden des Schmutzigen
Donnerstags? Zunächst mutet die Szene gespenstisch an. Beim Schein der Windlichter,
unter dem Ruf der Harsthörner und den Klängen der Guggenmusiken bewegt sich

um fünf Uhr ein Zug durch die noch nächtlichen Strassen. Den Kern bildet ein

Würdenträger in altmodischem Kostüm mit Dreispitz und Zunftmeisterkette, ein

Szepter in der Hand. Es ist der Fritschivater. Ihn umgibt eine Gruppe Maskierter
und Kostümierter, unter denen vor allem das Fritschipaar mit dem Fritschikind,
einer Puppe, auffällt. Der Zug endet am Kapellplatz, wo im Morgengrauen das

Auswerfen der Orangen beginnt, als Bescherung und Volksbelustigung zugleich.
Zu unterscheiden beim modernen Brauch sind also die Fritschimaske (resp.

deren anonymer Träger) und der Fritschivater.2 Dieser, der Repräsentant vor allem der
Oberschicht der Stadt (was immer man offiziell auch dagegen beteuern mag), steht

* Erstmals in SAVk 79 (1983), 113-128.

125



Paul Hugger SAVk 93 (1997)

während den Fasnachtstagen und auch das Jahr über im Rampenlicht. Er ist Mittelpunkt

und Mäzen dieser Tage. Denn auch hier bringt die organisierte Fasnacht nicht
eine Umkehrung der sozialen Ordnung, sondern deren erneute Darstellung in
verkehrtem Gewände. In der Bezeichnung Fritschivater liegt ein Zweifaches:
Einerseits bedeutet sie die Unterstellung einer populären Fasnachtsfigur unter
einen Vater, eine väterliche Autorität (und dies ist bezeichnend), anderseits ist der
Fritschivater so etwas wie der «pater patriae» während diesen Tagen.

Geschichtliches

Auf Grund verschiedener chronikalischer Einträge und Berichte sind wir über die
Gestalt des Bruders Fritschi gut unterrichtet. Das verdanken wir vor allem einem

launigen Handstreich der Basler, der aus fasnächtlichem Geist erfolgte und zu fas-
nachtsähnlichcn Lustbarkeiten führte. Diese Vorfälle haben sowohl in den Luzerner
als auch in den Basler Zeitdokumenten ihren Niederschlag gefunden. Der vorrangige
Berichterstatter ist Diebold Schilling (geb. um 1460, gest. vermutlich 1515), der
Verfasser der Luzerner Bilderchronik von 1513.3

Am Anfang des Kurzberichts über den Basler Vorfall gibt uns Schilling eine knappe

Version des Luzerner Fasnachtsbrauchs: «Von alter har ist ein löbliche Gewohnheit

und järlicher fassnacht schimpf zuo Lucern gewäsen, uff eine gesellschaft und

trinkstuben, genannt zum Fritschi. Die hand einen ströwinen man, genannt bruoder
Fritschi, den sy järlich uffden schmutzigen donstag vor der pfaffen fassnacht erlich in
irem harnesch mit allen gesellschafften der Stadt Lucern mit eim vennli, pfiffen,
trummen, tanzen und was sich mag zuo fröuden ziehen, infürend.» Also ein Zug in

die Stadt als Fasnachtsauftakt, in der typischen Verbindung von Ernst und Schalk,

von Standesritual und Ausgelassenheit. Bereits aus dem 15. Jahrhundert wissen wir,
nach Theodor von Liebenau4, von einem «Fritschizug», der mit köstlichen Mahlzeiten

verbunden war und von der Safranzunft veranstaltet wurde.
Und nun die Basier Affaire. Die Vorgänge sind bekannt. Sie gelten als klassisches

Beispiel fasnächtlicher Besuchsfeste unter den Städten, obwohl das Datum schliesslich

in eine andere Zeit des Jahres zu liegen kam. Wir kennen die Einzelheiten dank
dem detaillierten Festbericht eines Basler Ratsschreibers, aufgezeichnet im
sogenannten Kleinen Weissbuch (vermutlich Ratsschreiber Nikiaus Haller), nachzulesen
in den Basler Chroniken Band 4. bearb. von August Bernoulli. Leipzig 1890. S. 92ff?

Die Lustbarkeiten gehören ins Umfeld der Bemühungen Basels, als neues
Bundesmitglied die Bande der Freundschaft mit den eidgenössischen Ständen enger zu
knüpfen.

Hier die Ereignisse knapp zusammengefasst: Vermutlich Ende 1507 war es Jacob

Meyer zum Hasen, einem gewiegten Basler Kriegsmann und Zunftmeister, gelungen,
die Maske Fritschis im Auftrag seiner Vaterstadt zu entwenden.6 Das bildete den
Vorwand, um die Luzerner zu einem fasnächtlichen Fest in die Rheinstadt zu laden. Der
«Diebstahl» zeigt, dass damals die Fritschimaske schon weitherum bekannt war und

126



Bruder Fritschi von Luzern SAVk 93 (1997)

mit als Standessymbol von Luzern angesehen wurde. Die Einladung erfolgte aufdie
Fasnacht 1508 in martialischen Tönen. Luzern antwortete am 12. Februar. Es wünschte

Aufschub bis nach Ostern oder später. Am 10. September erreichte die Basler ein

launiger Brief der Luzerner Stadtregierung. Darin ist von «unserem lieben alten burger

bruoder Fritzschin» die Rede. Er sei seines Alters wegen etwas unzurechnungsfähig

geworden, habe sich überreden lassen und sich so heimlich nachts wegbegeben.
Zuerst sei man in Luzern der Meinung gewesen, er sei auf Brautschau gegangen. Das

habe er schon mehrere Male getan. Nun wüssten sie, dass er sich in Basel befinde und

er sich dort wohl fühle. Seine Freunde und Zunftbrüder möchte ihn aber wieder bei

sich haben, und in ihrem Auftrag bemühe sich der Rat um seine Rückkehr. Aufdie
Gefahr hin, dass es zu einem grossen Weingelage komme, zögen sie am Freitag, dem
15. September, zu Ross, Schiff und Fuss vor die Rheinstadt. Am Samstag werde man

angreifen, um den Bruder Fritschi wieder in die eigene Gewalt zu bringen. Die Luzerner

würden dabei von Leuten aus den drei übrigen Waldstätten und Zug begleitet.
Gleichentags, am 10. September, einem Sonntag, erfolgt die Antwort des Rates

von Basel. Die Ansage des kriegerischen Aufzugs erschrecke die Basler nicht;
sondern man erwarte die Luzerner mit mannhaftem Mut und wehrhaftem Geist. Sie

sollten nur so viele Leute mitbringen, wie es ihnen gefalle. Denn: Je mehr Feinde,
desto mehr Ehre. Es werde aber Brader Fritschi, so hoffe der Rat, vermitteln, so dass

aus der Begegnung ewige Freundschaft erwachse.

Der Besuch erfolgte am 16. September. Die Eidgenossen, 150 Mann stark, landeten

an der Mündung der Birs, wurden dort von Vertretern des Rats und vielen Zünftern

nebst Jungvolk in kriegerischem Aufputz willkommen geheissen und auf den

Kornmarkt geleitet. Unterwegs nickte ihnen Bruder Fritschi aus dem neuerbauten

Gerichtshaus freundlich zu, woran die Luzerner ein besonderes Gefallen hatten. Auf
dem Kommarkt fand die eigentliche Begrüssung durch den Bürgermeister statt. Es

folgten Gastereien und ein Tanzvergügen am Sonntag auf dem Petersplatz. Anderntags

fand auf der Schützenmatte ein Preisschiessen statt. Bei alldem floss viel Wein,

gespendet auch vom Bischoffund vom Abt von Lucelle. Die Eidgenossen blieben bis

am Mittwoch früh.
Dann ging's zu Fuss über Sankt Jakob heimwärts, bis zur Birs wiederum ehrenvoll

begleitet von den Repräsentanten der Stadt. Der Rat sorgte auch für eine entsprechende

Bewirtung in Liestal. Als Abschiedsgeschenk erhielt Brader Fritschi Rock und

Hosen aus gutem englischem Tuch. Er wurde vom Brunnenknechf getragen, der ist

«von Hb stark, aber nit vast witzig gewesen», heisst es im Weissbuch, und das bezog
sich wohl auf den Brannenknecht. Mit dem Dank des Rats in Luzern endete das

aufwendige Besuchsfest.

Erste Fragen

Spätestens hier stellen sich einige Fragen. Was haben wir unter dem Ausdruck «strö-
winen Mann» zu verstehen? Eine mit Stroh gefüllte Figur, einen Riesenpopanz, eine

127



Paul Hugger SAVk 93 (1997)

Art Luzerner Sennentuntschi? Aber dazu passt die Maske nicht, solche Strohpuppen

tragen in der Regel keine Maske. Oder handelt es sich um einen Maskenträger, der in
Stroh gewandet ist, wie er ähnlich heute noch in ländlichen Regionen umgeht? Es

schein sich um eine grosse schwere Maske gehandelt zu haben, mindestens wirkt sie

auf Schillings Abbildung so. Der Maler vergrössert auf seinen Bildern die wichtigen
Personen oder Gegenstände nicht willkürlich, hebt sie nicht hervor. Hat der Brunnenknecht

beim Heimritt die Maske in der Hand getragen wie auf dem Einzugsbild in
Basel, oder heisst tragen hier die Maske überstülpen, agieren als Brader Fritschi, was
dann auch begründen würde, warum der Chronist speziell bemerkt, der Brunnenknecht

sei zwar stark, aber nicht sehr gescheit gewesen? Dahinter läge, aus moderner
Sicht interpretiert, des Baslers Erwartung von einer Fasnachtsmaske, dass sie schalkhaft

und witzig agiere. Weitere Frage: Warum warteten die Luzerner solange zu, bis
sie ihren Fritschi heimholten, warum versäumten sie die Gelegenheit vor oder an der

folgenden Fasnacht? Eine Fasnacht ohne Fritschimaske, ohne die zentrale Fasnachts-

figur, das erscheint einem modernen Fasnachtsverständnis unbegreiflich. Oder hatte

man in Luzern eine zweite Fritschimaske, so dass man dennoch Fasnacht in gewohntem

Rahmen feiern konnte? Dann das ambivalente Verhalten zur Maske selbst:

Einerseits nennt sie der Luzerner Rat «unsern lieben alten Burger», anderseits macht

er sich über seinen Altersschwachsinn lustig. Die Maske bei Schilling stellt ein bärtiges

Männergesicht dar, eindrücklich, aber es ist nicht das Gesicht eines Greisen. Dass

der Maske mindestens in Basel Respekt gezollt wurde, zeigt sich deutlich, wenn einer
der Männer am Tor das Haupt entblösst. Das sind Fragen, aufdie wir im Augenblick
keine Antwort wissen.

Weiter in der Brauchgeschichte

Erst rund achtzig Jahre später berichtet ein anderer Chronist wieder von diesen
Vorfällen. Seine Version weicht in mehreren Punkten von der Schillings ab. Es ist
Renward Cysat (1545-1614), der in seinen «Collectanea chronica und denkwürdige
Sachen pro chronica Lucernensi et Helvetiae» ebenfalls die Basler Ereignisse erwähnt
sie aber verändert und dramatisiert. Nach ihm wurde der Fritschi gewaltsam von
anwesenden Baslern mitsamt der «fröwen» aus dem Umzug entführt und mit ihm
einige Kriegsleute der Luzerner, die den Dieben nachgesetzt hatten. Von ihm erfahren

wir auch, dass die Basler den Fritschi am Rheintor abbilden liessen, wo er zu
Cysats Zeiten immer noch zu sehen war. Er datiert den Vorfall irrtümlicherweise ins
Jahre 1517, später ins Jahr 1519.

Dafür wissen wir dank Cysat von frühen Fasnachtsverboten.1'' «Larven oder blitzen

oder böggen werck» sei schon früher obrigkeitlich untersagt gewesen. 1412 sei
das Verbot erneuert worden wegen eines üblen Vorfalls, bei dem einer schwer zu
Schaden kam. Die Satzung drohte demjenigen Gefängnis und Geldbusse an, «wöl-
cher fürhin jn böggenwys, ja jns tüffels wys gat und sich änderst verkleidt oder
vermacht dann er offenlich ze kilchen und Strassen gat».

128



Bruder Fritschi von Luzern SAVk 93 (1997)

Das habe eine Zeitlang gewirkt, dann hätten «etliche junge, fräche Kit» sich wieder

über das Verbot hinweggesetzt. Das habe er selber noch gesehen. Sogar der
Nachrichter und seine Knechte, Sondersiechen, Spitalknechte und Lumpengesindel hätten

sich verkleidet und als ehrbare Leute ausgegeben, und man habe sich mit ihnen zu
Tische gesetzt und ihnen Ehrerbietung erwiesen, weil man sie nicht erkannt habe.

Aber erst in der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts, zur Zeit Cysats, beginnen sich

die Verbote zu häufen.
Das war offensichtlich dem Einfluss der Jesuiten zuzuschreiben. Ihre Berufung

durch den Rat 1574 geschah in der Absicht, dem Zerfall des sittlichen Lebens bei

Klerus und Volk entgegenzuwirken.* Auf sie gingen die staatskirchlichen Verordnungen

der Jahre 1574-87 zurück. Unter ihrem Einfluss vollzog sich die Gegenreformation

in Stadt und Land Luzern, welche auch aufdie Veränderung der Sitten und

Gebräuche des Volkes hinzielte.9 Der Orden hatte den Rufdes Rats nur zögernd angenommen,

er erfüllte dann aber dessen Erwartungen. «Schon im Jahr 1577 wurde auf ihr (der

Jesuiten) Betreiben eine lustige Gesellschaft junger Bürger, die sich die Gesellschaft

vom Bachus nannte und im Storchen zusammen kam, polizeilich aufgehoben.»'0

In der Folge mehren sich die Fasnachtsverbote. 1579 wird das «Küchlein reichen»,
eine Gasterei, dem sich Reiche und Arme an der alten Fasnacht und dem folgenden
Hirsmontag hingeben, eingeschränkt."

1580 erfolgt ein erneuter Eingriff: Am Aschermittwoch zogen die Zünfte und

Handwerker den ganzen Tag mit Trommeln, Pfeifen, Saitenspiel und viel Lärm durch
die Stadt, tainken und voller Übermut. Dabei war auch das Brunnenwerfen üblich.

Gegen Abend trafen sich die jungen Bürger in zwei Parteien zu einem Scherzkrieg

vor der Stadt. Das wurde abgestellt. Da aber ein solches Kampfspiel dem Umgang
mit den Waffen dienlich ist, untersagte man es nicht ganz, sondern verlegte es auf den

vorhergehenden Fasnachtstag.'2

Im gleichen Jahr verbot man die Tänze um das Fasnachtsfeuer, die nach der eigentlichen

Fasnacht (am Sonntag Invocavit) abgehalten wurden. Es waren drei Tänze,

welche jeweils die Ratsvorsitzenden mit den vornehmsten Töchtern eröffnet hatten.'3

Am Fest der Beschneidung des Herrn feierten die Metzgerknaben durch einen Umzug

mit Trommeln und Pfeifen und ähnlichem den Fasnachtsbeginn, und sie zechten

am Vorabend aufder Zunftstube die ganze Nacht hindurch. Das wurde 1586 ebenfalls

abgestellt. 1590 untersagte man beim Fritschiumzug alles Böggenwerk und «was

unzüchtiges». Den «jungen knaben» wurden leute (anderswo Schulmeister
genannt w) beigestellt, die sie beaufsichtigten.b Diese erhielten ein Nachtmahl als Lohn
für ihre Mühe auf dem Zunfthaus der Fritschigesellschaft.'6 Und so geht es weiter.

Aus den Verboten erfahren wir auch, dass Blockziehen und Hirssammeln ebenfalls

zu den Gewohnheiten der Luzerner Fasnacht gehörten, allerdings könnte es sich hier
auch um einen Hinweis aufdie Gebräuche der Landschaft handeln.

Aus all dem geht hervor, dass Ende des 16. Jahrhunderts in Luzern ein für die
Fasnacht harscher Wind weht, ganz im Gegensatz zum Jahrhundertbeginn. Mit amtlichen

Erlassen versucht man, das Böggenwerk zu verhindern. Einzig waffenschau-
ähnliche Aufzüge sind noch geduldet.

129



Paul Hugger SAVk 93 (1997)

In diesen Zusammenhang passt es, wenn, wie Cysat berichtet, die Harnischschau,
die man bis annin zur Erinnerung an die Luzerner Mordnacht, den Verrat von Peter

am Stalden von Entlibuch (Cysat datiert ihn auf 1478) am gross Messzinstag nachts

abhielt, nach 1584 aufden Fritschitag verlegt wurde (zum ersten Mal 1596) «und alles

jn rechter Ordnung one ynmischung einiches fassnacht- oder gougkelwäsens».'7
Fasnacht, wie sie die Obrigkeit verstand, das waren offenbar ergötzliche Mähler, zu
denen man die befreundeten Orte, von Zeit zu Zeit auch die Untertanen vom Land
einlud.18

Frühe Deutungen

Renward Cysat bringt zum ersten Mal eine Ursprungslegende ins Spiel, die sich gut
in die neue Einstellung zur Fasnacht einfügt. Nach ihm geht der Fritschitag auf eine
historische Persönlichkeit zurück, aufeinen waschechten Luzerncr, einen Fridolin an
der Halden, in der Umgangssprache Fritschi genannt.'" Der vorbildliche Bauer und

ehemalige Krieger soll um 1480 gestorben sein. Er habe sich das Jahr über, immer
nach Cysat, um seinen Bauernhof gekümmert und zurückgezogen gelebt. Nur am

Schmutzigen Donnerstag, einmal im Jahr also, sei er in die Zunftstube der Safrangesellschaft

gegangen, um dort mit seinen Freunden zu zechen. Mit der Zeit habe man
deshalb diesen Tag Fritschis Tag und die Gesellschaft Fritschigesellschaft genannt.2"

Das habe dem Mann nicht übel gefallen, er habe deshalb eine Vergabung gemacht,
wonach sich jährlich an diesem Tag die Gesellschaft besammeln und einen Mann
abordnen solle, der mit Musikanten durch die Stadt ziehe und den Leuten aus einem

grossen Becher mit Wein zu trinken gebe. Danach solle die Gesellschaft in Harnisch
und Waffen hinaus zur Halde ziehen und ihn von dort her in die Stadt geleiten. Das
habe man fleissig getan, und er habe als alter Kriegsmann seine Freude daran gehabt.
Noch mehr habe er sich gefreut, «das der guot yffer und liebe dess vatterlands ouch
nit die wenigste ursach gsin. damitt ein gmeine burgerschaft under dem sehyn diser
fassnacht und kurtzwyl... desto besser ermundtert und lustiger werde, ein jeder syne
waaffen und whör jn». In der Folge hätten sich auch Rat und Bürgerschaft an dem
Fest beteiligt. Man habe die Knaben beigezogen, schön ausstaffiert, damit auch sie

früh lernten, mit den Waffen umzugehen. Cysat schildert, wie der Zug zu seinerzeit
(also in der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts) ablief: Man besammelte sich draussen

im Hof. zur Zeit der Vesper zog man geordnet ein. zuvorderst die Knaben, alter-
mässig gestaffelt, dann die Erwachsenen, nach Waffengattungen gruppiert, alle mit
den jeweiligen Standarten. In der Mitte Fritschi. zu Ross in einem weiss-blauen
Rock, den Stadtfarben also, in einer Larve, «einem Greisen gleich», mit seiner Ehefrau,

auch die verkleidet. Zwei Männer der Gesellschaft waren zum Tragen der Masken

bestimmt. Man spürt, die Maske will nicht recht zum Aufzug passen, sie kommt
Cysat befremdlich vor, wirkt wie ein Relikt aus anderer Zeit. So begleitete man das

Fritschipaar durch die ganze Stadt bis hin zum Haus der Gesellschaft. Da wurde
getafelt und getanzt, und damit endete das Fest.

130



Bruder Fritschi von Luzern SAVk 93 (1997)

Der Text Cysats ruft nach einigen kritischen Bemerkungen. Zuerst eine Feststellung:

Spätestens zur Zeit Cysats ist Fritschi offenbar keine Strohfigur mehr, sondern
ein Maskenträger in den offiziellen Stadtfarben von Luzern. Nun ist die Ursprungslegende,

die Cysat gibt, ohne Zweifel eine Erfindung des späteren 16. Jahrhunderts;
vielleicht stammt sie von Cysat selbst. Die Argumentation erscheint uns heute dürftig,

wenn nicht plump. Trotzdem geistert sie noch immer durch die Luzerner
Fasnachtsliteratur.2' Diebold Schilling jedenfalls weiss davon noch nichts zu berichten.
Er hätte ohne Zweifel als Zeitgenosse den fraglichen Mann gekannt. So entbehrt die

Ursprungsgeschichte jeder historischen Fundierung, wenn sie auch als Vorgang an

sich bezeichnend ist. Im Bestreben, altem Brauchtum eine patriotisch-moralische
Sinndeutung zu geben, äusserte sich eine humanistisch-vaterländische
Geschichtschreibung, wie sie für das 16. Jahrhundert kennzeichnend ist.

Es sei noch kurz das weitere Schicksal des Fritschizuges erwähnt. Er blieb trotz
aller Anfeindung ein fasnächtlicher Umzug mit Mutwillen und Mummenschanz.
Einem stets «aufgeklärteren» Rat missfiel dies, so dass er am 21. Januar 1671 den

Fasnachtszug verbot. An seine Stelle traten militärische Übungen. Doch als im
18. Jahrhundert die aus fremden Diensten heimgekehrten Offiziere und Soldaten
nächtliche Maskeraden bei Fakelschein durchführten, wurden auch die Fritschian-

hänger, die offenbar weiter bestanden hatten, wieder aktiv. Seit 1745 kam es gelegentlich

wieder zu Fritschiumzügen mit Schaubildern22, jetzt aber ohne militärisches
Gepränge. Das alles blieb ohne System, bis die 1819 gegründete Maskenliebhaber-Gesellschaft

sich am Fritschiumzug beteiligte.23 Und damit begann die lange Kette der

Fritschiumzüge im 19. und 20. Jahrhundert, die dem Geschmack der Zeit entsprechend

Schauumzüge mit einem bestimmten Sujet bildeten.

Zur Interpretation

Wir können die verstiegenen Erklärungen und mythologisierenden Deutungen der

Ursprünge vernachlässigen, wie sie Erwin Cuoni in seiner im Auftrag des Stadtrates

herausgegebenen Fasnachtsschrift vorlegt.24 Nach ihm liegen die Wurzeln der Luzer-
ner Fasnacht in der heidnischen Götterverehrung, und für die Deutung des Namens
Fritschi wird der nordgermanische Gott «Fricco» herbemüht. Ernster ist P.X. Webers

Deutung zu nehmen. Nach ihm galt Bruder Fritschi ursprünglich als Symbol der

eidgenössischen Bruderhilfe in Zeiten der Not. Und er bringt diese Erklärung mit der

Schlacht bei Ragaz von 1446 in Verbindung (S. 15), einer terminlichen Überlagerung,
aufdie ich noch eingehen werde. Das veranlasst ihn allerdings zu einer schwer
nachvollziehbaren Aussage: «Das Mitführen des Bruder Fritschi in den Umzügen müsste
die Zuversicht und das Machtbewusstsein des Volkes im Hinblick aufdie erreichten

Siege heben und die Zugsteilnehmer mit überschäumendem Frohsinn erfüllen.»23

Und wenig später erklärt Weber: «Als Sinnbild (für die Maske) diente die Maske
eines kräftigen Söldners, der mit dem abgekürzten Namen des Tagesheiligen an den

freudigen Vorfall erinnerte.»26 Die Idee dazu sei aus dem nahen Italien gekommen,

131



Paul Hugger SAVk 93 (1997)

wo man allegorische Gestalten oder Gruppen in den imposanten Umzügen, den

Trionfi, mitgeführt habe. Das seien zum Teil Siegesdarstellungen nach dem Vorbild
der Römer gewesen, und solche Schauumzüge hätten auch in Luzern eine Renaissance

erlebt.
Während Oskar Eberle in Bruder Fritschis Brautlaufnoch «die kultische Hochzeit

eines durch eine riesige Maske dargestellten übermenschlichen Wesens» sieht27,

bleiben Mondo Annoni und Karl Lüond eher aufdem Boden der Realität: «Wahr ist»

- schreiben sie in ihrem Fasnachtsbuch - «auch hier das Wahrscheinliche: ein
unbürgerlich fröhlich und gutgelaunter Bürger, ein ausgelassener Fasnächtier-gleich,
welchen Namens -hat irgendwann einmal gelebt und seine Mitbürger so begeistert, dass

ihn der Volksmund zum Namenspatron der Fasnacht erhöht hat.» Und für Paul

Rosenkranz schliesslich, den neuesten Chronisten der Luzerner Safran Zunft ist Bruder
Fritschi «eine mythische Figur und daher nicht zu identifizieren».28 So herrscht
weitgehend Verlegenheit, und man gewinnt den Eindruck, die Luzerner Fasnachtschronisten

hätten den Versuch aufgegeben, für Bruder Fritschi eine plausible Erklärung zu
finden. Er passt als Figur irgendwie nicht in die offizielle Fasnachtslandschaft und

wird, bei aller Popularität, als Requisit einer mythisch-diffusen Vergangenheit mitgeführt,

was nicht hindert, ihn immer wieder bei aller Gelegenheit als ältesten Luzerner

zu beschwören.
Das muss den Volkskundler geradezu locken, es mit einer eigenen Interpretation

zu versuchen. Zunächst ist folgendes festzuhalten: Die eigenartige Vermischung von
fasnächtlichem Treiben und der Waffenschau im spätmittelalterlichen Luzern lässt

sich mit einer besonderen historischen Begebenheit in Verbindung bringen. 1446, am

Tag der alten Fasnacht nämlich, der damals auf den Fridolinstag, den 6. März, fiel,
siegten bei Ragaz 1200 Eidgenossen über 6000 Österreicher. Der Rat von Luzern
verordnete, dass der Tag alljährlich festlich begangen werde, mit Gottesdienst und

weltlichen Feiern, zu denen eine Waffen- und Harnischschau gehörte. Ganz natürlich

mögen sich in diese Umzüge von Bewaffneten fasnächtliche Gestalten gemischt
haben, zumal anzunehmen ist, dass diese Waffenschau mit dem Termin der alten
Fasnacht verbunden blieb, damit die Fasnachtszeit nicht zusätzlich von weltlicher
Lustbarkeit durchbrochen wurde. Und im übrigen gehören Bewaffnete heute noch zum
Aufzug bei historischen Gedenktagen (St. Jakobs-, Dornachfeier, Näfelserfahrt
usw.). Im folgenden skizziere ich einen doppelten Erklärungsversuch, von zwei
unterschiedlichen Zugängen her.

Zwei Modelle einer Interpretation sind denkbar.

/. Erklärungsmodell:
Es handelt sich bei Bruder Fritschi, der von der Safranzunft gestellt und im Umzug
mitgeführt wird, um die Symbolgestalt dieser Zunft, ein Ehrenzeichen also, wie wir
es heute noch z. B. beim Vogel Gryff antreffen. Dort stammt der erste Beleg für den

Greifen aus dem Jahre 1520. 1540 berichten verschiedene Chronisten von dermilitä-

132



Bruder Fritschi von Luzern SAVk 93 (1997)

ri sehen Musterung, bei der jede Zunft mit ihrem Zeichen, also zumeist einer Maskengestalt,

in der Stadt herumgezogen sei.2'' Wir haben also eine bemerkenswerte zeitliche

Parallele zu Luzern. Gerne hielt man seit dem 16. Jahrhundert diese Waffenschau

der Zünfte (als Wehrorganisation der Stadt) in der Fasnacht ab. Das bot Gelegenheit,
den Anlass mit festlichen Mählern zu verbinden. Zunftumzüge mit solchen Maskenfiguren

als Ehrenzeichen sind auch für andere Schweizer Städte in jenen Jahren

belegt, so etwa der Metzgerumzug in Zürich mit dem Ysengrind, der Umgang des

Äussern Standes in Bern mit dem Bären usw.30 Nach dieser Deutung entspräche Fritschi

in seiner Funktion dem Wilden Mann in Basel, der ebenfalls von aussen in die

Stadt eingeführt wird und dessen Einzug Anlass zu grossen Festereien bietet. Auch
der Wilde Mann erhielt zeitweise ein Wildwib als Begleiterin."

2. Erklärungsmodell:
Danach hätten wir es bei der Fritschi-Gestalt um eine ältere, vorzünftische Maskengestalt

zu tun, die dem damaligen brauchtümlichen Formenschatz des Innerschweizer

Volkslebens entnommen war. Damit wäre Fritschi eine der vielen Strohmasken,
wie sie heute noch vor allem im schweizerischen Komland, also dem Mittelland, und

in gewissen Jurazonen auftreten, in der Fasnachtszeit vornehmlich, aber auch im

Herbst. Nach Funktion und Sinngehalt sind sie den Wildleuten vergleichbar, die man
über das ganze Alpengebiet und darüber hinaus antrifft. Diese sind mit Tannzweigen,
Tannbärten und Moos verkleidet, die Strohmänner mit Stroh oder Schilf, anderswo
auch mit Laubzweigen. Man hat sie als Vegetationsdämonen, als wiederkehrende
Ahnen und anderes mehr gedeutet. Ob Moos oder Stroh, das Verkleidungsmaterial
ändert kaum etwas an der Sinngebung. Wesentlich ist, dass sie der Volksbelustigung
dienen, auch Schrecken einflössen und Unwesen treiben. Interessanterweise tritt in

Luzern die Strohgestalt in Konkurrenz zum Wilden Mann, der auf der Standesscheibe

um 1500 als Wappenhalter erscheint und auch später gelegentlich bei Fritschi-

Umzügen mitwirkt.'2 Richard Wolfram hat im Nachvollzug von Hans-Georg Wak-

kernagels Ideengang gezeigt, dass solche Wappenhalter, die oft auch maskierte Tiere

darstellen, wirkliche Brauchgestalten waren." Danach müsste in Luzern schon
damals auch der Wilde Mann umgegangen sein. Luzern liegt so, was diesen Brauch

betrifft, auf dem Schnittpunkt zweier Einflussgebiete, zweier Formenbereiche: Der

Wilde Mann aus den Waldstätten34, die Strohgestalt aus dem nahen Mittelland, dem

Kornanbaugebiet. Der Vorgang wäre demnach folgender: Es herrschte im alten

Luzern während der Fasnacht ein wildes Maskentreiben, wobei sich auch eine oder

mehrere Strohgestalten herumtrieben. Von der Natur des Aufwands und den verwendeten

Materialien her war es eher eine Fasnacht des einfachen Volkes. Strohwische
und Tannenzweige sind die billigsten Vermummungsmaterialien, auch dem armen
Mann zugänglich. Die Strohgestalt wurde in der Folge von einem sich verfeinernden

Bürgertum als bäurisch-derb empfunden. Ab der Halden ist ja in der Cysatschen

Ursprungslegende ein Bauer. Man versuchte, dieses wilde Treiben zu dämpfen. Da

ein gänzliches Verbot zu jener Zeit undenkbar war und wohl auf heftigen Widerstand

gestossen wäre, wählte man ein psychologisch geschickteres Vorgehen, das auch

133



Paul Hugger SAVk 93 (1997)

anderswo mit Erfolg erprobt wurde. Man inkorporierte die populäre Fasnachtsgestalt

in das Zunftgeschehen, man umgab sie mit Harnischmännern, isolierte sie vom Volk,
indem man sie erhöhte. Und zugleich veränderte man die Figur, wohl stufenweise
und behutsam.

So wurde aus dem wilden Fritschi eine «anständige» Brauchgestalt, die normale
Kleider trag, später sogar in den Standesfarben. Die Entwicklung geht über verschiedene

Stufen, der Prozess ist nur teilweise ablesbar. Spätestens bei Cysat ist aus der

ursprünglich banalen Brauchtumsfigur des Fritschi ein Patriot geworden, ein vorbildlicher

Bürger, den man unbedenklich alljährlich dem Volk vorführen konnte. Diesem
Umstand verdankt die Fritschigestalt ihr Überleben.

Dass meine Überlegungen nicht aus der Luft gegriffen sind, zeigt die neuere
Entwicklung einer ähnlichen Maskengestalt in Sursee. Dort tollte sich noch zu Beginn
des 19. Jahrhunderts der «Heini von Uri» durch die Gassen, von der Schuljugend
mutwillig mit Rüben beworfen. Auch diese Maskenfigur hatte ihre historische
Legitimation im Hofnarren des habsburgischen Herzogs Leopold als Ahnherrn. Ich gebe
dem Gewährsmann das Wort: «Indessen, so unschuldig und gross dieses Vergnügen
(des Herumtollens) anfänglich gewesen sein mag, so verlor das Narrenstück im Laufe

der Zeit, da auch grössere Jungens sich unter die Zahl der Kämpfenden mischten,
den ursprünglichen Charakter und hörte auf, ein vergnügliches zu sein, so dass man,
und zwar insbesondere die Schulbehörde, dasselbe mit der Jugendbildung nicht mehr
vereinbar fand und dessen Einstellung bewirkte. Durch diese Massregel wurde
jedoch unser <Heine> keineswegs von der Bühne vertrieben, im Gegenteil ward er nun

zu einer höhern, edlern und ehrenvollem Stelle berufen. Wie der Fritschi in Luzern,
so spielt nun <Heini von Uri> in Sursee bei den Fasnachtszügen eine Hauptrolle und

wird als Anführer derselben oder durch sein originelles Kostüm und die erhabenen

marzialisch schönen Gesichtsformen stets die Augen aller auf sich ziehen und so in
der Narrenwelt eine der interessantesten und merkwürdigsten Masken bleiben.»3''

Und heute fungiert in Sursee ein Heinivater als Beauftragter der Zunft genauso
wie sein berühmter Kollege in Luzern. Phasenverschoben haben wir so in Sursee den

gleichen Prozess, wie er wohl seinerzeit in Luzern ablief.
Wenn Sie mich fragen, welchem der beiden Deutungsmodelle ich den Vorzug

gebe, dann ist es das zweite. Denn der so beschriebene Vorgang reiht sich mühelos in
ein viel weiteres Geschehen ein, in das Bestreben städtischer Obrigkeiten des 16. und
17. Jahrhunderts nämlich, die Fasnacht in den Griff zu bekommen, das ausgelassene
Treiben des närrischen Volkes zu versittlichen, zu stilisieren, ihm ein bürgerliches
Gewand überzustreifen. Dieser Vorgang lässt sich sowohl in den evangelischen wie
auch in den katholischen Städten der Schweiz und Deutschlands verfolgen. «Mit dem

Durchbruch der Gegenreformation erhielt die Fasnacht auch in den katholischen
Gebieten einen spürbaren Schlag», schreibt der archivalisch überaus beschlagene
Münchner Fasnachtsforscher Hans Moser.36 Wir haben es hier mit einer der auffälligsten

Parallelen in der Brauchtumsgeschichte des deutschsprachigen Raumes zu tun,
sowohl was den Kampf der Obrigkeit und des Jesuitenordens gegen das weltliche
Fasnachtstreiben betrifft, wie auch den zähen Widerstand, den man von seiten der

134



Bruder Fritschi von Luzern SAVk 93 (1997)

Fasnachtsanhänger solchen Verboten leistete. Dies hat neuerdings wieder Ludwig
Remling für Münster in Westfalen belegt37, früher auch Rolf Süss für Freiburg im
Breisgau.38 Und Hans Moser hat es jüngst nochmals für Altbayern und Tirol betont.3''

Spätestens im 18. Jahrhundert war so vom oft beschworenen auflüpfischen Geist der
Fasnacht, der auf eine wenigstens temporäre Umkehr der Verhältnisse zielte, wenig
mehr zu spüren. Man hatte dem Untier die Zähne gezogen. Einzig in den Dörfern, auf
dem Land, mochten sich in der bäurisch-derben, in den Ausdrucksformen schlichten
Männerfasnacht etwas vom alten Ungestüm erhalten haben. Bruder Fritschi aber war
zum Kätlgtier geworden, das man jährlich einmal dem Volke zeigte, dann aber wieder

verschluss, um jenen Kräften, für welche die Figur einmal Sinnbild war, nicht Tür
und Tor zu öffnen. Meine Ausführungen mögen gezeigt haben, dass auch heut noch

von der vergleichenden Brauchtumsforschung ein Beitrag zur Erhellung scheinbar

widersprüchlicher Phänomene im Volksleben erwartet werden kann.

Anmerkungen

' Der Aufsatz stellt die leicht überarbeitete Fassung meiner öffentlichen Antrittsvorlesung an der
Universität Zürich vom 21. Februar 1983 dar.

: Der Ausdruck ist seit 1842 geläufig. Bernhard Felder. Geschichte der Maskenliebhaber-Gesellschaft

der Stadt-Luzern 1819-1919. Luzern 1919. 23.
' Zu ihm und seiner Chronik die Faksimileausgabe, bearb. von Robert Durrer und Paul Hilber. Genf

1932. Zur VI. Jahrhundertfeier des Eintrittes Luzerns in den Bund der Eidgenossen hg. v. Einwoh-
ner-Korperationsgemeinde Luzern. Ferner: Paul Hilber. Des Luzerners Diebold Schilling
Bilderchronik. Kulturgeschichtliche Monographie. Frauenfeld und Leipzig 1928.

' Das alte Luzern. Topographisch kulturgeschichtlich geschildert. Luzern 1881. 93.

Darauf abgestützt geben den Bericht wieder: Eduard Floffmann-Krayer. Die Fastnachtsgebräuche
in der Schweiz: SAVk 1 (1897)53 ff.: Kasimir Pfyffer. Geschichte der Stadt und des Kantons Luzem.
Bd. I. Zürich 1850. 227ff.; H. Herzog. Schweizerische Volksfeste, Sitten und Gebräuche. Aarau
1884. 159ff.: erwähnt ist der Vorfall bei Edgar Bonjour und Albert Bruckner. Basel und die
Eidgenossen. Basel 1951.161 ff.; Robert B. Christ und Eugen A. Meier. Fasnacht in Basel. Basel 1968.28.

' Ein scherzhafter Vorfall, der sich schon mehrmals ereignet hatte, wie Schilling berichtet. Nur waren
bisher die drei Waldstätten die Urheber gewesen. Siehe dazu P. X. Weber, die Luzerner Safranzunft.
Luzern 1942. 13.

Renward Cysat. Collectanea chronica und denkwürdige Sachen pro chronica Lucernensi et Helvetiae.

Luzern 1969.1. Abt. 720f. (Quellen und Forschungen zur Kulturgeschichte von Luzern und der
Innerschweiz, Bd. 4. 2. Teil. hg. v. Josef Schmid.)

?" Cysat (wie Anm. 7) 723.
f Vgl. dazu Joseph Studhalter. Die Jesuiten in Luzern 1574-1652. Ein Beitrag zur Geschichte der

tridentinischen Reform. Stans 1973. 82: über den sittlichen Zustand des Volkes, der durch Kirchentreue,

aber auch Zuchtlosigkeit gekennzeichnet war. siehe 385.

Vgl. dazu Archiv für Schweiz. Reformationsgeschichte II. Beiträge zur Geschichte der Gegenreformation.

Luzern 1904.1. Cysats Bericht über das Wirkender Jesuiten in Luzern. Zur «Alternativkultur»

der Jesuiten, die Luzern vor allem ein reiches Barocktheater schenkten, vgl. Oskar Eberle.
Theatergeschichte der inneren Schweiz. Königsberger Deutsche Forschungen. Heft 5. Königsberg
1929, 60 ff.

10 Franz Dula, Zur Geschichte der Jesuiten in Luzern. Luzern 1842. 10.

" Cysat (wie Anm. 7) 724.

Cysat (wie Anm. 7) 724.
13

Cysat (wie Anm. 7) 724.
14

Cysat (wie Anm. 7)721.

135



Paul Hugger SAVk 93 (1997)

Cysat (wie Anm. 7) 724.

Cysat (wie Anm. 7) 722.

Cysat (wie Anm. 7) 723

Cysat (wie Anm. 7) 716ff.
Gemäss Id. I, 1342 ist Fritschi eine Koseform von Friedrich (oder Fridolin?).
Im 17. Jahrhundert taucht der Name «Gesellschaft zum Safran» wieder auf. im 18. Jahrhundert die

Bezeichnung «Zunft». Weber, (wie Anm. 6) 9.

So wiederholen u.a. folgende Autoren die Cysatsche Version: Anonymus. Historische Nachricht
vom Ursprung des Fritschi-Umzug am schmutzigen Donnerstag, Luzern 1822. und August
Feierabend. Der Fritschiumzug in Luzern. Kulturgeschichtl. Zeitbild, in: Alpenrosen. Illustrierte
Zeitschrift für Haus und Famüie I (1866) 115ff.
So als Beispiel am 13. Februar 1749: «Das Güldene Fridens-Jahr. Das ist nebst vilen Trübsaalen
auffrecht erhaltene florierende Vatterland, Wird vorgestellt in einem gut Patriotischen Aufzug von
Löblicher Zunfft bey dem Saffran in Lucern Der Bruder Fritschi genannt.» Als No. 28 erscheinen
fast am Schluss Bruder Fritschi und seine Gattin.
Felder (wie Anm. 2) 12.

Die Luzerner Fasnacht. 2. Auflage. Luzern 1978, 14.

Weber (wie Anm. 6) 15.

Weber (wie Anm. 6) 16.

Fritschis Brautlauf, in: Der Geschichtsfreund 111 (1958) 123. Fritschi ist auch nach ihm in grauer
Vorzeit eine Gottheit (der Fruchtbarkeit) gewesen: Ähnlich äussert sich Kuno Müller im Vorwort
zum Fritschispiel von Oskar Eberle (9ff), das 1945 in Luzern als Privatdruck erschien.
Die Zunft zu Safran. Luzern. Eine Zunftgeschichte von den Anfangen bis zur Gegenwart. Luzern
1978, 130.

Eduard Fritz Knuchel. Die Umzüge der Klein-Basler Ehrenzeichen. Ihr Ursprung und ihre Deutung.
Basel 1914. 26. Eine neue Bearbeitung und Deutung bietet Richard Wolfram. Studien zur älteren
Schweizer Volkskultur. Österreichische Akademie der Wissenschaften. Sitzungsberichte der phil.-
hist. Klasse. 362. Band. Wien 1980, 156ff.

Vgl. dazu mit Literaturverweisen Wolfram (wie Anm. 29) 16 ff.
Knuchel (wie Anm. 29) 16.

So z.B. 1749.

Wolfram (wie Anm. 29) 128.

Kartografisch erweist sich die Zentralschweiz als geschlossenes Erscheinungsgebiet der Gestalten
in Tannreisig. Vgl. dazu Kartell 200 des ASV. Noch in den Jahren 1870 bis 1880 wurde während der
alten Fasnacht im der Stadt benachbarten Littau der Wilde Mann gejagt. Nikiaus Roos, Die Jagd des

Wilden Mannes in Littau (Kt. Luzern): SAVk 2 (1908) 20 f.

Ignaz Staffelbach. Reiseskizzen beim Übergang des achtzehnten Jahrhunderts in" s neunzehnte: zur
Heimatkunde des Kantons Luzern in Bezug auf Sursee. Luzern 1882. 17

Hans Moser. Die Geschichte der Fasnacht im Spiegel von Archivforschungen, in: Fasnacht. Beiträge

des Tübinger Arbeitskreises für Fasnachtsforschung. Tübingen 1964 (Volksleben. 6) 38.

Fastnacht und Gegenreformation in Münster. Diarien. Chroniken und Litterae annuae der Jesuiten
als Quelle, in: Jb. f. Vkde NF 5 (1982) 51-70.
Zur Geschichte und Gegenwart der Freiburger Fasnacht in: Masken zwischen Spiel und Ernst.
Volksleben Band 18. Tübingen 1967. 110 ff.
Kritisches zur Fastnachtsforschuni; (wie Anm. 37) 43.

136


	Bruder Fritschi von Luzern : zur Deutung einer fasnächtlichen Integrationsfigur

