
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 93 (1997)

Heft: 1

Artikel: Grundzüge einer protestantischen Volkskultur

Autor: Weiss, Richard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-117987

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-117987
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizerisches Archiv für Volkskunde 93 (1997). H. 1, 71-84

Grundzüge einer protestantischen Volkskultur4

Von Richard Weiss

Von der protestantischen Volkskultur sieht und greift man objektiv wenig. Im

Gegensatz dazu ist die katholische Volkskultur und insbesondere die katholische

Volksreligiosität reich an Schaubarem und Zeigbarem, an sinnennahen Gegenständen,

welche man als Äusserung volkskundlicher Sinnenfreude, zugleich aber als

Zeichen und Gradmesser volkstümlicher Frömmigkeit aufzufassen gewohnt ist.

Wir wollen nun nicht aufzählen, was alles es an solchen volksreligiösen Zeichen
und Dingen in protestantischen Bereichen nicht gibt - oder was es allenfalls doch

gibt; uns interessiert, was von solchen spezifisch volksreligiös-katholischen
Kulturgütern in protestantischen Gebieten immerhin gewertet wird.

Vorausschicken möchte ich, dass ich hier nicht als Kulturhistoriker und nicht als

Kirchenhistoriker, erst recht nicht als Theologe, sondern vom Standpunkt der

Volkskunde aus spreche, d.h. dass ich die Kultur als Summe traditioneller
Äusserungen einer durch sie zusammengeschlossenen menschlichen Gruppe von einer
Seite, sozusagen von unten zu betrachten suche, nämlich von der Seite der Rezeption:

Es geht mir also nicht darum, kulturgeschichtlich-kirchengeschichtlich
festzustellen, wann und von wem eine bestimmte geistige Haltung, ein kultureller
Impuls von der produzierenden Seite her zum ersten Mal ausgegangen ist - sondern

entscheidend ist hier die Feststellung, was aus diesen Impulsen im Sinne der
volkstümlichen Rezeption, im Sinne des «gesunkenen Kulturgutes», im Sinne der
Popularisierung (wenn Sie diesen Ausdruck nicht allzu zweckhaft verstehen) geworden
ist. - Primitiv, schlagwortartig gesagt: Die Zürcher Reformation als Phänomen der

Volkskultur entsteht nicht 1519 mit Zwingiis Predigt, sie entsteht auch nicht mit
dem helvetischen Bekenntnis, sondern sie ist bis heute im Entstehen und im Vergehen,

in einem Prozess, der nicht aus den geläufigen Quellen der Kulturgeschichte
erschlossen werden kann.

Gibt es überhaupt eine protestantische Volkskultur? Genauer, präziser formuliert,

müsste die Frage lauten: Ist die aufdie Bibel sich gründende, an die individuelle

Glaubensentscheidung appellierende Lehre der Reformatoren volkstümlich
rezipiert worden, also in Gemeinschaft und Tradition soweit eingegangen, dass

Zur Erstveröffentlichung in SAVk 61 (1965), 75-91, schrieb Margrit Möckli-von Seggern: «Der
Artikel erschien zum erstenmal, bereits in posthumer Fassung in: Religiöse Volkskunde (Beiträge
zur Volkstumsforschung, hrsg. vom Institut für Volkskunde der Kommission für Bayerische
Landesgeschichte bei der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, 14, München 1964) und wird hier
mit freundlicher Erlaubnis der Bayerischen Akademie der Wissenschaften nochmals abgedruckt.
Der Leser möge bedenken, dass es sich um die Wiedergabe eines Vortragsmanuskriptes handelt. Die
maschinengeschriebenen Blätter enthalten unzählige Änderungen und Ergänzungen, so dass es

vielenorts Mühe machte, den Textzusammenhang herzustellen. Fehlt also, im ganzen gesehen, die
vertraute klare Diktion des Verfassers, so schien dennoch der Nachdruck für die Schweizer Leser
gerechtfertigt.»

71



Richard Weiss SAVk 93 (1997)

man von einer protestantischen Volksreligiosität - mit positivem oder negativem
Akzent - sprechen könnte, ebenso wie von katholischer Volksfrömmigkeit - fides

implicita - sogar von Vulgärkatholizismus; und hat diese Volksreligiosität als

Kulturdominante über den religiösen Bereich hinaus eine besondere kulturelle Haltung
und besondere Kulturgüter hervorgebracht oder umgeformt, in dem Sinn, dass auch

von protestantischer Noikskultur zu reden wäre?
Zunächst stösst man beim Versuch, diese Fragen zu beantworten, auf eine Fülle

negativer Tatbestände: AufAbbau, Destruktion, Leere-gemessenjedenfallsander
gegenständlichen Fülle der mittelalterlichen Volksreligiosität und auch der katholischen

Volksfrömmigkeit barocker und nachbarocker Prägung. Die Reformation
hat nicht nur die sinnlich-fassbaren Zeichen und Bilder aus dem religiösen Bereich
und aus dem weitern volkstümlichen Lebensbereich entfernt, sie hat sogar die

Grundkategorien volkstümlichen Lebens in Frage gestellt: Der Appell des neuen
Glaubens, dem das Wort, wie Zwingli sagt, das einzige «Richtscheit» ist, gilt dem

Individuum, das zur Entscheidung aufgerufen wird. Damit wird aber die traditionalistische,

in gemeinsamen Institutionen und Zeichen begründete Gemeinschaft
aufgelöst, d.h., alle objektiven, sichtbaren Traditionen als Gemeinschaftsäusserungen
werden in Frage gestellt. Gemeinschaft und Tradition - die beiden Grundsäulen
volkstümlichen Lebens - werden als solche negiert: Die Reformatoren haben mit
der religiösen Volkskultur grundsätzlich gebrochen, überhaupt mit jeder Form

brauchgebundenen Lebens, nicht nur mit dem kirchlichen Brauch.
Bei Luther, dessen Volksverbundenheit ja immer wieder gerühmt worden ist,

mag das am wenigsten ausgeprägt sein. Und doch zeigt die jüngst erschienene
umsichtige Untersuchung von Erika Kohler über Luther und den Festbrauch deutlich,
wie Luther von «versinnlichtem Heiligen zur Vergeistigung des Religiösen»
hinzielt, indem er der überlieferten brauchmässigen Frömmigkeit den Boden entzieht.
Der Brauch kann nicht mehr als religiöser Brauch, sondern nur noch als säkularisierter

Brauch fortbestehen; er kann, wie Erika Kohler sagt, höchstens als ein

«Ordnungselement und Erziehungsmittel weiterleben»1. «Dieser entscheidende
Bedeutungswandel», so schreibt die Verfasserin, «vom glaubensgebundenen Brauch zur
blossen Ordnungsform zerstört zwar den Lebenskern des echten Brauches, bedeutet

aber für den Menschen eine Befreiung, an der Luther wesentlichen Anteil hat.»

Von der angedeuteten Befreiung des modernen Menschen aus dem normierenden

Zwang des Brauches, von der in mancher Hinsicht problematischen Befreiung
zum individuellen Sein und Glauben, vom traditionsgeleiteten Verhalten zum
innengeleiteten Verhalten, soll hier nicht die Rede sein, wohl aber vom Gegenstück,
von dem in jedem Menschen neben dem individuellen Streben und Verhalten trotzdem

weiterwirkenden fundamentalen Bedürfnis nach Gemeinschaft, welches in

objektiven Gemeinsamkeiten, in Bräuchen, seinen Ausdruck findet und finden
muss. Dieses Grundbedürfnis nach objektiven sichtbaren Gemeinsamkeiten, welche

über die Gemeinschaft im Geist hinausgehen, hat sich nicht ausrotten lassen.

Wohl vermochte man am Baum der Volksreligiosität die Zweige abzuhauen, doch
wuchsen aus der seelischen Wurzel allmählich neue Schosse auf.

72



Grundzüge einer protestantischen Volkskultur SAVk 93 (1997)

Zunächst war es so, dass Luther (Calvin und Zwingli taten das noch radikaler)
das Brauchtum bekämpfte. Er anerkannte es nicht als Ausdruck des Glaubens und
liess es nur als säkularisierte Ordnungsform weiterleben und gelten. Das hiess also:

brauchmässig gebundenes Leben - Volksleben und Volkskultur überhaupt - gehorchen

nach ihm fortan nicht mehr der kirchlichen Dominante, finden nicht Halt und

Antrieb aus dem Glauben, sondern werden zu blossen Ordnungsformen des

Zeitgeistes und der Umwelt.
Wie ist es heute? Soll und kann man eine in dieser Weise säkularisierte Volkskultur

noch protestantische Volkskultur nennen, wenn ihre Entwicklung doch

profanen, jedenfalls unkirchlichen Tendenzen überlassen blieb? Wir halten diese

prinzipielle Frage vorläufig offen und richten den Blick zunächst auf eine typische

Erscheinung dieser kirchlich negierten, ungelenkten und unbewältigten
(sogenannten) protestantischen Volkskultur, auf den sogenannten «Aberglauben»,
was dem kirchlich geprägten Wortsinn entsprechend einen falschen Glauben
bedeutet.

Funktionalistisch betrachtet sind im protestantischen Bereich an die Stelle der
vielen katholisch-kirchlichen Weihgegenstände und Sakramentalien, die als Sicherung

gegen die Insekurität der Welt benutzt werden, unkirchliche Gegenstände und
Praktiken getreten, nämlich pseudo-wissenschaftliche, technische und magische
M ittel der Lebensbewältigung - vom vitaminisierten Brot und der Zahnpasta bis zu
Büchern der Lebenstechnik (Denke positiv - lebe länger), die aber in genau gleicher

Weise wie die alten, abergläubischen oder vulgär-kirchlichen Mittel
uneigenständig-volkstümlich ohne individuelle Entscheidung benutzt und für richtig
gehalten werden. Angesichts der zunehmenden magischen Welle in den Grossstädten

mag man sagen, dass diese auch den Katholiken erfasse; vor allem wird man vom
protestantischen Standpunkt aus sagen, dass viele sozusagen kirchliche Heilmittel
des Vulgärkatholizismus reine Magie sind und ins gleiche Gebiet des sogenannten
Aberglaubens gehören. Auch die katholische Kirche selber verurteilt vieles
davon.. Aber subjektiv, vom Standpunkt des naiven Gläubigen aus, ist es eben so,
dass der, welcher allerlei kirchliche Segen- und Schutzmittel magisch, d.h. gegen
die kirchliche Intention, selbstherrlich, autistisch braucht, sich der abergläubischen
Abweichung meistens nicht bewusst ist, sie also mit gutem Gewissen benützt.
«Hier gibt es keinen Aberglauben», muss sich der volkskundlich Interessierte
immer wieder von katholischen Gewährsleuten sagen lassen, und die Gewährsleute
haben wirklich ein gutes Gewissen dabei, weil nach ihrer Überzeugung alles, was
sie tun, kirchlich ist. Der Protestant aber braucht die Mittel der modernen und der
älteren Magie nicht nur ohne kirchliche Prüfung und Approbation, sondern meist
im bewussten Gegensatz zu Kirche und Pfarrer, sofern er noch kirchlich gebunden
ist; er braucht sie also mit schlechtem Gewissen, erst recht, wenn er katholische
Mittel in Anspruch nimmt, z. B. wenn er zu den Kapuzinern geht, wie es heute noch
in manchen ländlichen protestantischen Gegenden üblich ist, nachdem alles andere
nicht geholfen hat: Aus dem Zürichsee-Gebiet ins Kapuzinerklösterlein Rapperswil,

neuerdings nach Einsiedeln zu einem profanen Wundermann oder aus dem

73



Richard Weiss SAVk 93 (1997)

Prättigau zu Kapuzinern nach Mastrils. Dort bekommt man Segen, Exorzismen,
Weihgegenstände, aber auch Nachweis von verlorenen und gestohlenen Dingen
und vieles andere. Es hilft - so ist die zwiespältige Einstellung -, aber es ist eigentlich

nicht recht; es ist gegen den eigenen kirchlichen Glauben, also verboten und

unrecht, Sünde...; aber gerade darum hilft es auch wieder in besonderen und
verzweifelten Fällen, in denen zuletzt der Teufel selber helfen mag.

Die hier erwähnten Unterschiede im Verhalten von Protestanten und Katholiken
gegenüber dem sogenannten Aberglauben, d.h. in der unterschiedlichen subjektiven

Reichweite des Aberglaubens, lassen sich damit erklären, dass die traditionelle
katholische Volkskultur einen weiten Bereich kirchlich geformten oder wenigstens
kirchlich nicht verbotenen Volksglaubens mitumfasst. Für den einfachen Katholiken

ländlicher Gegenden gibt es subjektiv überhaupt keinen Aberglauben, weil er
alles unter den Glauben, unter seine fides implicita, zu subsummieren vermag.
Anders der Protestant, der ausserhalb des kirchlichen Bereichs ungeschützt, auf sich
selbst verwiesen, im weltlichen sich bewegt und dort vielfach in Zwiespalt mit
kirchlichen Forderungen kommt, jedenfalls sich nicht in den gesicherten Bereichen
einer kirchlich geprägten und gedeckten Volkskultur bewegen kann.

So besteht für den Protestanten eine scharfe Abgrenzung, ja eine Gegensätzlichkeit

zwischen dem enggezogenen Bereich protestantischer Kirchlichkeit und dem
weiten Bereich säkularisierter Volkskultur, die wir nur mit Vorbehalt als
«protestantische Volkskultur» bezeichnen. Es handelt sich ja, wenn wir die genannten
Beispiele des Aberglaubens im Auge behalten, um unkontrollierten Wildwuchs, in
dem unausrottbare, volkstümliche Bedürfnisse, die kirchlich-kultisch keine
Befriedigung mehr finden, eine verheimlichte, ausserkirchliche Befriedigung suchen,
eine Ersatzbefriedigung sozusagen, die nicht mehr vom religiösen Bereiche aus

geleitet, noch weniger kirchlich gedeckt und gerechtfertigt wird.
Für die geheime und sozusagen illegitime Ersatzbefriedigung spontaner

Bedürfnisse des protestantisch-volkstümlichen Fühlens und Glaubens - mit Übergriffen

oder Rückgriffen in die katholische oder die vulgär-katholische Schicht -
vermag ich wichtige Beispiele zu nennen:
1. Protestantische Teilnahme an Wallfahrten. Es entstand z. B. nahe bei Zürich

Beteiligung an einer Antonius-Wallfahrt.
2. Auch Protestanten schreiben Grabbriefe an Mutter Theresia Scherrer und brauchen

Sakramentalien.
3. An Allerseelen protestantische Teilnahme am Totenkult aufZürcher Friedhöfen.
4. Neigung zum Marienkult und zur Marienverehrung, welche C. G. Jung als eine

tiefenseelisch notwendige Ausweitung der Trinität zu einer göttlichen Quatemi-
tät gesehen hat.

Gerade für den ernsten Protestanten entsteht aus der Befriedigung solcher
Bedürfnisse, wie vor allem aus der Teilnahme an katholischen Kulten oder Glaubenslehren,

ein Zwiespalt und ein Gewissenskonflikt. Denn all diese Dinge sindja, vom
biblizistisch scharf umgrenzten Standpunkt der kirchlichen Lehre aus, «Aberglaube»

oder «Welt» - «Welt» im Paulinischen Sinne im Gegensatz zu «Geist».

74



Grundzüge einer protestantischen Volkskultur SAVk 93 (1997)

Die Negierung der «Welt», ja des ganzen Bereiches der Natürlichkeit und der

leiblich-natürlichen Bedürfnisse, ist der protestantischen Bevölkerung tief
eingewurzelt. Es ist jener viel bemerkte puritanisch asketische Zug, der noch in der
modernen kapitalistisch-industiellen Gesellschaft protestantischer Städte deutlich
wird und der zurückgeht aufden durch Jahrhunderte wirkende Geist der Sittenmandate,

welche ihrerseits religiös-eschatologisch begründet waren: Wenn auch jene
strengen Sittenmandate materiell zum Teil erfolglos geblieben sind, so haben sie

doch eine grundsätzlich puritanische Ablehnung der «Welt» geschaffen und die
überlieferte Volkskultur in ihrer sinnenhaften Weltlichkeit und Natürlichkeit abgebaut,

besser: verdrängt.
Es erfolgte insbesondere ein starker Abbau der weltlichen Feste des Jahreslaufes

und des Lebenslaufes. Diese protestantische Nüchternheit und Unfestlichkeit wurde

dann im 18. Jahrhundert durch den rationalistischen Utilitarismus noch gefördert:

Vieles von dem, was im Sinne der Sittenmandate als weltlich, unsittlich,
abgöttisch, heidnisch und papistisch verboten worden war, blieb tatsächlich verfemt,
so eine grosse Zahl von Festen und vor allem der mit den Festtagen zusammenhängende

weltliche Aufwand in Geschenken, im Essen und in der Kleidung. Überhaupt

wird grosser Aufwand nicht nur als unchristliche Üppigkeit, sondern vor
allem auch im Sinne des 18. Jahrhunderts als Verschwendung von Zeit oder Geld
bezeichnet. In protestantischen Gegenden werden bis ins heutige «Jahrhundert des

Kindes» harmlose Spiele und laute Fröhlichkeit als «Dummtun» verurteilt - ganz
in der unausrottbaren Überlieferung barocker Sittenmandate und aufklärerischer
Moraltraktate.

Scheu vor Aufwand, puritanisches Tiefstapeln bei grossem Reichtum führt zu
dem paradoxen Zustand des schwerreichen Puritaners. Ein Beispiel aus Basel1:

Christoph Merian besitzt mehr als der Kronprinz von Preussen. Oder: Heutiger
Grossbankier fährt Strassenbahn! Paradox: Man lebt von Luxusindustrie (Seide)
und kämpft unentwegt gegen Aufwand. Kurz: Man verdient und häuft Geld, aber

man darf es nicht brauchen. Man lehnt die Welt ab, ohne doch von ihr loszukommen;

man verurteilt die katholische Weltlust und möchte doch insgeheim ihre
Früchte geniessen. Gotthelfnennt das katholische Land das «sinnlichere» Land. Im
Knonauer Amt spricht man verächtlich von der katholischen Fastnacht und geht
doch ins Zuger Gebiet hinüber, um daran teilzuhaben. So betrachtet, hat die
protestantische Völkskultur in ihrem weltfeindlichen Lebensgefühl hauptsächlich das

Merkmal der Verneinung, der zwiespältigen Verneinung sinnennahen, erlebnisfrohen

Brauches und überhaupt jeder spontanen Äusserung an sich.

Bevor wir aber nach dieser negativen Feststellung weiter das Bild der protestantischen

Volkskultur und eines protestantischen Menschen zu skizzieren suchen,
richten wir den Blick auf den engeren und primären Bereich einer protestantischen
Volksreligiosität, d. h. auf das kirchliche Leben protestantischer Prägung. Dass die
sichtbaren Zeichen der herkömmlichen Volksreligiosität durch die Reformatoren
grundsätzlich verneint und nach Möglichkeit abgebaut wurden, haben wir schon
bemerkt. In einer Kirchenkunde der Landeskirche des Kantons Zürich schreibt Kir-

75



Richard Weiss SAVk 93 (1997)

chenrat Pfarrer Gotthard Schmid4: «Weil Gott, dem Heiligen Gott, allein Ehre
gebührt, kennen wir weder heilige Zeichen noch heilige Orte oder Zeiten.» Mit
diesem einen Satz sind drei Grundpfeiler aller volkstümlichen Religiosität umgestürzt:
1. Die Zeichen, welche für jede Gemeinschaftsäusserung notwendig sind: Alle

volkstümliche Äusserung muss notwendigerweise zeichenhaft sein, also auch
die volkstümliche Religiosität: Dass ich von Herzen bete, kann der andere, der

Gemeindegenosse nicht sehen, nur die Gebetsgebärde wird sichtbar und
kontrollierbar. Darum ist es in manchen protestantischen Kirchen üblich, oder

brauchmässig gefordert, vor Beginn des Gottesdienstes eine Zeitlang mit dem
Hut vor dem Gesicht zu verharren.

2. Die heiligen Orte: Mircea Eliade beginnt seinen bekannten Grundriss «Heiliges
und Profanes» mit dem Hinweis aufdie heiligen Orte, auf den «nicht homogenen

Raum», was er mit Recht als «ein primäres religiöses Erlebnis» bezeichnet.
Die «Peregrinatio religiosa» hat ihre Triebkräfte in der Vorstellung von heiligen
Orten: Dem Protestanten aber soll selbst der Kirchenraum nicht an sich heilig
sein; der Raum soll jeder auszeichnenden Heiligkeit entbehren; es soll nur die
unsichtbare geistige Kirche geben, die reine Ekklesia des Paulus.

3. Die heiligen Zeiten: Mit ihrer Verbannung stürzt das ganze Kirchenjahr ein.
Während Calvin auch Weihnachts- und Ostergottesdienste jeder Besonderheit
und Festlichkeit entkleidet sehen wollte und schwere Strafen für Arbeitsruhe an
Weihnachten ausfällen liess, hielt Zwingli an vier besonderen Sonntagen für
Abendmahl-Gottesdienste fest, vier Tagen also, die feierlicher als die andern
sind: Ostern, Pfingsten und Weihnachten und - in merkwürdiger Inkonsequenz

- an «unser Herren Tag», d. h. dem Tag der Stadtheiligen Felix und Regula, den
11. September.
Ohne heilige Zeichen, heilige Orte und heilige Zeiten wird die Unsinnlichkeit

des Gottesdienstes zunächst aufs äusserste getrieben. «Gott wird nicht von den
Wänden gelernt» sagt Zwingli, indem er nicht nur alle Bilder, sondern sogar die

Sprüche von den Wänden verbannte, und Karl Barth ist auch in diesem Punkt in
seinen Äusserungen zu Kirchenbauten konsequent reformatorisch geblieben. Daraus

hat sich vor allem im protestantischen Volk wiederum eine feste «negative
Tradition» entwickelt, wenn wir so sagen wollen. Noch heute protestiert das Kirchenvolk,

wenn man aus kunstgeschichtlichen Gründen (Kirche Pfäffikon ZH)
wiederentdeckte Fresken konservieren will: Die Kirche soll nicht von neuem katholisch
werden, sagt man.

Da viele Äusserungen des Protestantismus von Anfang an abwehrender und
ablehnender Art sind, entwickeln sich daraus «negative Traditionen», wie wir sie

genannt haben; wir könnten auch von Meidungen oder «Tabus» sprechen. In der
calvinistischen Kirche der Westschweiz z.B. wurde sogar das Wort Kirche «église»
tabuiert und durch das unverbrauchte heidnische «temple» ersetzt. Wenn wir in
diesem Sinn von negativen Traditionen oder Tabus der reformierten Kirchen zu
sprechen berechtigt sind, so haben wir damit auch schon festgestellt, dass es trotz
der traditionsfeindlichen Haltung der Reformatoren, welche grundsätzlich keine

76



Grundzüge einer protestantischen Volkskultur SAVk 93 (1997)

Überlieferung als die der Bibel anerkennen, eine absolute Traditionslosigkeit der

protestantischen Volksreligiosität nicht geben kann.
Wenn wir anerkennen, dass die protestantische Kirche ihre eigenen, nicht nur

negativen Traditionen entwickelt und entwickeln muss, anerkennen wir auch die
Gemeinschaft als den sozialen Träger dieser objektiven Traditionen und wir
anerkennen in ihnen die «Zeichen» der jeweiligen kirchlichen Gemeinschaft. Das heisst

also, dass es die «zeichenlose Kirche» praktisch nicht gibt, auch auf protestantischem

Boden nicht. Die vorgefundenen Traditionen und die volkstümlichen
Grundbedürfnisse haben sich gegenüber den puristischen und spirituellen Intentionen

der Reformatoren durchgesetzt. Damit rechnet schon Heinrich Bullinger, der
zweite Nachfolger Zwingiis in der Leitung der zürcherischen reformierten Kirche,
wenn er sagt: «Je mehr Gebräuche sich in der Kirche anhäufen, desto mehr wird
nicht nur der christlichen Freiheit, sondern Christus selbst Abbruch getan. Es genügen

darum dem Frommen die wenigen bescheidenen und dem Worte Gottes nicht
widersprechenden Gebräuche.»

Bullinger weiss also, dass die kirchliche Gemeinschaft, auch wenn sie sich vor
allem als eine Gemeinschaft im Geiste, als eine unsichtbare Kirche versteht, nicht
ohne ein Minimum von Gebräuchen, anders gesagt, von Zeichen und Formen,
auskommt.

Und so könnte oder müsste man nun geschichtlich, etwa am Beispiel der zürcherischen

reformierten Kirche, zeigen, wie sich trotz der grundsätzlich negativen
Haltung gegenüber allen Gebräuchen, ja gegenüber allen Fundamenten und

Voraussetzungen einer volkstümlichen Religiosität doch das Gesetz der volkstümlichen

Rezeption, das des sogenannten «sinkenden Kulturgutes», welches dem
Gemeinschaftsbedürfnisse entspricht, durchsetzt: Selbst die Verneinung und Leugnung

von Traditionen muss wieder zur Tradition werden, d. h. zu einer Haltung, die
etwas für recht oder unrecht hält - unbesehen, unkritisch und uneigenständig -
einfach, weil es die Väter, die Vorfahren, die Reformatoren, die reformierten
Mitchristen auch für recht oder unrecht hielten. Aus der Verurteilung der als katholisch
empfundenen Bräuche, wie des Kniens, des Bekreuzigens, des langen und lauten

Betens, ergibt sich die Abgrenzung und das Bewusstsein der eigenen Art und des

eigenen Brauches.

Aber mehr als das: Es müsste nun - in der materiellen Ausführung meines Themas

- gezeigt werden, wie - positiv'-einprotestantisch geprägtes Volksleben
entsteht - sozusagen wider Willen der Kirche, wir also gezwungen sind, die gestellte
Frage «Gibt es eine protestantische Volksreligiosität und eine protestantische
Volkskultur überhaupt?» bejahend zu beantworten, und zwar nicht nur in einer
defensiven Weise, angesichts des sinnennahen Reichtums der katholischen Volksreligiosität

und Volkskultur, sondern in der Darstellung des Neuen, welches in Kirche
und Kultur der Neuzeit aus protestantischen Prämissen entstanden ist.

Im Folgenden nun ein paar Pinselstriche an Stelle eines ausgeführten Gemäldes:

Im engsten Bereich einer protestantischen kirchlichen Volksreligiosität, in den

«wenigen bescheidenen, dem Worte Gottes nicht widersprechenden Bräuchen»

77



Richard Weiss SAVk 93 (1997)

(Bullinger) zeigt sich eine allmähliche Regeneration von vielem, das in der

Anfangszeit verbannt worden war. Man müsste - wider Willen - volkstümlichen
Bedürfnissen nachgeben.

Der musikalisch begabte Zwingli hat - im Bestreben, nur das reine Wort, den

reinen Predigtgottesdienst im Gegensatz zur Messe gelten zu lassen - das Orgelspiel

aus der Kirche verbannt; er nannt die Orgel in seiner volkstümlichen Art «des

Tüüfels Sackpfyffen», also ein Instrument verführerischer Sinnlichkeit. Erst im 19.

Jahrhundert kam es nach Wechselvollem Kampf zur Wiedereinführung des Orgelspiels

in den Gottesdienst der zürcherischen Kirche, das heute in allen reformierten
Kirchen wieder selbstverständlich geworden ist. Die Pflege der Kirchenmusik und
des Chorals darf sogar heute zu den durchaus volkstümlichen Elementen des

schlichten, nüchternen reformierten Gottesdienstes gerechnet werden. Das Singen

- selbst dieses war aus den reformierten Kirchen Zürichs anfänglich verbannt -
gehört in neuerer Zeit geradezu zu den wichtigsten Möglichkeiten der Beteiligung
der Gemeinde am Gottesdienst. Wie sehr man am Choral des Kirchengesangbuches

hängt, am althergebrachten, etwas schleppenden Singen, wie auch noch mehr

am Lesen und Auswendiglernen der Kirchenlieder, besonders der pietistisch-gefühlswarmen,

das zeigt die Reaktion des reformierten Kirchenvolkes auf das neue

Kirchengesangbuch. Aus ihm wurde in strenger künstlerischer und theologischer
Säuberung alles, was aus dem heute abgelehnten Geschmack und Geist des 19.

Jahrhunderts und zum Teil des pietistischen 18. stammt, ausgeschieden, und man

griffauf altreformatorisches und zum Teil vorreformatorisches Gut zurück, u. a. auf
die Psalmen der Hugenotten mit den Goudimelschen Melodien, welche dem heutigen

Kirchenvolk unvertraut und unverständlich, vor allem unsingbar sind. Es zeigt
sich eine traditionalistische Reaktion, welche das überlieferte Alte gegen den
Versuch einer Wiedereinführung des ganz Alten verteidigt. In dieser Reaktion aber

wird deutlich, dass der protestantische Choral Wirklichkeit ist. Selbst auf den

Schlachtfeldern des freidenkerischen Preussenkönigs Friedrich II. ertönten aus
dem Munde seiner Soldaten die protestantischen Kirchenlieder, wie Martin
Rinckarts «Nun danket alle Gott», und die zürcherischen Bauern sangen in der

Französischen Revolution unter den Freiheitsbäumen, die den Kult der Vernunft
verkündeten, Psalmen, weil sie nichts anderes singen konnten. Möglicherweise
werden auch die neu eingeführten Psalmen wieder einmal volkstümlich werden.

Es liesse sich beispielsweise an der Geschichte der Taufe oder des Abendmahls,
der beiden beibehaltenen, weil in der Bibel bezeugten Sakramente, zeigen, wie
nach der vollkommenen Unfeierlichkeit, ja Formlosigkeit der reformierten Anfänge

allmählich wieder eine strenger geregelte Liturgie und ein volkstümlicher
Brauch - beide in Wechselwirkung miteinander- aufkommen.

In den Anfängen der Reformation (unter Zwingli) wird die Taufe ausserhalb der
Kirche und ausserhalb des Gottesdienstes im Haus und im engsten Familienkreis,
auch von Laien, z.B. von Hebammen, vollzogen. Am Ende des 16. Jahrhunderts
aber beginnt die Regeneration des Taufritus: Die Hebammentaufen werden verboten,

die Taufhandlung hat in der Kirche, besonders in den Wochenpredigten stattzu-

78



Grundzüge einer protestantischen Volkskultur SAVk 93 (1997)

finden. Weiterhin wird das Taufritual immer ausgeprägter und feierlicher. Einen

Rückschlag bringt das 19. Jahrhundert mit der Schaffung des staatlichen
Zivilstandwesens 1876: Die Kirchentaufen gehen stark zurück und die Haustaufen kommen

wieder auf, allerdings vom Pfarrer vollzogen. Heute aber ist die Sitte, eine
Taufe in feierlicher Form, vor versammelter Gemeinde in der Kirche zu vollziehen,
wieder stark im Vordringen. Das volkstümliche Bedürfnis nach sichtbarer kirchlicher

Gemeinschaft macht sich auch darin geltend, und die Kirche muss diesem
Bedürfnis folgen.

Noch deutlicher wäre diese aus volkstümlichem Verlangen oder aus einem
modernen Vacuum der überlieferten Formen zu erklärende Entwicklung von kirchlichen

Bräuchen und Riten an der Konfirmation zu zeigen. Dabei ist nicht nur
Regeneration des einst Abgeschafften zu beobachten, sondern eigentliche Neubildung.
Eine kirchliche Konfirmationsfeier zur Aufnahme der Jugendlichen in die christliche

Gemeinde hat es in der älteren reformierten Kirche überhaupt nicht gegeben.
Man kannte bis ins 18., ja bis ins 19. Jahrhundert lediglich die sogenannte «Admission»,

d.h. die ziemlich formlose Zulassung zum hl. Abendmahl für diejenigen,
welche die Christenlehre mit Erfolg hinter sich gebracht hatten.

Heute aber ist die Konfirmationsfeier- meist auf den Palmsonntag festgesetzt -
für die Konfirmanden von grosser innerer Bedeutung \ ebenso für die Angehörigen
der ganzen Gemeinde. Die Kirchenpflege und die Pfarrer aber sorgen nicht nur
durch die liturgische Form der Feier und durch den Kirchenschmuck für Feierlichkeit,

sondern sie kommen auch mit Konfirmandenreisen, Konfirmandenlagern und

«Junger Kirche» offensichtlichen Bedürfnissen entgegen. Die Konfirmation besiegelt

die Aufnahme des Jugendlichen in die kirchliche Gemeinde; aber sie muss
auch dem Übergang in alle anderen Rechte und Pflichten des Erwachsenen die
innere Legitimierung und die kirchliche Weihe geben. Kurz gesagt ist es so, dass

der kirchliche Brauch hier die Lücke ausfüllen muss, die mit dem Zerfall älterer
«rites de passage» beim Übergang zum Erwachsenenalter entstanden ist. Die
Konfirmation muss - lapidar gesagt - Initiationsbräuche ersetzen. So paradox die hier
nicht ausführlich belegbare Behauptung tönen mag: Im Zeitalter der vielbeklagten
Entkirchlichung, ja der Religionslosigkeit, lässt sich, wie Bonhoeffer sagt, eine
zunehmende Geltung kirchlichen Brauches bei den Übergängen des menschlichen
Lebens feststellen.

Die Konfirmation ist ein solches Beispiel der Neubildung protestantischen
kirchlichen Brauches aus volkstümlichen Bedürfnissen, nicht aus kirchlicher
Initiative, d.h. kirchliche Initiative hätte ohne volkstümliches Bedürfnis ins Leere

gestossen.
Weitere Beispiele für eigenständige spezifisch protestantische Formen

volkstümlicher Religiosität sind die Hausandachten, insbesondere das Lesen bzw. Vorlesen

aus Andachtsbüchern, Postillen, in neuerer Zeit auch aus Abrisskalendern, und
natürlich das Vorlesen aus der Bibel selbst. Die Bibeln des 16. und 17. Jahrhunderts
wurden z.B. im Engadin, wo man die Übersetzung ins Rätoromanische und den

Druck mit eigenen lokalen Kräften eines bäuerlichen Tales besorgte, von einfachen

79



Richard Weiss SAVk 93 (1997)

Bauern für den Preis eines Rindes oder für 8 Saumlasten Salz aus Tirol gekauft. Die
Bibelkultur- man könnte auch von Bibelkult sprechen - entspringt einer zentralen

Forderung der Reformation, die volkstümlich rezipiert wurde, der Lehre von der
Schrift als «Richtscheit» des Lebens. Neben dem Lesen der Schrift in der Familie
und im stillen Kämmerlein wären aber auch die gläubigen und abergläubigen Praktiken

(z.B. die Orakel) anzuführen, die mit dem Bibellesen verbunden wurden.
Zeichenhaft für all das ist die sichtbare und zentrale Stellung, die das mächtige
Buch in der Ecke über dem Familientisch der Bauernstube einnahm, dort, wo in
katholischen Stuben der Kruzifixus im Herrgottswinkel hängt.

Das Buch hatte die Bilder zu ersetzen, geschnitzte und andere. In dieser Feststellung

liegt einer der grundlegenden Unterschiede zwischen protestantischer und
katholischer Volksreligiosität und Volkskultur. Das Bild ist das sinnennahere,
unmittelbarer auf das Gefühl wirkende Zeichen als der Buchstabe. Die protestantische

Religion aber ist eine «Buchreligion» oder eine «Wortreligion», wie man das

gelegentlich formuliert hat (Rumpf). Aber wir müssen die Geltung dieses
Stichwortes vom religiösen Bereich in den kulturellen ausweiten. Die protestantische
Volksreligiosität ist eine Buchreligiosität, die protestantische Volkskultur ist nicht
nur eine Buchkultur, sie ist auch eine Schulkultur, sie ist ferner eine Bildungskultur,
in der das Buch (nicht die Bibel allein) und die Schule und die Bildung in modernem

Sinne eine ganz andere zentralere Bedeutung einnehmen als in der katholischen

Volkskultur.
Mit diesen Stichwörtern: Buchkultur, Schulkultur, Bildungskultur, ist eine

gewaltige Fülle von Tatsachen berührt. Das zentrale Problem wurde schon volkstümlich

mit den Worten (aus den Ehegerichtsprotokollen) eines Zürcher Schulmeisters

ausgedrückt, der 1653 im Wirtshausgespräch zu einem Bauern, welcher seinen
Buben nicht in die Schule schicken wollte, sagte: «Die wo nicht schryben und läsen

könnend, seyend des Tüfels und kommend ind'Höll!», d.h. es istheilsnotwending,
dass man schreiben und vor allem lesen kann, und darum ist es auch heilsnotwendig,

in die Schule zu gehen: ohne Schule kein Lesen, ohne Lesen (Lesen der Bibel
kein Heil oder eben «die Hölle», wie der Schulmeister vergröbernd sagt. Die
zentrale Schätzung der Schule und der Bildung lässt dann mit dem 19. Jahrhundert
jenes Volksschul- und Volksbildungsjahrhundert heraufziehen, das eine neue
säkularisierte Volkskultur begründet.

Ein weiteres symbolhaftes Beispiel sei angeführt: An Stelle des Reichtums der
verschiedenen Andachtsbilder tritt in protestantischem Gebiet die Osterschrift oder
Examensschrift, d. h. : ein biblischer Text und die Buchstaben des ABC - klein oder

gross, vom Lehrer vorgeschrieben und mit kunstvoll farbigen Initialen auf Grund
von Schreibvorlagen des 16. Jahrhunderts geziert- werden vom Schüler mit seiner
Probeschrift ausgefüllt. Diese echt volkstümlichen Schöpfungen sind zu einem
charakteristischen Werk protestantischer Volkskunst geworden.

Lesen und Schreiben nicht nur, sondern weiterhin Schulbildung und Bildung
überhaupt sind auf protestantischem Boden volkstümlich geworden; natürlich nicht
nur auf protestantischem Boden, aber hier zuerst und hier auch aus der glaubens-

80



Grundzüge einer protestantischen Volkskultur SAVk 93 (1997)

massigen Überzeugung ihrer Heilsnotwendigkeit, also aus religiösen Gründen,
weshalb man im eigentlichen Sinne und mit vollem Recht von einer protestantischen
d.h. in der protestantischen Glaubenslehre begründeten Volkskultur reden kann.

Dass diese protestantische Volkskultur als Bildungskultur sich später von der

religiösen Glaubensgrundlage emanzipierte und zur blinden, verabsolutierten
Bildungs- und Wissensgläubigkeit des modernen Menschen wurde, ändert nichts an
der Tatsache protestantisch-kirchlicher Anfangsimpulse.

In der modernen Bildungskultur, ja in der «verschulten» Zivilisation und dem

autonomen und automatisch gewordenen wissenschaftlichen Fortschritt sind zwar
die protestantische Glaubenslehre und die Mühen um das göttliche Wort versunken
wie die Kirchentürme zwischen den Wolkenkratzern von Manhattan; aber es bleibt
die schon häufig festgestellte Tatsache, dass charakteristische geistige Leistungen,
welche das 19. Jahrhundert und noch das 20. Jahrhundert bestimmen, z.B. die deutsche

Klassik, ohne den Protestantismus nicht zu denken sind; dass nicht nur die
Klassiker und Vorklassiker fast durchwegs Protestanten sind, sondern dass auch ein

Lessing und ein Nietzsche aus protestantischen Pfarrhäusern hervorgegangen sind,
dass vielleicht überhaupt die Moderne nicht zu denken ist ohne das protestantische
Pfarrhaus.

Es drängt sich hier - neben den angedeuteten Wegen und Irrwegen moderner

Bildungsautonomie - noch ein anderer Grundzug, ein wesenhaft volkstümlich
gewordener Grundzug unserer modernen Kultur auf: das Arbeitsethos und im
Zusammenhang damit der Kapitalismus und die industrielle Revolution.

Es wäre sinnlos und oberflächlich, hier noch schnell die ganze Diskussion
aufrollen zu wollen, welche sich an Max Webers problematische Ableitung der modernen

Wirtschaftsgesinnung geknüpft hat, an die Ableitung des «Geistes» des Kapitalismus

(«Geist» von Max Weber in Anführungszeichen gesetzt) aus dem Calvinismus,

insbesondere aus der Calvinistischen Prädestinationslehre. Doch gibt es ganz
unabhängig von dieser geistesgeschichtlich, wirtschaftsgeschichtlich und
sozialpsychologisch geführten Diskussion eine unübersehbare und unbestreitbare
volkskundliche Feststellung, die mir noch durch persönliche Erfahrungen und Beobachtungen

bestätigt wurde: Protestantische Gebiete sind - ich rede jetzt vor allem im
Blick aufdie Schweiz - durch ein protestantisches «Arbeitsethos», wie wir es einmal

nennen wollen, geprägt.
Blicken wir von hier, von diesen erlebten, gefühlsmässig persönlichen und lokalen

Beispielen wieder aufs Ganze, so kann man - nach R. König6, in der
generalisierenden Schau des Soziologen - geradezu sagen, dass es auf der einen Seite eine

«fortschrittslustige, protestantische, industrialisierte Gesellschaft gibt», die sich
mit dem kapitalistischen System, mit der industriellen Revolution, mit den modernen

Städten Hand in Hand entwickelt hat, und die darum angepasst ist an diese
moderne Welt, die wohl aus einer der grössten Revolutionen der Menschheitsgeschichte

sich herausentwickelt hat. Aufder andern Seite stehen - ich zitiere wieder
René König - «die traditionellen katholischen und ländlichen Gesellschaften und
Gesellschaftsformen, welche noch keineswegs <stadt- und grossstadtfesb gewor-

81



Richard Weiss SAVk 93 (1997)

den sind». - Es wäre interessant, diese verallgemeinernde Konfrontierung eines

protestantisch-modern-grossstädtischen mit einem katholisch-traditional-ländli-
chen Menschen auf mehrheitlich katholische Grossstädte wie München oder Köln
anzuwenden, überhaupt mit den Mitteln einer Religions- oder Konfessionsgeographie

diese Thesen durch den ganzen europäischen Raum nachzuprüfen. Für die

Schweiz haben wir (mit Gotthelf) schon festgestellt, dass das katholische Land das

«sinnlichere Land», umgekehrt das protestantische Land das puritanische, fest-
und farblose, durch das Arbeitsethos geprägte Land ist. Der Atlas der Schweizerischen

Volkskunde hat uns diese These bestätigt.
Die katholische Schweiz ist auch die traditionalistische, die reformierte dagegen

die städtische, fortschrittliche Schweiz. In der grössten katholischen Tageszeitung
Zürichs, den Neuen Zürcher Nachrichten, erschien kürzlich eine wohldokumentierte

Artikelfolge unter dem Stichwort: «Die katholische Schweiz - die ärmere
Schweiz». Charakteristisch für die Umweltwirkung ist dabei, dass die Katholiken
bei ihrer Zuwanderung in die ursprünglich protestantischen Städte sich zwar nicht
konfessionell, aber in der Lebenshaltung der protestantischen städtischen Bevölkerung

anpassen, wie das von katholischen Pfarrämtern immer wieder festgestellt
wird.

Zweifellos findet hier in den städtischen Schmelztiegeln eine gegenseitige
Annäherung in der kulturellen Haltung und auch der objektiven Volkskultur im Sinne
der modernen Nivellierung statt, d.h. des Ausgleichs zwischen sozialen Gruppen
und lokalen Räumen. Hier müsste man insbesondere auch die deutsche Situation in
Betracht ziehen, welche durch Zuwanderung der «Heimatvertriebenen» eine weitere

Verwischung der früher konfessionell mehr oder weniger einheitlichen Territorien

und eine Zuhahme der Diaspora erfahren hat.

Wie das Ende dieser Entwicklung sein wird, ist schwer zu sagen. In der Schweiz
ist es sicher so, dass die in die Städte wandernde katholische Bevölkerung viel von
ihrer traditionellen hergebrachten Volkskultur verliert, dass also die aufdas Moderne

ausgerichtete und darum «modernere» protestantische Volkskultur, wie wir sie

hier geschildert haben, gewinnt. Auf jeden Fall ist, unabhängig von der Bilanz, in

vermehrtem Masse ein Geben und Nehmen festzustellen, das der genauen Untersuchung

bedürfte. Natürlich werden nicht die kirchlichen Lehren und der Glaube

übernommen; es ist keineswegs so, dass sich etwa ein konfessioneller Synkretismus

anbahnt, also eine Vermischung auf dem Boden des eigentlichen kirchlichen
Bekenntnisses, aber es ist mit der bevölkerungsmässigen Durchmischung der
Konfessionen eine Möglichkeit entstanden, sich sozusagen aus der Nähe zu beobachten,

was an sich auch zu Konflikten führen kann. Andererseits fördert die örtliche
Fühlung eine aus der allgemeinen Situation unserer christlichen Welt entstandene

Bereitschaft zum ökumenischen Gespräch, also die Bereitschaft, beim andern Teil
das Gemeinsame zu sehen und das nicht Gemeinsame anzuerkennen.

Dadurch wird, zum mindesten in den Städten und in den industrialisierten
Landschaften, in denen ein Grossteil von uns Zeitgenossen lebt, der Ausgleich zwischen
den Volkskulturen (oder Subkulturen) und damit auch zwischen protestantischer

82



Grundzüge einer protestantischen Volkskultur SAVk 93 (1997)

und katholischer Volkskultur weiterhin gefordert. Die subjektive, «eingebildete»,
und die objektive Schranke der Andersartigkeit und Fremdheit wird abgebaut. Je

nach der Auffassung, die wir von Volkskunde und von Volkskultur haben, werden

wir diesen Abbau an Eigenart bedauern oder begrüssen. Vor kurzem äusserte noch
ein scharfsichtiger ausländischer Beobachter, André Siegfried, dass zwar die
Schweiz den vorbildlichen Sprachfrieden habe, aber die Konfessionen betrachteten
sich «non sans quelque nervosité».

Als Zeugnis für das einstige Gefühl der Verschiedenartigkeit katholischer und

protestantischer Volksart, sozusagen als historisch gewordener Beleg, stehe am
Schluss dieser skizzenhaften und doch sehr langen Ausführungen noch eine
bekannte Gotthelfepisode:

Hänsli, der reformierte Emmentaler, sucht mit seiner Frau Annebäbi und mit
seinem Ross eine Unterkunft auf dem Markt im katholischen Solothurn, und dabei

sagt seine Frau, eben Annebäbi (Gotthelf V, 107):

«Es schüche neue die Kartholische, und man wisse nie, was die so mit einem

armen Ross anfangen könnten... es müsse sich allemal zwängen, wenn es etwas
Kartholisches essen solle, es duechs es hätte neue nit e Chust (Geschmack) wie

angeres, sondern ganz e apartigi; nit e räukeligi, nit e brännteligi, nit e gräueligi,
abere kartholischi. Es sei doch kurios, dass so nahe beieinander alles so anders sei,

sogar d'Chust; es müsse neue es kurioses Wese sy mit dem Kartholische; es chönn
si neue nüt druf verstah.»

Soweit Annebäbi Jowäger. - Wir sind froh, dass Gotthelf hier nicht mehr ganz
aktuel 1 ist - aber wir müssen wohl oder übel anerkennen, dass es auch heute noch in
Stadt und Land eine ausgeprägte protestantische Volkskultur gibt. Ihr erstarrtes
Zerrbild wird oft von jenen verteidigt, die sonst kaum etwas mit der lebendigen
Kirche zu tun haben; sie reden z.B. in kräftigen Ausdrücken, welche gelegentlich
nicht übel an Annebäbi anklingen.

Inzwischen ist der wahre Protestantismus, die ecclesia der Berufenen, die semper

reformanda, längst anderswo. Davon zu reden ist nicht meine Aufgabe. Nur das

noch: Kürzlich bin ich in Strübins Baselbieter Volksleben7 auf Sätze und Feststellungen

in bezug auf protestantische Volksfrömmigkeit gestossen, bei welchen man
mich des Plagiates bezichtigen müsste. Ich will mich nicht entschuldigen, vielmehr
freue ich mich der bewussten und der unbewussten Übereinstimmungen. Mit dem

genannten Verfasser bin ich der Ansicht, dass die Auflösung der alten Volkskultur,
des sogenannten «gemeinen Volkes» mit der Reformation beginnt, dass diese

Auflösung aber zugleich eine Umformung ist zu jenem neuen gegenwärtigen Zustand
der Gesellschaft und der Volkskultur, den wir nicht in die alten volkskundlichen
Schläuche fassen können.

83



Richard Weiss SAVk 93 (1997)

Benutzte Literatur

Mircea Eliade. Das Heilige und das Profane. Flamburg 1954.

Walter Heim. Briefe zum Himmel. Die Grabbriefe an Mutter M. Theresia Scherer in Ingenbohl. Basel
1961.

Erika Köhler, Marthin Luther und der Festbrauch. Graz-Köln 1959.

René König, Soziologie Heute. Zürich 1949.

A. Largiadèr. Das reformierte Zürich und die Fest- und Heiligentage. Zwingliana 9 (1953) 497-524.
Reintraud Schimmelpfennig. Die Geschichte der Marienverehrung im deutschen Protestantismus.
Paderborn 1952.

Gotthard Schmid. Kirchenrat. Pfarrer. Kirchenkunde der Landeskirche des Kantons Zürich. Zürich
1954.

Lore Schmid. Religiöses Leben unserer Jugend. Eine religions-psychologische Untersuchung. Zollikon

ZH 1960.

Eduard Strübin. Baselbieter Volksleben. Basel 1952.

Johanna Von der Mühll. Basler Sitten. Herkommen und Brauch im häuslichen Leben einer städtischen

Bürgerschaft. Basel 1944.

Anmerkungen

1

S. 161.

Vgl. Walter Heim. Briefe zum Himmel (Basel 1961).
3 J. Von der Mühll. Basler Sitten. 17
4 S. 158.

Vgl. Lore Schmid. Religiöses Leben unserer Jugend.
6 Soziologie Heute. 105 ff.
7 S. 203 ff

84


	Grundzüge einer protestantischen Volkskultur

