Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz
Band: 93 (1997)

Heft: 1

Artikel: Grundzige einer protestantischen Volkskultur
Autor: Weiss, Richard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-117987

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-117987
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schweizerisches Archiv fur Volkskunde 93 (1997), H. I, 71-84

Grundziige einer protestantischen Volkskultur*

Von Richard Weiss

Von der protestantischen Volkskultur sieht und greift man objektiv wenig. Im Ge-
gensatz dazu ist die katholische Volkskultur und insbesondere die katholische
Volksreligiositit reich an Schaubarem und Zeigbarem, an sinnennahen Gegenstén-
den, welche man als Ausserung volkskundlicher Sinnenfreude, zugleich aber als
Zeichen und Gradmesser volkstiimlicher Frommigkeit aufzufassen gewohnt ist.

Wir wollen nun nicht aufzéhlen, was alles es an solchen volksreligiosen Zeichen
und Dingen in protestantischen Bereichen nicht gibt — oder was es allenfalls doch
gibt; uns interessiert, was von solchen spezifisch volksreligios-katholischen Kul-
turgiitern in protestantischen Gebieten immerhin gewertet wird.

Vorausschicken mochte ich, dass ich hier nicht als Kulturhistoriker und nicht als
Kirchenhistoriker, erst recht nicht als Theologe, sondern vom Standpunkt der
Volkskunde aus spreche, d. h. dass ich die Kultur als Summe traditioneller Ausse-
rungen einer durch sie zusammengeschlossenen menschlichen Gruppe von einer
Seite, sozusagen von unten zu betrachten suche, nimlich von der Seite der Rezep-
tion: Es geht mir also nicht darum, kulturgeschichtlich-kirchengeschichtlich fest-
zustellen, wann und von wem eine bestimmte geistige Haltung, ein kultureller Im-
puls von der produzierenden Seite her zum ersten Mal ausgegangen ist — sondern
entscheidend ist hier die Feststellung, was aus diesen Impulsen im Sinne der volks-
tliimlichen Rezeption, im Sinne des «gesunkenen Kulturgutes», im Sinne der Popu-
larisierung (wenn Sie diesen Ausdruck nicht allzu zweckhaft verstehen) geworden
ist. — Primitiv, schlagwortartig gesagt: Die Ziircher Reformation als Phanomen der
Volkskultur entsteht nicht 1519 mit Zwinglis Predigt, sie entsteht auch nicht mit
dem helvetischen Bekenntnis, sondern sie ist bis heute im Entstehen und im Verge-
hen, in einem Prozess, der nicht aus den gelaufigen Quellen der Kulturgeschichte
erschlossen werden kann.

Gibt es iiberhaupt eine protestantische Volkskultur? Genauer, praziser formu-
liert, musste die Frage lauten: Ist die aut die Bibel sich griindende, an die individu-
elle Glaubensentscheidung appellierende Lehre der Reformatoren volkstiimlich
rezipiert worden, also in Gemeinschaft und Tradition soweit eingegangen, dass

*  Zur Erstverdffentlichung in SAVk 61 (1965), 75-91, schrieb Margrit Mockli-von Seggern: «Der
Artikel erschien zum erstenmal, bereits in posthumer Fassung in: Religiose Volkskunde (Beitrige
zur Volkstumsforschung, hrsg. vom Institut fiir Volkskunde der Kommission fiir Bayerische Lan-
desgeschichte bei der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, 14, Miinchen 1964) und wird hier
mit freundlicher Erlaubnis der Bayerischen Akademie der Wissenschaften nochmals abgedruckt.
Der Leser moge bedenken, dass es sich um die Wiedergabe eines Vortragsmanuskriptes handelt. Die
maschinengeschriebenen Blitter enthalten unzéihlige Anderungen und Erginzungen, so dass es
vielenorts Miihe machte, den Textzusammenhang herzustellen. Fehlt also, im ganzen gesehen, die
vertraute klare Diktion des Verfassers, so schien dennoch der Nachdruck fur die Schweizer Leser
gerechtfertigt.»

71



Richard Weiss SAVk 93 (1997)

man von einer protestantischen Volksreligiositdt — mit positivem oder negativem
Akzent — sprechen konnte, ebenso wie von katholischer Volksfrommigkeit — fides
implicita — sogar von Vulgérkatholizismus; und hat diese Volksreligiositit als Kul-
turdominante liber den religiosen Bereich hinaus eine besondere kulturelle Haltung
und besondere Kulturgiiter hervorgebracht oder umgeformt, in dem Sinn, dass auch
von protestantischer Volksku/tur zu reden wire?

Zunichst stosst man beim Versuch, diese Fragen zu beantworten, auf eine Fiille
negativer Tatbestinde: Auf Abbau, Destruktion, Leere — gemessen jedenfalls an der
gegenstandlichen Fiille der mittelalterlichen Volksreligiositiat und auch der katholi-
schen Volksfrommigkeit barocker und nachbarocker Pragung. Die Reformation
hat nicht nur die sinnlich-fassbaren Zeichen und Bilder aus dem religiosen Bereich
und aus dem weitern volkstiimlichen Lebensbereich entfernt, sie hat sogar die
Grundkategorien volkstiimlichen Lebens in Frage gestellt: Der Appell des neuen
Glaubens, dem das Wort, wie Zwingli sagt, das einzige «Richtscheit» ist, gilt dem
Individuum, das zur Entscheidung aufgerufen wird. Damit wird aber die traditiona-
listische, in gemeinsamen Institutionen und Zeichen begriindete Gemeinschaft auf-
geldst, d. h., alle objektiven, sichtbaren Traditionen als Gemeinschaftsdusserungen
werden in Frage gestellt. Gemeinschaft und Tradition — die beiden Grundsédulen
volkstiimlichen Lebens — werden als solche negiert: Die Reformatoren haben mit
der religiosen Volkskultur grundsatzlich gebrochen, tiberhaupt mit jeder Form
brauchgebundenen Lebens, nicht nur mit dem kirchlichen Brauch.

Bei Luther, dessen Volksverbundenheit ja immer wieder gerithmt worden ist,
mag das am wenigsten ausgepragt sein. Und doch zeigt die jlingst erschienene um-
sichtige Untersuchung von Erika Kohler iber Luther und den Festbrauch deutlich,
wie Luther von «versinnlichtem Heiligen zur Vergeistigung des Religidosen» hin-
zielt, indem er der liberlieferten brauchmassigen Frommigkeit den Boden entzieht.
Der Brauch kann nicht mehr als religioser Brauch, sondern nur noch als sékulari-
sierter Brauch fortbestehen; er kann, wie Erika Kohler sagt, hochstens als ein «Ord-
nungselement und Erziehungsmittel weiterleben» . «Dieser entscheidende Bedeu-
tungswandel», so schreibt die Verfasserin, «vom glaubensgebundenen Brauch zur
blossen Ordnungstform zerstort zwar den Lebenskern des echten Brauches, bedeu-
tet aber flir den Menschen eine Befreiung, an der Luther wesentlichen Anteil hat.»

Von der angedeuteten Befreiung des modernen Menschen aus dem normieren-
den Zwang des Brauches, von der in mancher Hinsicht problematischen Befreiung
zum individuellen Sein und Glauben, vom traditionsgeleiteten Verhalten zum in-
nengeleiteten Verhalten, soll hier nicht die Rede sein, wohl aber vom Gegenstiick,
von dem in jedem Menschen neben dem individuellen Streben und Verhalten trotz-
dem weiterwirkenden fundamentalen Bediirfnis nach Gemeinschaft, welches in
objektiven Gemeinsamkeiten, in Briduchen, seinen Ausdruck findet und finden
muss. Dieses Grundbediirfnis nach objektiven sichtbaren Gemeinsamkeiten, wel-
che tiber die Gemeinschaft im Geist hinausgehen, hat sich nicht ausrotten lassen.
Wohl vermochte man am Baum der Volksreligiositit die Zweige abzuhauen, doch
wuchsen aus der seelischen Wurzel allmdhlich neue Schosse auf.

o



Grundziige einer protestantischen Volkskultur SAVk 93 (1997)

Zunichst war es so, dass Luther (Calvin und Zwingli taten das noch radikaler)
das Brauchtum bekdmpfte. Er anerkannte es nicht als Ausdruck des Glaubens und
liess es nur als sdkularisierte Ordnungsform weiterleben und gelten. Das hiess also:
brauchmassig gebundenes Leben — Volksleben und Volkskultur iiberhaupt — gehor-
chen nach ithm fortan nicht mehr der kirchlichen Dominante, finden nicht Halt und
Antrieb aus dem Glauben, sondern werden zu blossen Ordnungsformen des Zeit-
geistes und der Umwelt.

Wie ist es heute? Soll und kann man eine in dieser Weise sakularisierte Volks-
kultur noch protestantische Volkskultur nennen, wenn ihre Entwicklung doch
profanen, jedenfalls unkirchlichen Tendenzen iiberlassen blieb? Wir halten diese
prinzipielle Frage vorldufig offen und richten den Blick zunichst auf eine typi-
sche Erscheinung dieser kirchlich negierten, ungelenkten und unbewéltigten (so-
genannten) protestantischen Volkskultur, auf den sogenannten «Aberglaubeny,
was dem kirchlich gepragten Wortsinn entsprechend einen falschen Glauben be-
deutet.

Funktionalistisch betrachtet sind im protestantischen Bereich an die Stelle der
vielen katholisch-kirchlichen Weihgegenstinde und Sakramentalien, die als Siche-
rung gegen die Insekuritdt der Welt benutzt werden, unkirchliche Gegenstande und
Praktiken getreten, ndmlich pseudo-wissenschaftliche, technische und magische
Mittel der Lebensbewiltigung — vom vitaminisierten Brot und der Zahnpasta bis zu
Biichern der Lebenstechnik (Denke positiv — lebe ldnger), die aber in genau glei-
cher Weise wie die alten, abergldubischen oder vulgar-kirchlichen Mittel uneigen-
standig-volkstiimlich ohne individuelle Entscheidung benutzt und fiir richtig ge-
halten werden. Angesichts der zunehmenden magischen Welle in den Grossstidten
mag man sagen, dass diese auch den Katholiken erfasse; vor allem wird man vom
protestantischen Standpunkt aus sagen, dass viele sozusagen kirchliche Heilmittel
des Vulgérkatholizismus reine Magie sind und ins gleiche Gebiet des sogenannten
Aberglaubens gehdren. Auch die katholische Kirche selber verurteilt vieles da-
von... Aber subjektiv, vom Standpunkt des naiven Glaubigen aus, ist es eben so,
dass der, welcher allerlei kirchliche Segen- und Schutzmittel magisch, d.h. gegen
die kirchliche Intention, selbstherrlich, autistisch braucht, sich der abergldubischen
Abweichung meistens nicht bewusst ist, sie also mit gutem Gewissen beniitzt.
«Hier gibt es keinen Aberglauben», muss sich der volkskundlich Interessierte im-

haben wirklich ein gutes Gewissen dabei, weil nach ihrer Uberzeugung alles, was
sie tun, kirchlich ist. Der Protestant aber braucht die Mittel der modernen und der
dlteren Magie nicht nur ohne kirchliche Priifung und Approbation, sondern meist
im bewussten Gegensatz zu Kirche und Pfarrer, sofern er noch kirchlich gebunden
ist; er braucht sie also mit schlechtem Gewissen, erst recht, wenn er katholische
Mittel in Anspruch nimmt, z. B. wenn er zu den Kapuzinern geht, wie es heute noch
inmanchen landlichen protestantischen Gegenden iiblich ist, nachdem alles andere
nicht geholfen hat: Aus dem Ziirichsee-Gebiet ins Kapuzinerklosterlein Rappers-
wil, neuerdings nach Einsiedeln zu einem profanen Wundermann oder aus dem

73



Richard Weiss SAVKk 93 (1997)

Prattigau zu Kapuzinern nach Mastrils. Dort bekommt man Segen, Exorzismen,
Weihgegenstinde, aber auch Nachweis von verlorenen und gestohlenen Dingen
und vieles andere. Es hilft — so ist die zwiespdltige Einstellung —, aber es ist eigent-
lich nicht recht; es ist gegen den eigenen kirchlichen Glauben, also verboten und
unrecht, Stinde. . .; aber gerade darum hilft es auch wieder in besonderen und ver-
zweifelten Fillen, in denen zuletzt der Teufel selber helfen mag.

Die hier erwiithnten Unterschiede im Verhalten von Protestanten und Katholiken
gegeniiber dem sogenannten Aberglauben, d.h. in der unterschiedlichen subjekti-
ven Reichweite des Aberglaubens, lassen sich damit erklaren, dass die traditionelle
katholische Volkskultur einen weiten Bereich kirchlich geformten oder wenigstens
kirchlich nicht verbotenen Volksglaubens mitumfasst. Fiir den einfachen Katholi-
ken lindlicher Gegenden gibt es subjektiv iberhaupt keinen Aberglauben, weil er
alles unter den Glauben, unter seine fides implicita, zu subsummieren vermag. An-
ders der Protestant, der ausserhalb des kirchlichen Bereichs ungeschiitzt, auf sich
selbst verwiesen, im weltlichen sich bewegt und dort vielfach in Zwiespalt mit
kirchlichen Forderungen kommt, jedenfalls sich nicht in den gesicherten Bereichen
einer kirchlich geprigten und gedeckten Volkskultur bewegen kann.

So besteht fiir den Protestanten eine scharfe Abgrenzung, ja eine Gegensitzlich-
keit zwischen dem enggezogenen Bereich protestantischer Kirchlichkeit und dem
weiten Bereich sdkularisierter Volkskultur, die wir nur mit Vorbehalt als «prote-
stantische Volkskultur» bezeichnen. Es handelt sich ja, wenn wir die genannten
Beispiele des Aberglaubens im Auge behalten, um unkontrollierten Wildwuchs, in
dem unausrottbare, volkstiimliche Bedirfnisse, die kirchlich-kultisch keine Be-
friedigung mehr finden, eine verheimlichte, ausserkirchliche Befriedigung suchen,
eine Ersatzbefriedigung sozusagen, die nicht mehr vom religidosen Bereiche aus
geleitet, noch weniger kirchlich gedeckt und gerechtfertigt wird.

Fir die geheime und sozusagen illegitime Ersatzbefriedigung spontaner Be-
diirfnisse des protestantisch-volkstiimlichen Fiihlens und Glaubens — mit Ubergrif-
fen oder Riickgriffen in die katholische oder die vulgéir-katholische Schicht — ver-
mag ich wichtige Beispiele zu nennen:

I. Protestantische Teilnahme an Wallfahrten. Es entstand z. B. nahe bei Ziirich Be-
teiligung an einer Antonius-Wallfahrt.

2. Auch Protestanten schreiben Grabbriefe an Mutter Theresia Scherrer” und brau-
chen Sakramentalien.

3. An Allerseelen protestantische Teilnahme am Totenkult auf Ziircher Friedhofen.

4. Neigung zum Marienkult und zur Marienverehrung, welche C.G. Jung als eine
tiefenseelisch notwendige Ausweitung der Trinitdt zu einer gottlichen Quaterni-
tat gesehen hat.

Gerade fiir den ernsten Protestanten entsteht aus der Befriedigung solcher Be-
diirfnisse, wie vor allem aus der Teilnahme an katholischen Kulten oder Glaubens-
lehren, ein Zwiespalt und ein Gewissenskonflikt. Denn all diese Dinge sind ja, vom
biblizistisch scharf umgrenzten Standpunkt der kirchlichen Lehre aus, «Aberglau-
be» oder «Welt» — «Welt» im Paulinischen Sinne im Gegensatz zu «Geisty.

74



Grundziige einer protestantischen Volkskultur SAVK 93 (1997)

Die Negierung der «Welt», ja des ganzen Bereiches der Natiirlichkeit und der
leiblich-natiirlichen Bediirfnisse, ist der protestantischen Bevdlkerung tief einge-
wurzelt. Es ist jener viel bemerkte puritanisch asketische Zug, der noch in der mo-
dernen kapitalistisch-industiellen Gesellschaft protestantischer Stidte deutlich
wird und der zuriickgeht aut den durch Jahrhunderte wirkende Geist der Sittenman-
date, welche ihrerseits religis-eschatologisch begriindet waren: Wenn auch jene
strengen Sittenmandate materiell zum Teil erfolglos geblieben sind, so haben sie
doch eine grundsitzlich puritanische Ablehnung der «Welt» geschaffen und die
tiberlieferte Volkskultur in threr sinnenhaften Weltlichkeit und Natiirlichkeit abge-
baut, besser: verdringt.

Es erfolgte insbesondere ein starker Abbau der weltlichen Feste des Jahreslaufes
und des Lebenslaufes. Diese protestantische Niichternheit und Unfestlichkeit wur-
de dann im 18. Jahrhundert durch den rationalistischen Utilitarismus noch gefor-
dert: Vieles von dem, was im Sinne der Sittenmandate als weltlich, unsittlich, ab-
gottisch, heidnisch und papistisch verboten worden war, blieb tatsichlich verfemt,
so eine grosse Zahl von Festen und vor allem der mit den Festtagen zusammenhén-
gende weltliche Aufwand in Geschenken, im Essen und in der Kleidung. Uber-
haupt wird grosser Aufwand nicht nur als unchristliche Uppigkeit, sondern vor
allem auch im Sinne des 18. Jahrhunderts als Verschwendung von Zeit oder Geld
bezeichnet. In protestantischen Gegenden werden bis ins heutige «Jahrhundert des
Kindes» harmlose Spiele und laute Frohlichkeit als « Dummtun» verurteilt — ganz
in der unausrottbaren Uberlieferung barocker Sittenmandate und aufklirerischer
Moraltraktate.

Scheu vor Aufwand, puritanisches Tiefstapeln bei grossem Reichtum fiihrt zu
dem paradoxen Zustand des schwerreichen Puritaners. Ein Beispiel aus Basel’:
Christoph Merian besitzt mehr als der Kronprinz von Preussen. Oder: Heutiger
Grossbankier fahrt Strassenbahn! Paradox: Man lebt von Luxusindustrie (Seide)
und kdmpft unentwegt gegen Aufwand. Kurz: Man verdient und hiuft Geld, aber
man darf es nicht brauchen. Man lehnt die Welt ab, ohne doch von ihr loszukom-
men; man verurteilt die katholische Weltlust und mochte doch insgeheim ihre
Friichte geniessen. Gotthelf nennt das katholische Land das «sinnlichere» Land. Im
Knonauer Amt spricht man verdchtlich von der katholischen Fastnacht und geht
doch ins Zuger Gebiet hintiber, um daran teilzuhaben. So betrachtet, hat die prote-
Merkmal der Verneinung, der zwiespiltigen Verneinung sinnennahen, erlebnisfro-
hen Brauches und iiberhaupt jeder spontanen Ausserung an sich.

Bevor wir aber nach dieser negativen Feststellung weiter das Bild der protestan-
tischen Volkskultur und eines protestantischen Menschen zu skizzieren suchen,
richten wir den Blick auf den engeren und priméren Bereich einer protestantischen
Volksreligiositit, d. h. auf das kirchliche Leben protestantischer Prigung. Dass die
sichtbaren Zeichen der herkommlichen Volksreligiositat durch die Reformatoren
grundsitzlich verneint und nach Méglichkeit abgebaut wurden, haben wir schon
bemerkt. In einer Kirchenkunde der Landeskirche des Kantons Ziirich schreibt Kir-

75



Richard Weiss SAVk 93 (1997)

chenrat Pfarrer Gotthard Schmid*: «Weil Gott, dem Heiligen Gott, allein Ehre ge-

biihrt, kennen wir weder heilige Zeichen noch heilige Orte oder Zeiten.» Mit die-

sem einen Satz sind drei Grundpfeiler aller volkstiimlichen Religiositat umgestiirzt:

1. Die Zeichen, welche fiir jede Gemeinschaftsdusserung notwendig sind: Alle
volkstiimliche Ausserung muss notwendigerweise zeichenhaft sein, also auch
die volkstiimliche Religiositit: Dass ich von Herzen bete, kann der andere, der
Gemeindegenosse nicht sehen, nur die Gebetsgebidrde wird sichtbar und kon-
trollierbar. Darum ist es in manchen protestantischen Kirchen iiblich, oder
brauchmaéssig gefordert, vor Beginn des Gottesdienstes eine Zeitlang mit dem
Hut vor dem Gesicht zu verharren.

2. Die heiligen Orte: Mircea Eliade beginnt seinen bekannten Grundriss «Heiliges
und Profanes» mit dem Hinweis auf die heiligen Orte, auf den «nicht homoge-
nen Raumy, was er mit Recht als «ein primires religioses Erlebnis» bezeichnet.
Die «Peregrinatio religiosa» hat ihre Triebkréfte in der Vorstellung von heiligen
Orten: Dem Protestanten aber soll selbst der Kirchenraum nicht an sich heilig
sein; der Raum soll jeder auszeichnenden Heiligkeit entbehren; es soll nur die
unsichtbare geistige Kirche geben, die reine Ekklesia des Paulus.

3. Die heiligen Zeiten: Mit ihrer Verbannung stiirzt das ganze Kirchenjahr ein.
Wihrend Calvin auch Weihnachts- und Ostergottesdienste jeder Besonderheit
und Festlichkeit entkleidet sehen wollte und schwere Strafen fiir Arbeitsruhe an
Weihnachten ausfillen liess, hielt Zwingli an vier besonderen Sonntagen fiir
Abendmahl-Gottesdienste fest, vier Tagen also, die feierlicher als die andern
sind: Ostern, Pfingsten und Weihnachten und — in merkwiirdiger Inkonsequenz
—an «unser Herren Tag», d. h. dem Tag der Stadtheiligen Felix und Regula, den
11. September.

Ohne heilige Zeichen, heilige Orte und heilige Zeiten wird die Unsinnlichkeit
des Gottesdienstes zunidchst aufs dusserste getrieben. «Gott wird nicht von den
Winden gelernt» sagt Zwingli, indem er nicht nur alle Bilder, sondern sogar die
Spriiche von den Wianden verbannte, und Karl Barth ist auch in diesem Punkt in
seinen Ausserungen zu Kirchenbauten konsequent reformatorisch geblieben. Dar-
aus hat sich vor allem im protestantischen Volk wiederum eine feste «negative Tra-
dition» entwickelt, wenn wir so sagen wollen. Noch heute protestiert das Kirchen-
volk, wenn man aus kunstgeschichtlichen Griinden (Kirche Pfiffikon ZH) wieder-
entdeckte Fresken konservieren will: Die Kirche soll nicht von neuem katholisch
werden, sagt man.

Da viele Ausserungen des Protestantismus von Anfang an abwehrender und
ablehnender Art sind, entwickeln sich daraus «negative Traditionen», wie wir sie
genannt haben; wir konnten auch von Meidungen oder «Tabus» sprechen. In der
calvinistischen Kirche der Westschweiz z. B. wurde sogar das Wort Kirche «église»
tabuiert und durch das unverbrauchte heidnische «temple» ersetzt. Wenn wir in
diesem Sinn von negativen Traditionen oder Tabus der reformierten Kirchen zu
sprechen berechtigt sind, so haben wir damit auch schon festgestellt, dass es trotz
der traditionsfeindlichen Haltung der Reformatoren, welche grundsitzlich keine

76



Grundziige einer protestantischen Volkskultur SAVk 93 (1997)

Uberlieferung als die der Bibel anerkennen, eine absolute Traditionslosigkeit der
protestantischen Volksreligiositit nicht geben kann.

Wenn wir anerkennen, dass die protestantische Kirche ihre eigenen, nicht nur
negativen Traditionen entwickelt und entwickeln muss, anerkennen wir auch die
Gemeinschaft als den sozialen Trager dieser objektiven Traditionen und wir aner-
kennen in ihnen die «Zeichen» der jeweiligen kirchlichen Gemeinschaft. Das heisst
also, dass es die «zeichenlose Kirche» praktisch nicht gibt, auch auf protestanti-
schem Boden nicht. Die vorgefundenen Traditionen und die volkstiimlichen
Grundbediirfnisse haben sich gegentiber den puristischen und spirituellen Intentio-
nen der Reformatoren durchgesetzt. Damit rechnet schon Heinrich Bullinger, der
zweite Nachfolger Zwinglis in der Leitung der ziircherischen reformierten Kirche,
wenn er sagt: «Je mehr Gebrduche sich in der Kirche anhdufen, desto mehr wird
nicht nur der christlichen Fretheit, sondern Christus selbst Abbruch getan. Es genii-
gen darum dem Frommen die wenigen bescheidenen und dem Worte Gottes nicht
widersprechenden Gebriuche.»

Bullinger weiss also, dass die kirchliche Gemeinschaft, auch wenn sie sich vor
allem als eine Gemeinschaft im Geiste, als eine unsichtbare Kirche versteht, nicht
ohne ein Minimum von Gebrauchen, anders gesagt, von Zeichen und Formen, aus-
kommt.

Und so konnte oder miisste man nun geschichtlich, etwa am Beispiel der ziirche-
rischen reformierten Kirche, zeigen, wie sich trotz der grundsitzlich negativen
Haltung gegeniiber allen Gebrauchen, ja gegeniiber allen Fundamenten und Vor-
aussetzungen einer volkstiimlichen Religiositit doch das Gesetz der volkstiimli-
chen Rezeption, das des sogenannten «sinkenden Kulturgutes», welches dem Ge-
meinschaftsbediirfnisse entspricht, durchsetzt: Selbst die Verneinung und Leug-
nung von Traditionen muss wieder zur Tradition werden, d. h. zu einer Haltung, die
etwas filir recht oder unrecht hilt — unbesehen, unkritisch und uneigenstindig —
einfach, weil es die Viter, die Vorfahren, die Reformatoren, die reformierten Mit-
christen auch fiir recht oder unrecht hielten. Aus der Verurteilung der als katholisch
empfundenen Briauche, wie des Kniens, des Bekreuzigens, des langen und lauten
Betens, ergibt sich die Abgrenzung und das Bewusstsein der eigenen Art und des
eigenen Brauches.

Aber mehr als das: Es miisste nun — in der materiellen Ausfithrung meines The-
steht — sozusagen wider Willen der Kirche, wir also gezwungen sind, die gestellte
Frage «Gibt es eine protestantische Volksreligiositit und eine protestantische
Volkskultur tiberhaupt?» bejahend zu beantworten, und zwar nicht nur in einer de-
fensiven Weise, angesichts des sinnennahen Reichtums der katholischen Volksreli-
giositdt und Volkskultur, sondern in der Darstellung des Neuen, welches in Kirche
und Kultur der Neuzeit aus protestantischen Pramissen entstanden ist.

Im Folgenden nun ein paar Pinselstriche an Stelle eines ausgefiihrten Gemaéldes:

Im engsten Bereich einer protestantischen kirchlichen Volksreligiositit, in den
«wenigen bescheidenen, dem Worte Gottes nicht widersprechenden Brauchen»

77



Richard Weiss SAVk 93 (1997)

(Bullinger) zeigt sich eine allmdhliche Regeneration von vielem, das in der An-
fangszeit verbannt worden war. Man musste — wider Willen — volkstiimlichen Be-
diirfnissen nachgeben.

Der musikalisch begabte Zwingli hat — im Bestreben, nur das reine Wort, den
reinen Predigtgottesdienst im Gegensatz zur Messe gelten zu lassen — das Orgel-
spiel aus der Kirche verbannt; er nannt die Orgel in seiner volkstiimlichen Art «des
Tuiifels Sackpfyffeny, also ein Instrument verfithrerischer Sinnlichkeit. Erst im 19.
Jahrhundert kam es nach wechselvollem Kampf zur Wiedereinfithrung des Orgel-
spiels in den Gottesdienst der zlircherischen Kirche, das heute in allen reformierten
Kirchen wieder selbstverstandlich geworden ist. Die Pflege der Kirchenmusik und
des Chorals darf sogar heute zu den durchaus volkstiimlichen Elementen des
schlichten, niichternen reformierten Gottesdienstes gerechnet werden. Das Singen
— selbst dieses war aus den reformierten Kirchen Ziirichs anfianglich verbannt —
gehort in neuerer Zeit geradezu zu den wichtigsten Moglichkeiten der Beteiligung
der Gemeinde am Gottesdienst. Wie sehr man am Choral des Kirchengesangbu-
ches hiangt, am althergebrachten, etwas schleppenden Singen, wie auch noch mehr
am Lesen und Auswendiglernen der Kirchenlieder, besonders der pietistisch-ge-
fiihlswarmen, das zeigt die Reaktion des reformierten Kirchenvolkes auf das neue
Kirchengesangbuch. Aus ihm wurde in strenger kiinstlerischer und theologischer
Sduberung alles, was aus dem heute abgelehnten Geschmack und Geist des 19.
Jahrhunderts und zum Teil des pietistischen 18. stammt, ausgeschieden, und man
griffaufaltreformatorisches und zum Teil vorreformatorisches Gut zuriick, u.a. auf
die Psalmen der Hugenotten mit den Goudimelschen Melodien, welche dem heuti-
gen Kirchenvolk unvertraut und unverstandlich, vor allem unsingbar sind. Es zeigt
sich eine traditionalistische Reaktion, welche das liberlieferte Alte gegen den Ver-
such einer Wiedereinfiithrung des ganz Alten verteidigt. In dieser Reaktion aber
wird deutlich, dass der protestantische Choral Wirklichkeit ist. Selbst aut den
Schlachtfeldern des freidenkerischen Preussenkonigs Friedrich Il ertonten aus
dem Munde seiner Soldaten die protestantischen Kirchenlieder, wie Martin
Rinckarts «Nun danket alle Gott», und die ztircherischen Bauern sangen in der
Franzosischen Revolution unter den Fretheitsbaumen, die den Kult der Vernunft
verkiindeten, Psalmen, weil sie nichts anderes singen konnten. Moglicherweise
werden auch die neu eingefiihrten Psalmen wieder einmal volkstiimlich werden.

Es liesse sich beispielsweise an der Geschichte der Taufe oder des Abendmahls,
der beiden beibehaltenen, weil in der Bibel bezeugten Sakramente, zeigen, wie
nach der vollkommenen Unfeierlichkeit, ja Formlosigkeit der reformierten Anfan-
ge allméhlich wieder eine strenger geregelte Liturgie und ein volkstiimlicher
Brauch — beide in Wechselwirkung miteinander — aufkommen.

[n den Anfingen der Reformation (unter Zwingli) wird die Taufe ausserhalb der
Kirche und ausserhalb des Gottesdienstes im Haus und im engsten Familienkreis,
auch von Laien, z.B. von Hebammen, vollzogen. Am Ende des 16. Jahrhunderts
aber beginnt die Regeneration des Taufritus: Die Hebammentaufen werden verbo-
ten, die Tauthandlung hat in der Kirche, besonders in den Wochenpredigten stattzu-

78



Grundziige einer protestantischen Volkskultur SAVk 93 (1997)

finden. Weiterhin wird das Taufritual immer ausgepragter und feierlicher. Einen
Riuckschlag bringt das 19. Jahrhundert mit der Schaffung des staatlichen Zivil-
standwesens 1876: Die Kirchentaufen gehen stark zuriick und die Haustaufen kom-
men wieder auf, allerdings vom Pfarrer vollzogen. Heute aber ist die Sitte, eine
Taufe in feierlicher Form, vor versammelter Gemeinde in der Kirche zu vollziehen,
wieder stark im Vordringen. Das volkstiimliche Bediirfnis nach sichtbarer kirchli-
cher Gemeinschaft macht sich auch darin geltend, und die Kirche muss diesem
Bediirfnis folgen.

Noch deutlicher wire diese aus volkstiimlichem Verlangen oder aus einem mo-
dernen Vacuum der tliberlieferten Formen zu erklarende Entwicklung von kirchli-
chen Briauchen und Riten an der Konfirmation zu zeigen. Dabei ist nicht nur Rege-
neration des einst Abgeschafften zu beobachten, sondern eigentliche Neubildung.
Eine kirchliche Konfirmationsfeier zur Aufnahme der Jugendlichen in die christli-
che Gemeinde hat es in der élteren reformierten Kirche tiberhaupt nicht gegeben.
Man kannte bis ins 18., ja bis ins 19. Jahrhundert lediglich die sogenannte « Admis-
sion», d.h. die ziemlich formlose Zulassung zum hl. Abendmahl fiir diejenigen,
welche die Christenlehre mit Erfolg hinter sich gebracht hatten.

Heute aber ist die Konfirmationsfeier — meist auf den Palmsonntag festgesetzt —
fiir die Konfirmanden von grosser innerer Bedeutung®, ebenso fiir die Angehorigen
der ganzen Gemeinde. Die Kirchenpflege und die Pfarrer aber sorgen nicht nur
durch die liturgische Form der Feier und durch den Kirchenschmuck fiir Feierlich-
keit, sondern sie kommen auch mit Konfirmandenreisen, Konfirmandenlagern und
«Junger Kirche» offensichtlichen Bediirfnissen entgegen. Die Konfirmation besie-
gelt die Aufnahme des Jugendlichen in die kirchliche Gemeinde; aber sie muss
auch dem Ubergang in alle anderen Rechte und Pflichten des Erwachsenen die
innere Legitimierung und die kirchliche Weihe geben. Kurz gesagt ist es so, dass
der kirchliche Brauch hier die Liicke ausfiillen muss, die mit dem Zerfall ilterer
«rites de passage» beim Ubergang zum Erwachsenenalter entstanden ist. Die Kon-
firmation muss — lapidar gesagt — Initiationsbrauche ersetzen. So paradox die hier
nicht ausfiihrlich belegbare Behauptung tonen mag: Im Zeitalter der vielbeklagten
Entkirchlichung, ja der Religionslosigkeit, ldsst sich, wie Bonhoeffer sagt, eine
zunehmende Geltung kirchlichen Brauches bei den Ubergiingen des menschlichen
Lebens feststellen.
kirchlichen Brauches aus volkstiimlichen Bedurfnissen, nicht aus kirchlicher In-
itiative, d.h. kirchliche Initiative héitte ohne volkstimliches Bediirfnis ins Leere
gestossen.

Weitere Beispiele flir eigenstindige spezifisch protestantische Formen volks-
timlicher Religiositét sind die Hausandachten, insbesondere das Lesen bzw. Vorle-
sen aus Andachtsbiichern, Postillen, in neuerer Zeit auch aus Abrisskalendern, und
natiirlich das Vorlesen aus der Bibel selbst. Die Bibeln des 16. und 17. Jahrhunderts
wurden z.B. im Engadin, wo man die Ubersetzung ins Ritoromanische und den
Druck mit eigenen lokalen Kriften eines bauerlichen Tales besorgte, von einfachen

79



Richard Weiss SAVk 93 (1997)

Bauern fiir den Preis eines Rindes oder fiir 8 Saumlasten Salz aus Tirol gekauft. Die
Bibelkultur — man konnte auch von Bibelkult sprechen — entspringt einer zentralen
Forderung der Reformation, die volkstiimlich rezipiert wurde, der Lehre von der
Schrift als «Richtscheit» des Lebens. Neben dem Lesen der Schrift in der Familie
und im stillen Kdmmerlein wiren aber auch die gldubigen und aberglaubigen Prak-
tiken (z.B. die Orakel) anzufiihren, die mit dem Bibellesen verbunden wurden.
Zeichenhatft fiir all das 1st die sichtbare und zentrale Stellung, die das méchtige
Buch in der Ecke iiber dem Familientisch der Bauernstube einnahm, dort, wo in
katholischen Stuben der Kruzifixus im Herrgottswinkel hiangt.

Das Buch hatte die Bilder zu ersetzen, geschnitzte und andere. In dieser Feststel-
lung liegt einer der grundlegenden Unterschiede zwischen protestantischer und
katholischer Volksreligiositat und Volkskultur. Das Bild ist das sinnennahere, un-
mittelbarer auf das Gefiihl wirkende Zeichen als der Buchstabe. Die protestanti-
sche Religion aber ist eine «Buchreligion» oder eine « Wortreligion», wie man das
gelegentlich formuliert hat (Rumpf). Aber wir miissen die Geltung dieses Stich-
wortes vom religiosen Bereich in den kulturellen ausweiten. Die protestantische
Volksreligiositit ist eine Buchreligiositit, die protestantische Volkskultur ist nicht
nur eine Buchkultur, sie ist auch eine Schulkultur, sie ist ferner eine Bildungskultur,
in der das Buch (nicht die Bibel allein) und die Schule und die Bildung in moder-
nem Sinne eine ganz andere zentralere Bedeutung einnehmen als in der katholi-
schen Volkskultur.

Mit diesen Stichwortern: Buchkultur, Schulkultur, Bildungskultur, ist eine ge-
waltige Fiille von Tatsachen bertihrt. Das zentrale Problem wurde schon volkstiim-
lich mit den Worten (aus den Ehegerichtsprotokollen) eines Ziircher Schulmeisters
ausgedriickt, der 1653 1im Wirtshausgesprich zu einem Bauern, welcher seinen Bu-
ben nicht in die Schule schicken wollte, sagte: «Die wo nicht schryben und ldsen
konnend, seyend des Tiifels und kommend in d’Holl!», d. h. es ist heilsnotwending,
dass man schreiben und vor allem lesen kann, und darum ist es auch heilsnotwen-
dig, in die Schule zu gehen: ohne Schule kein Lesen, ohne Lesen (Lesen der Bibel!)
kein Heil oder eben «die Holle», wie der Schulmeister vergrébernd sagt. Die zen-
trale Schétzung der Schule und der Bildung ldsst dann mit dem 19. Jahrhundert
jenes Volksschul- und Volksbildungsjahrhundert heraufziehen, das eine neue siku-
larisierte Volkskultur begriindet.

Ein weiteres symbolhaftes Beispiel sei1 angefiihrt: An Stelle des Reichtums der
verschiedenen Andachtsbilder tritt in protestantischem Gebiet die Osterschrift oder
Examensschrift, d. h.: ein biblischer Text und die Buchstaben des ABC —klein oder
gross, vom Lehrer vorgeschrieben und mit kunstvoll farbigen Initialen auf Grund
von Schreibvorlagen des 16. Jahrhunderts geziert — werden vom Schiiler mit seiner
Probeschrift ausgefiillt. Diese echt volkstiimlichen Schépfungen sind zu einem
charakteristischen Werk protestantischer Volkskunst geworden.

Lesen und Schreiben nicht nur, sondern weiterhin Schulbildung und Bildung
tiberhaupt sind auf protestantischem Boden volkstiimlich geworden; natiirlich nicht
nur auf protestantischem Boden, aber hier zuerst und hier auch aus der glaubens-

80



Grundzige einer protestantischen Volkskultur SAVk 93 (1997)

missigen Uberzeugung ihrer Heilsnotwendigkeit, also aus religidsen Griinden,
weshalb man im eigentlichen Sinne und mit vollem Recht von einer protestantischen
d.h. in der protestantischen Glaubenslehre begriindeten Volkskultur reden kann.

Dass diese protestantische Volkskultur als Bildungskultur sich spiter von der
religiosen Glaubensgrundlage emanzipierte und zur blinden, verabsolutierten Bil-
dungs- und Wissensgliaubigkeit des modernen Menschen wurde, dndert nichts an
der Tatsache protestantisch-kirchlicher Anfangsimpulse.

In der modernen Bildungskultur, ja in der «verschulten» Zivilisation und dem
autonomen und automatisch gewordenen wissenschaftlichen Fortschritt sind zwar
die protestantische Glaubensiehre und die Mithen um das goéttliche Wort versunken
wie die Kirchentlirme zwischen den Wolkenkratzern von Manhattan; aber es bleibt
die schon hdufig festgestellte Tatsache, dass charakteristische geistige Leistungen,
welche das 19. Jahrhundert und noch das 20. Jahrhundert bestimmen, z. B. die deut-
sche Klassik, ohne den Protestantismus nicht zu denken sind; dass nicht nur die
Klassiker und Vorklassiker fast durchwegs Protestanten sind, sondern dass auch ein
Lessing und ein Nietzsche aus protestantischen Pfarrhdusern hervorgegangen sind,
dass vielleicht iiberhaupt die Moderne nicht zu denken st ohne das protestantische
Pfarrhaus.

Es dringt sich hier — neben den angedeuteten Wegen und Irrwegen moderner
Bildungsautonomie — noch ein anderer Grundzug, ein wesenhaft volkstiimlich ge-
wordener Grundzug unserer modernen Kultur auf: das Arbeitsethos und im Zusam-
menhang damit der Kapitalismus und die industrielle Revolution.

Es wire sinnlos und oberflachlich, hier noch schnell die ganze Diskussion auf-
rollen zu wollen, welche sich an Max Webers problematische Ableitung der moder-
nen Wirtschaftsgesinnung gekntipft hat, an die Ableitung des «Geistes» des Kapita-
lismus («Geist» von Max Weber in Anfiihrungszeichen gesetzt) aus dem Calvinis-
mus, insbesondere aus der Calvinistischen Pridestinationslehre. Doch gibt es ganz
unabhingig von dieser geistesgeschichtlich, wirtschaftsgeschichtlich und sozial-
psychologisch gefiihrten Diskussion eine uniibersehbare und unbestreitbare volks-
kundliche Feststellung, die mir noch durch persénliche Erfahrungen und Beobach-
tungen bestétigt wurde: Protestantische Gebiete sind — ich rede jetzt vor allem im
Blick auf die Schweiz — durch ein protestantisches «Arbeitsethosy, wie wir es ein-
mal nennen wollen, geprégt.
len Beispielen wieder aufs Ganze, so kann man — nach R. Kénig®, in der generali-
sierenden Schau des Soziologen — geradezu sagen, dass es auf der einen Seite eine
«fortschrittslustige, protestantische, industrialisierte Gesellschaft gibt», die sich
mit dem kapitalistischen System, mit der industriellen Revolution, mit den moder-
nen Stadten Hand in Hand entwickelt hat, und die darum angepasst ist an diese
moderne Welt, die wohl aus einer der grossten Revolutionen der Menschheitsge-
schichte sich herausentwickelt hat. Auf der andern Seite stehen — ich zitiere wieder
Ren¢ Konig — «die traditionellen katholischen und ldndlichen Gesellschaften und
Gesellschaftsformen, welche noch keineswegs «stadt- und grossstadtfest> gewor-

81



Richard Weiss SAVk 93 (1997)

den sind». — Es wire interessant, diese verallgemeinernde Konfrontierung eines
protestantisch-modern-grossstidtischen mit einem katholisch-traditional-ldndli-
chen Menschen auf mehrheitlich katholische Grossstidte wie Miinchen oder Kdln
anzuwenden, liberhaupt mit den Mitteln einer Religions- oder Konfessionsgeogra-
phie diese Thesen durch den ganzen europaischen Raum nachzupriifen. Fir die
Schweiz haben wir (mit Gotthelf) schon festgestellt, dass das katholische Land das
«sinnlichere Land», umgekehrt das protestantische Land das puritanische, fest-
und farblose, durch das Arbeitsethos geprigte Land ist. Der Atlas der Schweizeri-
schen Volkskunde hat uns diese These bestatigt.

Die katholische Schweiz ist auch die traditionalistische, die reformierte dagegen
die stddtische, fortschrittliche Schweiz. In der grossten katholischen Tageszeitung
Ziurichs, den Neuen Zircher Nachrichten, erschien kiirzlich eine wohldokumen-
tierte Artikelfolge unter dem Stichwort: «Die katholische Schweiz — die armere
Schweiz». Charakteristisch flir die Umweltwirkung ist dabei, dass die Katholiken
bei ihrer Zuwanderung in die urspriinglich protestantischen Stidte sich zwar nicht
konfessionell, aber in der Lebenshaltung der protestantischen stadtischen Bevolke-
rung anpassen, wie das von katholischen Pfarrimtern immer wieder festgestellt
wird.

Zweifellos findet hier in den stidtischen Schmelztiegeln eine gegenseitige An-
niaherung in der kulturellen Haltung und auch der objektiven Volkskultur im Sinne
der modernen Nivellierung statt, d.h. des Ausgleichs zwischen sozialen Gruppen
und lokalen Rdumen. Hier miisste man insbesondere auch die deutsche Situation in
Betracht ziehen, welche durch Zuwanderung der «Heimatvertriecbenen» eine wei-
tere Verwischung der frither konfessionell mehr oder weniger einheitlichen Territo-
rien und eine Zuhahme der Diaspora erfahren hat.

Wie das Ende dieser Entwicklung sein wird, ist schwer zu sagen. In der Schweiz
ist es sicher so, dass die in die Stidte wandernde katholische Bevélkerung viel von
ihrer traditionellen hergebrachten Volkskultur verliert, dass also die auf das Moder-
ne ausgerichtete und darum «modernere» protestantische Volkskultur, wie wir sie
hier geschildert haben, gewinnt. Auf jeden Fall ist, unabhingig von der Bilanz, in
vermehrtem Masse ein Geben und Nehmen festzustellen, das der genauen Untersu-
chung bediirfte. Natiirlich werden nicht die kirchlichen Lehren und der Glaube
iibernommen; es ist keineswegs so, dass sich etwa ein konfessioneller Synkretis-
mus anbahnt, also eine Vermischung auf dem Boden des eigentlichen kirchlichen
Bekenntnisses, aber es ist mit der bevolkerungsmassigen Durchmischung der Kon-
fessionen eine Moglichkeit entstanden, sich sozusagen aus der Nahe zu beobach-
ten, was an sich auch zu Konflikten fithren kann. Andererseits fordert die ortliche
Fiihlung eine aus der allgemeinen Situation unserer christlichen Welt entstandene
Bereitschaft zum 6kumenischen Gesprich, also die Bereitschaft, beim andern Teil
das Gemeinsame zu sehen und das nicht Gemeinsame anzuerkennen.

Dadurch wird, zum mindesten in den Stadten und in den industrialisierten Land-
schaften, in denen ein Grossteil von uns Zeitgenossen lebt, der Ausgleich zwischen
den Volkskulturen (oder Subkulturen) und damit auch zwischen protestantischer

82



Grundziige einer protestantischen Volkskultur SAVk 93 (1997)

und katholischer Volkskultur weiterhin gefordert. Die subjektive, «eingebildete»,
und die objektive Schranke der Andersartigkeit und Fremdheit wird abgebaut. Je
nach der Auffassung, die wir von Volkskunde und von Volkskultur haben, werden
wir diesen Abbau an Eigenart bedauern oder begriissen. Vor kurzem dusserte noch
ein scharfsichtiger ausldndischer Beobachter, André Siegfried, dass zwar die
Schweiz den vorbildlichen Sprachfrieden habe, aber die Konfessionen betrachteten
sich «non sans quelque nervosité».

Als Zeugnis fiir das einstige Gefiihl der Verschiedenartigkeit katholischer und
protestantischer Volksart, sozusagen als historisch gewordener Beleg, stehe am
Schluss dieser skizzenhaften und doch sehr langen Ausfithrungen noch eine be-
kannte Gotthelfepisode:

Hansli, der reformierte Emmentaler, sucht mit seiner Frau Annebibi und mit
seinem Ross eine Unterkunft auf dem Markt im katholischen Solothurn, und dabei
sagt seine Frau, eben Annebabi (Gotthelf'V, 107):

«Es schiiche neue die Kartholische, und man wisse nie, was die so mit einem
armen Ross anfangen konnten. .. es miisse sich allemal zwingen, wenn es etwas
Kartholisches essen solle, es duechs es hitte neue nit ¢ Chust (Geschmack) wie
angeres, sondern ganz e apartigi; nit e rdukeligi, nit e brinnteligi, nit e graueligi,
aber e kartholischi. Es sei doch kurios, dass so nahe beieinander alles so anders sei,
sogar d’Chust; es miisse neue es kurioses Wese sy mit dem Kartholische; es chonn
si neue niit druf verstah.»

Soweit Annebébi Jowédger. — Wir sind froh, dass Gotthelf hier nicht mehr ganz
aktuell ist—aber wir miissen wohl oder libel anerkennen, dass es auch heute noch in
Stadt und Land eine ausgeprégte protestantische Volkskultur gibt. Thr erstarrtes
Zerrbild wird oft von jenen verteidigt, die sonst kaum etwas mit der lebendigen
Kirche zu tun haben; sie reden z.B. in kriaftigen Ausdriicken, welche gelegentlich
nicht {ibel an Annebdbi anklingen.

Inzwischen 1st der wahre Protestantismus, die ecclesia der Berufenen, die sem-
per reformanda, langst anderswo. Davon zu reden ist nicht meine Aufgabe. Nur das
noch: Kiirzlich bin ich in Striibins Baselbieter Volksleben’ auf Sitze und Feststel-
lungen in bezug auf protestantische Volksfrommigkeit gestossen, bei welchen man
mich des Plagiates bezichtigen miisste. Ich will mich nicht entschuldigen, vielmehr
freue ich mich der bewussten und der unbewussten Ubereinstimmunge_n._ Mitdem
des sogenannten «gemeinen Volkes» mit der Reformation beginnt, dass diese Auf-
16sung aber zugleich eine Umformung ist zu jenem neuen gegenwirtigen Zustand
der Gesellschaft und der Volkskultur, den wir nicht in die alten volkskundlichen
Schlauche fassen konnen.

83



Richard Weiss SAVK 93 (1997)

Benutzte Literatur

Mircea Eliade, Das Heilige und das Profane. Hamburg 1954.

Walter Heim, Briefe zum Himmel. Die Grabbriefe an Mutter M. Theresia Scherer in Ingenbohl. Basel
1961.

Erika Kohler, Marthin Luther und der Festbrauch. Graz-Kéln 1959.

René Konig, Soziologie Heute. Ziirich 1949.

A. Largiader, Das reformierte Ziirich und die Fest- und Heiligentage. Zwingliana 9 (1953) 497-524.
Reintraud Schimmelpfennig, Die Geschichte der Marienverehrung im deutschen Protestantismus. Pa-
derborn 1952.

Gotthard Schmid, Kirchenrat, Pfarrer, Kirchenkunde der Landeskirche des Kantons Ziirich. Ziirich
1954.

Lore Schmid, Religidses Leben unserer Jugend. Eine religions-psychologische Untersuchung. Zolli-
kon ZH 1960.

Eduard Striibin, Baselbieter Volksleben. Basel 1952.

Johanna Von der Mihll, Basler Sitten. Herkommen und Brauch im hiuslichen Leben einer stadtischen
Biirgerschaft. Basel 1944.

Anmerkungen

' S.l6l

* Vgl. Walter Heim, Briefe zum Himmel (Basel 1961).
*J. Von der Miihll, Basler Sitten, 17.

*S. 158

* Vgl. Lore Schmid, Religiéses Leben unserer Jugend.
Soziologie Heute, 105 ff.

7 S.203ff.

6

84



	Grundzüge einer protestantischen Volkskultur

