
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 92 (1996)

Heft: 2

Artikel: Volkskunst : ein mythomoteur?

Autor: Korff, Gottfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-117975

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-117975
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizerisches Archiv für Volkskunde 92 (1996), H. 2, 221-233

Volkskunst: ein mythomoteurV
Von Gottfried Korff

In den letzten Jahren wird- zum Teil aus Gründen, die uns allen bekannt sind, weil
sie uns tagtäglich in den Medien vor Augen geführt werden - vermehrt über das

Problem von Ethnizität und Nationalität, über die Spannungskonstellation von
nationaler, ethnischer und kultureller Identität nachgedacht (und die Veranstaltung,
auf der diese Thesen vorgetragen werden, ist selbst ein Beispiel für diesen Trend).
Eine Fülle historischer' und soziologischer2 Untersuchungen aus dem Umkreis der

Nationen-Forschung hat empirische Befunde erbracht, die möglicherweise auch
die ethnologisch-volkskundlichen Fächer zu einer Revision lange Zeit fraglos
gültiger oder lange Zeit aus dem Diskurs ausgeblendeter Annahmen nötigen. Das
betrifft vor allem auch den Begriff «Volk». Vor 1945, so hat kürzlich Lutz Hoffmann
in der «Zeitschrift für Soziologie» angemerkt, sei «die Leidenschaft für das Volk
grösser als die Leidenschaft zur Klärung seines Begriffs» gewesen. Nach 1945, so
Hoffmann nicht ohne kritischen Unterton gegenüber den Fächern, die eine
herkömmliche Zuständigkeit für «das Volk» haben, sei er aus dem Verkehr gezogen
und durch den aus der amerikanischen Soziologie stammenden Begriffdes «Ethnischen»

ersetzt worden. Dies habe wiederum eine Klärung des schwierigen, aber
«unvermeidbaren» Begriffs Volk erschwert und sich insbesondere hemmend auf
die Nationalismusforschung ausgewirkt.3

Nach Ernest Gellner, von dem die wohl am meisten provozierende neuere
Nationalismustheorie stammt, ist die Nation nichts Vorgegebenes, sondern eine kulturelle

Konstruktion, an der vorrangig die Intellektuellen beteiligt sind. Der von ihnen

gestaltete «Nationalismus» erschafft die Nation, nicht umgekehrt.4 Bei der
Herstellung dessen, was man nationale Identität nennt, spielen kulturelle Konstruktionen

und ihre Festigung in Form von Institutionen, Mythen und Imagines eine

herausragende Rolle. Damit ist der «ethnischen» Logik als generativem Prinzip der

Nationenbildung, wie sie in Folge der Theorien Herders5 und der deutschen
Romantik6 immer wieder traktiert worden ist, entschieden widersprochen. Was Gellner

theoretisch behauptet und - zum Teil auch unabhängig von ihm - zahlreiche

historisch-komparatistische Einzeluntersuchungen belegen, war freilich schon bei

Max Weber argumentativ entwickelt. Als Identifikationsbegriff beruht das «Volk»
auf einem «Gemeinsamkeitsglauben», der allen vermeintlich objektiven Bestimmungen

dieser Gemeinsamkeit nicht vorausgeht, sondern von diesen überhaupt

Vortrag in der Sektion «Volkskunst» auf dem 5. Internationalen Kongress der Société internationale
d'ethnologie et de folklore (SIEF) am 13. September 1994 in Wien. Die mündliche Form wurde
beibehalten und lediglich um Nachweise ergänzt.

221



Gottfried Korff SAVk 92 (1996)

erst initiiert wird.7 Dass die ethnisch-generative Axiomatik in der deutschen
Geschichts- und Kulturwissenschaft besonders stark ausgeprägt war und in der NS-
Zeit sogar in einem «völkischen» Paradigma überdehnt und politisch manipuliert
werden konnte, hat dem amerikanischen Historiker Marc Raeff zufolge seinen

Grund in der «territorialen Unbestimmtheit der deutschen Nation», die das deutsche

historiographische Denken dazu geführt habe, das Volk als «Träger eines ewigen

Identitätsverständnisses» anzusehen.s

Trotz der Relativierungen des «Volks» und des «Ethnischen» als Vorgegebenem
oder Wurzel (qua Abstammung, Herkunft o.a.) ist das Ethnische bei der Herausbildung

von Nationalbewusstsein und Nationalstaatlichkeit keine unwichtige Kategorie.

Es wirkt gewissermassen als kulturelle Ressource: es wirkt über soziale und

kulturelle Kommunikationsordnungen und über verfestigte Symbolformen, es

wirkt als «mythomoteur», um einen Begriff aus Anthony D. Smiths Buch «The
Ethnic Origins of Nations» zu gebrauchen.'' Ethnizität ist also nicht Staatsursache,
wie das ältere, vor allem deutsche Nationalismus-Theorien sahen, sondern ein

«tnyth-symbol-complex», in dem «symbols, myths and memories of ethnic
cores» '" als Integrationsideologie nach innen und als Differenzideologie nach aussen
wirksam werden.

Als ein im 20. Jahrhundert besonders wirkungsvolles Teilaggregat des mytho-
moteurs, der Ethnizität und Nationalität vermittelt und/oder akzentuiert, lässt sich
das beschreiben, was die Wissenschaft seit etwa hundert Jahren «Volkskunst»
nennt. Erstmals 1894 etabliert Alois Riegl mit dem Titel eines Büchleins, das Volkskunst,

Hattsfleiss und Hausindustrie heisst, «Volkskunst» als Begriff für primitive,
nicht arbeitsteilige Produktionsformen und gibt damit dem ästhetischen und sozialen

Refortndiskurs um die Jahrhundertwende einen wichtigen semantischen und

sachlichen Impuls." Durch Riegl wird die Volkskunst frei, indem sie aus ihrem
sozialen Kontext gelöst und zum ästhetischen Potential gemacht wird: Volkskunst
wird zum Stil.|: Was man zuvor als geziertes, dekoriertes Sachgut unter funktionalen,

alltagshistorischen Aspekten wahrgenommen hatte,1' wird mit dem Begriff
«Volkskunst» bindungslos, kontextunabhängig; es entsteht so etwas wie eine auto-
nomisierte Volkskunst. Und dies ist ein Vorgang, der Folgen hat, weil mit Riegls
Darstellung die Volkskunst als ästhetische Kategorie aus der Taufe gehoben wird;
wie freilich ihr Bedeutungsgehalt ist, bleibt unbestimmt- im Grunde über die ganze

Zeit ihrer Begriffsexistenz (also bis heute). Offene und unklare Begriffe sind

nicht selten der Gefahr einer politischen und ideologischen Vereinnahmung ausgesetzt

- und dies hat wiederum Rückwirkungen aufdie Sache, die gemeint ist, auf
deren Definition und deren Verständnis. '4 Diese politisch-ideologische Vereinnahmung

ist besonders stark ausgeprägt dann, wenn - wie das bei der Volkskunst der
Fall ist - bestimmte «Gelegenheitsstrukturen»b vorliegen. Bei diesen
Gelegenheitsstrukturen handelt es sich erstens um die Herkunft des Begriffs aus einem

politisch-ideologisch diffusen Wurzelgrund, dem Kulturpessimismus um die Wende

vom 19. zum 20. Jahrhundert, zweitens um den historischen Grosskontext, der
die semantische Geschichte von Volkskunst bestimmt, also die «Zeit der Ideolo-

222



Volkskunst: ein mythomoteurl SAVk 92 (1996)

gien»'6 in unserem Jahrhundert und schliesslich drittens um die suggestive
Wirksamkeit der Sache Volkskunst, die aufgrund ihrer ästhetischen Anmutungsqualität
affektiv wirkt und deshalb effektiv ist.

In der Tat ist es die Anschaubarkeit, die Visibilität, die der Volkskunst als kulturelles

Identitätskonstrukt in besonderer Weise eignet. Mit ihr sind - wie auch mit
anderen präsentativ-expressiven Medien, also Bräuchen, Gesten, Ritualen17 oder
mit den von Max Weber einschlägig beschriebenen Bart-, Haar- und Kleidertrachten

'8 - Vermittlungen des Nationalen und Ethnischen in die Lebenswelt der Kollektive

möglich. Sinnlich-plausibel trägt Volkskunst nicht nur zur «innergesellschaftlichen

Verteilung des Identitätswissens» einer Nation oder einer ethnischen Gruppe
bei, sondern auch zur Medialisierung eines Empfindungs- und Wahrnehmungs-
stils, ähnlich wie es J. L. Fischer in seiner Theorie der «Art Styles as Cultural
Cognitive Maps»'1' angedeutet hat. Volkskunst ist als präsentatives Bildmedium bei

der Veralltäglichung von Identitätsmustern möglicherweise erfolgreicher als das

diskursive Wortmedium, obwohl bisher vor allem Texte und erzählte Volksüberlieferungen

unter dem Aspekt der nationalen und ethnischen Identitätskonstruktion
erforscht worden sind (wie es etwa einprägsam der von Homi K. Bhabha herausgegebene

Titel «Nation and Narration»20 erkennen lässt oder auch der Leitbegriff
«raconter» in der international angesetzten «Geschichtsbilder»-Komparatistik von
Marc Ferro21). Volkskunst, je nachdem wo und wie sie bildhaft arrangiert wird-im
Museum, in der lokalen Öffentlichkeit oder im Bildband -, setzt optische Engramme

frei, die einprägsam für Zugehörigkeitsbilder werden. Die Rolle des Museums
als identitätsstiftender Institution bei Nationenbildungsprozessen ist für das

19. Jahrhundert oft beschrieben worden.22 An der Volkskunst lassen sich im
20. Jahrhundert ähnliche Beobachtungen machen, und zwar in einer Situation, in
der die Nationalisierung zum Massenphänomen wird. Im 19. Jahrhundert war
Nation ein primär bürgerliches Elitekonzept, im 20. Jahrhundert weiten sich seine

Trägerschichten massiv über das Bürgerliche hinaus aus. Dabei erweist sich die Volkskunst

als brauchbares, weil elastisches und wirksames Medium. Elastisch deshalb,
weil die Kollagen der Bildbände flexibler sind als Museumsinstallationen, und

wirksam, weil die technische Reproduzierbarkeit eine Vervielfältigung der sinnlichen

Identitätskonstrukte möglich macht.

Zu den nachhaltigen Ideologisierungen der Volkskunst gehören im Verlauf dieses

Jahrhunderts auch deren Ethnisierung und/oder Nationalisierung, genauer: die

Instrumentalisierung der Sache Volkskunst im komplizierten Wechselverhältnis

von Ethnizität und Nationalität. Fünf Ideologisierungsschübe, die sich in jeweils
unterschiedlicher Weise aufden Nationalitäts- und Ethnizitätsdiskurs beziehen

lassen, sind für dieses Jahrhundert auszumachen: das ist erstens der Erste Weltkrieg,
dessen nationalpolitische Propaganda an Front und «Heimatfront» aufvisuelle
Medien mit Breitenwirksamkeit angewiesen ist, zweitens die Zwischenkriegszeit, die

gekennzeichnet ist durch neue Nationalstaaten, die sich einen ihren aktuellen
Bedürfnissen entsprechenden mythomoteur schaffen müssen, drittens die Zeit der
«völkischen» Überdehnung in der NS-Wissenschaft (und deren Derivate), viertens

223



Gottfried Korff SAVk 92 1996)

die Zeit nach dem Zweiten Weltkrieg, die durch nationaltotalitäre und imperiale
Ordnungen bestimmt ist, und fünftens schliesslich die Zeit nach 1989, in der in
Mittel- und Südosteuropa zahlreiche nationale Neuanfänge und ethnische Regressionen

zu beobachten sind.
Es scheint, als sei die Ethnisierung der Volkskunst tatsächlich ein Problem des

20. Jahrhunderts (und nicht nur deshalb, weil es die Volkskunst erst im 20. Jahrhundert

gibt). Der sozialpolitische Begriff Volkskunst, der aus dem ästhetischen
Reformdiskurs als Modell einer Entdifferenzierung angesichts fortschreitender
Prozesse gesellschaftlicher Ausdifferenzierung, also als antimodernes Modell,
hervorgegangen ist, wird im Ersten Weltkrieg ethnisch-nationalistisch zugeschnitten.
Dies geschieht einmal, indem die Kriegspropaganda an dem Mass nimmt, was
(nach Riegl) als Volkskunst bezeichnet werden kann, und zum anderen, indem
ethnische Züge in nationalen Kunstartikulationen gesucht und als definitive Merkmale

ausgewiesen werden. Das ist bei allen Kriegsparteien der Fall - in Deutschland,
Russland, Frankreich usw. Die deutsche Kriegspropaganda setzt auf Anleihen bei
den Bilderbogen Neuruppiner oder Münchner Art, die russische greift aufdie Lu-
boks zurück, die französische aufdie imagerie populaire und die italienische auf
Votivbilder. Die Erste-Weltkriegs-Ausstellung des Deutschen Historischen
Museums, die 1994 in Berlin zu sehen war (und zum ersten Mal konsequent einem

transnational-komparatistisch angelegten Schema folgte), hat eine Fülle von Belegen

präsentiert,23 die auf erschreckende Weise jene «Negativität sozialer
Verhaltensweisen» zeigen, die Georg Simmel24 zufolge Kennzeichen eines ethnisch
definierten Massennationalismus (also des Kriegsnationalismus) ist.2" Man versteht
auf einmal, warum Aby Warburg sich aufgrund der bildhaften Propagandaformen
des Ersten Weltkriegs veranlasst sah, ab 1915 die Propagandaholzschnitte des

Reformationszeitalters zu seinem Thema zu machen: Mit Mitteln seiner
sozialpsychologisch angesetzten Kulturwissenschaft wollte er die ikonographische Nähe

«einfacher Formen» zu aggressiv-ideologischen Propagandabildern erkunden und

politisch reflektieren; so jedenfalls hat Gombrich die Hinwendung Warburgs zur
populären Druckgraphik des 16. Jahrhunderts gedeutet.26 Nicht nur die anonyme
Kunst der Kriegspropaganda orientiert sich an der traditionellen Volkskunst, auch

Malewitsch zeichnet Entwürfe für Propagandaschriften in der Art russischer
Bilderbogen,27 und Ernst Ludwig Kirchner fertigt Modelle für «Nagelmänner» in
Form roher Bauernschnitzereien.28 Und sie sind nur die prominentesten einer ganzen

Reihe von Künstlern, die sich an überlieferte Medien der Volkskultur anlehnen,
um die Wirksamkeit der Propaganda zu erhöhen. Dabei bedient sich die Feindbild-
Ikonographie in umfangreicher Weise ethnischer Motive; Michael Jeismann hat
dies an Textmedien des Ersten Weltkriegs mit Akribie nachgewiesen.29

Neben dem Rückgriff auf den ästhetischen Code der Realie Volkskunst - zum
Zwecke der Steigerung propagandistischer Bildwirkung - wird im Verlauf des

Krieges zunehmend mit dem Begriff Volkskunst auch eine nationale, ethnisch
fundierte Feindmarkierung vorgenommen. Ab 1917 erscheint in Deutschland eine

Zeitschrift, die sich «Deutsche Volkskunst»1" nennt und die sich expressis verbis in

224



Volkskunst: ein mythomoteur'l SAVk 92 (1996)

den Dienst einer volkstumsideologischen Differenzbestimmung stellt - und diese

so betreibt, dass sie erstens mit Beispielen der Volkskunst integrationsideologisch
verfährt (Volkskunst als Medium «vaterländischer» Begeisterung) und zweitens
das Kunstempfinden und die Kunstartikulation «völkisch» und «rassisch», also

ethnisch-biologisch, definiert: der deutschen Volksseele, die sich vor allem in der
Volkskunst authentisch und plausibel offenbare, wird die französische Kunst als

Artikulationsform der Dekadenz und des Verrückten gegenübergestellt.
In der Zeit nach dem Krieg gibt es in Deutschland demokratisch-republikanische

Versuche, diesen homogenisierten völkischen Begriff von deutscher Volkskunst

wieder aufzulösen und regional zu differenzieren - und zwar durch die von
dem Reichskunstwart Edwin Redslob31 ab 1923 herausgegebene Reihe Deutsche
Volkskunst, in der jede «Stammeseinheit» einen eigenen Band erhält: Bayern, Sachsen,

Schwaben, Hessen, Thüringen usw. - analog zur Präambel der republikanischen

Reichsverfassung, die den Nationalstaat nicht mehr nach dynastischen
Bundesstaaten, sondern nach «Stämmen» gegliedert sieht. Wird in Deutschland mit
dieser innerstaatlichen Differenzierung die Volkskunst verstammlicht (innerstaatlich

ethnisiert), so wird sie in nicht wenigen der durch den Versailler Vertrag
entstandenen neuen (oder wiedererstandenen) mitteleuropäischen Nationalstaaten
bewusst ethnisch ethnonational) zugeschnitten. Es entstehen zahlreiche Publikationen

(z.T. im Zusammenhang mit Ausstellungen), die der litauischen, der

polnischen, der tschechoslowakischen, der ungarischen und der jugoslawischen
Volkskunst gewidmet sind. Nicht selten wird die nationale Volkskunst als
transhistorisch-ethnische Grösse dargestellt (so im Falle der baltischen Staaten), bei Mul-
tiethnizität wird der Volkskunstbegriff nationalstaatlich homogenisiert.'2 Die in
reicher Zahl veröffentlichten Bildbände sind ein aufschlussreiches Untersuchungsobjekt;

sie sind Volkskunstsammlungen en miniature, so etwas wie Museen im
Taschenformat: vielfältig reproduzierbar und deshalb als mythomoteur, als

bildhaft-suggestive Vermittlungsinstrumente brauchbar in einer Phase der

Massennationalisierung, wie sie in den 20er Jahren vor allem von den neuen nationalstaatlichen

Gebilden in Mittel- und Südosteuropa an der Tagesordnung war. Nur ein
Beispiel: Kurz nach dem Zweiten Weltkrieg veröffentlicht Jurgis Baltrusatis einen
Rückblick aufdie Neukonstitution einer Lithuanian Folk Art in der Zeit der Litauischen

Republik; er hebt die Bedeutung von Volkskunstausstellungen in den 20er
und 30er Jahren hervor, unterstreicht die Konstanz und Persistenz volkskünstlerischer

Formen («they are rooted in the earth of this country, they are bound to it
inseparably») und verweist auf die transhistorische Qualität der Volkskunst:

«Chronology is upset. Sheltered by the ages, popular art embraces them all.»33

Einen besonderen Fall stellt die Behandlung der Volkskunst im neuen Sowjetimperium

dar: Sie wird einerseits zentraldirigistisch, nationaltotalitär als Mittel der

Russifizierung eingesetzt und zum anderen - im Rahmen der stalinistischen Ethni-
zitäts-Politik - als Dekorum und Palliativum ethnischer Minoritäten oder ethnisch
definierter, aber politisch marginalisierter Einzelstaaten fünktionalisiert.34 Volkskunst

als harmlos, vorpolitisch und ausserstaatlich angesehene Ausdrucksform von

225



Gottfried Korff SAVk 92 (1996)

Ethnizität kann sich in der folkloristischen Trachtenpflege, in vernaculären
Hauptstadt-Architekturen und in der Muséographie entfalten. Stalin erfindet die
Ehrenbezeichnung «Volkskünstler» und stellt sie ranggleich neben die «Ingenieure der

Seele», wie die Künstler in Moskau genannt werden; Boris Groys hat die Bedeutung

der auf Folklore spezialisierten Experten für eine staatskonforme «Utilisation

der Kunst» in seinem Büchlein «Gesamtkunstwerk Stalin» beschrieben.35

Die Volkskunst, Name wie Sache, ist in den 20er Jahren eingespannt in die
komplizierten Prozesse ethnisch-kulturell und etatistisch begründeter Nationenbildungen.36

Insbesondere in den neuen Staaten Mittel- und Osteuropas wird Volkskunst

zum Teil als Bestimmungskriterium nationaler Identität benutzt, zum Teil wird sie

Ausdrucksmittel ethnisch-separatistischer Selbstidentifikationen. Volkskunst
kann in diesen Prozessen völlig entgegengesetzte Funktionen übernehmen: Sie

kann einerseits Instrument eines kulturvermittelten Nationalismus mit starkem
gesamt-etatischem Drive sein, zum anderen aber auch Artikulation einer Art Tribalis-

mus mit ethnisch-sezessionistischem Drive. Spiegel dieser Probleme nach den

Friedensverträgen von Versailles, Lausanne und Sèvres ist der berühmte internationale

Volkskunst-Kongress 1928 in Prag, der - initiiert von dem französischen Kunsthistoriker

Henri Focillon - vom 1919 gegründeten Völkerbund veranstaltet wurde,
was sicher kein Zufall ist bei der Bedeutung, die der Volkskunst als visuell-suggestivem

Symbol system bei der Herstellung eines ethnisch und/oder national begründeten

Gemeinsamkeitsglaubens zugemessen wurde. «Dans les luttes entreprises

pour la libération des groupes opprimés les arts populaires avaient la valeur d'une
langue», hatte Henri Focillon in seiner Eröffnungsansprache formuliert37 und im
Hinblick auf die Staatsbildungen erläutert: «La guerre et ses conséquences ont,
dans certaines régions de l'Europe accru la valeur des arts populaires comme
témoignage historique... Ils servent d'assises à des cultures indépendantes ou
conçues comme telles, ils ne représentent pas seulement le legs du passé, mais la

permanence d'une activité sacrée.»38 Das, was der Kongress sich vorgenommen hatte,

eine komparatistische Erkundung der Volkskunst, der arts populaires in Europa,
um Gemeinsamkeiten und Unterschiede der visuell-materiellen Kultur im europäischen

Ländervergleich historisch, ikonographisch und formal zu erkunden, kam

nicht zustande: Der in Belgien geplante Folgekongress fand nicht mehr statt.
Die Vertreter der deutschen Volkskunde hatten zu dem in Prag präsentierten

Volkskunst-Pluralismus Distanz gehalten. Im Unterschied zur weit ausgefächerten
Volkskunst-Debatte in Deutschland und auch anderen Ländern Europas, an dem

nicht nur Volkskundler, sondern Kunsthistoriker, Künstler und Politiker teilnahmen,

war der volkskundlich-akademische Diskurs in den 20er Jahren eher eng
dimensioniert. Im NS-System kam es zu einer noch stärkeren Verengung, indem
nicht nur der Vergleich (mit dem Ziel, / 'artpopulaire als «produit d'un grand nombre

de facteurs» zu erkunden)w diskriminiert und als «Völkerbundsideologie»
verunglimpft, sondern auch indem das Volkhaft-Essentielle der Volkskunst betont
wurde. Hatten die kulturelle Dynamik und Vitalität der 20er Jahre die Kategorie
Volk, in der sich nach dem Versailler Vertrag die deutsche Selbstbehauptung for-

226



Volkskunst: ein mvthomoteur? SAVk 92 (1996)

eiert artikulierte, noch relativieren können und auch nicht zur dominanten Kategorie

der Volkskunst-Definitionen werden lassen,4" so wurde der Begriff Volkskunst
nach 1933 «völkisch» formiert. Dies geschah auf zweierlei Weise: Einmal wird
Volkskunst als «Ahnenerbe», als «treue Bewahrerin alter völkischer Sinnbilder»
definiert, zum andern wird sie kulturpolitisch als Garant des «Arteigenen»
aufgemustert. Das erste zeigt sich nicht zuletzt an solchen Titeln wie «Urväter-Erbe in
Deutscher Volkskunst» von Oskar von Zaborsky41 oder «Die deutsche Volkskunst
und ihre Beziehungen zur germanischen Vorzeit» von Frederick A. van Scheltema,42

aber auch an der Kombination urgeschichtlicher und volkskundlicher
Forschungen zur Deutung germanischer oder «urdeutscher» Sinnbilder, wie es etwa
das Herausgebergremium der niedersächsischen Zeitschrift «Die Kunde» erkennen

lässt: Sie empfiehlt sich von 1933 bis Juli 1944 als «Gemeinsames Mitteilungsblatt

der Arbeitsgemeinschaft Urgeschichte Nordwestdeutschlands und der

Arbeitsgemeinschaft für die Volkskunde Niedersachsens». Ziel dieser
urgeschichtlich-volkskundlichen Materialaufbereitungen war die Erkenntnis des Volks als

vorpolitischer Wesenheit - und zwar durch Präsentation historisch weit
auseinanderliegender Belege, die angeblich auf eine «gemeinsame, volkliche Artung»
verwiesen.43 In dieser Weise kulturpolitisch fungibel gemacht, konnte das «Arteigene»

der Volkskunst als ästhetisches Kontrastschema zur «Entarteten Kunst» aufgeboten

werden, wie es etwa das Beispiel der Ausstellung «Süddeutsche Volkskunst»
1937 in München erweist.44

«Volkskunst» wurde nicht nur zum ideologischen Kampfbegriff gegen die

Kunstmoderne, sondern im Rahmen der NS-Kulturpolitik auch in alltägliche
Lebenszusammenhänge vermittelt - durch die Volkskunst-Aktionen des «Kraft-
durch-Freude»-Programms (nach dem italienischen Vorbild Dopo Lavoro45),
durch die Embleme und Plaketten des Winterhilfswerks und durch Institutionen
wie das «Deutsche Heimatwerk», welches als «gemeinnützige Gesellschaft m.b.H.

zur Förderung der bäuerlichen Handwerkskultur und Volkskunst» tätig war und

(aus kriegswirtschaftlichen Gründen) «Erzeugnisse des bäuerlichen Handwerks

(produzierte), die Ursprung und Gestalt unserer deutschen Art und Kultur verkörpern».

46 Die Volkskunst stellt sich so dar als eines der Mittel, mit der ein völkischer
Gemeinschaftsglaube ins politische Bewusstsein der Deutschen eingepflanzt wird,
mit dem ein zwangskollektivistisches Wir-Gefühl und eine aggressive Feindideologie

zu bestimmenden Wahrnehmungsmodulen gemacht werden.
Nach dem Zweiten Weltkrieg nehmen die politisch-ideologischen Blöcke starken

Einfluss auf die nationalen Formen der Volkskunst und Volkskultur. In den

sozialistischen Volksrepubliken werden sie gepflegt, aber gleichwohl sozialistischen

Doktrinen unterstellt: «Das künstlerische Volksschaffen als Bestandteil der
Kultur jeder Nation trägt Klassencharakter», so definierte 1970 das kulturpolitische
Wörterbuch in der DDR.47 Volkskunst gewinnt Bedeutung als wichtiges Element
eines nationalen Kulturerbes, das sich unterhalb des politischen Staatsverständnisses,

als Ausdruck einer «Volksidentität» entfalten kann. Der politische Begriff
Volkskunst bleibt nicht nur auf das «bildnerische Laienschaffen» beschränkt, son-

227



Gottfried Korff SAVk 92 (1996)

dem wird ausgeweitet: Der gesamte Bereich der Folklore gehört ebenso dazu wie
Laientheater und Gesellschaftstanz («Volkskunstensembles»). Als anerkanntes

Traditionsgut gewinnt «Volkskunst» in Osteuropa kulturpolitische Bedeutung bei
der Abwehr formalistischer Kunstavantgarden (mit ihrer angeblich mangelnden
«Volksverbundenheit») und westlicher Ideologieeinflüsse, wie dies Ute Mohrmann

dargestellt hat.48 Einerseits unterliegt sie politisch gelenkten nationalkulturellen

Homogenisierungsstrategien, was sich darin äussert, dass die offiziellen
Darstellungen in Form von repräsentativen Bildbänden «Polnische Volkskunst»
oder «Ungarische Volkskunst» heissen und das Bild einer, wie Tamäs Hofer es

genannt hat, <«soft>, politicized, and entertaining folk art» vorführen.49 Andererseits

ist sie für ethnische Selbstvergewisserungen offen, wie es beispielhaft Titel
wie «Sorbische Volkskunst» oder «Slowakische Textilkunst» belegen.

Die erste Version scheint zu dominieren: sie offeriert ein identitätsverbürgendes
Konstrukt, in dem Kultur, Ethnie und Staat gemäss den politischen Vorstellungen
der Hegemonialmacht zur Deckungsgleichheit gebracht werden. Es handelt sich

um eine politisch motivierte nationalkulturelle Überlagerung ethnischer Diversitä-
ten; nicht nur das: auch interethnische Austauschprozesse werden nicht oder kaum

zur Kenntnis genommen. Was in den 50er und 60er Jahren in Mittel- und Osteuropa,

vor allem in den Volksrepubliken geschieht, ist die Fortschreibung eines im
19. Jahrhundert entwickelten und in den 20er Jahren dieses Jahrhunderts zum
Massenphänomen gewordenen Nationenverständnisses,50 das sich auf einen scheinbar

objektiv kulturalistischen Begriffvon Nation beruft - darunter auch auf Volkskunst
als Segment eines kulturalistischen Paradigmas, das nachdrücklich von der
sozialistischen Ideologie auch deshalb begünstigt wurde, weil es empathische
Artikulationsform des Volkes (im Sinne der Werktätigen) war. Anlässlich einer Sonderausstellung

«Jugoslawische Volkskunst» im Schweizerischen Museum für Volkskunde

hatte deshalb Robert Wildhaber 1959 gefragt, ob in Anbetracht «der

Verschiedenartigkeit der Völker und Rassen», des «Nebeneinander von Religionen,

Sprachen und Schriften», der «Uneinheitlichkeit in der politischen Geschichte»

überhaupt von einer «jugoslawischen Eigenart», wie es der Ausstellungstitel
inserierte, gesprochen werden könne.5I In den Volksrepubliken selbst sind ethnisch
und sozial differenziertere Darstellungen der Volkskunst erst ab 1970 zu beobachten.

Allen voran ist hier Edit Féls und Tamäs Hofers Bildband über die ungarische
Bauernkunst zu nennen: er gibt mit seiner streng empirischen Orientierung eine

«entnationalisierte», eine ethnisch und sozial differenziertere Sicht aufdie Volkskunst

zu erkennen.
Nach dem Zusammenbruch der Ost-West-Polarisierung zeigt sich zweierlei:

erstens der inhärent instabile Charakter komplexer Gesellschaften, und zweitens das

Wiedererwachen vormoderner ethnischer Konstellationen in «späten» Nationen.
So ist es nach 1989 zu zahlreichen Neugründungen von Nationalstaaten gekommen,52

aber auch zu dem, was die Soziologie Re-Ethnisierung nennt. Bei der

ReEthnisierung, so wird von soziologischer Seite erläutert, spielt die «symbolic
ethnicity»53 keine unwichtige Rolle, weil diese «in Form von Folklore aufrechterhalte -

228



Volkskunst: ein mythomoteurl SAVk 92 (1996)

nen Traditionslinien wieder einen Ansatzpunkt für Re-Ethnisierungsprozesse
bilden» kann.54 Kurt Imhof spricht von einer diskontinuierlichen Ethnisierung des

Politischen, die sich in Analogie zum Wechsel stabiler und krisenhafter Zeiten
ergibt:

55 Voraussetzung dafür sind nicht zuletzt auch ethnisch-symbolische Identi-
tätskonstrukte wie Folklore oder Volkskunst. Aus der Re-Ethnisierung folgt eine

Ethnisierung des Politischen, die in den volkskulturellen Überlieferungen diejenigen

ideologischen Ressourcen findet, die in einer Umbruch- oder Krisensituation
nicht nur positive Identitätsdefinitionen liefern, sondern durchaus auch aggressive
und destruktive Potentiale entwickeln können.

Ethnizität kann in bestimmten Situationen eine kulturelle Ressource für Prozesse

politischer Identitätsbildung und -behauptung darstellen - gemäss der Beobachtungen,

die Muriel S. Schein unter der Frage «When is an ethnic group?»
angestellt56 und an die kürzlich Hermann Bausinger wieder einmal erinnert hat.57 Auch
hier sind es «Gelegenheitsstrukturen» (s.o.), die Ethnizität zu einem, wie Dietrich
Harth es genannt hat, «mythologischen Brennstoff»58 machen, der Integrations-,
Dissimilations- und Segregationsprozesse in Gang zu setzen in der Lage ist. Zuweilen

verbindet sich, auch dafür bietet die «ethnisierende Auflösung des Realsozialismus»59

nicht wenige Beispiele, die in Volkskunst codierte Ethnizität mit religiösen
Deutungs- und Vorstellungsmustern, die ebenfalls eine starke Affinität zu Bild-
und Symbolwelten aufweisen und ihren Ausdruck ebenfalls in einfachen Formen,
Piktogrammen und Emblemen suchen. Oftmals erweckt gerade die Kombination
von religiösen Vorstellungen und volkskünstlerischer Form den Eindruck des
«Vormodernen» und «Archaischen», das als das spezifisch Eigenkulturelle unterschiedlicher

Kollektive in Südosteuropa angesehen wird -jedenfalls in der Perspektive
Westeuropas und der eigenen Eliten. Mircea Eliade hat schon vor Jahren auf die

Bedeutung des «mytho-logischen Brennstoffs» in den Balkanländern hingewiesen
und dabei insbesondere die Rolle der «exotischen, primitiven und <volkskundli-
chen> Kulturen» akzentuiert.60

Es bleibt zu prüfen, in welcher Weise Volkskunst, Folklore und «Volkskundliches»

in den ethnisch begründeten Staatsbildungen und Auseinandersetzungen
wirksam geworden sind. Dabei geht es nicht nur um Volkskunst «an sich», sondern
auch um deren sekundären Einsatz in den Medien in Form von Pressebildern oder in
Form von «Visual Symbols of National Identity», wie sie Nasko Kriznar «during
the struggle for the international reccognition of Slovenia as an independent state»

(aufgrund von Autoaufklebern) beobachtet hat.61 Dass nach 1989 die ethnisch-kulturelle

und nationalkulturelle Bildpropaganda bei der Produktion ethnonationaler
mythomoteurs durchaus eine Bedeutung hatte, zeigten zahlreiche Absichtserklärungen

und Argumentationen auf dem Pariser Ethno-Museologie-Kongress im
Februar 1993.62 «The problem of the role ofethnographic museums for the development

of folk arts and crafts is a part ofthe big theme of the modern forms of existence

and the ethnic functions of the traditional folk culture in our times», so hiess es in
einer Stellungnahme des ethnographischen Instituts Sofia;63 besonders aufschlussreich

ist in diesem Zusammenhang die Replik von Mojca Ravnik aufdie Ethnizi-

229



Gottfried Korff SAVk 92 1996)

tätsüberlegungen von Hermann Bausinger in der Zeitschrift Ethnologe Und auch

György Dalos hat im jüngsten Kursbuch darauf aufmerksam gemacht, dass die

Linguisten und Anthropologen in Kroatien und Serbien unablässig damit beschäftigt

sind, ethnische Differenzen in sprachlichen und symbolischen Formen
handhabbar und kommunizierbar zu machen.65

Ich komme zum Schluss und formuliere drei Feststellungen. Erstens: Das was
eher die Umgangssprache als die Wissenschaft Volkskunst nennt, ist ein Konstrukt
und kein vorgegebenes Phänomen. Das Konstrukt Volkskunst wird jeweils nach

politischen und ideologischen Notwendigkeiten, auch und vor allem im Umkreis
nationaler und ethnischer Identitätsproduktionen, zugeschnitten, arrangiert und

collagiert. Dies jedenfalls ergibt eine vorläufige Auswertung der Bild- und

Textpassagen repräsentativer Volkskunstdarstellungen aus unterschiedlichen Jahrzehnten

des 20. Jahrhunderts.
Zweitens: Eine differenzierte komparatistische Erkundung der Volkskunst wäre

ein nicht unwichtiger Beitrag zur Analyse der politischen und ideologischen
Vereinnahmungen als mythomoteur im «Jahrhundert der Ideologien». Durch Vergleich
könnte erschlossen werden, in welcher Weise Volkskunst als Verständigungs- und

Vermittlungsinstrument bei den Vorgängen nationaler und/oder ethnischer
Identitätsbildungen beteiligt ist, insbesondere wie sie als Medium eines Elitekonzepts
nach unten wirksam wird.

Drittens: Bei diesen Identitätsbildungs- und Diffusionsprozessen sind
Wissenschaftler vom Volk in intensiver Weise beteiligt. Sie sind Spezialisten fürs Nach-
Unten. Hinter ihrem Rücken wirken nicht selten ideologische und politische Systeme,

die sie zu Konstrukteuren und Ingenieuren von mythomoteurs machen. Nur
allzu schnell besteht die Gefahr, so hat es H. L. Cox in seiner kürzlich veröffentlichten

Publikation über Probleme der Kulturgrenzen und nationalen Identität formuliert,

«dass der Volkskunde wieder einmal die Rolle zufällt, Materialien zur
Unterstützung machtpolitischer Positionen bereitzustellen».66

Dass die volkskundlich-ethnographische Museologie und Volkskunstthemati-

sierung jedoch ethnische Fixierungen auch auflösen und Horizonte eröffnen kann,

zeigt das mittlerweile vielgerühmte Beispiel des Musée du Paysan Roumain f1 das

1993 im Bukarester Palais Sosea, wo bis zum Ende des Ceausescu-Regimes das

Museum der Kommunistischen Partei untergebracht war, eröffnet wurde. Trotz
aller Volkskunst, vor allem religiöser Bauernkunst, versteht sich das Museum nicht
als depot des mythomoteurs, sondern als laboratoire des comparaisons et échanges.

Gérard Althabe, von dem das intellektuelle Design stammt, hat im Begleitheft
der ersten Ausstellung die Leitfrage des neuen Museums formuliert: «Pourquoi ne

pas faire du Palais de Sosea un laboratoire ou s'expérimenterait une muséologie
ethnographique du présent, répondant à sa manière aux interrogations actuelles?»68

130



Volkskunst: ein mythomoteur? SAVk 92 (1996)

Anmerkungen

Vgl. dazu Heinrich August Winkler/Hartmut Kaelble (Hg.): Nationalismus, Nationalitäten, Supra-
nationalismus. Stuttgart 1993 (mit weiterführender Literatur).
Vgl. dazu Bernd Estel/Tilman Mayer (Hg.): Das Prinzip Nation in modernen Gesellschaften. Opla-
den 1994 (mit weiterführender Literatur).
Lutz Hoffmann: Das «Volk». Zur ideologischen Struktur eines unvermeidbaren Begriffs, in:
Zeitschrift für Soziologie 20 (1991). S. 191-208, s.S. 191f.

Ernest Gellner: Nationalismus und Moderne, Berlin 1991 (Originalfassung: Nations and Nationalism.

London/Ithaca 1983).
Wobei Herders Theorie oftmals missverstanden und missverständlich wiedergegeben wird. Zu Herders

Vorstellungen von Volk und Kultur, die die gemeinschaftsbildenden Funktionen von kulturellen

Institutionen wie Sprache, Lied- und Erzählüberlieferungen, Sitte und Brauch betonen, vgl.
Holm Sundhaussen: Der Einfluss der Herderschen Ideen aufdie Nationsbildung bei den Völkern
der Habsburger Monarchie, München 1973; Harald Homann/Clemens Albrecht: Die Wiederentdeckung

Osteuropas. Herders Perspektiven und die Gegenwart, in: Zeitschrift für Politik 40 (1993),
S. 79-97.
Vgl. dazu Art. «Volk, Nation», in: Otto Brunner u.a. (Hg.): Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches

Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, Bd. 7, Stuttgart 1992, S. 141-431,
s.S. 329f. und S. 348f.
Max Weber: Wirtschaft und Gesellschaft, 5. Aufl. Tübingen 1972, S. 235-242. Webers Hinweis auf
die Entstehung des «ethnischen Gemeinsamkeitsglaubens» aus einer «sozialen Verkehrsgemeinschaft»

(S. 236) erinnert an Karl W. Deutschs Definition der Nation als «social communication»
(Nationalism and Social Communication, 2. Aufl. Cambridge/Mass.).
Marc Raeff: Flennann Aubin und die zeitgenössische Historiographie, in: Forschungen zur
osteuropäischen Geschichte 48 (1993), S. 159-166, s.S. 163f.

Anthony D. Smith: The Ethnic Origins of Nations, Oxford 1986, S. 57ff. Der Begriff «mythomoteur»

wurde geprägt von Ramon d'Abadal i de Vinyals (A propos du Legs Visigothique en Espagne,
in: Settimane di Studio del Centro Italiano di Studi sull 'Alt. Medioevo 2 (1958), S. 541-585), von
John A. Armstrong (Nations before Nationalism, University of North Carolina Press 1982, S. 129-
167, bes. S. 165f.) weiterentwickelt und von A.D. Smith in einem nationentheoretischen
Zusammenhang «stark» gemacht. Zur deutschen Rezeption des Mythomotoren-Modells vgl. Jan Ass-
mann: Frühe Formen politischer Mythomotorik. Fundierende, kontrapräsentische und revolutionäre

Mythen, in: Dietrich Flarth/Jan Assmann (Hg.): Revolution und Mythos, Frankfurt/M. 1992,
S. 39-61.
Anthony D. Smith: The Ethnic Origins (wie Anm. 9), S. 57f.
Alois Riegl: Volkskunst, Hausfleiss und Hausindustrie (Berlin 1894), Mittenwald 1978
Kunstwissenschaftliche Studientexte, Band VI), S. 4.

Gottfried Korff: Volkskunst und Primitivismus. Bemerkungen zu einer kulturellen Wahrnehmungsform

um 1900, in: Österreichische Zeitschrift für Volkskunde 97 (1994), S. 372-394, s.S. 384.

Vgl. dazu etwa Bernward Deneke: Europäische Volkskunst, in: ders.: Europäische Volkskunst,
Frankfurt/M., Berlin, Wien 1980 (Hg.) Propyläen Kunstgeschichte, Supplementband V), S. 11-
81.

Gottfried Korff: Volkskunst als ideologisches Konstrukt? Fragen und Beobachtungen zum politischen

Einsatz der «Volkskunst» im 20. Jahrhundert, in: Jahrbuch für Volkskunde 1992, S. 23^19.
Karl-Dieter Opp: Gesellschaftliche Krisen, Gelegenheitsstrukturen oder rationales Handeln? Ein
kritischer Theorienvergleich von Erklärungen politischen Protests, in: Zeitschrift für Soziologie 25

(1996), S. 223-242.
Karl-Dietrich Bracher: Zeit der Ideologien. Eine Geschichte politischen Denkens im 20. Jahrhundert,

Stuttgart 1982.

Zur politischen Macht der Rimale und «Folklore» bei einer ethnischen Nationenbildung vgl. die
aufschlussreiche Analyse des «Kosakenkults» im ukrainischen Nationalbewusstsein bei Frank Sy-

syn: Die Kosaken: Akteure und Symbole der Entwicklung der modernen ukrainischen Nation, in:
Guido Hausmann/ Andreas Kappler (Hg.): Ukraine: Gegenwart und Geschichte eines neuen Staates,

Baden-Baden 1993, S. 49-69.
Max Weber: Wirtschaft und Gesellschaft (wie Anm. 7), S. 239.

231



Gottfried Korff SAVk 92 (1996)

J.L. Fischer: Art Styles as Cultural Cognitive Maps, in: American Anthropologist 63 (1961), S. 71-
93. Zur «innergesellschaftlichen Wissensverteilung» vgl. Bernd Estel: Grundaspekte der Nation, in:
Bernd Estel/Tilman Mayer (Hg.): Das Prinzip Nation (wie Anm. 2), S. 13-82, s.S. 43f.
Homi K. Bhabha (Hg.): Nation and Narration, London 1990 (mit ausführlicher Bibliographie).
Marc Ferro: Comment on raconte l'histoire aux enfants à travers le monde entier, Paris 1981 (dt.:
Geschichtsbilder. Wie die Vergangenheit vermittelt wird. Beispiele aus aller Welt, Frankfurt/M.,
New York 1991).

Vgl. dazu den Sammelband Marie-Louise von Plessen (Hg.): Die Nation und ihre Museen,
Frankfurt/M, New York 1992; Denis Deletant/Harry Hanak (Flg.): Historians as Nation Builders: Central
and South-East Europe, London 1989.

Rainer Rother (Hg.): Die letzten Tage der Menschheit. Bilder des Ersten Weltkriegs. Eine Ausstellung

des Deutschen Historischen Museums, Berlin, der Barbican Art Gallery, London und der
Staatlichen Museen zu Berlin, Preussischer Kulturbesitz, in Verbindung mit dem Imperial War
Museum, London (10. Juni - 28. August 1994), Berlin 1994.

Zitiert nach Max Haller: Klasse und Nation. Konkurrierende und komplementäre Grundlagen
kollektiver Identität und kollektiven Handelns, in: Soziale Welt 44 (1993), S. 30-51, s.S. 41.

Einen Überblick über die deutsche Kriegs-Volkskunst bietet in materialreicher, aber nicht
ideologiefreier Weise Adolf Spamer: Der Krieg, unser Archiv und unsere Freunde. Ein Aufruf des
Volkskundearchivs des Bayrischen Vereins für Volkskunst und Volkskunde in München, in: Bayrische
Hefte für Volkskunde 2. Jg., 1915, Heft 1, S. 2-72.
Ernst H. Gombrich: Aby Warburg. Eine intellektuelle Biographie, Frankfurt/M. 1984, S. 281.

Vgl. dazu Jewgenija Pretrowa/Jochen Poetter (Hg.): Russische Avantgarde und Volkskunde. Katalog

zur Ausstellung in der Staatlichen Kunsthalle Baden-Baden vom 24.7. bis 12.9.1993, Stuttgart
1993, S. 132/133.

Michael Diers: Ernst Ludwig Kirchner und Friedrich Bagdons. Der Flagener Wettbewerb um den
«Eisernen Schmied» - eine «Kunst im Kneg»-Episode des Jahres 1915 in: Friedrich Bagdons
(1878-1937). Eine Bildhauerkarriere vom Kaiserreich zum Nationalsozialismus, Ausstellung im
Museum für Kunst und Kulturgeschichte der Stadt Dortmund vom 29.1. bis 14.3.1993, Stuttgart 1993,
S. 21-31.
Michael Jeismann: Das Vaterland der Feinde. Studien zum nationalen Feindbegriff und Selbstverständnis

in Deutschland und Frankreich 1792-1918, Stuttgart 1992, S. 349-363.
Deutsche Volkskunst. Eine Monatsschrift für die Freunde deutscher Kunst, hg. von Arthur Dobsky,
Februar, März, April 1917.

Vgl. dazu Wolfgang Brückner: Der Reichskunstwart und die Volkskunde 1923 bis 1933, in:
Bayerisches Jahrbuch für Volkskunde 1993, S. 93-118; Gottfried Korff: Volkskunst (wie Anm. 14),
S. 31-35.
Erhard Stölting: Soziale Trägergruppen des Nationalismus in Osteuropa, in: Bernd Estel/Tilman
Mayer (Hg.): Das Prinzip Nation (wie Anm. 2), S. 299-322, s.S. 306f.
Jurgis Baltrusatis: Lithuanian Folk Art. Munich 1948, S. 78.

Vgl. dazu Erich Goldhagen (Hg.): Ethnic Minorities in the Soviet Union, New York 1968; Walter
Heisig: Volkskunst in der Sowjetunion, Berlin 1952.

Bons Groys: Gesamtkunstwerk Stalin. Die gespaltene Kultur in der Sowjetunion, München/Wien
1988, S. 46.

Holm Sundhaussen: Nationenbildung und Nationalismus im Donau-Balkan-Raum, in: Forschungen

zur osteuropäischen Geschichte 48 (1993), S. 233-258; A Lieven: The Baltic Revolution. Estonia,

Lativa, Lithuania and the Path to Independence, Yale 1993.

Henri Focillon: Introduction, in: ders. (Hg.): Art Populaire. Travaux Artistiques et Scientifiques du
1er Congrès International des Arts Populaires, Prague 1928, Paris 1931, Vol. 1, S. VII-XVI, s.S. VII.
Ebd.
Henri Focillon: Echanges et Comparaisons, in: Mouseion 6 (1928), S. 206-211, s.S. 208.

Vgl. dazu Gottfried Korff: Einstein, Prinzhorn, Geist. Nichtvolkskundliche Ansätze zu einer
Volkskunst-Theorie der Zwischenkriegszeit, in: Herbert Nikitsch/BernhardTschofen: Volkskunst.
Dokumentationsband zur Österreichischen Volkskundetagung 1995, Wien 1996 (im Druck).
Oskar von Zaborsky-Wahlstätt: Urväter-Erbe in Deutscher Volkskunst, Leipzig 1936 Deutsches
Ahnenerbe, 3. Abt., 1 Bd.). Das aufwendige, mit zahlreichen Abbildungen ausgestattete Buch empfahl

sich selbst als «Das Standardwerk der Volkskunst».

232



Volkskunst: ein mythomoteurs SAVk 92 (1996)

Frederick Adama van Scheltema: Die deutsche Volkskunst und ihre Beziehungen zur germanischen
Vorzeit, Leipzig 1938.

Otto Lehmann: Deutsches Volkstum in Volkskunst und Volkstracht, Berlin 1938, S. 20.

Vgl. dazu Gottfried Korff: Volkskunst (wie Anm. 14), S. 31 f.

Stefano Cavazza: Arte populäre e intclletuali durante il Nazismo, in: Italia Contemporanea 193

(1993), S. 637-661, s.S. 647f.
Deutsches Heimatwerk, hg. von der Reichsstelle Berlin, Berlin o.J.

Art. «Volksschaffen, Künstlerisches», in: Kulturpolitisches Wörterbuch, Berlin (DDR) 1970,
S. 559-562, s.S. 559
Ute Mohrmann: Engagierte Freizeitkunst. Werdegang und Entwicklungsprobleme des bildnerischen

Volkschaffens in der DDR. Berlin (DDR) 1983, S. 30f; Vgl. dazu auch Rudolf Weinhold:
Vierzig Jahre Volkskunstforschung im Spannungsfeld zwischen Wissenschaft und Folklorepraxis,
in: Jahrbuch für Volkskunde 1992, S. 51-66.
Tamäs Hofer: Construction of the «Folk Cultural Heritage» in Flungary and Rival Versions ofNational

Identity, in: Ethnologia Europaea 21 (1991), S. 145-170, s.S. 166.

Miroslaw Hroch: Das Erwachen kleiner Nationen als Problem der Komparation sozialgeschichtlicher

Forschung, in: Theodor Schieder: Sozialstruktur und Organisation europäischer Nationalbewegungen,

München 1971, S. 121-139.

«Jugoslawische Volkskunst»; Führer durch das Museum für Völkerkunde und Schweizerische
Volkskunde Basel. Sonderausstellung vom 1. November 1958 bis 31. Januar 1959, S. 7.

Tunas Flofer/Edit Fei: Ungarische Volkskunst, Berlin, Budapest 1978.

Vgl. dazu nur beispielhaft, aber präzise Holm Sundhaussen: Ethnonationalismus in Aktion: Bemerkungen

zum Ende Jugoslawiens, in: Geschichte und Gesellschaft 20 (1994), S. 402-423.
Kurt Imhof: Nationalismus, Nationalstaat und Minderheiten. Zu einer Soziologie der Minoritäten,
in: Soziale Welt 93 (1993), S. 327-357. s.S. 332, Anm. 9.

Ebd.
Muriel D. Schein: When is an Ethnic Group? Ecology and Class Structure in Northern Greece, in:
Ethnology 14 (1975), S. 83-97.
Flermann Bausinger: Region - Kultur - EG, in: Österreichische Zeitschrift für Volkskunde 97
(1994), S. 113-140, s.S. 118.

Revolution und Mythos. Sieben Thesen zur Genesis und Geltung zweier Grundbegriffe historischen

Denkens, in: Dietrich Harth/Jan Assmann (Hg.): Revolution und Mythos, Frankfurt/M. 1992.

S.9-35, s.S. 25.

Detlev Clausen: Missglückte Befreiung. Zur ethnisierenden Auflösung des Realsozialismus, in:
Nenad Stefanov/Michael Werz (Hg.): Bosnien und Europa. Die Ethnisierung der Gesellschaft,
Frankfurt/M. 1994, S. 60-75, s.S. 60.

Mircea Eliade: Von Zalmoxis zu Dschingis Khan. Religion und Volkskultur in Südosteuropa,
Frankfurt/M. 1990, S. 10.

Nasko Kriznar: Vizualni simboli narodne identitete (Visual Symbols ofNational Identity), in: Tradi-
tiones. Acta Institut! ethnographiae Slovenorum 21 (1992), S. 227-232.
Vgl. dazu Musée National des arts et traditions populaires. École du Louvre (Hg.): Actes des premières

rencontres européennes des musées d'ethnographie. Proceedings of the First European Meeting

of Ethnography and Social History Museums 1993, Paris 1996.

Ebd. S. 299.

Mojca Ravnik: Change ofParadigms?, in: Etnolog. Bulletin ofthe Slovene Ethnographic Museum 3

(1993). S. 258-263; Flermann Bausinger: Change ofParadigms? Comments on the crisis of ethnicity,

in: Etnolog 2 (1992), S. 229-232.
György Dalos: Kleine Volksseelenkunde, in: Kursbuch 117 (September 1994), S. 1-5.

H.L. Cox: Kulturgrenzen und nationale Identität, in: ders. (Hg.): Kulturgrenzen und nationale Identität,

Bonn 1993, S. 7-14, s.S. 12.

Horst Bredekamp: Schwarzmeersehnsucht nach Venedig, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung vom
16.6.1994.

Gérard Althabe: Une exposition ethnographique: Du plaisir esthétique, une leçon politique, Musée
du Paysan Roumain, Bukarest 1993, S. 27.

233


	Volkskunst : ein mythomoteur?

