Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz
Band: 92 (1996)

Heft: 2

Artikel: Volkskunst : ein mythomoteur?

Autor: Korff, Gottfried

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-117975

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-117975
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schweizerisches Archiv fiir Volkskunde 92 (1996), H. 2, 221-233

Volkskunst: ein mythomoteur?*

Von Gottfried Korff

In den letzten Jahren wird — zum Teil aus Griinden, die uns allen bekannt sind, weil
sie uns tagtaglich in den Medien vor Augen geflihrt werden — vermehrt liber das
Problem von Ethnizitit und Nationalitit, liber die Spannungskonstellation von na-
tionaler, ethnischer und kultureller Identitdt nachgedacht (und die Veranstaltung,
auf der diese Thesen vorgetragen werden, ist selbst ein Beispiel fiir diesen Trend).
Eine Fiille historischer' und soziologischer? Untersuchungen aus dem Umkreis der
Nationen-Forschung hat empirische Befunde erbracht, die moglicherweise auch
die ethnologisch-volkskundlichen Ficher zu einer Revision lange Zeit fraglos giil-
tiger oder lange Zeit aus dem Diskurs ausgeblendeter Annahmen nétigen. Das be-
trifft vor allem auch den Begriff «Volk». Vor 1945, so hat kiirzlich Lutz Hoffmann
in der «Zeitschrift fiir Soziologie» angemerkt, sei «die Leidenschaft fiir das Volk
grosser als die Leidenschaft zur Kldrung seines Begriffs» gewesen. Nach 1945, so
Hoffmann nicht ohne kritischen Unterton gegeniiber den Fichern, die eine her-
kommliche Zustindigkeit fiir «das Volk» haben, sei er aus dem Verkehr gezogen
und durch den aus der amerikanischen Soziologie stammenden Begriff des «Ethni-
schen» ersetzt worden. Dies habe wiederum eine Kliarung des schwierigen, aber
«unvermeidbaren» Begriffs Volk erschwert und sich insbesondere hemmend auf
die Nationalismusforschung ausgewirkt.*

Nach Ernest Gellner, von dem die wohl am meisten provozierende neuere Natio-
nalismustheorie stammt, ist die Nation nichts Vorgegebenes, sondern eine kulturel-
le Konstruktion, an der vorrangig die Intellektuellen beteiligt sind. Der von ihnen
gestaltete «Nationalismus» erschafft die Nation, nicht umgekehrt.* Bei der Her-
stellung dessen, was man nationale Identitdt nennt, spielen kulturelle Konstruktio-
nen und ihre Festigung in Form von Institutionen, Mythen und Imagines eine her-
ausragende Rolle. Damit ist der «ethnischen» Logik als generativem Prinzip der
Nationenbildung, wie sie in Folge der Theorien Herders’ und der deutschen Ro-
mantik ® immer wieder traktiert worden ist, entschieden widersprochen. Was Gell-
ner theoretisch behauptet und — zum Teil auch unabhidngig von ihm — zahlreiche
historisch-komparatistische Einzeluntersuchungen belegen, war freilich schon bei
Max Weber argumentativ entwickelt. Als Identifikationsbegriff beruht das «Volk»
auf einem «Gemeinsamkeitsglauben», der allen vermeintlich objektiven Bestim-
mungen dieser Gemeinsamkeit nicht vorausgeht, sondern von diesen {iberhaupt

*  Vortrag in der Sektion «Volkskunst» auf dem 5. Internationalen Kongress der Société internationale
d’ethnologie et de folklore (SIEF) am 13. September 1994 in Wien. Die miindliche Form wurde
beibehalten und lediglich um Nachweise ergénzt.

221



Gottfried Korff SAVk 92 (1996)

erst initiiert wird.” Dass die ethnisch-generative Axiomatik in der deutschen Ge-
schichts- und Kulturwissenschaft besonders stark ausgeprigt war und in der NS-
Zeit sogar in einem «volkischen» Paradigma tliberdehnt und politisch manipuliert
werden konnte, hat dem amerikanischen Historiker Marc Raeff zufolge seinen
Grund in der «territorialen Unbestimmtheit der deutschen Nation», die das deut-
sche historiographische Denken dazu gefiihrt habe, das Volk als «Trdger eines ewi-
gen Identititsverstindnisses» anzusehen.®

Trotz der Relativierungen des «Volks» und des «Ethnischen» als Vorgegebenem
oder Wurzel (qua Abstammung, Herkunft 0.4.) ist das Ethnische bei der Herausbil-
dung von Nationalbewusstsein und Nationalstaatlichkeit keine unwichtige Katego-
rie. Es wirkt gewissermassen als kulturelle Ressource: es wirkt tiber soziale und
kulturelle Kommunikationsordnungen und iiber verfestigte Symbolformen, es
wirkt als «mythomoteur», um einen Begriff aus Anthony D. Smiths Buch «The
Ethnic Origins of Nations» zu gebrauchen.” Ethnizitit ist also nicht Staatsursache,
wie das dltere, vor allem deutsche Nationalismus-Theorien sahen, sondern ein
«myth-symbol-complex», in dem «symbols, myths and memories of ethnic co-
res» "’ als Integrationsideologie nach innen und als Differenzideologie nach aussen
wirksam werden.

Als ein im 20. Jahrhundert besonders wirkungsvolles Teilaggregat des mytho-
moteurs, der Ethnizitit und Nationalitdt vermittelt und/oder akzentuiert, 1dsst sich
das beschreiben, was die Wissenschaft seit etwa hundert Jahren «Volkskunst»
nennt. Erstmals 1894 etabliert Alois Riegl mit dem Titel eines Blichleins, das Volks-
kunst, Hausfleiss und Hausindustrie heisst, « Volkskunst» als Begriff fiir primitive,
nicht arbeitsteilige Produktionsformen und gibt damit dem asthetischen und sozia-
len Reformdiskurs um die Jahrhundertwende einen wichtigen semantischen und
sachlichen Impuls." Durch Riegl wird die Volkskunst frei, indem sie aus ihrem
sozialen Kontext gelost und zum ésthetischen Potential gemacht wird: Volkskunst
wird zum Stil."* Was man zuvor als geziertes, dekoriertes Sachgut unter funktiona-
len, alltagshistorischen Aspekten wahrgenommen hatte,"” wird mit dem Begriff
«Volkskunst» bindungslos, kontextunabhingig; es entsteht so etwas wie eine auto-
nomisierte Volkskunst. Und dies ist ein Vorgang, der Folgen hat, weil mit Riegls
Darstellung die Volkskunst als dsthetische Kategorie aus der Taufe gehoben wird,
wie freilich ihr Bedeutungsgehalt ist, bleibt unbestimmt — im Grunde iiber die gan-
ze Zeit ihrer Begriffsexistenz (also bis heute). Offene und unklare Begriffe sind
nicht selten der Gefahr einer politischen und ideologischen Vereinnahmung ausge-
setzt — und dies hat wiederum Riickwirkungen auf die Sache, die gemeint ist, auf
deren Definition und deren Verstindnis. " Diese politisch-ideologische Vereinnah-
mung ist besonders stark ausgepriagt dann, wenn — wie das bei der Volkskunst der
Fall ist — bestimmte «Gelegenheitsstrukturen» " vorliegen. Bei diesen Gelegen-
heitsstrukturen handelt es sich erstens um die Herkunft des Begriffs aus einem
politisch-ideologisch diffusen Wurzelgrund, dem Kulturpessimismus um die Wen-
de vom 19. zum 20. Jahrhundert, zweitens um den historischen Grosskontext, der
die semantische Geschichte von Volkskunst bestimmt, also die «Zeit der Ideolo-

222



Volkskunst: ein mythomoteur? SAVk 92 (1996)

gien» " in unserem Jahrhundert und schliesslich drittens um die suggestive Wirk-
samkeit der Sache Volkskunst, die aufgrund ihrer dsthetischen Anmutungsqualitit
affektiv wirkt und deshalb effektiv ist.

In der Tat i1st es die Anschaubarkeit, die Visibilitdt, die der Volkskunst als kultu-
relles Identitdtskonstrukt in besonderer Weise eignet. Mit ihr sind — wie auch mit
anderen prisentativ-expressiven Medien, also Briuchen, Gesten, Ritualen'” oder
mit den von Max Weber einschlidgig beschriebenen Bart-, Haar- und Kleidertrach-
ten'" — Vermittlungen des Nationalen und Ethnischen in die Lebenswelt der Kollek-
tive moglich. Sinnlich-plausibel trigt Volkskunst nicht nur zur «innergesellschaft-
lichen Verteilung des Identitatswissens» einer Nation oder einer ethnischen Gruppe
bei, sondern auch zur Medialisierung eines Empfindungs- und Wahrnehmungs-
stils, dhnlich wie es J.L. Fischer in seiner Theorie der «Art Styles as Cultural Co-
gnitive Maps» " angedeutet hat. Volkskunst ist als prisentatives Bildmedium bei
der Veralltiglichung von Identititsmustern moglicherweise erfolgreicher als das
diskursive Wortmedium, obwohl bisher vor allem Texte und erzihlte Volksiiberlie-
ferungen unter dem Aspekt der nationalen und ethnischen Identitdtskonstruktion
erforscht worden sind (wie es etwa einprigsam der von Homi K. Bhabha herausge-
gebene Titel «Nation and Narration»*® erkennen lisst oder auch der Leitbegriff
«raconter» in der international angesetzten «Geschichtsbilder»-Komparatistik von
Marc Ferro?'). Volkskunst, je nachdem wo und wie sie bildhaft arrangiert wird —im
Museum, in der lokalen Offentlichkeit oder im Bildband —, setzt optische Engram-
me frei, die einpragsam fiir Zugehorigkeitsbilder werden. Die Rolle des Museums
als 1dentitatsstiftender Institution bei Nationenbildungsprozessen ist fur das
19. Jahrhundert oft beschrieben worden.** An der Volkskunst lassen sich im
20. Jahrhundert dhnliche Beobachtungen machen, und zwar in einer Situation, in
der die Nationalisierung zum Massenphdnomen wird. Im 19. Jahrhundert war Na-
tion ein primar biirgerliches Elitekonzept, im 20. Jahrhundert weiten sich seine Tra-
gerschichten massiv liber das Biirgerliche hinaus aus. Dabei erweist sich die Volks-
kunst als brauchbares, weil elastisches und wirksames Medium. Elastisch deshalb,
weil die Kollagen der Bildbdnde flexibler sind als Museumsinstallationen, und
wirksam, weil die technische Reproduzierbarkeit eine Vervielfaltigung der sinnli-
chen Identitdtskonstrukte mdglich macht.

Zu den nachhaltigen Ideologisierungen der Volkskunst gehdren im Verlauf die-
ses Jahrhunderts auch deren Ethnisierung und/oder Nationalisierung, genauer: die
Instrumentalisierung der Sache Volkskunst im komplizierten Wechselverhéltnis
von Ethnizitdt und Nationalitat. Fiinf Ideologisierungsschiibe, die sich in jewelils
unterschiedlicher Weise auf den Nationalitéts- und Ethnizitatsdiskurs beziehen las-
sen, sind fiir dieses Jahrhundert auszumachen: das ist erstens der Erste Weltkrieg,
dessen nationalpolitische Propaganda an Front und «Heimatfront» auf visuelle Me-
dien mit Breitenwirksamkeit angewiesen ist, zweitens die Zwischenkriegszeit, die
gekennzeichnet ist durch neue Nationalstaaten, die sich einen ithren aktuellen Be-
diirfnissen entsprechenden mythomoteur schaffen miissen, drittens die Zeit der
«volkischen» Uberdehnung in der NS-Wissenschaft (und deren Derivate), viertens

223



Gottfried Korff SAVk 92 (1996)

die Zeit nach dem Zweiten Weltkrieg, die durch nationaltotalitire und imperiale
Ordnungen bestimmt ist, und fiinfiens schliesslich die Zeit nach 1989, in der in
Mittel- und Siidosteuropa zahlreiche nationale Neuanfiange und ethnische Regres-
sionen zu beobachten sind.

Es scheint, als sei die Ethnisierung der Volkskunst tatsdchlich ein Problem des
20. Jahrhunderts (und nicht nur deshalb, weil es die Volkskunst erst im 20. Jahrhun-
dert gibt). Der sozialpolitische Begriff Volkskunst, der aus dem édsthetischen Re-
formdiskurs als Modell einer Entdifferenzierung angesichts fortschreitender Pro-
zesse gesellschaftlicher Ausdifferenzierung, also als antimodernes Modell, hervor-
gegangen ist, wird im Ersten Weltkrieg ethnisch-nationalistisch zugeschnitten.
Dies geschieht einmal, indem die Kriegspropaganda an dem Mass nimmt, was
(nach Riegl) als Volkskunst bezeichnet werden kann, und zum anderen, indem eth-
nische Ziige in nationalen Kunstartikulationen gesucht und als definitive Merkma-
le ausgewiesen werden. Das ist bei allen Kriegsparteien der Fall — in Deutschland,
Russland, Frankreich usw. Die deutsche Kriegspropaganda setzt auf Anleihen bei
den Bilderbogen Neuruppiner oder Miinchner Art, die russische greift auf die Lu-
boks zurlick, die franzosische auf die imagerie populaire und die italienische auf
Votivbilder. Die Erste-Weltkriegs-Ausstellung des Deutschen Historischen Mu-
seums, die 1994 in Berlin zu sehen war (und zum ersten Mal konsequent einem
transnational-komparatistisch angelegten Schema folgte), hat eine Fiille von Bele-
gen prisentiert,” die auf erschreckende Weise jene «Negativitit sozialer Verhal-
tensweisen» zeigen, die Georg Simmel** zufolge Kennzeichen eines ethnisch defi-
nierten Massennationalismus (also des Kriegsnationalismus) ist.** Man versteht
auf einmal, warum Aby Warburg sich aufgrund der bildhaften Propagandaformen
des Ersten Weltkriegs veranlasst sah, ab 1915 die Propagandaholzschnitte des Re-
formationszeitalters zu seinem Thema zu machen: Mit Mitteln seiner sozialpsy-
chologisch angesetzten Kulturwissenschaft wollte er die ikonographische Nihe
«einfacher Formen» zu aggressiv-ideologischen Propagandabildern erkunden und
politisch reflektieren; so jedenfalls hat Gombrich die Hinwendung Warburgs zur
populdren Druckgraphik des 16. Jahrhunderts gedeutet.*® Nicht nur die anonyme
Kunst der Kriegspropaganda orientiert sich an der traditionellen Volkskunst, auch
Malewitsch zeichnet Entwiirfe fiir Propagandaschriften in der Art russischer Bil-
derbogen,”” und Ernst Ludwig Kirchner fertigt Modelle fiir «Nagelminner» in
Form roher Bauernschnitzereien.* Und sie sind nur die prominentesten einer gan-
zen Reihe von Kiinstlern, die sich an {iberlieferte Medien der Volkskultur anlehnen,
um die Wirksamkeit der Propaganda zu erh6hen. Dabei bedient sich die Feindbild-
Ikonographie in umfangreicher Weise ethnischer Motive; Michael Jeismann hat
dies an Textmedien des Ersten Weltkriegs mit Akribie nachgewiesen.*

Neben dem Riickgrift auf den dsthetischen Code der Realie Volkskunst — zum
Zwecke der Steigerung propagandistischer Bildwirkung — wird im Verlauf des
Krieges zunehmend mit dem Begriff Volkskunst auch eine nationale, ethnisch fun-
dierte Feindmarkierung vorgenommen. Ab 1917 erscheint in Deutschland eine
Zeitschrift, die sich «Deutsche Volkskunst» ** nennt und die sich expressis verbis in

224



Volkskunst: ein mythomoteur? SAVk 92 (1996)

den Dienst einer volkstumsideologischen Differenzbestimmung stellt — und diese
so betreibt, dass sie erstens mit Beispielen der Volkskunst integrationsideologisch
verfahrt (Volkskunst als Medium «vaterldndischer» Begeisterung) und zweitens
das Kunstempfinden und die Kunstartikulation «vdlkisch» und «rassisch», also
ethnisch-biologisch, definiert: der deutschen Volksseele, die sich vor allem in der
Volkskunst authentisch und plausibel offenbare, wird die franzosische Kunst als
Artikulationsform der Dekadenz und des Verriickten gegeniibergestellt.

In der Zeit nach dem Krieg gibt es in Deutschland demokratisch-republikani-
sche Versuche, diesen homogenisierten volkischen Begriff von deutscher Volks-
kunst wieder aufzulésen und regional zu differenzieren — und zwar durch die von
dem Reichskunstwart Edwin Redslob” ab 1923 herausgegebene Reihe Deutsche
Volkskunst, in der jede «Stammeseinheit» einen eigenen Band erhélt: Bayern, Sach-
sen, Schwaben, Hessen, Thiiringen usw. — analog zur Praambel der republikani-
schen Reichsverfassung, die den Nationalstaat nicht mehr nach dynastischen Bun-
desstaaten, sondern nach «Stimmen» gegliedert sieht. Wird in Deutschland mit
dieser innerstaatlichen Differenzierung die Volkskunst verstammlicht (innerstaat-
lich ethnisiert), so wird sie in nicht wenigen der durch den Versailler Vertrag ent-
standenen neuen (oder wiedererstandenen) mitteleuropdischen Nationalstaaten be-
wusst ethnisch (= ethnonational) zugeschnitten. Es entstehen zahlreiche Publika-
tionen (z.T. im Zusammenhang mit Ausstellungen), die der litauischen, der
polnischen, der tschechoslowakischen, der ungarischen und der jugoslawischen
Volkskunst gewidmet sind. Nicht selten wird die nationale Volkskunst als transhi-
storisch-ethnische Grosse dargestellt (so im Falle der baltischen Staaten), bei Mul-
tiethnizitit wird der Volkskunstbegriff nationalstaatlich homogenisiert.** Die in
reicher Zahl veroffentlichten Bildbande sind ein aufschlussreiches Untersuchungs-
objekt; sie sind Volkskunstsammlungen en miniature, so etwas wie Museen 1m
Taschenformat: vielféltig reproduzierbar und deshalb als mythomoteur, als bild-
haft-suggestive Vermittlungsinstrumente brauchbar in einer Phase der Massenna-
tionalisierung, wie sie in den 20er Jahren vor allem von den neuen nationalstaatli-
chen Gebilden in Mittel- und Siidosteuropa an der Tagesordnung war. Nur ein Bei-
spiel: Kurz nach dem Zweiten Weltkrieg veroffentlicht Jurgis BaltruSatis einen
Riickblick auf die Neukonstitution einer Lithuanian Folk Art in der Zeit der Litaui-
schen Republik; er hebt die Bedeutung von Volkskunstausstellungen in den 20er
und 30er Jahren hervor, unterstreicht die Konstanz und Persistenz volkskiinstleri-
scher Formen («they are rooted in the earth of this country, they are bound to it
inseparably») und verweist auf die transhistorische Qualitidt der Volkskunst:
«Chronology is upset. Sheltered by the ages, popular art embraces them all.» **

Einen besonderen Fall stellt die Behandlung der Volkskunst im neuen Sowjetim-
perium dar: Sie wird einerseits zentraldirigistisch, nationaltotalitidr als Mittel der
Russifizierung eingesetzt und zum anderen — im Rahmen der stalinistischen Ethni-
zitats-Politik — als Dekorum und Palliativum ethnischer Minoritdten oder ethnisch
definierter, aber politisch marginalisierter Einzelstaaten funktionalisiert.** Volks-
kunst als harmlos, vorpolitisch und ausserstaatlich angesehene Ausdrucksform von

225



Gottfried Korff SAVk 92 (1996)

Ethnizitit kann sich in der folkloristischen Trachtenpflege, in vernaculidren Haupt-
stadt-Architekturen und in der Museographie entfalten. Stalin erfindet die Ehren-
bezeichnung «Volkskiinstler» und stellt sie ranggleich neben die «Ingenieure der
Seele», wie die Kiinstler in Moskau genannt werden; Boris Groys hat die Bedeu-
tung der auf Folklore spezialisierten Experten flir eine staatskonforme «Ultilarisa-
tion der Kunst» in seinem Biichlein «Gesamtkunstwerk Stalin» beschrieben.

Die Volkskunst, Name wie Sache, ist in den 20er Jahren eingespannt in die kom-
plizierten Prozesse ethnisch-kulturell und etatistisch begriindeter Nationenbildun-
gen.”® Insbesondere in den neuen Staaten Mittel- und Osteuropas wird Volkskunst
zum Teil als Bestimmungskriterium nationaler Identitdt benutzt, zum Teil wird sie
Ausdrucksmittel ethnisch-separatistischer Selbstidentifikationen. Volkskunst
kann in diesen Prozessen vollig entgegengesetzte Funktionen libernehmen: Sie
kann einerseits Instrument eines kulturvermittelten Nationalismus mit starkem ge-
samt-etatischem Drive sein, zum anderen aber auch Artikulation einer Art Zribalis-
mus mit ethnisch-sezessionistischem Drive. Spiegel dieser Probleme nach den Frie-
densvertragen von Versailles, Lausanne und Sévres ist der berlihmte internationale
Volkskunst-Kongress 1928 in Prag, der — initiiert von dem franzdésischen Kunsthi-
storiker Henri Focillon — vom 1919 gegriindeten Volkerbund veranstaltet wurde,
was sicher kein Zufall ist bei der Bedeutung, die der Volkskunst als visuell-sugge-
stivem Symbolsystem bei der Herstellung eines ethnisch und/oder national begriin-
deten Gemeinsamkeitsglaubens zugemessen wurde. «Dans les luttes entreprises
pour la libération des groupes opprimés les arts populaires avaient la valeur d’une
langue», hatte Henri Focillon in seiner Eréffnungsansprache formuliert®” und im
Hinblick auf die Staatsbildungen erldutert: «La guerre et ses conséquences ont,
dans certaines régions de |’Europe accru la valeur des arts populaires comme
témoignage historique ... Ils servent d’assises a des cultures indépendantes ou con-
cues comme telles, ils ne représentent pas seulement le legs du passé, mais la per-
manence d’une activité sacrée.» ** Das, was der Kongress sich vorgenommen hatte,
eine komparatistische Erkundung der Volkskunst, der arts populaires in Europa,
um Gemeinsamkeiten und Unterschiede der visuell-materiellen Kultur im europa-
ischen Lidndervergleich historisch, ikonographisch und formal zu erkunden, kam
nicht zustande: Der in Belgien geplante Folgekongress fand nicht mehr statt.

Die Vertreter der deutschen Volkskunde hatten zu dem in Prag prisentierten
Volkskunst-Pluralismus Distanz gehalten. Im Unterschied zur weit ausgefacherten
Volkskunst-Debatte in Deutschland und auch anderen Landern Europas, an dem
nicht nur Volkskundler, sondern Kunsthistoriker, Kiinstler und Politiker teilnah-
men, war der volkskundlich-akademische Diskurs in den 20er Jahren eher eng di-
mensioniert. Im NS-System kam es zu einer noch stirkeren Verengung, indem
nicht nur der Vergleich (mit dem Ziel, I 'art populaire als «produit d’un grand nom-
bre de facteurs» zu erkunden)?*’ diskriminiert und als « Vélkerbundsideologie» ver-
unglimpft, sondern auch indem das Volkhaft-Essentielle der Volkskunst betont
wurde. Hatten die kulturelle Dynamik und Vitalitét der 20er Jahre die Kategorie
Volk, in der sich nach dem Versailler Vertrag die deutsche Selbstbehauptung for-

226



Volkskunst: ein mythomoteur? SAVk 92 (1996)

ciert artikulierte, noch relativieren konnen und auch nicht zur dominanten Katego-
rie der Volkskunst-Definitionen werden lassen,* so wurde der Begriff Volkskunst
nach 1933 «volkisch» formiert. Dies geschah auf zweierler Weise: Einmal wird
Volkskunst als «Ahnenerbe», als «treue Bewahrerin alter volkischer Sinnbilder»
definiert, zum andern wird sie kulturpolitisch als Garant des «Arteigeneny aufge-
mustert. Das erste zeigt sich nicht zuletzt an solchen Titeln wie «Urviter-Erbe in
Deutscher Volkskunst» von Oskar von Zaborsky*' oder «Die deutsche Volkskunst
und ihre Beziehungen zur germanischen Vorzeit» von Frederick A. van Schelte-
ma,** aber auch an der Kombination urgeschichtlicher und volkskundlicher For-
schungen zur Deutung germanischer oder «urdeutscher» Sinnbilder, wie es etwa
das Herausgebergremium der niedersdchsischen Zeitschrift «Die Kunde» erken-
nen lasst: Sie empfiehlt sich von 1933 bis Juli 1944 als «Gemeinsames Mitteilungs-
blatt der Arbeitsgemeinschaft Urgeschichte Nordwestdeutschlands und der Ar-
beitsgemeinschaft fiir die Volkskunde Niedersachsens». Ziel dieser urgeschicht-
lich-volkskundlichen Materialaufbereitungen war die Erkenntnis des Volks als
vorpolitischer Wesenheit — und zwar durch Priasentation historisch weit auseinan-
derliegender Belege, die angeblich auf eine «gemeinsame, volkliche Artungy ver-
wiesen.” In dieser Weise kulturpolitisch fungibel gemacht, konnte das «Arteige-
ne» der Volkskunst als dsthetisches Kontrastschema zur «Entarteten Kunst» aufge-
boten werden, wie es etwa das Beispiel der Ausstellung «Siiddeutsche Volkskunst»
1937 in Miinchen erweist. ™

«Volkskunst» wurde nicht nur zum ideologischen Kampfbegriff gegen die
Kunstmoderne, sondern im Rahmen der NS-Kulturpolitik auch in alltdgliche Le-
benszusammenhénge vermittelt — durch die Volkskunst-Aktionen des «Kraft-
durch-Freude»-Programms (nach dem italienischen Vorbild Dopo Lavoro®),
durch die Embleme und Plaketten des Winterhilfswerks und durch Institutionen
wie das «Deutsche Heimatwerk», welches als «gemeinntitzige Gesellschaft m.b.H.
zur Forderung der béuerlichen Handwerkskultur und Volkskunst» tdtig war und
(aus kriegswirtschaftlichen Griinden) «Erzeugnisse des béduerlichen Handwerks
(produzierte), die Ursprung und Gestalt unserer deutschen Art und Kultur verkor-
perny».*® Die Volkskunst stellt sich so dar als eines der Mittel, mit der ein volkischer
Gemeinschaftsglaube ins politische Bewusstsein der Deutschen eingepflanzt wird,
mit dem ein zwangskollektivistisches Wir-Gefiihl und eine aggressive Feindideolo-
gie zu bestimmenden Wahrnehmungsmodulen gemacht werden.

Nach dem Zweiten Weltkrieg nehmen die politisch-ideologischen Blocke star-
ken Einfluss auf die nationalen Formen der Volkskunst und Volkskultur. In den
sozialistischen Volksrepubliken werden sie gepflegt, aber gleichwohl sozialisti-
schen Doktrinen unterstellt: «Das kiinstlerische Volksschaffen als Bestandteil der
Kultur jeder Nation tragt Klassencharakter», so definierte 1970 das kulturpolitische
Waorterbuch in der DDR.*’ Volkskunst gewinnt Bedeutung als wichtiges Element
eines nationalen Kulturerbes, das sich unterhalb des politischen Staatsverstandnis-
ses, als Ausdruck einer «Volksidentitidt» entfalten kann. Der politische Begriff
Volkskunst bleibt nicht nur auf das «bildnerische Laienschaffen» beschrankt, son-

227



Gottfried Korff SAVK 92 (1996)

dern wird ausgeweitet: Der gesamte Bereich der Folklore gehort ebenso dazu wie
Laientheater und Gesellschaftstanz («Volkskunstensembles»). Als anerkanntes
Traditionsgut gewinnt «Volkskunst» in Osteuropa kulturpolitische Bedeutung bei
der Abwehr formalistischer Kunstavantgarden (mit ihrer angeblich mangelnden
«Volksverbundenheit») und westlicher Ideologieeinfliisse, wie dies Ute Mohr-
mann dargestellt hat.** Einerseits unterliegt sie politisch gelenkten nationalkultu-
rellen Homogenisierungsstrategien, was sich darin dussert, dass die offiziellen
Darstellungen in Form von reprisentativen Bildbdnden «Polnische Volkskunst»
oder «Ungarische Volkskunst» heissen und das Bild einer, wie Tamas Hofer es
genannt hat, ««soft), politicized, and entertaining folk art» vorfithren.*’ Anderer-
seits ist sie fiir ethnische Selbstvergewisserungen offen, wie es beispielhaft Titel
wie «Sorbische Volkskunst» oder «Slowakische Textilkunst» belegen.

Die erste Version scheint zu dominieren: sie offeriert ein identititsverbiirgendes
Konstrukt, in dem Kultur, Ethnie und Staat geméss den politischen Vorstellungen
der Hegemonialmacht zur Deckungsgleichheit gebracht werden. Es handelt sich
um eine politisch motivierte nationalkulturelle Uberlagerung ethnischer Diversiti-
ten; nicht nur das: auch interethnische Austauschprozesse werden nicht oder kaum
zur Kenntnis genommen. Was in den 50er und 60er Jahren in Mittel- und Osteuro-
pa, vor allem in den Volksrepubliken geschieht, ist die Fortschreibung eines im
19. Jahrhundert entwickelten und in den 20er Jahren dieses Jahrhunderts zum Mas-
senphdnomen gewordenen Nationenverstindnisses, > das sich auf einen scheinbar
objektiv kulturalistischen Begriff von Nation beruft — darunter auch auf Volkskunst
als Segment eines kulturalistischen Paradigmas, das nachdriicklich von der soziali-
stischen Ideologie auch deshalb begiinstigt wurde, weil es empathische Artikula-
tionsform des Volkes (im Sinne der Werktitigen) war. Anlésslich einer Sonderaus-
stellung «Jugoslawische Volkskunst» im Schweizerischen Museum fiir Volkskun-
de hatte deshalb Robert Wildhaber 1959 gefragt, ob in Anbetracht «der
Verschiedenartigkeit der Volker und Rassen», des «Nebeneinander von Religio-
nen, Sprachen und Schriften», der «Uneinheitlichkeit in der politischen Geschich-
te» tiberhaupt von einer «jugoslawischen Eigenart», wie es der Ausstellungstitel
inserierte, gesprochen werden konne.”' In den Volksrepubliken selbst sind ethnisch
und sozial difterenziertere Darstellungen der Volkskunst erst ab 1970 zu beobach-
ten. Allen voran ist hier Edit Féls und Tamas Hofers Bildband {iber die ungarische
Bauernkunst zu nennen: er gibt mit seiner streng empirischen Orientierung eine
«entnationalisierte», eine ethnisch und sozial differenziertere Sicht auf die Volks-
kunst zu erkennen.

Nach dem Zusammenbruch der Ost-West-Polarisierung zeigt sich zweierlei: er-
stens der inhdrent instabile Charakter komplexer Gesellschaften, und zweitens das
Wiedererwachen vormoderner ethnischer Konstellationen in «spdten» Nationen.
So ist es nach 1989 zu zahlreichen Neugriindungen von Nationalstaaten gekom-
men, > aber auch zu dem, was die Soziologie Re-Ethnisierung nennt. Bei der Re-
Ethnisierung, so wird von soziologischer Seite erlautert, spielt die «symbolic ethni-
city» > keine unwichtige Rolle, weil diese «in Form von Folklore aufrechterhalte-

228



Volkskunst: ein mythomoteur? SAVk 92 (1996)

nen Traditionslinien wieder einen Ansatzpunkt fiir Re-Ethnisierungsprozesse bil-
den» kann.>* Kurt Imhof spricht von einer diskontinuierlichen Ethnisierung des
Politischen, die sich in Analogie zum Wechsel stabiler und krisenhafter Zeiten er-
gibt: ** Voraussetzung dafiir sind nicht zuletzt auch ethnisch-symbolische Identi-
tatskonstrukte wie Folklore oder Volkskunst. Aus der Re-Ethnisierung folgt eine
Ethnisierung des Politischen, die in den volkskulturellen Uberlieferungen diejeni-
gen ideologischen Ressourcen findet, die in einer Umbruch- oder Krisensituation
nicht nur positive [dentititsdefinitionen liefern, sondern durchaus auch aggressive
und destruktive Potentiale entwickeln konnen.

Ethnizitit kann in bestimmten Situationen eine kulturelle Ressource fiir Prozes-
se politischer Identititsbildung und -behauptung darstellen — geméss der Beobach-
tungen, die Muriel S. Schein unter der Frage « When is an ethnic group?» ange-
stellt>® und an die kiirzlich Hermann Bausinger wieder einmal erinnert hat.’” Auch
hier sind es «Gelegenheitsstrukturen» (s.0.), die Ethnizitéit zu einem, wie Dietrich
Harth es genannt hat, «mythologischen Brennstoff»>* machen, der Integrations-,
Dissimilations- und Segregationsprozesse in Gang zu setzen in der Lage ist. Zuwei-
len verbindet sich, auch dafiir bietet die «ethnisierende Auflésung des Realsozialis-
mus» >’ nicht wenige Beispiele, die in Volkskunst codierte Ethnizitit mit religiosen
Deutungs- und Vorstellungsmustern, die ebenfalls eine starke Affinitat zu Bild-
und Symbolwelten aufweisen und ihren Ausdruck ebenfalls in einfachen Formen,
Piktogrammen und Emblemen suchen. Oftmals erweckt gerade die Kombination
von religidsen Vorstellungen und volkskiinstlerischer Form den Eindruck des « Vor-
modernen» und «Archaischeny, das als das spezifisch Eigenkulturelle unterschied-
licher Kollektive in Stidosteuropa angesehen wird — jedenfalls in der Perspektive
Westeuropas und der eigenen Eliten. Mircea Eliade hat schon vor Jahren auf die
Bedeutung des «mytho-logischen Brennstoffs» in den Balkanldndern hingewiesen
und dabei insbesondere die Rolle der «exotischen, primitiven und <volkskundli-
chen> Kulturen» akzentuiert.

Es bleibt zu priifen, in welcher Weise Volkskunst, Folklore und «Volkskundli-
ches» in den ethnisch begriindeten Staatsbildungen und Auseinandersetzungen
wirksam geworden sind. Dabei geht es nicht nur um Volkskunst «an sich», sondern
auch um deren sekundéren Einsatz in den Medien in Form von Pressebildern oder in
Form von «Visual Symbols of National Identity», wie sie Nasko Kriznar «during
the struggle for the international reccognition of Slovenia as an independent state»
(aufgrund von Autoaufklebern) beobachtet hat. ® Dass nach 1989 die ethnisch-kul-
turelle und nationalkulturelle Bildpropaganda bei der Produktion ethnonationaler
mythomoteurs durchaus eine Bedeutung hatte, zeigten zahlreiche Absichtserkla-
rungen und Argumentationen auf dem Pariser Ethno-Museologie-Kongress im Fe-
bruar 1993.%* «The problem of the role of ethnographic museums for the develop-
ment of folk arts and crafts is a part of the big theme of the modern forms of existen-
ce and the ethnic functions of the traditional folk culture in our timesy, so hiess es in
einer Stellungnahme des ethnographischen Instituts Sofia; ** besonders aufschluss-
reich ist in diesem Zusammenhang die Replik von Mojca Ravnik auf die Ethnizi-

229



Gottfried Korff SAVk 92 (1996)

titsiiberlegungen von Hermann Bausinger in der Zeitschrift Ethnolog.* Und auch
Gyorgy Dalos hat im jlingsten Kursbuch darauf aufmerksam gemacht, dass die
Linguisten und Anthropologen in Kroatien und Serbien unablissig damit beschif-
tigt sind, ethnische Differenzen in sprachlichen und symbolischen Formen hand-
habbar und kommunizierbar zu machen. ®

Ich komme zum Schluss und formuliere drei Feststellungen. Erstens: Das was
eher die Umgangssprache als die Wissenschaft Volkskunst nennt, ist ein Konstrukt
und kein vorgegebenes Phinomen. Das Konstrukt Volkskunst wird jeweils nach
politischen und ideologischen Notwendigkeiten, auch und vor allem 1m Umkreis
nationaler und ethnischer Identititsproduktionen, zugeschnitten, arrangiert und
collagiert. Dies jedenfalls ergibt eine vorlaufige Auswertung der Bild- und Text-
passagen reprasentativer Volkskunstdarstellungen aus unterschiedlichen Jahrzehn-
ten des 20. Jahrhunderts.

Zweitens: Eine differenzierte komparatistische Erkundung der Volkskunst wire
ein nicht unwichtiger Beitrag zur Analyse der politischen und ideologischen Ver-
einnahmungen als mythomoteur im «Jahrhundert der Ideologien». Durch Vergleich
konnte erschlossen werden, in welcher Weise Volkskunst als Verstandigungs- und
Vermittlungsinstrument bei den Vorgéngen nationaler und/oder ethnischer Identi-
tatsbildungen beteiligt ist, insbesondere wie sie als Medium eines Elitekonzepts
nach unten wirksam wird.

Drittens: Bei diesen Identitatsbildungs- und Diffusionsprozessen sind Wissen-
schaftler vom Volk in intensiver Weise beteiligt. Sie sind Spezialisten fiirs Nach-
Unten. Hinter ihrem Riicken wirken nicht selten ideologische und politische Syste-
me, die sie zu Konstrukteuren und Ingenieuren von mythomoteurs machen. Nur
allzu schnell besteht die Gefahr, so hates H. L. Cox in seiner kiirzlich veroffentlich-
ten Publikation {iber Probleme der Kulturgrenzen und nationalen Identitit formu-
liert, «dass der Volkskunde wieder einmal die Rolie zufallt, Materialien zur Unter-
stiitzung machtpolitischer Positionen bereitzustelleny. ®

Dass die volkskundlich-ethnographische Museologie und Volkskunstthemati-
sierung jedoch ethnische Fixierungen auch auflésen und Horizonte ero6ffnen kann,
zeigt das mittlerweile vielgeriihmte Beispiel des Musée du Paysan Roumain,*” das
1993 im Bukarester Palais Sosea, wo bis zum Ende des Ceausescu-Regimes das
Museum der Kommunistischen Partei untergebracht war, erdffnet wurde. Trotz
aller Volkskunst, vor allem religidser Bauernkunst, versteht sich das Museum nicht
als dépot des mythomoteurs, sondern als laboratoire des comparaisons et échan-
ges. Gerard Althabe, von dem das intellektuelle Design stammt, hat im Begleitheft
der ersten Ausstellung die Leitfrage des neuen Museums formuliert: «Pourquoi ne
pas faire du Palais de Sosea un laboratoire ou s’expérimenterait une muséologie
ethnographique du présent, répondant a sa maniére aux interrogations actuelles?»



Volkskunst: ein mythomoteuwr? SAVEk 92 (1996)

Anmerkungen

=]

16

Vgl. dazu Heinrich August Winkler/Hartmut Kaelble (Hg.): Nationalismus, Nationalititen, Supra-
nationalismus, Stuttgart 1993 (mit weiterfithrender Literatur).

Vgl. dazu Bernd Estel/Tilman Mayer (Hg.): Das Prinzip Nation in modernen Gesellschaften, Opla-
den 1994 (mit weiterfiihrender Literatur).

Lutz Hoffmann: Das «Volk». Zur ideologischen Struktur eines unvermeidbaren Begriffs, in: Zeit-
schrift fiir Soziologie 20 (1991), S. 191-208, s.S. 191f.

Ernest Gellner: Nationalismus und Moderne, Berlin 1991 (Originalfassung: Nations and National-
ism, London/Ithaca 1983).

Wobei Herders Theorie oftmals missverstanden und missverstindlich wiedergegeben wird. Zu Her-
ders Vorstellungen von Volk und Kultur, die die gemeinschaftsbildenden Funktionen von kulturel-
len Institutionen wie Sprache, Lied- und Erzéhliiberlieferungen, Sitte und Brauch betonen, vgl.
Holm Sundhaussen: Der Einfluss der Herderschen Ideen auf die Nationsbildung bei den Vilkern
der Habsburger Monarchie, Miinchen 1973; Harald Homann/Clemens Albrecht: Die Wiederent-
deckung Osteuropas. Herders Perspektiven und die Gegenwart, in: Zeitschrift fiir Politik 40 (1993),
S.79-97.

Vgl. dazu Art. «Volk, Nation», in: Otto Brunner u.a. (Hg.): Geschichtliche Grundbegriffe. Histori-
sches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, Bd. 7, Stuttgart 1992, S. 141-431,
s.S. 329f. und S. 348f.

Max Weber: Wirtschaft und Gesellschaft, 5. Aufl. Tiibingen 1972, S. 235-242. Webers Hinweis auf
die Entstehung des «ethnischen Gemeinsamkeitsglaubens» aus einer «sozialen Verkehrsgemein-
schaft» (S. 236) erinnert an Karl W. Deutschs Definition der Nation als «social communication»
(Nationalism and Social Communication, 2. Aufl. Cambridge/Mass.).

Marc Raeff: Hermann Aubin und die zeitgenossische Historiographie, in: Forschungen zur osteuro-
péischen Geschichte 48 (1993), S. 159166, s.S. 163f.

Anthony D. Smith: The Ethnic Origins of Nations, Oxford 1986, S. 57ff. Der Begriff «mythomo-
teur» wurde geprigt von Ramon d’Abadal i de Vinyals (A propos du Legs Visigothique en Espagne,
in: Settimane di Studio del Centro Italiano di Studi sull ‘Alt. Medioevo 2 (1958), S. 541-585), von
John A. Armstrong (Nations before Nationalism, University of North Carolina Press 1982, S. 29—
167, bes. S. 165f.) weiterentwickelt und von A.D. Smith in einem nationentheoretischen Zusam-
menhang «stark» gemacht. Zur deutschen Rezeption des Mythomotoren-Modells vgl. Jan Ass-
mann: Frithe Formen politischer Mythomotorik. Fundierende, kontraprisentische und revolutioni-
re Mythen, in: Dietrich Harth/Jan Assmann (Hg.): Revolution und Mythos, Frankfurt/M. 1992,
S.39-61.

Anthony D. Smith: The Ethnic Origins (wie Anm. 9), S. 57f.

Alois Riegl: Volkskunst, Hausfleiss und Hausindustrie (Berlin 1894), Mittenwald 1978 (= Kunst-
wissenschaftliche Studientexte, Band VI), S. 4.

Gottfried Korff: Volkskunst und Primitivismus. Bemerkungen zu einer kulturellen Wahrnehmungs-
form um 1900, in: Osterreichische Zeitschrift fiir Volkskunde 97 (1994), S. 372-394, s.S. 384.
Vgl. dazu etwa Bernward Deneke: Europdische Volkskunst, in: ders.: Europdische Volkskunst,
Frankfurt/M., Berlin, Wien 1980 (Hg.) (= Propylaen Kunstgeschichte, Supplementband V), S. 11-
8l

Gottfried Korff: Volkskunst als ideologisches Konstrukt? Fragen und Beobachtungen zum politi-
schen Einsatz der «Volkskunst» im 20. Jahrhundert, in: Jahrbuch fiir Volkskunde 1992, S. 23-49.
Karl-Dieter Opp: Gesellschaftliche Krisen, Gelegenheitsstrukturen oder rationales Handeln? Ein
kritischer Theorienvergleich von Erklirungen politischen Protests, in: Zeitschrift fiir Soziologie 25
(1996), S. 223-242.

Karl-Dietrich Bracher: Zeit der Ideologien. Eine Geschichte politischen Denkens im 20. Jahrhun-
dert, Stuttgart 1982.

Zur politischen Macht der Rituale und «Folklore» bei einer ethnischen Nationenbildung vgl. die
aufschlussreiche Analyse des «Kosakenkults» im ukrainischen Nationalbewusstsein bei Frank Sy-
syn: Die Kosaken: Akteure und Symbole der Entwicklung der modernen ukrainischen Nation, in:
Guido Hausmann/ Andreas Kappler (Hg.): Ukraine: Gegenwart und Geschichte eines neuen Staa-
tes, Baden-Baden 1993, S. 49-69.

Max Weber: Wirtschaft und Gesellschaft (wie Anm. 7), S. 239.

231



Gottfried Korff SAVk 92 (1996)

24

29

30

32

34

36

37

41

J.L. Fischer: Art Styles as Cultural Cognitive Maps, in: American Anthropologist 63 (1961), S. 71—
93. Zur «innergesellschaftlichen Wissensverteilung» vgl. Bernd Estel: Grundaspekte der Nation, in:
Bernd Estel/Tilman Mayer (Hg.): Das Prinzip Nation (wie Anm. 2), S. 13-82, 5.S. 43f.

Homi K. Bhabha (Hg.): Nation and Narration, London 1990 (mit ausfiihrlicher Bibliographie).
Marc Ferro: Comment on raconte I’histoire aux enfants a travers le monde entier, Paris 1981 (dt.:
Geschichtsbilder. Wie die Vergangenheit vermittelt wird. Beispiele aus aller Welt, Frankfurt/M.,
New York 1991).

Vgl. dazu den Sammelband Marie-Louise von Plessen (Hg.): Die Nation und ihre Museen, Frank-
furt/M, New York 1992; Denis Deletant/Harry Hanak (Hg.): Historians as Nation Builders: Central
and South-East Europe, London 1989.

Rainer Rother (Hg.): Die letzten Tage der Menschheit. Bilder des Ersten Weltkriegs. Eine Ausstel-
lung des Deutschen Historischen Museums, Berlin, der Barbican Art Gallery, London und der
Staatlichen Museen zu Berlin, Preussischer Kulturbesitz, in Verbindung mit dem Imperial War
Museum, London (10. Juni — 28. August 1994), Berlin 1994.

Zitiert nach Max Haller: Klasse und Nation. Konkurrierende und komplementire Grundlagen kol-
lektiver Identitit und kollektiven Handelns, in: Soziale Welt 44 (1993), S. 30-51, s.S. 41.

Einen Uberblick iiber die deutsche Kriegs-Volkskunst bietet in materialreicher, aber nicht ideolo-
giefreier Weise Adolf Spamer: Der Krieg, unser Archiv und unsere Freunde. Ein Aufruf des Volks-
kundearchivs des Bayrischen Vereins fiir Volkskunst und Volkskunde in Miinchen, in: Bayrische
Hefte fiir Volkskunde 2. Jg., 1915, Heft 1, S. 2-72.

Ernst H. Gombrich: Aby Warburg. Eine intellektuelle Biographie, Frankfurt/M. 1984, S. 28].

Vgl. dazu Jewgenija Pretrowa/Jochen Poetter (Hg.): Russische Avantgarde und Volkskunde. Kata-
log zur Ausstellung in der Staatlichen Kunsthalle Baden-Baden vom 24.7. bis 12.9.1993, Stuttgart
1993, S. 132/133.

Michael Diers: Ernst Ludwig Kirchner und Friedrich Bagdons. Der Hagener Wettbewerb um den
«Eisernen Schmied» — eine «Kunst im Krieg»-Episode des Jahres 1915 in: Friedrich Bagdons
(1878-1937). Eine Bildhauerkarriere vom Kaiserreich zum Nationalsozialismus, Ausstellung im
Museum fiir Kunst und Kulturgeschichte der Stadt Dortmund vom 29.1. bis 14.3.1993, Stuttgart 1993,
S.21-3L

Michael Jeismann: Das Vaterland der Feinde. Studien zum nationalen Feindbegriff und Selbstver-
stindnis in Deutschland und Frankreich 1792-1918, Stuttgart 1992, S. 349-363.

Deutsche Volkskunst. Eine Monatsschrift fiir die Freunde deutscher Kunst, hg. von Arthur Dobsky,
Februar, Mirz, April 1917,

Vel. dazu Wolfgang Briickner: Der Reichskunstwart und die Volkskunde 1923 bis 1933, in: Bay-
erisches Jahrbuch fiir Volkskunde 1993, S. 93-118; Gottfried Korff: Volkskunst (wie Anm. 14),
S. 31-35.

Erhard Stolting: Soziale Tragergruppen des Nationalismus in Osteuropa, in: Bernd Estel/Tilman
Mayer (Hg.): Das Prinzip Nation (wie Anm. 2), S.299-322, 5.S. 306f.

Jurgis Baltrusatis: Lithuanian Folk Art, Munich 1948, S. 78.

Vel. dazu Erich Goldhagen (Hg.): Ethnic Minorities in the Soviet Union, New York 1968; Walter
Heisig: Volkskunst in der Sowjetunion, Berlin 1952.

Boris Groys: Gesamtkunstwerk Stalin. Die gespaltene Kultur in der Sowjetunion, Miinchen/Wien
1988, S. 46.

Holm Sundhaussen: Nationenbildung und Nationalismus im Donau-Balkan-Raum, in: Forschun-
gen zur osteuropdischen Geschichte 48 (1993), S. 233-258; A Lieven: The Baltic Revolution. Esto-
nia, Lativa, Lithuania and the Path to Independence, Yale 1993.

Henri Focillon: Introduction, in: ders. (Hg.): Art Populaire. Travaux Artistiques et Scientifiques du
ler Congres International des Arts Populaires, Prague 1928, Paris 1931, Vol. |, S. VII-XVI, s.S. VII.
Ebd.

Henri Focillon: Echanges et Comparaisons, in: Mouseion 6 (1928), S. 206-211, s.S. 208.

Vel. dazu Gottfried Korff: Einstein, Prinzhorn, Geist. Nichtvolkskundliche Ansitze zu einer Volks-
kunst-Theorie der Zwischenkriegszeit, in: Herbert Nikitsch/Bernhard Tschofen: Volkskunst. Doku-
mentationsband zur Osterreichischen Volkskundetagung 1995, Wien 1996 (im Druck).

Oskar von Zaborsky-Wahlstitt: Urviter-Erbe in Deutscher Volkskunst, Leipzig 1936 (= Deutsches
Ahnenerbe, 3. Abt., 1 Bd.). Das aufwendige, mit zahlreichen Abbildungen ausgestattete Buch emp-
fahl sich selbst als «Das Standardwerk der Volkskunst».



Volkskunst: ein mythomoteur? SAVk 92 (1996)

42

44

45

46

47

48

49

50

Sl

53

54

56

57

58

60

61

62

63

68

Frederick Adama van Scheltema: Die deutsche Volkskunst und ihre Beziehungen zur germanischen
Vorzeit, Leipzig 1938,

Otto Lehmann: Deutsches Volkstum in Volkskunst und Volkstracht, Berlin 1938, S. 20.

Vel. dazu Gottfried Korff: Volkskunst (wie Anm. 14), S. 31f.

Stefano Cavazza: Arte populare e intelletuali durante il Nazismo, in: Italia Contemporanea 193
(1993), S. 637-661, s.S. 647f.

Deutsches Heimatwerk, hg. von der Reichsstelle Berlin, Berlin o.J.

Art. «Volksschaffen, Kiinstlerisches», in: Kulturpolitisches Worterbuch, Berlin (DDR) 1970,
S.559-562,5.S. 559.

Ute Mohrmann: Engagierte Freizeitkunst. Werdegang und Entwicklungsprobleme des bildneri-
schen Volkschaffens in der DDR, Berlin (DDR) 1983, S. 30f.; Vgl. dazu auch Rudolf Weinhold:
Vierzig Jahre Volkskunstforschung im Spannungsfeld zwischen Wissenschaft und Folklorepraxis,
in: Jahrbuch fiir Volkskunde 1992, S. 51-66.

Tamas Hofer: Construction of the «Folk Cultural Heritage» in Hungary and Rival Versions of Natio-
nal Identity, in: Ethnologia Europaea 21 (1991), S. 145-170, s.S. 166.

Miroslaw Hroch: Das Erwachen kleiner Nationen als Problem der Komparation sozialgeschichtli-
cher Forschung, in: Theodor Schieder: Sozialstruktur und Organisation europiischer Nationalbe-
wegungen, Miinchen 1971, S. 121-139.

«Jugoslawische Volkskunst»; Fiihrer durch das Museum fiir Volkerkunde und Schweizerische
Volkskunde Basel, Sonderausstellung vom 1. November 1958 bis 31. Januar 1959, S. 7.

Tamas Hofer/Edit Fél: Ungarische Volkskunst, Berlin, Budapest 1978.

Vgl. dazu nur beispielhaft, aber prizise Holm Sundhaussen: Ethnonationalismus in Aktion: Bemer-
kungen zum Ende Jugoslawiens, in: Geschichte und Gesellschaft 20 (1994), S. 402-423.

Kurt Imhof: Nationalismus, Nationalstaat und Minderheiten. Zu einer Soziologie der Minoritéten,
in: Soziale Welt 93 (1993), S. 327-357, 5.S. 332, Anm. 9.

Ebd.

Muriel D. Schein: When is an Ethnic Group? Ecology and Class Structure in Northern Greece, in:
Ethnology 14 (1975), S. 83-97.

Hermann Bausinger: Region — Kultur — EG, in: Osterreichische Zeitschrift fiir Volkskunde 97
(1994), S. 113-140, 5.S. 118.

Revolution und Mythos. Sieben Thesen zur Genesis und Geltung zweier Grundbegriffe histori-
schen Denkens, in: Dietrich Harth/Jan Assmann (Hg.): Revolution und Mythos, Frankfurt/M. 1992,
S.9-35,5.8.25.

Detlev Clausen: Missgliickte Befreiung. Zur ethnisierenden Auflgsung des Realsozialismus, in:
Nenad Stefanov/Michael Werz (Hg.): Bosnien und Europa. Die Ethnisierung der Gesellschalft,
Frankfurt/M. 1994, S. 60--75, s.S. 60.

Mircea Eliade: Von Zalmoxis zu Dschingis Khan. Religion und Volkskultur in Siidosteuropa,
Frankfurt/M. 1990, S. 10.

Nasko Kriznar: Vizualni simboli narodne identitete (Visual Symbols of National Identity), in: Tradi-
tiones. Acta Instituti ethnographiae Slovenorum 21 (1992), S. 227-232.

Vegl. dazu Musée National des arts et traditions populaires, Ecole du Louvre (Hg.): Actes des premi-
¢res rencontres européennes des musées d’ethnographie. Proceedings of the First European Mee-
ting of Ethnography and Social History Museums 1993, Paris 1996.

Ebd. S.299.

Mojca Ravnik: Change of Paradigms?, in: Etnolog. Bulletin of the Slovene Ethnographic Museum 3
(1993), S. 258-263; Hermann Bausinger: Change of Paradigms? Comments on the crisis of ethnici-
ty, in: Etnolog 2 (1992), S.229-232.

Gyorgy Dalos: Kleine Volksseelenkunde, in: Kursbuch 117 (September 1994), S. 1-5.

H.L. Cox: Kulturgrenzen und nationale Identitit, in: ders. (Hg.): Kulturgrenzen und nationale Iden-
titat, Bonn 1993, S. 7-14, s.S. 12.

Horst Bredekamp: Schwarzmeersehnsucht nach Venedig, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung vom
16.6.1994.

Gérard Althabe: Une exposition ethnographique: Du plaisir esthétique, une legon politique, Musée
du Paysan Roumain, Bukarest 1993, S. 27.

233



	Volkskunst : ein mythomoteur?

