
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 92 (1996)

Heft: 2

Artikel: Mythos und Kommerz : Tendenzen im Umfeld der heutigen Appenzeller
Volksmusik

Autor: Engeler, Margaret

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-117971

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-117971
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


/ H H R SCO Z Z '-/ ; V3V
Schweizerisches Archiv für Volkskunde 92 (1996). H. 2. 137-159

Mythos und Kommerz

Tendenzen im Umfeld der heutigen Appenzeller Volksmusik

Von Margaret Engeler

Die Appenzeller Streichmusik,' eigentlich die ganze volksmusikalische Szene hat
sich in den letzten fünfzehn Jahren stark verändert.2 Besonders verändert, in gewissen

Beziehungen auch verdeutlicht, haben sich die Beziehungen zwischen der
Volksmusik und ihrem Publikum, die technischen Hilfsmittel und das Selbstverständnis

der Volksmusiker. Beim «Volk» der Volksmusik-Veranstaltungen prägte
früher die ältere Generation das Bild, heute sind es vor allem Jüngere, die sich aktiv
an der Szene beteiligen. Der technische Charakter der Verbreitung ist zunehmend
bestimmt vom aufwendigen Show-Business des Fernsehens, den idyllisch
aufgemachten CDs und der technischen und musikalischen Professionalität der
Volksmusiker.

Diese Veränderungen sind Teil einer kulturellen Entwicklung, die hauptsächlich
von zwei Tendenzen geprägt ist: Die eine ist allgemein kulturhistorisch, nämlich
eine Reaktion aufdie überwältigende Öffnung der lokalen Kultur zum Multikulturellen,

Pluralistischen; die andere ist die Erschöpfung des Neuigkeits-, vielleicht

sogar des Substanz-Wertes von importierter globaler Popularmusik-Kultur. Die
Konturen und Beweggründe dieser Änderungen zu erfassen und zu benennen, ist
eine volkskundliche Aufgabe.

Auf der Suche nach dem heutigen «Volk» der Volksmusik müssen wir uns von
den überholten Kategorien der Volkskunde befreien, nicht das historisierende
Denkmuster in den Vordergrund stellen, sondern funktionalistische, symbolkommunikative

Ansätze verfolgen. Auf die heutige Volksmusik ist das verbreitete
Urteil unzutreffend, Volksmusik sei Sache einer ländlichen Schicht des einfachen
Volkes. Das «Volk» der Volksmusik entsteht vielmehr, wenn Einzelne
Geschmack an der Volksmusik und dadurch an der volksmusikalischen Szene
finden. Das Studium dieses «Volkes» sollte sich somit zentral mit den Bedürfnissen
der heutigen Zuhörer und ihrem Verhalten an entsprechenden Anlässen
auseinandersetzen. Damit lässt sich auch etwa die Hinwendung zum Traditionellen
erklären.

Im ersten Teil der Arbeit wird die Hinwendung des Publikums zum Traditionellen

als ein Prozess der Identifikation und der damit einhergehenden Grenzziehung
verdeutlicht. Hauptsächlichster Mechanismus ist dabei die Mythenbildung, die

Aneignung bestehender Mythen durch die verschiedenen Teilnehmer an der
Volksmusikszene, vom Verwerter bis zum Publikum.

Der zweite Teil wendet sich mehr den Auswirkungen des Wandels aufden Musiker

und seine kulturelle Befindlichkeit zu. Untersucht wird, wie sich die Aneig-

137



Margaret Engeler SAVk 92 1996)

nung neuer Formen notwendigerweise aus dem Erhaltungswillen der Volksmusik
angesichts der Marktkonkurrenz einerseits und dem Bedürfnis nach Qualität und

Identität andererseits ergibt.

Der Mythos des Urtümlichen

Volksmusik ist ein wesentliches Bestimmungsmerkmal des gegenwärtigen
Lebensstils einer breiten Bevölkerungsschicht. Die zeitgemässe Volkskunde befasst
sich deshalb auch mit ihren aktuellen Problemen und Entwicklungen. Dazu stelle
ich an den Anfang eine Darstellung und Analyse der gegenwärtigen Formen der

Aneignung von Mythen und Vorurteilen betreffend Volksmusik. Denn diese erweisen

sich als ergiebiger als historische und historisierende Zugänge einerseits oder
eine phänomenologische Darstellung andererseits. Die Bekanntheit der «Kasteiruther

Spatzen» beispielsweise beruht auf dem Mythos der «Welt, die noch in

Ordnung ist»: «Eine kleine Dorfkirche, enge Gässchen, farbige Blumen, weisse Beige
und saftig grüne Wiesen. <Ei, schau mal, wie schön's dort ist>, schwärmt Erika, als
sie die Bilder auf der Leinwand im Hallenstadion sieht. Die Stars der Volksmusik,
die <Kastelruther Spatzem, haben am Freitagabend nicht nur ihre Trompeten und
Trachtenhosen mitgebracht, sondern auch ein Stück Heimat. Zwischen den Liedern
flimmern auf der Leinwand immer wieder Bilder von Schafen, Bergsteigern und
Holzhütten vor den siebentausend Augenpaaren vorbei»."'

Die Völksmusik-Szene kann als die Interaktion der drei Komponenten Publikum,

Musiker und Verwerter aufgefasst werden. Deren jeweiliges Verständnis des

Topos «Volksmusik» kann am treffendsten als Variation eines Mythos beschrieben
werden. «Mythos» wird hier gemäss dem journalistisch weitgefassten Sprachgebrauch

verwendet, wo es heute als Modewort in den verschiedensten Zusammenhängen

auftritt: «Der wirkungsmächtige Mythos Pestalozzis». «Den Mythos der

Volksbildung demontieren und durch den Disput über die Schule von heute ersetzen»,

«Fernsehjournalismus und seine Mythen», «Antike Mythen vom Ursprung
der Musik», «Mythos Kindheitstrauma», «Fakten und Mythen: medizinische
Überlegungen zur Abtreibungspille» usw. Dabei wird hier Mythos durchaus nicht im
Gegensatz zu geschichtlicher Tatsächlichkeit und Funktionalität im kulturellen
Bereich verstanden. Eine Abgrenzung gegen Ansprüche wieder auferstandenener
oder nie verschwundener mythologischer Vorstellungen bleibt problematisch; die
Volkskunde hat nicht den Auftrag der Entmythologisierung.

Was verstehen wir heute unter Mythen? Mythen geben sich als Darstellungen
objektiver Sachverhalte, wobei die Wirkung durch ihre Verwendung in einem
kulturellen Umfeld entsteht. Durch ihren unmittelbar verständlichen, beinahe archetypischen

Charakter können Mythen sehr wohl emotionellen, oft sogar beherrschenden

Charakter, etwa für das Selbstverständnis, annehmen. So heisst es beispielsweise,

dass die Appenzeller Volksmusik, aber eben auch die Appenzeller selber
von den Zigeunern abstammen. Dieser Identitäts-Mythos wird heute wieder ver-

138



Tendenzen im Umfeld der heutigen Appenzeller Volksmusik SAVk 92 (1996)

mehrt verbreitet und vermarktet. Ohne die jahrelange Verwendung durch die
Medien, durch Kulturpropaganda oder kommerzielle Verbreitung verlieren solche

Mythen allerdings ihre Wirkung.
Publikum, Musiker und Verwerter wissen, dass Mythen nicht Vortäuschung

falscher (historischer) Tatsachen darstellen. Der Mythos «Tell» z. B. hat seine universale

Wirkung ganz unabhängig davon, ob es die Person Teil in Wirklichkeit je gegeben

hat. Vielmehr beruht die Wirksamkeit eines Mythos in seiner Funktion als

Kristallisationskern des (Selbst-)Verständnisses. Mythen sind «gleichnishafte Mittel,
um die Welt zu verstehen»4. In ihrer allgegenwärtigen Symbolik wirken sie reali-
tätsgestaltend und normierend: Beispielsweise ist die Volksmusik mit dem Hackbrett,

mit «Gradhebe»5 und «Ruggusserli»6, das «Schelleschöttle»7 und selbstverständlich

die Tracht des Sennen mit den gelben Hosen vom Bild des Appenzellem
nicht mehr wegzudenken.

So ist es heute undenkbar geworden, dass eine Appenzeller Streichmusik
auftritt, ohne dass sie sich dieser Embleme bediente. Was unter dem Druck der
Mythenbildung enstand, ist eine Konvergenz der Symbolik und eine Stereotypisierung
des Bildes. Deshalb kann der Inhalt des Mythos auch von jedermann erfasst werden,

allerdings mehr seelisch-instinktiv als reflektiert. In seiner «Ur»-Form spricht
der Mythos von der echten, authentischen Volksmusik. Er geht von der Vorstellung
einer uralten Tradition einer aus der unverfälschten Quelle der Musikalität des

einfachen Volkes aufsteigenden und im Brauchtum zum Selbstverständnis gewordenen

Musikausübung aus.8

Auf diese Ur-Form des Verständnisses greifen Volksmusik-Pflege und

Volksmusik-Verwertung zurück. Beides gibt es spätestens seit dem ausgehenden
18. Jahrhundert. An den Grundmotivationen der Volksmusik, von der Erhaltung
einer arkadischen Hirtenidylle'' zum Zwecke der Selbstidentifikation des Schwei-
zertums bis hin zur Aufbereitung für die Vermarktung im Tourismus-Geschäft, hat

sich wenig geändert.
Die Grenzen zwischen diesen Extremen der Motivation werden von den Verwerten!

der Völksmusik bewusst verwischt. Doch ist deutlich, dass gerade in Zeiten der

kulturellen Herausforderung das Bedürfnis zur Identifikation mit Hilfe des Traditionellen

besonders gross ist. Dieses Phänomen ist jedenfalls in der Volksmusik immer
wieder aufgetreten. So ist etwa das vielzitierte erste schweizerische Volksmusikfest
1805 in Unspunnen10 in den Zusammenhang der kulturellen Herausforderung der
französischen Revolution zu setzen. Es entsprach dem Wunsch, das utopische Bild
der urtümlichen, heiter-unverdorben-ländlichen Völkskultur zu vermitteln und die
Volksmusik vor nivellierenden und zersetzenden Einflüssen zu bewahren.

Doch gab es später weit weniger unschuldige Perioden, wo unter ähnlichen
Vorgaben das Volkstümliche nicht nur gepflegt, sondern ideologisch instrumentalisiert
wurde. Ich erwähne hier nur die Einbindung einer manipulierten Volkskultur in den

Agitprop (Agitation und Propaganda) des Realsozialismus in den kommunistischen

Diktaturen sowie die Ausgrenzung und Vernichtung des Fremden durch den

Nationalsozialismus (zum Beispiel Jazz)."

139



Margaret Engeler SAVk 92 (1996)

Auch Gegenwartsphänomene sind nicht zu verharmlosen: Die Verwendung von
Ländlerkapellen, Kuhglocken, Volkstanz und Trachtengruppen im Widerstand der

Schweizerischen Volkspartei gegen eine übereilte Europäisierung der Schweiz
stellt auch eine bewusste Instrumentalisierung dar. Dass die Linke (die aufdie
traditionellen Trachtenmädchen beim Empfang eines neuen Bundesrates verzichtete)
dies propagandistisch ausschlachten würde, war voraussagbar. Aber auch die GVS

(Gesellschaft für Volksmusik in der Schweiz) als Vertreterin der Sparte «Schweizer
Volksmusik» im Schweizerischen Musikrat wehrt sich gegen eine solche Verpoliti-
sierung der Volksmusik. Sie wandte sich 1995 mit einer Resolution an die Medien,
die folgende Kernausage enthält: «Es darf und kann nicht Aufgabe der Musik sein,

politische Ansichten und Ideologien zu legitimieren .).»12

Der politische Einfluss des Nationalsozialismus aufdie Volksmusik operierte
direkt mittels völkisch-militant geprägter Textunterlagen für eingängige tradierte
oder neue Melodien. Andererseits stand bei der Instrumentalisierung der Volksmusik

durch die kommunistischen Diktaturen - mit visuell ansprechenden Volkstanz-
Darbietungen, farbigen Trachten etc. -die Demonstration der Volksverbundenheit
der Nomenklatura propagandistisch im Vordergrund.

Aus ideologischen Gründen ignorierte die sowjetische Musikgeschichte
beispielsweise die reiche und eigenständige litauische Musikentwicklung, datierte
deren Beginn ins 19. Jahrhundert und schrieb sie dem russischen Einfluss zu." Noch
nach Jahren zeigten sich auch die Auswirkungen der Folklorisierung der

georgischen Landbevölkerung, der man vordemonstriert hatte, wie man nach russischer

Meinung Volkslieder aufzuführen habe. Solche Russifiziemngen markieren
einen Bruch im Volksmusikschaffen. Hier, wie übrigens auch in der gegenwärtigen
schweizerischen Volksmusik, wurde allerdings durch die Bedrohung der eigenen
Kultur erst recht das Bewusstsein eines selbständigen Wertes geweckt.14

Die politische Verwendung von Mythen hat stets einen historisierenden Charakter.

Ihr Inhalt wird mit allen zur Verfügung stehenden Mitteln als Teil der Identität
des jeweiligen Volkes dargestellt und von diesem dann auch so rezipiert. Im Falle

der Appenzeller Streichmusik ist im Augenblick die politische Instrumentalisierung

kaum relevant, hingegen ist es die wirtschaftliche in ganz ausgeprägtem Masse.

Im folgenden soll die Rede von den aktuellen Mythen über die Appenzeller
Streichmusik sein.

Erstens ist festzuhalten, dass es für die Zeit vor 1800 kaum historische Quellen
gibt, die diese Musik in irgendeiner Weise von der übrigen alpenländischen Volkskultur

absondern. Die ersten verlässlichen Quellen - in der Form von Ankündigungen

von Tanzanlässen - finden sich in der Appenzeller Zeitung seit ungefähr 1848b

und in den bahnbrechenden Werken von Alfred Tobler um 1900'6. Die kontinuierliche

Tradition der appenzellischen instrumentalen Volksmusik begann 1884 und
erhielt ihre heutige Form erst in den 20er und 30er Jahren dieses Jahrhunderts.

Das in Mythen gefasste kulturelle Gedächtnis unterliegt einem historischen
Wandel. Zu keiner Zeit entsprach es einem unmittelbaren Erlebnis von Zeitgenossen.

Hingegen bildete im schweizerischen kulturellen Gedächtnis das Wesen und

140



Tendenzen im Umfeld der heutigen Appenzeller Volksmusik SAVk 92 1996)

die Funktion der Volksmusik stets ein zentrales Element. Vom Wandel der Definitionen

der Volksmusik lässt sich deshalb umgekehrt auch ein Wandel in den
Mythen ablesen. Noch in Riemanns Musiklexikon - Ausgabe 1926/1927 - wird die

Volksmusik der Unterschicht, der Mutterschicht oder Grundschicht (vulgus in
populo, common people) zugeordnet, insbesondere dem bäuerlichen Landvolk, den

Fischern, Schäfern, Hirten etc. In der Ausgabe von Meyer's Standardlexikon 1983

hingegen erkennt man die Volksmusik als kulturelle Äusserung unterschiedlicher
ethnischer und sozialer Gruppen und sieht sie als Besonderheit von feststehenden
Formen und leicht zu erlernenden Spielfiguren. Hier wird ebenfalls bemerkt, dass

im 20. Jahrhundert die Massenmedien, die Bildungseinrichtungen und die beliebige

Reproduzierbarkeit wesentlich aufdie Volksmusik eingewirkt hätten.

Die Aneignung der Mythen durch die Verwerter:
Traditionalismus und Animatorismus

Die Verwerter streben selbstverständlich den wirtschaftlichen Erfolg an. Für die

Appenzeller Volksmusik zeigt sich schon seit dem 18. Jahrhundert, dass die
Verwendung des Mythos der uralten Tradition äusserst nützlich sein kann. In der einen

Ausprägung der Verwertung traditioneller Elemente wird der Wunsch nach Bewahren

in den Vordergrund gestellt, in der anderen das Faktum des Aussergewöhnli-
chen, der (Binnen-) Exotik in Musik, Tracht und Brauchtumsanlass. Diese beiden

Komponenten vermischen sich in verschiedenster Weise, wobei die Betonung einmal

auf dem gemeinschaftsbildenden Identifikationswert liegt, einmal mehr auf
dem reinen Unterhaltungswert. Einmal operiert man mit dem Begriff der Tradition,
einmal eher mit dem der Innovation.

Das Begriffsumfeld von «Tradition» ist wesentlicher Bestandteil des Mythos
der Volksmusik. Als volkskundlicher Begriff hat Tradition eine wechselvolle
Geschichte, aufdie ich hier nicht eingehen will. «Tradition», wie sie von den Verwertern

der Volksmusik instrumentalisiert wird, möchte ich zur Verdeutlichung
deshalb «Traditionalismus» nennen. Im gleichen Sinne möchte ich das vielgebrauchte
und missbrauchte Wort «Innovation» in diesem Zusammenhang möglichst vermeiden

und im gegenwärtigen Zusammenhang eher von «Animatorismus» sprechen.
In beiden Fällen geht es ja weniger um die Sache der Volksmusik selbst als um ihre

Verwertung.

Traditionalismus: politische und kommerzielle Grundhaltungen

Die Anbieter am Markt der Volksmusik wollen alle dasselbe, nämlich eine
möglichst grosse Breitenwirkung. Dabei ist der Traditionalismus in verschiedenen
Zeitperioden immer wieder instrumentalisiert worden. Die Aussagen der Anbieter zur
eigenen Motivation sind von höchst unterschiedlichem Charakter und reichen vom

141



Margaret Engeler SAVk 92 1996)

Pathos der Rettung des schweizerischen Volksgutes bis zum Pragmatismus der

Einschaltquoten und Werbeeinnahmen. Gemeinsam ist ihnen allen der Anspruch, Pfleger

und Bewahrer einer Tradition, aber zugleich auch Träger einer Innovation zu
sein. Christian Seiler entwirft in seinem Buch «Verkaufte Volksmusik» im Reportagestil

folkloristische Stimmungsbilder der schweizerischen Volksmusik-Szene, die

aber mehr inhaltliche Aussagekraft haben als viele wissenschaftliche Texte zum
Folklorismus: «Volksmusik ist in der Schweiz die kommerziell erfolgreichste
Kulturform nach aussen, im Radio, im Fernsehen, aufTonträgern. Nach innen ist sie die

bedeutendste Identifikationskultur.»17
Dem Traditionalismus als einer Marktkraft redet ein bekannter Appenzeller

Jodellied-Komponist wie folgt das Wort: «Gerade die Einfachheit des Jodeis - des

Naturjodeis im besonderen - soll und kann uns besinnlich stimmen, wieder fester
auf dem Boden unserer immer noch sehr schönen Heimat zu stehen. Aus innerer
Überzeugung wollen wir versuchen zu demonstrieren, wo wir eigentlich unsere
Wurzeln hätten, und zwar nicht mit Strassenschlachten, sondern mit unserem
Volksgesang und unserer schönen Volksmusik.»IS

Trotzdem möchte dieser Jodelkomponist und Bauernmaler aus dem Appenzellerland

die «Besinnung auf das eigene Kulturgut» als innovative Leistung der
Volksmusik von den Medien anerkannt wissen. Er begründet dies damit, dass

«auch unsere Liedtexte etwas zurückschauen dürfen; sie sind deshalb nicht
rückständig, sondern äusserst aktuell, denn es ist noch nicht zu spät, zu all dem Schönen
allerhöchste Sorge zu tragen...»

Mit diesem Programm stemmt er sich vor allem gegen das, was er als ein
Überhandnehmen des österreichisch-bayrischen Elementes am Fernsehen und am Radio

perzipiert: «Weshalb zieht ein Schweizer Medienvertreter mit diesen Kniehosenkapellen

durch unser Land? Man wird mir entgegnen, dass diese Musik eben

gefragt sei. Richtig - fast alles ist gefragt, was einem am Radio drei- oder viermal
täglich angeboten wird; man wird zum Anhören erzogen.»'1'

Im Traditionalismus bevorzugt der Verwerter die als traditionell etikettierte Musik

und unterstreicht ihre Abschottung gegen «aussen». Am Auffälligsten begegnet
man dem Traditionalismus der Verwerter auf den Plattentexten und in CD-Begleitbroschüren

wie dem folgenden: «Die Appenzeller gelten schon seit jeher als ein

witziges und lustiges Völklein, das gerne singt und tanzt. Seine Treue zum
Althergebrachten kommt durch die bodenständige Musik bestens zum Ausdruck. Viele
schöne, alte Volkslieder und Tänze haben sich in diesem so anmutigen Ländchen

am Fusse des Säntis bis auf den heutigen Tag erhalten.»20

Die Verwerter der Musik, insbesondere Gestalter von Radioprogrammen wie
beispielsweise DRS2, wissen von der Erwartungsträgheit des Publikums, welches
das Neue, wie etwa die Neue Musik, oft nur schon ablehnt, weil es sich noch nicht
daran gewöhnt hat. Durch die Ankündigung eines Programms als «traditionell»
überwinden sie bereits eine Hemmschwelle für das nachfolgend Gebotene, sei es

Volksmusik, Musicals oder E-Musik. Das Etikett «traditionell» dient oft der
Kaschierung eines verwässerten, von neuen Elementen durchlöcherten Musikpro-

142



Tendenzen im Umfeld der heutigen Appenzeller Volksmusik SAVk 92 (1996)

gramms. Die Qualitätseinbusse wird in Anbetracht der erhöhten Einschaltquoten in

Kauf genommen.21

Im Zeichen des Traditionalismus finden sich leicht Sponsoren für volksmusikalische

Grossanlässe, wie beispielsweise die Schweizerische Bankgesellschaft
(SBG), deren Präsident anlässlich des 7. Eidgenössischen Ländlermusikfestes in

Appenzell die Festgemeinde mit den Worten begrüsste: «Das Erleben der Gegenwart

erfordert heute mehr denn je bewusst den Blick in die Vergangenheit. Unsere

Herkunft, deren Werte und Traditionen werden auch in Zukunft unser Leben prägen
und mitbestimmen.»22 Das 7. Eidgenössische Ländlermusikfest23 war von Anfang
an auf ein eher traditionalistisches Zielpublikum ausgerichtet. Das innerrhodische

Appenzeller Programmkomitee integrierte in die Ankündigung in den Medien Zeilen

wie: «das charakteristische Appenzellerland mit seiner eigenständigen Kultur
und dem gelebten Brauchtum...».

Der Traditionalismus hat also durchaus einen marktgängigen Charakter. Er

spricht ein Bedürfnis an, das seit dem 18. Jahrhundert immer wieder sein Publikum
zu generieren vermochte. Er schafft aber, dialektisch entgegengesetzt, auch einen
reichen Nährboden für den nun zu behandelnden Animatorismus.

Animatorismus: stilbestimmende Popularität

Der Gegenpol zum Traditionalismus im Marktgewerbe ist dominiert vom
Animatorismus. Der Animator unterscheidet sich vom Präsentator - den man vor allem in
der traditionalistischen Sparte findet - dadurch, dass er primär auf den unmittelbaren

Erfolg bei einem weitgehend unkritischen Publikum zielt. Er lebt von einem

grossen Publikumsauflauf. Der Diskjockey beispielsweise ist ein solcher Animator,

ebenso die Conférenciers und Showmen, welche die «bunten Abende» und

aufwendigen Shows des Fernsehens inszenieren; man trifft sie im TV-Spot und in
der Reklame. Animatoren sind dazu da, an einem Anlass so rasch wie möglich eine

«Stimmung» zu verbreiten; sie wenden sich an das grosse Segment des Publikums,
das man am besten als Volksmusik-Konsumenten bezeichnet.

In der Appenzeller Völksmusik ist der Animatorismus im Zusammenwirken
zwischen Volksmusik-Ereignis und Tourismus am deutlichsten. Die Volksmusik-
Anlässe werden zu Ereignissen - vor allem in Verbindung mit dem Brauchtum wie
Sennenball, alter Silvester (13. Januar) und traditionellen Alpstubeten -, welche ein

neugieriges und erlebnishungriges Publikum von weither anzuziehen vermögen.
Die traditionellen Elemente wie Tracht, Appenzeller Dialekt oder Schautänze wie
«s'Mülirad» oder «de Hierig»24 werden in überspitzter Weise dargestellt. Die
appenzellische Landschaft, die Architektur in den Dörfern, die Alphütten etc. bilden
eine willkommene Staffage.2:> Aufein solches Umfeld konnte auch die Presse- und

Propaganda-Kommission des 7. Eidgenössische Ländlermusikfestes zählen, das

einen grossen Zulauf erreichte: «über 350 Formationen mit rund 1500 Musikerinnen

und Musikern, an die 50'000 Personen und 500 Schwyzerörgeli, 270 Handor-

143



Margaret Engeler SAVk 92 (1996)

geln, 250 Bassgeigen, 130 Klarinetten, 95 Klaviere, 20 Hackbretter und 15

Violinen».26 Der Appenzeller Tourismusdirektor meinte denn auch, ein Eidgenössisches
Ländlermusikfest schaffe für das Appenzellerland eine hervorragende Plattform:
«Nicht nur die faszinierende Hügel- und Berglandschaft des Appenzellerlandes
seien Tourismuskapital, sondern auch das unnachahmliche und unverwechselbare

kulturelle Gut, wie zum Beispiel die Appenzeller Volksmusik, das sennische und

religiöse Brauchtum, das noch bis in unsere Tage erhalten gebliebene traditionelle
Kunsthandwerk der Goldschmiede, Kupferschmiede, Weissküfer, Holzbildhauer,
Kerbschnitzer, Drechsler, Bauernmaler, Messingsattler und Hackbrettbauer sowie
auch die kulinarischen Spezialitäten.»27

In diesen Zusammenhang gehört auch die Verwertung von Völksmusik-Motiven
in der Werbung: vom Appenzeller Käse mit «Lindauerli»28 rauchendem oder Hackbrett

spielendem Appenzeller in der Sennentracht bis zum Modehaus, das mit dem

Slogan «Ethno-Trends: Schottland trifft Appenzell» zum Modecocktail für «Edel-
weiss-Intarsien-Pullover aus feinstem Cashmere» einlädt. So vielfältig und bunt
wie die Schweizer Volksmusik ist auch die Kaffcerahmdeckeli-Serie geworden, auf
der 81 verschiedene Kapellen aus der ganzen Schweiz zu sehen sind:2'' «Bitte fragen
Sie im Restaurant nach diesen Bildern. Die einschlägigen Geschäfte bieten sie auch

zum Kaufan.»30

Das Tummelfeld des Animators ist natürlich die Unterhaltungsmusik, und zwar
zunehmend das Schrille und Laute darin, die Verwendung von Licht und Montage.
Wichtig ist der Zwang zum Anderssein, zum Auffallen durch Gags, durch
Schlüpfrigkeiten und Grobheiten. Das Innovative'1 besteht hier darin, diese Tendenzen

immer wieder zu übersteigern und immer wieder Neues mit hineinzuziehen. Für

den Animator sind Übersteigerungen binnenexotischer Art, volksmusikalische
Besonderheiten, welche oft vom Mainstream lange nicht wahrgenommen wurden,
willkommene Trouvaillen. Musiker wie die «Zillertaler Schürzenjäger» mit ihrem
Gitarren-Sound oder die «Kasteiruther Spatzen» werden so seit mehreren Jahren

von geschäftstüchtigen Promotoren auf den Markt gebracht.
Das Ereignishafte, das Un-Erhörte in der Präsentation ist ganz allgemein ein

Charakteristikum von Unterhaltungsmusik.'2 Die Volksmusik ist in dieser Beziehung

der U-Musik verwandt; bei ihr wird das Erlebnishafte nicht vor allem von der

Musik, sondern durch das Visuelle, durch Gebärden, Sprache und Staffage geliefert.

Als erfolgreich gelten in der Volksmusik Darbietungen, wenn sie von den

Organisatoren als innovativ und experimentell verkauft werden können. Selbst
traditionelle Anlässe wie die «Züriberg-Stubete» werden deshalb mit neuer experimenteller

Volksmusik aufgewertet. Ihr Organisator meinte, dass Volksmusik «ja ein

weites Feld mit vielen Facetten» sei. Neben Traditionellem könne man ja an vielen
Veranstaltungen auch die neue, experimentelle Volksmusik gemessen.33

Andererseits bringt Musik, die an die aktuellen Hörgewohnheiten angeglichen
ist, am verlässlichsten einen kommerziellen Erfolg. So wurde beispielsweise das

29. Montreux-Jazz-Festival 1995 mit einem Alphorntrio und dem dort ansässigen
Jodelchor samt Fahnenschwingen eröffnet. Solche erzählbaren Ereignisse im Stra-

144



Tendenzen im Umfeld der heutigen Appenzeller Volksmusik SAVk 92 (1996)

winski-Auditorium werden selbstverständlich von Journalisten als erstes
aufgegriffen und gut verkauft: das Zeichen des Erfolges.

Animatoren führen ihre Volksmusik-Anlässe in Mehrzweckhallen, also nicht
wie traditionalistische Veranstalter in angestammten Restaurants durch. Sie rechnen

mit einem Grossandrang, mit «bis auf den letzten Platz besetzten Hallen» und
mit journalistischen Reaktionen wie etwa der folgenden: «In der verdunkelten und
mit gezielter Lichttechnik erhellten Mehrzweckhalle Bachenbülach konnten die

Habsburg-Musikanten ihr Programm mit Showelementen gut präsentieren. Die
gastgebende Formation, die Dorfmusik Bachenbülach, hat sich auch ganz dem

Egerländerstil verschrieben.»34

Der Animator bedient sich also einer der Umgebung angepassten Festkultur und
eines standardisierten Mythos. Auf diese Weise wurde auch das Nordostschweizerische

Jodlerfest in Dietikon bei Zürich mit über vierzig Festwirtschaften ein überaus

erfolgreicher Anlass: «Der urtümliche Rufdes Sennen vom Berge fand auch in
städtischen Häuserfluchten ein Echo. Fremd, fast schaurig schön, verhallen die

Klänge vom Berg an den dunkeln Fenstern der städtischen Miethäuser. So muss es

wohl sein: Das Zelebrieren der Urschweiz darf in guten Treuen aufdie Seele drük-
ken.»35

Im Umgang mit der Sache kann sich der Animator problemlos an den
Geschmack des Publikums anlehnen. Von Animatoren begleitete Volksmusik-Kreuzfahrten

in die Karibik bestechen durch biedermeierlich aufgemachte Shows, welche

den unkritischen Volksmusikliebhaber anlocken und zufriedenstellen sollen.
Eine «Älpler-Festliche-Staffage» kann, von der Volksmusik abgetrennt, zum
verkaufsfördernden Lockmittel umfunktioniert werden. Ein Extremfall dafür ist das

«Alpen Rock House» (vormals «Blackout»-Nachtclub) beim Flughafen Zürich.
Das mit Volksmusik assoziierte Image mit seinem Mythos der urchigen Geselligkeit

wird kombiniert mit der offenbar publikumswirksameren Rock-Musik. Die

Ausstattung des Lokals schafft eine stereotype und deshalb leicht fassbare Illusion
einer Alpenidylle mit strahlend blauem Himmel, weissen Schneebergen und massiv

gezimmerten Blockhütten um einen Dorfplatz herum. An den Blockhütten hängen

geflochtene Tragkörbe, Heugabeln, Sensen, Pferdesättel etc. Das kulinarische

Angebot entspricht ebenfalls dieser Stereotypie: «Dreissig bodenständige Gerichte,

von Älplermagronen über Gehackets mit Öpfelmues, Gschwellti mit Chäs bis

zum Heubeerichueche.» Ein solches Gemisch von volkstümlichen Requisiten gilt
also auch in dieser Branche als innovativ. Die Akzeptanz wird dem Publikum durch
die vielen sinnlich fassbaren und erkennbaren Requisiten leicht gemacht.

Das Publikum: Seine Identifikation mit der Volksmusik

Ein spezifisches Publikum für die Volksmusik gibt es heute wohl nicht mehr. Auf
jeden Fall wäre es äusserst schwierig, ein solches mittels Kriterien der sozialen

Schicht, des Bildungsstandes, des Lebensalters oder des Wohnortes zu identifizie-

145



Margaret Engeler SAVk 92 (1996)

ren. Von «dem» Publikum der Volksmusik zu sprechen, verwischt Gegensätze, die

gerade in der Einflussnahme aufdie Entwicklung eminent wichtig sind. Einfacher
ist es, eine Differenzierung des Publikums gemäss dem Gebrauch des Mythos der
Volksmusik vorzunehmen. Tut man dies, so ergeben sich sofort zwei naheliegende
Kategorien: erstens ein kritisches, allgemein an Musik interessiertes und potentiell

der Volksmusik zugeneigtes Publikum.36 Das zweite, unkritische Publikum
sucht hingegen das Eintauchen in die alpine Tradition der «echten» Volksmusik.
Das erste Publikum tritt der Mythenbildung eher kritisch gegenüber, hält aber

längerfristig die Qualität und die Lebendigkeit der Volksmusik wach; ihm ist
bewusst, dass deren Substanz begrenzt und stetiger Erneuerung bedürftig ist. Ich
möchte dies das Publikum der Volksmusik-Freunde nennen. Das vom Mythos des

«Volkes der Hirten» bewegte unkritische Publikum aber- die Volksmusik-Konsumenten

- ist naschhaft; es strömt zum Leichtverständlichen, Eingänglichen, also

zum volkstümlichen Schlager, der Schnulze, und befriedigt damit schon sein
Bedürfnis.

Es macht gerade die Lebendigkeit einer Musiksparte aus, dass sie immer wieder
aus ihren jeweiligen Mustern und Vorgaben ausbrechen will und muss. Auch
Volksmusik braucht dauernd etwas Unerwartetes, nicht Abgenütztes. Andererseits
begrenzt das Mitgehen ihres Publikums die Innovationsgeschwindigkeit ebenso

wie den Charakter der Innovation. Darin ist die Volksmusik viel unmittelbarer
abhängig von der Rezeption als etwa die E-Musik, die sich vor allem in diesem
Jahrhundert weitgehend vom Publikum emanzipiert hat - eine Konsequenz der
Verselbständigung der Komponiertätigkeit, die ermöglicht wurde durch die verhältnismässig

grosse wirtschaftliche Unabhängigkeit, welche unsere Gesellschaft ihren

Kulturproduzenten gewährte (durch Stipendien und sonstwie namhafte
Unterstützungsbeiträge). Die Eingrenzung des Typus «Volksmusik» entsteht also aus einem
direkten, wirtschaftlich wirksamen Einfluss ihres Publikums: «Dieses hält die
Volksmusik ehrlich»!

Es ist deshalb reizvoll, die Motivationen und die Kommunikationsstruktur
aufzudecken, welche den Einfluss des Publikums und des Marktes aufdie Innovation
der Volksmusik bestimmen. Dabei wird sich bald einmal ergeben, dass der Markt
ebenso wenig wie das Publikum eine homogene Komponente ist. Die Analyse
muss deshalb mit den notwendigen Differenzierungen beginnen. Am übersichtlichsten

hat sich dafür ein Vorgehen erwiesen, welches die Bedürfnisse der oben

unterschiedenen Publikumsgruppen in den Vordergrund stellt: einerseits das
musikalische Interesse an der Volksmusik und andererseits der Wunsch nach Identifikation

mit der mythologisierten Tradition kombiniert mit dem Bedürfnis nach
Unterhaltung und Erlebnis. Solche Motivationen prägen die Kommunikation, und solche
Bedürfnisse werden auch vom Markt instrumentalisiert.

Es ist nun aber nicht so, dass das potentiell an Volksmusik interessierte Publikum

als solches konservativ ist. Im Gegenteil, innovative Versuche im Bereich der
Volksmusik sind sehr geschätzt und mitunter auch sehr erfolgreich - man denke an
die Ländlermessen und die zahlreichen Alphornkonzerte.37 Volksmusikalische Ex-

146



Tendenzen im Umfeld der heutigen Appenzeller Volksmusik SAVk 92 (1996)

pertinente entsprechen offensichtlich im allgemeinen einer bestimmten
Erwartungshaltung bei Musik-Freunden, die sich allerdings auch rasch in Langeweile,
Unbehagen oder gar in deutliche Ablehnung verwandeln kann. So wartete
beispielsweise ein grosses Publikum in der Kirche St. Peter in Zürich (wohlbekannt
durch hochstehende musikalische Ereignisse) aufdie «Grenzgänge» einer Bündner

Gruppierung, die Kammermusik, Ländler und Freejazz aufdem Programm hatte.

Das Wechselspiel zwischen Ländlermusik und Kammerorchester vermochte
noch «streckenweise zu unterhalten»; mit dem Freejazz, wo die Erwartung besonders

hoch war, entstand ein «artiges Nebeneinander ohne ernstzunehmende
Störversuche». Das spektakulär aufgezogene Experiment scheiterte.38 Ein früherer
solcher Versuch wurde 1982 vom Zürcher Kammerorchester in der Tonhalle Zürich
unternommen; im Rahmen eines Sonderkonzertes spielte die Kapelle «Alderbue-
be» ein «Appenzeller-Concerto für Appenzeller Streichmusik und Orchester». Die
«Züri-Woche» hatte das Konzert als «Musikalischen Scherz» angekündigt.3''

Auch in der Art der Einflussnahme aufdie Entwicklung der Volksmusik
unterscheiden sich die zwei Publikums-Typen: Für die Völkmusik-Freunde bildet die

Hinwendung zur Volksmusik einen Teil ihres Lebensstils, sie sind deshalb aktiv
interessiert an ihrer Gestalt und Qualität. Für die Volksmusik-Konsumenten hingegen

steht das Freizeit-Erlebnis der Volksmusik im Vordergrund, seine Unmittelbarkeit

und seine Mitteilbarkeit.

Die Volksmusik-Freunde

Wenn sich jemand der Volksmusik zuwendet, so macht er diese zu einem Teil des

persönlichen Lebensumfeldes. In der heutigen Gesellschaft liegt ein solcher
Entscheid weitgehend im freien Willen des Betreffenden. Deshalb ist es zum vornherein

auszuschliessen, die Volksmusik irgendwelchen Schichten oder sozialen Klassen

zuzuordnen. Vielmehr besteht die volkskundliche Herausforderung darin, die

Bestimmungsstücke des Hinwendungs-Entscheids - Geschmackspräferenz,
Verhalten, Symbole, Werte - in ihrer Komplexität darzustellen. Hier besteht eine Chance,

die Entwicklung und Charakteristiken der diversen Gruppierungen in der
Völkskmusik-Szene zu verstehen. Solche Gruppierungen entstehen, indem ihre
potentiellen Mitglieder sich ihrer eigenen Differenziertheit bewusst werden. Ganz

allgemein steht am Anfang einer Gruppenbildung vor allem die Differenz zu den

«anderen», oder - unter gewissen sozialen oder politischen Voraussetzungen - der
Widerstand gegen die Gleichschaltung. So beginnt denn die Gruppierung recht
eigentlich in der Individualität: In der gegenwärtigen westlichen Gesellschaft ist diese

ein wesentliches Element des kulturellen Selbstverständnisses. Einem grossen
Teil der Bevölkerung stehen all die Alternativen offen, welche von der gegenwärtigen

Medien-, Massen- und Individualgesellschaft geboten werden. Die
gesellschaftliche Akzeptanz persönlich gestalteter Lebensstile ist heute zweifellos viel
grösser als noch vor wenigen Jahren. Es ist deshalb dem Einzelnen leichter ge-

147



Margaret Engeler SAVk 92 1996)

macht, sich der Volksmusik zuzuwenden und sich in ihre «Szene» zu integrieren,
d.h. zum Volksmusik-Freund zu werden.

Gruppenbildung ist hier nicht nur physisch zu verstehen, - diese gibt es

allerdings auch, etwa die typischen Festgemeinden -, sondern durchaus auch virtuell:

Die Entstehung der Hörergemeinden für die Spartenradios ist ein typisches
Beispiel virtueller Gruppenbildung, wobei die Volksmusik sogar ihre eigenen
Radio-Programme - etwa auf DRS 1 - und Sender hat wie beispielsweise Radio Eviva.
Auf alle Fälle resultiert das Gefühl der Zusammengehörigkeit bei Volksmusik-
Freunden aus der Besonderheit und nicht aus der Gleichheit. Und Besonderheit
wiederum erwächst zu Beginn noch aus einem Sonderwissen, aus sorgfältig gehüteten

Geheimnissen, aus «Geheimtips» über spezielle Ereignisse, Volksmusikkapellen,

einschlägige Restaurants und ihre Anlässe. Bei der einseitigen Kommunikation

in virtuellen Gruppen ist die Kulturwirksamkeit gering. Nachhaltige, den

Lebensstil prägende Zuwendungen des Einzelnen zur Volksmusik ergeben sich,

wenn das Kommunikationsverhalten organisiert wird, etwa in der Form von
Interessenverbänden. Solche sind beispielsweise die 1910 gegründete Jodlcrvcrcini-

gung, die heute über 20'000 Mitgliederzählt (heute heisst sie Eidgenössischer
Jodlerverband EJV), der Verband Schweizerischer Volksmusikfreunde (VSV) mit über
12'000 Mitgliedern, wie auch die sehr zahlreichen Gruppierungen aus dem Bereich
der Trachtengruppen und Volkstanzfreunde.

Die Volksmusik-Konsumenten

Ganz anders als die Volksmusik-Freunde, bei denen das Teilhaben über dem
Teilnehmen steht, sind die Volksmusik-Konsumenten eher der Massenkultur zuzuordnen.

Diese ist weitgehend vom Fernsehen geprägt, und deshalb sind Studien über
dessen Kulturwirkung auch für das Verständnis der Beziehungen zwischen Volksmusik

und der Konsum- und Erlebnisgesellschaft relevant. In der Tat zeigen
Studien an Kindern, von denen in städtischen Gebieten drei Viertel mehr als drei Stunden

pro Tag vor dem Fernseher verbringen, dass die kulturelle Wirkung im
allgemeinen eher negativ ist: Sprachprobleme und Schwierigkeiten im Ausdruck,
Realitätsverzerrung, mangelnde Phantasie und allgemeine Schlaffheit seien das

Resultat.4" Mit solchen Voraussetzungen muss offenbar auch der Produzent von
Volksmusik am Fernsehen rechnen: Das Publikum darfalso sprachlich und musikalisch

nicht überfordert und die Realität muss geschönt werden. Wie sich diese

Zwänge auf die volksmusikalischen Darbietungen am Fernsehen auswirken, ist

nicht zu übersehen: Sprachlich setzt man aufdie «Dialektwelle», alle werden
geduzt. Musikalisch stellt man ein Überhandnehmen des melodisch trivialen Schlagers

mit banalstem Text, vielen Wiederholungen und Anklängen an bekannte
Melodien fest. Der «Grand Prix der Volksmusik» oder der «Musikanten-Stadl» sind

von diesem Genre beherrscht. Zur Schönung der Realität zieht man die bewährten

Staffagen heran: von Fleurop gesponserte Blumenarrangements, schmuck heraus-

148



Tendenzen im Umfeld der heutigen Appenzeller Volksmusik SAVk 92 (1996)

geputzte Kulissen von Alphütten, hochstilisierte farbenfrohe Trachten. So wird das

Produkt zugeschnitten auf ein Publikum, von dem man nicht erwartet, dass es zu
mehr fähig sei als Stereotypes wahrzunehmen. Zudem sind die Produzenten sichtlich

der Meinung, dass das Publikum immer wieder aus seiner Schlaffheit
herausgerissen werden müsse: Dies erfordert kurze Auftritte, stete Abwechslung in der

Abfolge der Nummern, Bauchredner, Zauberkünstler und Conférenciers zur
Auflockerung der Pausen. Der Erfolg gibt den Fernsehmachern recht, insbesondere

weil es - ausser der Feststellung von Einschaltquoten - kaum Rückmeldungen oder

gar Beeinflussungen des Dargebotenen durch dieses Publikum gibt. Es bilden sich

keine Gruppierungen wie etwa bei den Volksmusikfreunden, das Publikum bleibt
eine Masse, deren Zuwendung zur Volksmusik vorübergehend, zufällig und vom
Fernsehmacher gesteuert ist.

Auch der Stil der Berichterstattung über Volksmusik in den Tageszeitungen
entspricht weitgehend der Rezeption der hier beschriebenen Volksmusik-Konsumenten

und hat sich über Jahre hinweg erhalten.41 Das Vokabular des Volksmusik-Journalismus

ist weitgehend standardisiert; für Formulierungen ist die Schweizer Musiker

Revue (SMR) eine reiche Fundgrube. In der Volksmusik wird dann von
«kompetenter Präsentation» geredet, wenn der Interpret von Volksmusik virtuos

spielt oder konservatorisch gebildet ist, und diese Wendung gilt für den Volksmusiker

als Kompliment. Die gleiche Qualifikation wäre für den E-Musiker eine

Beleidigung und Abqualifizierung, da bei ihm Professionalität vorausgesetzt wird.

Der Volksmusiker: kulturelle Herausforderung und Bewältigungen

Das kulturelle Umfeld der Volksmusik bleibt selbstverständlich nicht ohne

Wirkung aufdie Musiker selbst, auf ihren Lebensstil, ihr Selbstverständnis - und nicht
zuletzt auf den Charakter ihrer Musik. Die Einflüsse sollen hier in ihre wichtigsten
Elemente aufgeteilt werden, um sie den einzelnen beobachtbaren Entwicklungen
zuordnen zu können.

Wenn wir den Musiker ins Zentrum unserer Betrachtungen rücken, so ist wohl
das auffallendste Merkmal seiner heutigen Befindlichkeit ein gesteigertes Bedürfnis

zur Erhaltung und Stützung seiner eigenen Identität. Dies äussert sich in

Selbstdarstellungen (insbesondere in Fachblättern wie beispielsweise der SMR) und im
Bedürfnis des Zusammenfindens mit Gleichgesinnten (Stubete).

Neben diesem «inneren» Zwang gibt es noch zwei «äussere» Zwänge, welche
den Lebensstil des Volksmusikers wesentlich mitbestimmen: erstens der Zwang
zur Erfüllung einer beinahe ritualisierten Rolle zur Stützung des oben beschriebenen

Traditionalismus und zweitens der Zwang zur Marktkonformität, also zur
Interaktion mit dem Animatorismus mit seiner Stereotypie und dem Einbezug neuer
Elemente, dem Showmässigen sowie der Zumischung von U-Musik und Schnulze.

Dieser Zwang hat wohl die stärksten Auswirkungen auf den Lebensstil der heutigen

Volksmusiker.

149



Margaret Engeler SAVk 92 (1996)

Bedürfnis zur Erhaltung der eigenen Identität

Volksmusik verstehe ich als eine Gemeinschaftshandlung, denn in der Gemeinschaft

erlebt der Volksmusiker primär seine eigene Identität. Grossanlässe und
mediale Präsenz der Volksmusik eignen sich dazu weniger als intimere Veranstaltungen,

wo die Volksmusiker sozusagen «unter sich» sind, wie etwa in der Tradition
der «Stubete». Dies bestätigten auch die Appenzeller Streichmusiker, indem sie

immer wieder auf das Aufspielen in der gleichen Zusammensetzung (Trio, Quartett,

Quintett) verweisen. Das Musizieren in Grossformation (mehrfache Besetzung

der Instrumente Hackbrett, Geige, Cello, Bass) sei «auch einmal lustig». Als
«Original Appenzeller Streichmusik» gilt heute ausschliesslich die Quintett-Besetzung

Hackbrett, erste und zweite Geige, Cello und Bass. Die Qualifikation «original»

wurde von den Appenzeller Streichmusikern erst in jüngerer Zeit durchgesetzt.

Sie soll dem Publikum, ähnlich wie in der Produktewerbung, als Zertifikat
der Echtheit und der ungebrochenen Tradition dienen; für die Musiker selbst drückt
sie ein verstärktes Identitätsbewusstsein aus.

Mit «Stubete» bezeichnete man ursprünglich das gemeinsame Musizieren zur
eigenen Freude im kleinen Rahmen, eben in einer Stube, wo «Freundschaftlichkeit
und Kameradschaft die Musiker zusammenkittet».42 Auf diese Weise wurden
Beziehungen aufgebaut, die «auch für die Musik förderlich» seien. Hierin liege der
Stubeten-Charakter, das Kräftemessen müsse nicht im Vordergrund stehen: «Wo
sich Gemütlichkeit in musikalischer Atmosphäre zu einem Gemeinschafterlebnis
harmonisch formiert, da braucht es gewisse Bedingungen, die zusammenstimmen:

ein heimisches Gasthaus mit dem urgemütlichen und dennoch gepflegten
Ambiente der in wunderschöner Holzarbeit ausgestatteten Gaststube, die Musikalität

des Wirtes, aber auch die von urtümlichem Charakter geprägte Landschaft mit
ihren trutzigen Bergzügen.» In der Beschreibung der Stubete. wo die Gemütlichkeit

neben dem musikalischen Genuss nicht zu kurz komme, wird die musikalische

Gemeinschaftlichkeit und das grosse Zusammengehörigkeitsgefühl der
Volksmusiker betont. Sie seien hier im gemeinsamen Spiel vereint, die Wirkung
von Formationen gelange in der Individualität des Auftritts erst voll zur Geltung.
Wenn im klassischen Stil ein Ad-hoc-Orchester formiert werde, müsse dieses sich
zuerst in Speziaiproben auf seinen Auftritt vorbereiten; die Volksmusiker aber
hätten derart viele Gemeinsamkeiten durch vielgespielte Literatur, dass es ihnen
direkt ein Vergnügen bereite, einmal in einer anderen als der gewohnten
Zusammensetzung zu musizieren. «Es ist wohl klar, dass diese gemeinschaftlichen
Aktivitäten unter den Musikern für ein ungewöhnliches Zusammengehörigkeitsgefühl
sorgen.»43

Vom «Stubete»-Gedanken, der ursprünglich die spontane gemeinsame
volksmusikalische Unterhaltung im kleinen Rahmen als eine Form kollektiver
Sentimentalität bezeichnete, ist bei den heutigen Anlässen allerdings nur das gemeinsame

Musizieren der teilnehmenden Kapellen geblieben. Bei der ersten Züriberg-
Stubeten (1989) formierten sich Volksmusik-Kapellen in einer Gaststube; sie spiel-

150



Tendenzen im Umfeld der heutigen Appenzeller Volksmusik SAVk 92 (1996)

ten ohne Vorbereitung zur eigenen Freude und zur Verbreitung einer gemütlichen
Stimmung. Inzwischen (1995) ist daraus ein Grossanlass mit vierzehn Volksmusik-
Formationen geworden, welche in dreizehn Gaststätten konzertieren.

Die Durchführung solcher «Stubeten» lag im Zeitgeist der 1980er Jahre. Anders
als in Zürich kann das Stubete-Konzept im Appenzellerland auf eine brauchmässi-

ge Vergangenheit zurückblicken. Aber auch hier wurde ein erweitertes Konzept
eingeführt. Ein sprechendes Beispiel ist die «Stobete» vom 2. Oktober 1988 im
Gasthof Hirschen in Wald, Ausserrhoden. Die Stubete begann am frühen Nachmittag

mit der «Striichmusig Hürlimann», der «Mulörgeligruppe vom Trachtächor
Heiden» und der «Striichmusig Säntisblick». Anders als an der Züribergstubete
war das Zusammentreffen der Völksmusiker kombiniert mit einem Unterhaltungs-
anlass für das geneigte Publikum, allerdings zeitlich abgetrennt als Abendprogramm.

Nun traten neben appenzellischen Musikern die Streichmusik Schirer aus

Walde, Kanton Aargau, ein Conférencier, ein Vortragender mit Lichtbildern über

Appenzeller Charakterköpfe «Landsgmeindschöpf» und die experimentelle
Appenzeller Musikkapelle «Space Schottl» auf. Mit dieser Zusammensetzung des

Programms ist die Tradition der Stubete nur im weitesten Sinn wieder eingeholt,
indem hier die Musiker an sich gegenseitig Neuerungen ausprobieren.

Zur Kommunikations-Kultur unter den Volksmusikern gehören auch die
Fachblätter. So besitzt die Volksmusik-Branche ihre Hauszeitung, die Schweizer Musiker

Revue, bereits in ihrem 73. Jahrgang. In ihr findet die Auseinandersetzung mit
dem Zeitgeist, den Neuerungen und Gefährdungen statt. Die Grundhaltung der
Schreibenden scheint geprägt vom Symbolcharakter der Völksmusik als Manifestation

des typisch Schweizerischen. Gute, erfolgreiche Volksmusik soll sein:

schlätzig, repetitiv, tanzbar, sangbar, nicht komplex, hochkarätig, bodenständig,
urchig, traditionell - schöne, runde Musik, mit Freude und Hingabe vorgetragen,
für Echtheit und Identität einstehend etc. Die Appenzeller Volksmusik wird dabei
oft als das intakte Beispiel dargestellt. Zur Interpretation der heutigen Ländlermusik

meinte ein engagierter Volksmusiker, «dass vermehrt locker, dynamisch und
nicht zu «gradlinig nach Noten» gespielt werden soll.44

Die Frage der eigenen Identität wird in der schweizerischen Volksmusikszene
lebhaft diskutiert. Die Redaktion der Schweizer Musiker Revue äusserte sich zum
vorläufigen Ergebnis dieser Diskussion: «Welche Lehren haben wir daraus gezogen?

Verschiedene Musiker und Komponisten haben sich in den letzten Monaten
an dieser Stelle [in der SMR] geäussert und das Bodenständige, Urchige und
Traditionelle hervorgehoben. Unsere Schweizer Volksmusik erlitt Seitenhiebe aus
verschiedenen Richtungen, vorbei sind Einbrüche in das traditionelle Jodellied oder in
die lüpfige Ländlermusik. Heute weiss man wieder, was Eintagsfliegen sind und

was Bestand haben wird. Vieles, das untergegangen zu sein schien, hat sich in neuer
Form weiterentwickelt. So sieht ein Schwyzerörgeli auffallend anders aus als vor
einigen Jahrzehnten. Und was sich die Musikanten früher autodidaktisch angeeignet

hatten, wird heute durch ausgewiesene Musiklehrer vermittelt. Kurz: das Laienhafte

ist zum Professionellen geworden »4S

151



Margaret Engeler SAVk 92 (1996)

Ein erfolgreicher Volksmusik-Komponist identifiziert gewisse Reaktionen auf
Erfolg als «Neid»: «Angst machen mir heute nicht in erster Linie die fremden
Einwirkungen, sondern vielmehr der Neid, der immer wieder aus den eigenen Reihen
kommt. Erfolg wird oft missgönnt». Der Erfolgsneid spricht auch aus dem folgenden

Zitat: «Wären unsere Medien nicht verpflichtet, sich mehr aufdie eigene Kultur
zu besinnen? Auch Schweizer Gruppen würden auf einer von «Fleurop»46 gesponserten,

blumenübersäten Bühne gut dastehen, auch Schweizer Musikformationen
würden, wenn für sie derselbe technische Aufwand betrieben würde wie er für Zil-
lertaler, Kastlruther gemacht wird, schön erklingen, auch Schweizer Interpreten
dürften mit einem anständigen Honorar bezahlt werden.»4

Diese Befindlichkeit der Szene kommt auch bei den individuellen Selbstdarstellungen

der Volksmusik-Gruppen (beispielsweise bei CD-Taufen und Jubiläen) zum
Vorschein. Dabei fällt besonders die Stilisierung von Dialekt und Erscheinungsbild
auf: Die erste weibliche Streichmusik-Kapelle nennt sich «Meedle Striichmusig
Weissbad» (wobei «Meedle» sogar in der SMR erklärt werden muss). Auf ihrer
CD-Hülle erschienen die Mädchen in traditioneller hochgesteckter Haartracht; in

Wirklichkeit treten sie, wie eine begleitende Foto zeigt, in der üblichen Frisur der
90er Jahre auf. Bezeichnend ist übrigens, dass der Herkunftsort Weissbad im Titel
nicht ebenfalls in Dialekt gesetzt ist. Dadurch wird der Ort für eventuelle Besucher
touristisch zugänglicher. Das Selbstverständnis der «Meedle Striichmusig» lehnt
sich viel ausgesprochener als dasjenige der männlichen Konkurrenten an die Pflege
der im Appenzell Innerrhodischen speziellen konzertanten Volksmusik an, an die

Kirchenmusik und an das traditionelle appenzellische Liedgut. Dies ist beim Anhören

des Tonträgers «Nebes Bsonderigs» klar erkennbar. Die «Meedle Striichmusig»
ist daher nicht nur an traditionellen Volksmusikanlässen zu hören, sondern auch an

festlichen Gottesdiensten, wo ihre besinnliche Note zur Geltung kommen kann.4S

Das Selbstverständnis als ländlich-sennische Volksmusiker typisch appenzelli-
scher Prägung ist bei den «Alders» (Streichmusik Aider und Streichmusik Alder-
buebe) getragen durch eine über hundertjährige Identifikation mit der Appenzeller
Streichmusik. Eine solche Abstützung erträgt den bewussten Einbezug von
Neuerungen bestens.4'' Zusätzlich zur historisierenden Abstützung des Selbstverständnisses

ist bei Walter Aider Streichmusik «Alderbuebe» der Einfluss des Jazz und
der Klassik lebendig. Er will, so betont er, nicht Jazz machen, aber er möchte Jazz
verstehen.30

So inkorporierten also diese Appenzeller Musiker Strömungen und Motive aus
verschiedenen Quellen, ohne dabei das Selbstverständnis einer appenzellischen
Identität preiszugeben; im Gegenteil, sie betrachten diese Offenheit als Zeichen
ihrer Stärke.

In der Volksmusik-Diskussion wird die Gefährdung des «traditionellen Charakters»

den Volksmusikern selbst angelastet. Der Innerschweizer Volksmusiker Werner

Emmenegger schreibt in der Schweizer Musiker Revue, dass die heutige Volksmusik

stark an Stil und Wert verloren habe. Es gebe heute junge Musikanten, die
einen ganz anderen Stil von Völksmusik spielten. Meistens würden solche Stücke

152



Tendenzen im Umfeld der heutigen Appenzeller Volksmusik SAVk 92 (1996)

selbst komponiert, und dann werde «viel zu wild drauflos gespielt. Klarinette und

Handorgel spielen hastig nebeneinander her, wie bei einem Wettrennen. Oft ist die

Handorgel im Ton höher als die Klarinette, so dass es einem in den Ohren weh tut.
Die Melodie, die da gespielt wird, wird richtig hingedudelt. Ab und zu klimpert das

Klavier auch noch in einer hohen Tonart dazwischen. Oft werden Teile in einer

Komposition sehr unverständlich und kompliziert komponiert, Mollgriffe oder
Akkorde werden über und über eingebaut, so dass jemand, der gerne ein schönes Tänzchen

hören möchte, kopfschüttelnd das Lokal verlässt. Wenn jemand meint, ich
übertreibe da, so soll er mal bei der Migros, ABM, Jumbo, Pilatus-Markt usw. in die

Musikregale schauen.»51

Die Appenzeller Musiker selbst sind empfindlich gegenüber der unkritischen
Übernahme von neuem Musikgut im Volksmusikalischen. Die Streichmusik vor
allem hat deutlicher als viele andere Volksmusik-Typen ein ungebrochenes
Verhältnis zu Tradition. Die Frage, ob sie und ihre Musik «in der Tradition stehen»,
wird gar nicht erst gestellt. Die Infragestellung der «Echtheit» ginge gegen das

wirtschaftliche Interesse. Sie wird aber auch von ihrer unmittelbaren Umgebung
und ihrem Wirkungskreis nicht in Frage gestellt.

Zwang zur Erhaltung der Tradition

Das Erscheinungsbild der Appenzeller Streichmusiker bleibt wesentlich geprägt
von der Erwartungshaltung, welche das Umfeld an sie stellt, nämlich unverrückbar
als Emblem für die «traditionelle appenzellische Identität» dazustehen. Der Korpus
dessen, was man als volksmusikalische Tradition bezeichnet, ist ebenso einem
soziokulturellen Wandel unterworfen wie der Traditionsbegriff selbst. Was als
«traditionelles» Musikstück bezeichnet wird, was traditionelle Zusammensetzung von
Kapellen, was traditionelle Anlässe der Völksmusik ausmachen, ist das Resultat
vielfach ineinandergreifender, oft nicht mehr exakt zu ortender Einflüsse. Es genügt
nicht, die heutige Volksmusik an perzipierten Traditionen messend zu werten. Die
heutigen Phänomene, wie etwa der Einbezug von Jazz-Rhythmen in die Appenzeller

Streichmusik, die Konfrontationen mit Unterhaltungsmusik, volkstümlichem
Schlager, mit Pop- und Rockmusik, ja auch mit der E-Musik sind zu erkennen und

zu interpretieren. Dabei greifen notwendigerweise Kategorien verschiedener
Herkunft ineinander: kulturhistorische, zivilisationshistorische, sozialgeschichtliche,
ethnohistorische, funktionalistische, strukturalistische und symbolkommunikative,
nicht zuletzt aber auch musikhistorische und musiktheoretische Begriffsfelder.

Trotz gleichbleibender Terminologie «Tradition» ergibt sich keine Vergleichbarkeit

des Inhalts mit anderen Epochen und Zeiten, nur eine geschichtliche Situie-

rung macht die jeweilige Bedeutung verständlich.52

Der Zwang zur Traditionsverwurzelung der Appenzeller Streichmusiker tritt in
Äusserungen zutage wie etwa der folgenden: «So alte Appenzeller Geschlechter
wie Aider und Bänziger, die schon vor den Freiheitskriegen (1403/1405) existier-

153



Margaret Engeler SAVk 92 (1996)

ten, sollten eigentlich zusammenhalten, haben doch sicher schon alle mindestens
einmal den Eid an der Landsgemeinde mitgeschworen oder zumindest nachgesagt.

Gottes Gnade schenkte mir eine liebe und gute Frau mit Appenzeller Blut
aus Gais und Hundwil, die mir drei Söhne schenkte und die sehr musikalisch sind.

Auch mögen sie in der Schule nach, so dass nach menschlichem Ermessen gehofft
werden kann, die Streichmusik Bänziger lebe noch eine Zeit weiter.»53

Aus einem solchen Bewusstsein heraus steht bei diesen Volksmusikern die
Erhaltung des musikalisch Wertvollen und auch Spezifischen der Appenzeller
Streichmusik im Vordergrund.

Im alltäglichen Wirkungsfeld der Appenzeller Streichmusik entspricht der

Zwang eigentlich einer oft nicht ausformulierten Erwartungshaltung, die von
vereinfachenden Vorurteilen über die Substanz der appenzellischen Tradition geprägt ist.

Die Traditionserhaltung spielt sich nicht nur als Interaktion zwischen Musiker und
Rezensent ab, sondern betrifft auch Instrumentation, Sound und Repertoire. Die
traditionelle Instrumentation wird oft auf ein Minimum reduziert, beispielsweise vom
«Quartett Lascyer» aus Appenzell. Ihre individuelle Charakteristik ist der Einsatz

von Violine und Hackbrett für den typischen «Appenzeller Sound» und die konzertante

Spielweise. Unabdingbar ist die als urtümlich empfundene Appenzeller Tracht.
Es gehöre, so meint das gängige Vorurteil, zum Charakter der Volkskultur, dass

sie mündlich und von Generation zu Generation tradiert werde. Die zivilisatorische
Isolation, geographisch bedingt durch Talschaften, fördere die Stabilität, die «Echtheit»

des tradierten Gutes. Wie die folgenden Beispiele zeigen, basiert diese

Meinung aufeiner romantischen Simplifikation, die durch den Mythos des keine Noten
kennenden, urchigen Volksmusikers personifiziert wird. Die schriftlich fixierte
Volksmusik-Tradition war zwar verantwortlich für die Substanzerhaltung. Sie
brachte aber die Gefahr der Stagnation und Stereotypisierung mit sich.54 Diese
schriftliche Tradition wurde aber schon im 19. Jahrhundert begründet und fest
etabliert durch die Werke von Alfred Tobler/5

Töblers Werke haben das Bewusstsein der Eigenart der appenzellischen Volksmusik

weitherum gefördert; für die Volksmusik selbst aber wirkten sie vor allem
durch die Fixierung auf eine intellektuell stilisierte Vergangenheit. In der Folge
stagnierte die Appenzeller Streichmusik beinahe sechzig Jahre lang. Sie orientierte
sich an Vorbildern für Repertoire und Auftreten, die seinerzeit durchaus zeitgemäss

waren, aber eine lebendige Weiterentwicklung eher behinderten. So schuf Tobler

gewissermassen die wissenschaftliche Basis für vermarktbare Folklore. Heutzutage

werden - bezeichnend für das Umfeld der Volksmusik - immer wieder alte

Brauchtumsbeschreibungen aus dem 19. Jahrhundert zu Rollentexten und Drehbüchern

für die Praxis des 20. Jahrhunderts.36 Aus der Brauch-Unmittelbarkeit wird -
und zwar unter dem Druck der Suche des Freizeit-Publikums nach Urchigkeit in
der Bergwelt - ein Ritual. Solche Rituale müssen zudem immer wieder mit einem
wissenschaftlichen «Gütezeichen» beglaubigt werden, sei es durch akademisch
gebildete Volkskundler, welche Volksmusik-Konzerte programmieren und einführen,
oder durch Kommentare bei Fernsehübertragungen.

154



Tendenzen im Umfeld der heutigen Appenzeller Volksmusik SAVk 92 (1996)

Solche Ritualisierung schreibt die Inhalte fest und bindet sie an Oberflächlichkeiten.

Das Resultat ist eine Art Neoklassizismus, ein Klassizismus aus zweiter
Hand. In der Appenzeller Volksmusik ist diese Periode auf ca. 1920-1950 zu datieren;

sie scheint heute im wesentlichen überwunden. Nicht allen Volksmusikern
gelingt aber die Überwindung der Stereoptypisierung. Sie laufen Gefahr, dass ihre
Musik durch Repetition von Motiven und Strukturen zu Langeweile und Überdruss

führt. Auf sie trifft dann zu, was die Wochenzeitschrift «Tele» so formulierte: «Die
Kuh ist ausgemolken».57

Im Gegensatz zur klassizistischen Professionalisierung und zum Traditionalismus

wird auch eine entgegengesetzte Stilisierung angestrebt, die der absoluten
Unmittelbarkeit: Neuere CDs mit Volksmusik präsentieren sich mit sogenannnt
authentischen Klangbildern. Sie sind im lärmigen, akustisch ungünstigen originalen
Umfeld aufgenommen und dann interpretatorisch und stimmlich geschönt. Abgesehen

vom hohen Rauschpegel klingen solche Aufnahmen oft alles andere als

professionell, auch der Schnitt wirkt dilettantisch. Die Autoren solcher CDs rechtfertigen

sich: «Das tut den verbildeten Radiokonsumenten weh und das ist gut so.»5S

Das Unmittelbare, aber auch Unprofessionelle scheint hier Ziel zu sein. Solche
Aufnahmen streben eine künstliche Authentizität an, eine Art übersteigerten
Traditionalismus.

Herausforderung zur Marktkonformität

Ein Gütezeichen ungleich grösserer Mächtigkeit als die volkskundlich-historisie-
rende Beglaubigung ist die Marktgängigkeit des Volksmusik-Angebotes, und zwar
in ihrer spezifischen Form der CD-Fähigkeit.59 Gut ist, was sich auf einer Compact
Disc perfekt einspielen lässt und sich anschliessend gut verkauft. «Kultur» gilt als

um so besser, je mehr Publikum sie erreicht. Durch diese Anforderung werden zwei
Tendenzen der Volksmusik in den Vordergrund gedrängt, deren Publikumsakzeptanz

erprobterweise erfolgreich ist: einerseits die Überhöhung des historisierenden,
binnen-exotischen Aspektes, bei dem ursprünglich Nebensächliches paradigmatische

Funktion erhält, andererseits die gezielte Beimischung von Schlager und
Schnulze bis hin zu Rock/Pop und Jazz, also die Fortsetzung von aus dem Fernsehen

Bekanntem mit minimalen Anforderungen an Vorkenntnisse und Rezipierbar-
keit.

Mindestens ebenso wichtig für den Erfolg eines Musikers auf dem Massenmarkt

sind seine Fähigkeiten für die Medienpräsentation. Sein Unterhaltungswert
wird gemessen an seiner Fertigkeit als Gesprächspartner. Seine Persönlichkeit wird
ins Zentrum gestellt, und die Ergiebigkeit dieser Darstellung bestimmt seinen

Erfolg weit mehr als die Qualität seiner Musik. Das Streben der Massenmedien zielt
tendenziell auf den Verkauf von Ideen, Meinungen, Wertungen und Haltungen.
Gemäss Geschäftsbericht von DRS60 sollten nämlich aufdie für ihre Produktionen
auszuwählenden Gegenstände möglichst folgenden Prädikate zutreffen: niveau-

155



Margaret Engeler SAVk 92 (1996)

voll, unbeachtet, selbstmitleidig und minoritär, denn «unbewusstes Ziel sei es, so

sagt die Forschung (sie), sich in eine gute Stimmung zu versetzen oder die gute
Laune zu bewahren». Dies führt meines Erachtens zwangsläufig zu einer Verflachung

und Schwächung des musikalischen Inhaltes. Die nivellierende Kraft, welche

die wirtschaftlichen Zwänge und die Übermacht der technischen Entwicklung
aufdie musikalische Befindlichkeit der Volksmusiker ausübt, führt zu Konflikten
mit denen sich jeder Musiker auseinanderzusetzen hat. Eine typische Auflösung
des Konfliktes besteht darin, von allem etwas aufzunehmen. So versuchte der
bekannte Appenzeller Hackbrettler Walter Aider auf seiner neuen CD «Am Appenzeller

Hackbrett»61 neue Impulse in die tradierte Appenzeller Volksmusik zu bringen,

um zeitgemäss und marktgerecht zu sein. Nach neukomponierten Schottisch,
Wälserli, Ländler, Marsch oder Polka, die vorwiegend von Walter Aider komponiert

wurden, folgen noch einige tradierte Appenzeller Zäuerli, aber anschliessend

setzt sich der Hackbrettler mit dem Faust-Walzer (Charles Gounod), dem Ave Maria

(J. S. Bach), dem Gefangenenchor aus Nabucco (Giuseppe Verdi), einem
Ungarischen Tanz (J. Brahms) und Mozarts «Rondo alla Turca» auseinander.

Die dem Traditionellen zugewandte Appenzeller Streichmusik Bänziger
wandelte ihren Namen in den letzten Jahren zur marktgängigeren Dialektform «Striichmusig

Bänziger». Der Topos des Appenzellischen bleibt vordergründig. Auf der
CD-Hülle62 stehen die Musiker mit ihren Requisiten vor dem schmucken Appen-
zellerhaus des Leiters Ernst Bänziger. Aber die «Original»-Besetzung (zwei Geigen,

Cello, Bass und Hackbrett) ist folkloristisch erweitert durch drei Alphornbläser,

dem Alphorn-Trio aus dem st. gallischen Rebstein. Diese Produktion wurde
unter dem Titel «38 Jahre Bänziger» als Jubiläums-Tonträger vermarktet.

«Nebes Bsonderigs» - etwas Besonderes - verspricht der vom Radio DRS
bekannte Produzent Peter Schal 1er mit seiner CD, aufder er die «Meedle Striichmusig
Weissbad» zusammen mit zwei Rockbands auftreten lässt.63 Die CD basiert auf
einer Sendung auf DRS3, dem Kanal, der der Musik für die Jugend, vor allem der

Sparte Pop/Rock gewidmet ist, und nicht auf dem eher der Volksmusik zugewandten

DRS l.64

Insgesamt wird deutlich, dass der Zwang des medialen und wirtschaftlichen
Umfeldes sich primär zur Ausweitung, ja Eklektisierung des musikalischen Angebotes

auswirkt. Dies wird durchaus als Konflikt mit dem Selbstverständnis der
traditionellen Volksmusik wahrgenommen und wird nicht verdrängt, sondern katego-
risiert: «Bei Engagements auf grossen Bühnen und in Erstklasshotels muss eben

oftmals das Sennechutteli dem Smoking, der Ländler dem Schlager und die Handorgel

dem Saxophon weichen.»65

Die Bewältigung des Konfliktes geschieht hier im Zeichen der Professionalität:
«Wir sollten nie vergessen, dass wir Musiker uns nach dem Publikum zu richten
haben. Anpassungsfähigkeit ist gefragt. Wir sollten nie ausser Acht lassen, dass die
Musik von Herzen kommen sollte. Wenn wir dies beachten und wenn wir unsere
schöne Volksmusik klar vom Schlager trennen, bin ich überzeugt, dass beide
nebeneinander Platz haben und weiter überleben werden.»66

156



Tendenzen im Umfeld der heutigen Appenzeller Volksmusik SAVk 92 (1996)

Anmerkungen

Margaret Engeler: Das Beziehungsfeld zwischen Volksmusik, Volksmusiker und Volksmusikpflege
am Beispiel der Appenzeller Streichmusik. Trogen/Herisau 1984.

Margaret Engeler: Das Musikleben im Lande Appenzell anhand der schriftlichen Quellen. Lizen-
tiatsarbeit Universität Zürich. Zürich 1980.

3 Tagblatt der Stadt Zürich, 15.4.1996.
4 U. Windisch: Nationale Mythen im Alltag. In: P. Hugger (Hg.): Handbuch der Schweizerischen

Volkskunde, Zürich 1992. Bd. 3, S. 1343-1350 (hier 1345).
1 «Gradhebe»: Akkordisches Sekundieren eines langsamen Hirtenliedes (Jodeis), instrumental

gespielt «Zäuerli» genannt, das mit angeschlagenen Akkorden an einen Rhythmus gebunden ist.
1

«Ruggusserli»: In Appenzell Innerrhoden ein langsamer Jodel, in Ausserrhoden Jodellied, Zäuerli
genannt; vokal wenig rhythmisiert.

7 «Schelleschöttle»: langsames, rhythmisiertes Schwingen von grossen Kuhglocken «Schellen», die
tonlich aufeinander abgestimmt sind.

8 In der volkskundlichen Folklore-Diskussion würde dieses Verständnis der Volksmusik als ihr «er¬
stes Dasein» bezeichnet. W Wiora prägte unter dem Eindruck der Situation in der Nachkriegszeit
den Ausdruck «erstes» und «zweites» Dasein. Das primäre Kennzeichen der Volksmusik im ersten
Dasein ist ihre volle Integrierung in das Leben, das Praktizieren von natürlichen Variantenbildungen
und Improvisationen. Das zweite Dasein ist nach Wiora volksmusikalische Zierde, unverbindliches
Steckenpferd, Volksmusik mit fixierter Struktur. Sekundännerkmal ist der Wegfall der einfachen
Musizierweise mit Unscharfe in der Praxis. Vgl. W. Wiora. Europäische Volksmusik. Kassel 1957.

Beispielsweise die Reisebeschreibungen von Joh. Gottfried Ebel 1798 oder Fr. K. von Kronfels
1826. Siehe Margaret Engeler (wie Anm.l), S. 30ff.

10 Max Matter u.a.: Zur Folklorisierung des schweizerischen Hirtenlandes. Die Alphirtenfeste in Un¬

spunnen. In: Albrecht Lehmann, Andreas Kuntz (Hg.): Sichtweisen der Volkskunde. Berlin/Hamburg

1988, S. 321-328.
" Theo Mäusli: Jazz und geistige Landesverteidigung. Zürich 1995.
12 Resolution «Verpolitisierung der Volksmusik und des Brauchtums» der Gesellschaft für die Volks¬

musik in der Schweiz (GVS).
13

Vgl. Joachim Braun: Aspects of Early Latvian Professional Musicianship. In: Journal of Baltic
Studies 16 (2/1985), S. 95-110.

14 NZZ, 24./25.2.1996.
15 Die Appenzeller Zeitung spielte bis gegen 1850 eher eine gesamtschweizerische als eine appenzellische

Rolle, vgl. Walter Schläpfer: Pressegeschichte des Kantons Appenzell Ausserrhoden. Herisau 1978.
16 Alfred Tobler: Das Volkslied im Appenzellerland. Zürich 1903; Der Volkstanz im Appenzellerland.

Zürich 1904; Musikalisches aus Appenzell. Trogen 1896.
17 Christian Seiler: Verkaufte Volksmusik. Zürich 1994.
18 SMR 5/95, S. 24. Die Schweizer Musiker Revue (SMR) ist das monatlich erscheinende Fachblatt

der Volksmusikanten, in welchem diese mit Zuschriften und Beiträgen zu Wort kommen.
19 SMR 10/95, S. 25.
20 D'Striichmusig Aider macht uf! Philips CD 848 430-2, PolyGram Records 1991.
21 Roman Brodbeck. «Fünf Tage bei DRS2». In: Dissonanz 44 (Mai 1995), S. 19-22.
22 SMR 10/95, S. 21.
2' 1. Ländlermusikfest Appenzell vom 1. bis 3. September 1995.
24

«Hierig»; Alter Pantominentanz.
25 AufPublikumserfolg können auch Inserate wie «Nidwaldner Luft fordert Volksmusik» für die Stu¬

bete in Stans rechnen. SMR 1/96, S. 20.
26 NZZ, 4. 9.1995.
27 SMR 4/95, S. 3.
28 Charakteristische Tabakpfeife der appenzellischen Bauern.
2" SMR 4/95, S. 13.
30 Der Verkauf mit Hilfe der Volksmusik benutzt alle Sinnesebenen, um eine möglichst breite Kundschaft

anzusprechen. Beispielsweise finden sich die Hersteller von Appenzeller-Käse, Appenzeller
Alpenbitter und Uhren im Appenzellerlook in einer Werbestrategie unter Benutzung der Appenzeller

Volksmusik zusammen. Das Aushängeschild ist jeweils ein bekannter Musiker, ein Idol wie A.
Düsel, Jakob Alder, Chli Fochsli, Emil Zimmermann, die Alderbuebe Streichmusik u.a..

157



Margaret Engeler SAVk 92 (1996)

Nach H. G Bainett: Innovation. The Basis ofCultural Change. New York 1953, S. 7, wird «Innovation»

definiert als «alle Gedanken, Verhaltensweisen und Dinge, die neu sind, weil sie sich von
bereits vorhandenen Formen qualitativ unterscheiden». Zitiert nach Klaus Roth: Bürgertum und

bürgerliche Kultur in Südosteuropa. Ein Beitrag zur Modernisierungsdiskussion. In: Ueli Gyr
(Hg.): Soll und Flaben. Alltag und Lebensform bürgerlicher Kultur. Zürich 1995. S. 245-260 (hier
S. 247).
In der E-Musik ist das Ereignis nicht improvisiert, sondern in die Musik einkomponiert.
SMR 7/95. S. 28.

Auch die «Blasmusik St. Jakob St. Gallen» musiziert heute vorwiegend im Egerländerstil
(nordwestböhmische, deutschsprachige Landschaft). Diese Formation wurde 1913 unter dem Namen
«Eisenbahner-Musik» gegründet. 14 Jahre später wurde sie auf «Arbeitermusik St. Gallen» umgetauft,

heute tritt sie als «Blasmusik St. Jakob St. Gallen» auf.
NZZ, 12.6. 1995.

«Wenn sich hier und dort ein «juiz» (Jauchzer) mit der Musik vermischt, so zeugt dies immer von
der urtümlichen Verbundenheit der Zuhörer mit der Ländlermusik.» SMR 4/95, S. 23.

Jean Daetwylers «Concerto pour cor des alpes et orchestre», 1972, oder das «Konzert für Alphorn
und Harfe» (LP Forlane CA 63UM3547) oder «Mytha», the Contempory Alphorn Orchestra, von
Hans Kennel (Hat Hut Records LTD. CH-4106 Therwil).
NZZ, 9. 10.95.
Züri-Woche, 25. 11.1982.

Ergebnisse einer Studie der Medienkonferenz, Auszug in: NZZ. 27. 4. 1995.

Bei der E-Musik nähert sich der journalistische Schreibstil immer häufiger dem Sprachstil der
U-Musik. oft sogar einer volkstümlichen Redeweise an - mit Erfolg.
SMR 7/95, S. 5.

SMR 4/95, S. 20-23.
SMR 4/96, S. 24.

SMR 7/95. S. 24, Artikel von Ernst Meyner: «Volksmusik landauf, landab». In der SMR 10/95, S. 25,
heisst es: «Erfolg haben diejenigen, vor allem jüngere Volksmusiker, welche die sogenannt traditionelle

Volksmusik durchmischt mit Schlagern, Oberkrainern. Oldies etc. bringen, ein Potpourri, das

offensichtlich beim Publikum der Volksmusikszene ankommt. Bisher hatten wir immer am meisten
Erfolg, wenn wir die Sparten in bunter und abwechselnder Folge gespielt haben: ein Schottisch, ein
Ländler, ein Fox und dann klar davon getrennt wieder eine Runde Oldies. Oberkrainer und
Schlagermelodien. Das Publikum hat mitgesungen und. wie es so schön heisst. mitgemacht. Und wenn wir
dann nach so einer modernen Runde wieder zur traditionellen Volksmusik zurückgekehrt sind, ist
die Ambiance und die gute Stimmung geblieben. Von schädlichen Einwirkungen keine Spur. Heute
habe ich das Gefühl, dass wir mit einer musikalischen Vielfalt auch mehr zur Erhaltung des schönen
Brauchtums leisten, als wenn wir den ganzen Abend mit versteinerter Miene dasitzen und einen
Ländler nach dem anderen herunterleiern.»
«Fleurop» war Sponsor für die volkstümliche Schlagershow «Volksmusik-Stadl», die mit dem Prä-

sentator Sepp Trütsch nach Kanada reiste.
SMR 5/95, S. 24. In SMR als spezielle Kolumne «ganz persönlich» geführt.
SMR 12/95, S. 9.

So erzählt beispielsweise Walter Aider, der Hackbrettspieler der «Alderbuebe», von einem
Schlüsselerlebnis: Auf einer Reise nach Ungarn habe er ungarische Zimbalspieler kennengelernt und
deren Fertigkeit bewundert. Mit diesen Musikern fühle er sich verwandt gemäss dem immer noch
verbreiteten Mythos der zigeunerischen Abstammung der Appenzeller Streichmusik. Vgl. Margaret
Engeler (wie Anm. 1). S. 61 ff.
Walter Aider besuchte zwei Jahre die Jazzschule St. Gallen, wo er Harmonielehre studierte.
SMR 1/96, S. 24.

Ueli Gyr: Einleitung. Bürgeiiichkeit und Alltagskultur. In: Ders. (Hg.): Soll und Haben. Alltag und
Lebensformen bürgerlicher Kultur. S. 7-14 (hier S. 8).

Appenzeller Zeitung. 16. 1. 1988.

Die Appenzeller Streichmusik in der Familie Aider gellt schon in die fünfte Generation. Bei einer
Preisverleihung (für «Verdienste um die Pflege und Förderung der Appenzeller Volksmusik».
Appenzeller Zeitung, 18. 3. 96) an einen ihrer Senioren (Jakob, genannt Alders Jock, geboren 1915)
wurde einmal mehr diese Kontinuität und die in alle Zweige der Familie vererbte aussergewöhnliche
Musikalität erwähnt. Jakob Aider ist Enkel einer der Brüder, welche 1884 die Aider Streichmusik

158



Tendenzen im Umfeld der heutigen Appenzeller Volksmusik SAVk 92 (1996)

begründeten; wie sein Vater spielte er ebenfalls bei den «Aldcre» mit (1934-1947) und wirkt seither
als Lehrerund Initiant in verschiedenen bekannten Appenzeller Formationen. Seinaussergewöhnli-
ches und exaktes Musikgedächtnis erlaubte ihm früh, das Gehörte (vom Grossvater Johannes Aider,
geb. 1864) schriftlich - in einer selbsterfundenen Stenographie zu notieren und so alte Melodien
und Tänze in die Gegenwart herüberzuretten. In: Margaret Engeler (wie Anm. 1), S. 175.

Tobler war der erste, der das Studium der appenzellischen Volkskultur wissenschaftlich betrieb, also
den Alltag des Appenzellervolkes beobachtete, reflektierte und schilderte. Alfred Tobler (1845-
1923 selbst gelangte auf Umwegen zur Volkskunde. Er galt als «gottesfürchtiger» Mann und wollte
ursprünglich Pfarrer werden. Man erzählt, die Leute seien aber nicht seiner Predigten wegen in die
Kirche geströmt, sondern um seinen mächtigen Bariton zu hören. Er versuchte es in der Folge als

Konzertsänger, fand aber seinen eigentlichen Wirkungskreis schliesslich als «geliebter Sängervater»,

der sich nur noch dem Appenzeller Volksgut widmete. Die Universität Zürich verlieh ihm
dafür später den Dr. h. c. Vgl. Margaret Engeler (wie Anm. 1), S. 205; Werkverzeichnis von Alfred
Tobler.
K. Köstlin in seiner Wiener Antrittsvorlesung vom 27. 6. 95: Lust aufs Ganze. Die gedeutete Moderne

oder die Moderne als Deutung - Volkskulturforschung in der Moderne. In: Österreichische
Zeitschrift für Volkskunde XLIX/98 (1995), S. 255-275 (hier S. 268).
SMR 7/95, S. 24.

Gerlinde Flaid und Hans Flaid. Vorwort zur CD «Musica Alpina l/II. Pro Vita Alpina, Innsbruck.
Zitiert nach NZZ, 21.6.1995.
Selbst Strassenmusiker erlangen ihre breite Publikumsakzeptanz via CD-Fähigkeit, z. B. CD Magos
(MCA Music Schweiz), bespr. in NZZ, 13./14. I. 1996.

Geschäftsbericht DRS. In: Link. Monatsmagazin des Publikumsrates DRS, 6/1995, S. 4., und 3/96,
S. 2.

CD 91502 CSR Records, 8004 Zürich 1992.

CD 51 1041-2, Archiv-Records AG, Label Teil.
CD 6230022, Audio Consulting AG.
SMR 12/95, S. 9.

SMR 10/95, S. 12.

SMR 10/95, S. 25.

159


	Mythos und Kommerz : Tendenzen im Umfeld der heutigen Appenzeller Volksmusik

