Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 92 (1996)

Heft: 2

Artikel: Mythos und Kommerz : Tendenzen im Umfeld der heutigen Appenzeller
Volksmusik

Autor: Engeler, Margaret

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-117971

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-117971
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

)2 M K 22 F A3

Schweizerisches Archiv fiir Volkskunde 92 (1996), H. 2, 137-159

Mythos und Kommerz

Tendenzen im Umfeld der heutigen Appenzeller Volksmusik

Von Margaret Engeler

Die Appenzeller Streichmusik,' eigentlich die ganze volksmusikalische Szene hat
sich in den letzten fiinfzehn Jahren stark veriindert.” Besonders verindert, in gewis-
sen Beziehungen auch verdeutlicht, haben sich die Beziehungen zwischen der
Volksmusik und ihrem Publikum, die technischen Hilfsmittel und das Selbstver-
stindnis der Volksmusiker. Beim «Volk» der Volksmusik-Veranstaltungen priagte
frither die dltere Generation das Bild, heute sind es vor allem Jiingere, die sich aktiv
an der Szene beteiligen. Der technische Charakter der Verbreitung ist zunehmend
bestimmt vom aufwendigen Show-Business des Fernsehens, den idyllisch aufge-
machten CDs und der technischen und musikalischen Professionalitit der Volks-
musiker.

Diese Verdnderungen sind Teil einer kulturellen Entwicklung, die hauptsédchlich
von zwel Tendenzen geprigt ist: Die eine ist allgemein kulturhistorisch, ndmlich
eine Reaktion auf die iiberwiltigende Offnung der lokalen Kultur zum Multikultu-
rellen, Pluralistischen; die andere ist die Erschopfung des Neuigkeits-, vielleicht
sogar des Substanz-Wertes von importierter globaler Popularmusik-Kultur. Die
Konturen und Beweggriinde dieser Anderungen zu erfassen und zu benennen, ist
eine volkskundliche Aufgabe.

Aufder Suche nach dem heutigen «Volk» der Volksmusik miissen wir uns von
den tiberholten Kategorien der Volkskunde befreien, nicht das historisierende
Denkmuster in den Vordergrund stellen, sondern funktionalistische, symbolkom-
munikative Ansitze verfolgen. Auf die heutige Volksmusik ist das verbreitete
Urteil unzutreffend, Volksmusik sei Sache einer landlichen Schicht des einfachen
Volkes. Das «Volk» der Volksmusik entsteht vielmehr, wenn Einzelne Ge-
schmack an der Volksmusik und dadurch an der volksmusikalischen Szene fin-
den. Das Studium dieses «Volkes» sollte sich somit zentral mit den Bediirfnissen
der heutigen Zuhorer und ihrem Verhalten an entsprechenden Anléssen ausein-
andersetzen. Damit ldsst sich auch etwa die Hinwendung zum Traditionellen er-
kldren.

Im ersten Teil der Arbeit wird die Hinwendung des Publikums zum Traditionel-
len als ein Prozess der Identifikation und der damit einhergehenden Grenzziehung
verdeutlicht. Hauptsédchlichster Mechanismus ist dabei die Mythenbildung, die
Aneignung bestehender Mythen durch die verschiedenen Teilnehmer an der Volks-
musikszene, vom Verwerter bis zum Publikum.

Der zweite Teil wendet sich mehr den Auswirkungen des Wandels auf den Musi-
ker und seine kulturelle Befindlichkeit zu. Untersucht wird, wie sich die Aneig-

137



Margaret Engeler SAVk 92 (1996)

nung neuer Formen notwendigerweise aus dem Erhaltungswillen der Volksmusik
angesichts der Marktkonkurrenz einerseits und dem Bediirfnis nach Qualitdt und
Identitédt andererseits ergibt.

Der Mythos des Urtiimlichen

Volksmusik ist ein wesentliches Bestimmungsmerkmal des gegenwirtigen Le-
bensstils einer breiten Bevolkerungsschicht. Die zeitgemisse Volkskunde befasst
sich deshalb auch mit ihren aktuellen Problemen und Entwicklungen. Dazu stelle
ich an den Anfang eine Darstellung und Analyse der gegenwirtigen Formen der
Aneignung von Mythen und Vorurteilen betreffend Volksmusik. Denn diese erwei-
sen sich als ergiebiger als historische und historisierende Zuginge einerseits oder
eine phinomenologische Darstellung andererseits. Die Bekanntheit der «Kastel-
ruther Spatzen» beispielsweise beruht auf dem Mythos der « Welt, die noch in Ord-
nung ist»: «Eine kleine Dorfkirche, enge Gisschen, farbige Blumen, weisse Berge
und saftig griine Wiesen. <E1, schau mal, wie schon’s dort ist», schwirmt Erika, als
sie die Bilder auf der Leinwand im Hallenstadion sieht. Die Stars der Volksmusik,
die <Kastelruther Spatzen», haben am Freitagabend nicht nur ihre Trompeten und
Trachtenhosen mitgebracht, sondern auch ein Stiick Heimat. Zwischen den Liedern
flimmern auf der Leinwand immer wieder Bilder von Schafen, Bergsteigern und
Holzhiitten vor den siebentausend Augenpaaren vorbei».’

Die Volksmusik-Szene kann als die Interaktion der drei Komponenten Publi-
kum, Musiker und Verwerter aufgefasst werden. Deren jeweiliges Verstindnis des
Topos «Volksmusik» kann am treffendsten als Variation eines Mythos beschrieben
werden. «Mythos» wird hier gemédss dem journalistisch weitgefassten Sprachge-
brauch verwendet, wo es heute als Modewort in den verschiedensten Zusammen-
hingen auftritt: «Der wirkungsmichtige Mythos Pestalozzis», «Den Mythos der
Volksbildung demontieren und durch den Disput {iber die Schule von heute erset-
zeny, «Fernsehjournalismus und seine Mythen», «Antike Mythen vom Ursprung
der Musik», «Mythos Kindheitstrauma», «Fakten und Mythen: medizinische Uber-
legungen zur Abtreibungspille» usw. Dabei wird hier Mythos durchaus nicht im
Gegensatz zu geschichtlicher Tatsdchlichkeit und Funktionalitdt im kulturellen Be-
reich verstanden. Eine Abgrenzung gegen Anspriiche wieder auferstandenener
oder nie verschwundener mythologischer Vorstellungen bleibt problematisch; die
Volkskunde hat nicht den Auftrag der Entmythologisierung.

Was verstehen wir heute unter Mythen? Mythen geben sich als Darstellungen
objektiver Sachverhalte, wobei die Wirkung durch ihre Verwendung in einem kul-
turellen Umfeld entsteht. Durch ihren unmittelbar verstédndlichen, beinahe archety-
pischen Charakter konnen Mythen sehr wohl emotionellen, oft sogar beherrschen-
den Charakter, etwa fiir das Selbstverstindnis, annehmen. So heisst es beispiels-
weise, dass die Appenzeller Volksmusik, aber eben auch die Appenzeller selber
von den Zigeunern abstammen. Dieser Identitidts-Mythos wird heute wieder ver-

138



Tendenzen im Umfeld der heutigen Appenzeller Volksmusik SAVK 92 (1996)

mehrt verbreitet und vermarktet. Ohne die jahrelange Verwendung durch die Me-
dien, durch Kulturpropaganda oder kommerzielle Verbreitung verlieren solche
Mythen allerdings ihre Wirkung.

Publikum, Musiker und Verwerter wissen, dass Mythen nicht Vortauschung fal-
scher (historischer) Tatsachen darstellen. Der Mythos «Tell» z. B. hat seine univer-
sale Wirkung ganz unabhangig davon, ob es die Person Tell in Wirklichkeit je gege-
ben hat. Vielmehr beruht die Wirksamkeit eines Mythos in seiner Funktion als Kri-
stallisationskern des (Selbst-)Verstandnisses. Mythen sind «gleichnishafte Mittel,
um die Welt zu verstehen»®. In ihrer allgegenwirtigen Symbolik wirken sie reali-
tatsgestaltend und normierend: Beispielsweise ist die Volksmusik mit dem Hack-
brett, mit «Gradhebe»® und «Ruggusserli»®, das «Schelleschéttle»’” und selbstver-
standlich die Tracht des Sennen mit den gelben Hosen vom Bild des Appenzellers
nicht mehr wegzudenken.

So ist es heute undenkbar geworden, dass eine Appenzeller Streichmusik auf-
tritt, ohne dass sie sich dieser Embleme bediente. Was unter dem Druck der My-
thenbildung enstand, ist eine Konvergenz der Symbolik und eine Stereotypisierung
des Bildes. Deshalb kann der Inhalt des Mythos auch von jedermann erfasst wer-
den, allerdings mehr seelisch-instinktiv als reflektiert. In seiner «Ur»-Form spricht
der Mythos von der echten, authentischen Volksmusik. Er geht von der Vorstellung
einer uralten Tradition einer aus der unverfialschten Quelle der Musikalitét des ein-
tachen Volkes aufsteigenden und im Brauchtum zum Selbstverstindnis geworde-
nen Musikausiibung aus.”

Auf diese Ur-Form des Verstindnisses greifen Volksmusik-Pflege und Volks-
musik-Verwertung zuriick. Beides gibt es spitestens seit dem ausgehenden
18. Jahrhundert. An den Grundmotivationen der Volksmusik, von der Erhaltung
einer arkadischen Hirtenidylle’ zum Zwecke der Selbstidentifikation des Schwei-
zertums bis hin zur Aufbereitung fiir die Vermarktung im Tourismus-Geschift, hat
sich wenig gedndert.

Die Grenzen zwischen diesen Extremen der Motivation werden von den Verwer-
tern der Volksmusik bewusst verwischt. Doch ist deutlich, dass gerade in Zeiten der
kulturellen Herausforderung das Bediirfnis zur Identifikation mit Hilfe des Traditio-
nellen besonders gross ist. Dieses Phidnomen ist jedenfalls in der Volksmusik immer
wieder aufgetreten. So ist etwa das vielzitierte erste schweizerische Volksmusikfest
1805 in Unspunnen" in den Zusammenhang der kulturellen Herausforderung der
franzdsischen Revolution zu setzen. Es entsprach dem Wunsch, das utopische Bild
der urttimlichen, heiter-unverdorben-landlichen Volkskultur zu vermitteln und die
Volksmusik vor nivellierenden und zersetzenden Einfliissen zu bewahren.

Doch gab es spiter weit weniger unschuldige Perioden, wo unter dhnlichen Vor-
gaben das Volkstiimliche nicht nur gepflegt, sondern ideologisch instrumentalisiert
wurde. Ich erwihne hier nur die Einbindung einer manipulierten Volkskultur in den
Agitprop (Agitation und Propaganda) des Realsozialismus in den kommunisti-
schen Diktaturen sowie die Ausgrenzung und Vernichtung des Fremden durch den
Nationalsozialismus (zum Beispiel Jazz)."

139



Margaret Engeler SAVk 92 (1996)

Auch Gegenwartsphinomene sind nicht zu verharmlosen: Die Verwendung von
Léandlerkapellen, Kuhglocken, Volkstanz und Trachtengruppen im Widerstand der
Schweizerischen Volkspartei gegen eine iibereilte Europdisierung der Schweiz
stellt auch eine bewusste Instrumentalisierung dar. Dass die Linke (die auf die tra-
ditionellen Trachtenmadchen beim Empfang eines neuen Bundesrates verzichtete)
dies propagandistisch ausschlachten wiirde, war voraussagbar. Aber auch die GVS
(Gesellschaft fiir Volksmusik in der Schweiz) als Vertreterin der Sparte «Schweizer
Volksmusik» im Schweizerischen Musikrat wehrt sich gegen eine solche Verpoliti-
sierung der Volksmusik. Sie wandte sich 1995 mit einer Resolution an die Medien,
die folgende Kernausage enthilt: «Es darf und kann nicht Aufgabe der Musik sein,
politische Ansichten und Ideologien zu legitimieren (...).»"

Der politische Einfluss des Nationalsozialismus auf die Volksmusik operierte
direkt mittels volkisch-militant geprigter Textunterlagen fiir eingéingige tradierte
oder neue Melodien. Andererseits stand bei der Instrumentalisierung der Volksmu-
sik durch die kommunistischen Diktaturen — mit visuell ansprechenden Volkstanz-
Darbietungen, farbigen Trachten etc. — die Demonstration der Volksverbundenheit
der Nomenklatura propagandistisch im Vordergrund.

Aus ideologischen Griinden ignorierte die sowjetische Musikgeschichte bei-
spielsweise die reiche und eigenstandige litauische Musikentwicklung, datierte de-
ren Beginn ins 19. Jahrhundert und schrieb sie dem russischen Einfluss zu." Noch
nach Jahren zeigten sich auch die Auswirkungen der Folklorisierung der
georgischen Landbevolkerung, der man vordemonstriert hatte, wie man nach russi-
scher Meinung Volkslieder aufzufiihren habe. Solche Russifizierungen markieren
einen Bruch im Volksmusikschaften. Hier, wie tibrigens auch in der gegenwirtigen
schweizerischen Volksmusik, wurde allerdings durch die Bedrohung der eigenen
Kultur erst recht das Bewusstsein eines selbstindigen Wertes geweckt."

Die politische Verwendung von Mythen hat stets einen historisierenden Charak-
ter. [hr Inhalt wird mit allen zur Verfligung stehenden Mitteln als Teil der Identitit
des jeweiligen Volkes dargestellt und von diesem dann auch so rezipiert. Im Falle
der Appenzeller Streichmusik 1st im Augenblick die politische Instrumentalisie-
rung kaum relevant, hingegen ist es die wirtschaftliche in ganz ausgepriagtem Mas-
se. Im folgenden soll die Rede von den aktuellen Mythen (iber die Appenzeller
Streichmusik sein.

Erstens ist festzuhalten, dass es fiir die Zeit vor 1800 kaum historische Quellen
gibt, die diese Musik in irgendeiner Weise von der tibrigen alpenlidndischen Volks-
kultur absondern. Die ersten verldsslichen Quellen — in der Form von Ankiindigun-
gen von Tanzanldssen — finden sich in der Appenzeller Zeitung seit ungefihr 1848"
und in den bahnbrechenden Werken von Alfred Tobler um 1900'. Die kontinuierli-
che Tradition der appenzellischen instrumentalen Volksmusik begann 1884 und
erhielt ihre heutige Form erst in den 20er und 30er Jahren dieses Jahrhunderts.

Das in Mythen gefasste kulturelle Geddchtnis unterliegt einem historischen
Wandel. Zu keiner Zeit entsprach es einem unmittelbaren Erlebnis von Zeitgenos-
sen. Hingegen bildete im schweizerischen kulturellen Gedédchtnis das Wesen und

140



Tendenzen im Umfeld der heutigen Appenzeller Volksmusik SAVK 92 (1996)

die Funktion der Volksmusik stets ein zentrales Element. Vom Wandel der Defini-
tionen der Volksmusik ldsst sich deshalb umgekehrt auch ein Wandel in den My-
then ablesen. Noch in Riemanns Musiklexikon — Ausgabe 1926/1927 — wird die
Volksmusik der Unterschicht, der Mutterschicht oder Grundschicht (vulgus in po-
pulo, common people) zugeordnet, insbesondere dem bauerlichen Landvolk, den
Fischern, Schifern, Hirten etc. In der Ausgabe von Meyer’s Standardlexikon 1983
hingegen erkennt man die Volksmusik als kulturelle Ausserung unterschiedlicher
ethnischer und sozialer Gruppen und sieht sie als Besonderheit von feststehenden
Formen und leicht zu erlernenden Spielfiguren. Hier wird ebenfalls bemerkt, dass
im 20. Jahrhundert die Massenmedien, die Bildungseinrichtungen und die beliebi-
ge Reproduzierbarkeit wesentlich auf die Volksmusik eingewirkt hitten.

Die Aneignung der Mythen durch die Verwerter:
Traditionalismus und Animatorismus

Die Verwerter streben selbstverstandlich den wirtschaftlichen Erfolg an. Fiir die
Appenzeller Volksmusik zeigt sich schon seit dem 18. Jahrhundert, dass die Ver-
wendung des Mythos der uralten Tradition dusserst niitzlich sein kann. In der einen
Ausprigung der Verwertung traditioneller Elemente wird der Wunsch nach Bewah-
ren in den Vordergrund gestellt, in der anderen das Faktum des Aussergewohnli-
chen, der (Binnen-) Exotik in Musik, Tracht und Brauchtumsanlass. Diese beiden
Komponenten vermischen sich in verschiedenster Weise, wobei die Betonung ein-
mal auf dem gemeinschaftsbildenden Identifikationswert liegt, einmal mehr auf
dem reinen Unterhaltungswert. Einmal operiert man mit dem Begriff der Tradition,
einmal eher mit dem der Innovation.

Das Begriffsumfeld von «Tradition» ist wesentlicher Bestandteil des Mythos
der Volksmusik. Als volkskundlicher Begriff hat Tradition eine wechselvolle Ge-
schichte, auf die ich hier nicht eingehen will. « Tradition», wie sie von den Verwer-
tern der Volksmusik instrumentalisiert wird, mochte ich zur Verdeutlichung des-
halb «Traditionalismus» nennen. Im gleichen Sinne mochte ich das vielgebrauchte
und missbrauchte Wort «Innovation» in diesem Zusammenhang moglichst vermei-
den und im gegenwirtigen Zusammenhang eher von «Animatorismus» sprechen.
[n beiden Fillen geht es ja weniger um die Sache der Volksmusik selbst als um ihre
Verwertung.

Traditionalismus: politische und kommerzielle Grundhaltungen

Die Anbieter am Markt der Volksmusik wollen alle dasselbe, ndmlich eine mog-
lichst grosse Breitenwirkung. Dabei ist der Traditionalismus in verschiedenen Zeit-
perioden immer wieder instrumentalisiert worden. Die Aussagen der Anbieter zur

eigenen Motivation sind von hochst unterschiedlichem Charakter und reichen vom

141



Margaret Engeler SAVk 92 (1996)

Pathos der Rettung des schweizerischen Volksgutes bis zum Pragmatismus der Ein-
schaltquoten und Werbeeinnahmen. Gemeinsam ist ihnen allen der Anspruch, Pfle-
ger und Bewahrer einer Tradition, aber zugleich auch Tridger einer Innovation zu
sein. Christian Seiler entwirft in seinem Buch «Verkaufte Volksmusik» im Reporta-
gestil folkloristische Stimmungsbilder der schweizerischen Volksmusik-Szene, die
aber mehr inhaltliche Aussagekraft haben als viele wissenschaftliche Texte zum
Folklorismus: «Volksmusik ist in der Schweiz die kommerziell erfolgreichste Kul-
turform nach aussen, im Radio, im Fernsehen, auf Tontrdgern. Nach innen ist sie die
bedeutendste Identifikationskultur.»'’

Dem Traditionalismus als einer Marktkraft redet ein bekannter Appenzeller Jo-
dellied-Komponist wie folgt das Wort: «Gerade die Einfachheit des Jodels — des
Naturjodels im besonderen — soll und kann uns besinnlich stimmen, wieder fester
auf dem Boden unserer immer noch sehr schénen Heimat zu stehen. Aus innerer
Uberzeugung wollen wir versuchen zu demonstrieren, wo wir eigentlich unsere
Wurzeln hétten, und zwar nicht mit Strassenschlachten, sondern mit unserem
Volksgesang und unserer schénen Volksmusik.»'™

Trotzdem mdchte dieser Jodelkomponist und Bauernmaler aus dem Appenzel-
lerland die «Besinnung auf das eigene Kulturgut» als innovative Leistung der
Volksmusik von den Medien anerkannt wissen. Er begriindet dies damit, dass
«auch unsere Liedtexte etwas zuriickschauen diirfen; sie sind deshalb nicht rtick-
standig, sondern dusserst aktuell, denn es ist noch nicht zu spét, zu all dem Schénen
allerhochste Sorge zu tragen...»

Mit diesem Programm stemmt er sich vor allem gegen das, was er als ein Uber-
handnehmen des Gsterreichisch-bayrischen Elementes am Fernsehen und am Radio
perzipiert: « Weshalb zieht ein Schweizer Medienvertreter mit diesen Kniehosenka-
pellen (...)durch unser Land? (...) Man wird mir entgegnen, dass diese Musik eben
gefragt sei. Richtig — fast alles ist gefragt, was einem am Radio drei- oder viermal
taglich angeboten wird; man wird zum Anhéren erzogen.»"’

Im Traditionalismus bevorzugt der Verwerter die als traditionell etikettierte Mu-
stk und unterstreicht ihre Abschottung gegen «aussen». Am Auffalligsten begegnet
man dem Traditionalismus der Verwerter auf den Plattentexten und in CD-Begleit-
broschtiren wie dem folgenden: «Die Appenzeller gelten schon seit jeher als ein
witziges und lustiges Volklein, das gerne singt und tanzt. Seine Treue zum Alther-
gebrachten kommt durch die bodenstindige Musik bestens zum Ausdruck. Viele
schone, alte Volkslieder und Tdnze haben sich in diesem so anmutigen Lindchen
am Fusse des Sintis bis auf den heutigen Tag erhalten.»®

Die Verwerter der Musik, insbesondere Gestalter von Radioprogrammen wie
beispielsweise DRS2, wissen von der Erwartungstriagheit des Publikums, welches
das Neue, wie etwa die Neue Musik, oft nur schon ablehnt, weil es sich noch nicht
daran gewohnt hat. Durch die Ankiindigung eines Programms als «traditionell»
iberwinden sie bereits eine Hemmschwelle fiir das nachfolgend Gebotene, sei es
Volksmusik, Musicals oder E-Musik. Das Etikett «traditionell» dient oft der Ka-
schierung eines verwésserten, von neuen Elementen durchlécherten Musikpro-

142



Tendenzen im Umfeld der heutigen Appenzeller Volksmusik SAVk 92 (1996)

gramms. Die Qualititseinbusse wird in Anbetracht der erhéhten Einschaltquoten in
Kauf genommen.”

Im Zeichen des Traditionalismus finden sich leicht Sponsoren fiir volksmusika-
lische Grossanldsse, wie beispielsweise die Schweizerische Bankgesellschaft
(SBG), deren Prisident anlésslich des 7. Eidgendssischen Liandlermusikfestes in
Appenzell die Festgemeinde mit den Worten begriisste: «Das Erleben der Gegen-
wart erfordert heute mehr denn je bewusst den Blick in die Vergangenheit. Unsere
Herkunft, deren Werte und Traditionen werden auch in Zukunft unser Leben pragen
und mitbestimmen.»** Das 7. Eidgenossische Lindlermusikfest™ war von Anfang
an auf ein eher traditionalistisches Zielpublikum ausgerichtet. Das innerrhodische
Appenzeller Programmkomitee integrierte in die Ankiindigung in den Medien Zei-
len wie: «das charakteristische Appenzellerland mit seiner eigenstindigen Kultur
und dem gelebten Brauchtum. . .».

Der Traditionalismus hat also durchaus einen marktgingigen Charakter. Er
spricht ein Bediirfnis an, das seit dem 18. Jahrhundert immer wieder sein Publikum
zu generieren vermochte. Er schafft aber, dialektisch entgegengesetzt, auch einen
reichen Nahrboden fiir den nun zu behandelnden Animatorismus.

Animatorismus: stilbestimmende Popularitat

Der Gegenpol zum Traditionalismus im Marktgewerbe ist dominiert vom Anima-
torismus. Der Animator unterscheidet sich vom Priasentator — den man vor allem in
der traditionalistischen Sparte findet — dadurch, dass er primér auf den unmittelba-
ren Erfolg bei einem weitgehend unkritischen Publikum zielt. Er lebt von einem
grossen Publikumsauflauf. Der Diskjockey beispielsweise ist ein solcher Anima-
tor, ebenso die Conférenciers und Showmen, welche die «bunten Abende» und
aufwendigen Shows des Fernsehens inszenieren; man trifft sie im TV-Spot und in
der Reklame. Animatoren sind dazu da, an einem Anlass so rasch wie moglich eine
«Stimmung» zu verbreiten; sie wenden sich an das grosse Segment des Publikums,
das man am besten als Volksmusik-Konsumenten bezeichnet.

In der Appenzeller Volksmusik ist der Animatorismus im Zusammenwirken
zwischen Volksmusik-Ereignis und Tourismus am deutlichsten. Die Volksmusik-
Anlasse werden zu Ereignissen — vor allem in Verbindung mit dem Brauchtum wie
Sennenball, alter Silvester (13. Januar) und traditionellen Alpstubeten —, welche ein
neugieriges und erlebnishungriges Publikum von weither anzuziehen vermogen.
Die traditionellen Elemente wie Tracht, Appenzeller Dialekt oder Schautidnze wie
«s'Miilirad» oder «de Hierign** werden in {iberspitzter Weise dargestellt. Die ap-
penzellische Landschaft, die Architektur in den Dorfern, die Alphiitten etc. bilden
eine willkommene Staffage.” Aufein solches Umfeld konnte auch die Presse- und
Propaganda-Kommission des 7. Eidgendssische Landlermusikfestes zihlen, das
einen grossen Zulauf erreichte: «liber 350 Formationen mit rund 1500 Musikerin-
nen und Musikern, an die 50’000 Personen und 500 Schwyzerdrgeli, 270 Handor-

143



Margaret Engeler SAVk 92 (1996)

geln, 250 Bassgeigen, 130 Klarinetten, 95 Klaviere, 20 Hackbretter und 15 Violi-
nen».* Der Appenzeller Tourismusdirektor meinte denn auch, ein Eidgendssisches
Landlermusikfest schaffe fiir das Appenzellerland eine hervorragende Plattform:
«Nicht nur die faszinierende Hiigel- und Berglandschaft des Appenzellerlandes
seien Tourismuskapital, sondern auch das unnachahmliche und unverwechselbare
kulturelle Gut, wie zum Beispiel die Appenzeller Volksmusik, das sennische und
religiose Brauchtum, das noch bis in unsere Tage erhalten gebliebene traditionelle
Kunsthandwerk der Goldschmiede, Kupferschmiede, Weisskiifer, Holzbildhauer,
Kerbschnitzer, Drechsler, Bauernmaler, Messingsattler und Hackbrettbauer sowie
auch die kulinarischen Spezialititen.»”’

[n diesen Zusammenhang gehort auch die Verwertung von Volksmusik-Motiven
in der Werbung: vom Appenzeller Kise mit «Lindauerli»® rauchendem oder Hack-
brett spielendem Appenzeller in der Sennentracht bis zum Modehaus, das mit dem
Slogan «Ethno-Trends: Schottland trifft Appenzell» zum Modecocktail fiir «Edel-
weiss-Intarsien-Pullover aus feinstem Cashmere» einladt. So vielfaltig und bunt
wie die Schweizer Volksmusik ist auch die Kaffeerahmdeckeli-Serie geworden, auf
der 81 verschiedene Kapellen aus der ganzen Schweiz zu sehen sind:*’ «Bitte fragen
Sie im Restaurant nach diesen Bildern. Die einschligigen Geschifte bieten sie auch
zum Kauf an.»*

Das Tummelfeld des Animators ist natiirlich die Unterhaltungsmusik, und zwar
zunehmend das Schrille und Laute darin, die Verwendung von Licht und Montage.
Wichtig ist der Zwang zum Anderssein, zum Auffallen durch Gags, durch Schliip-
frigkeiten und Grobheiten. Das Innovative®' besteht hier darin, diese Tendenzen
immer wieder zu tibersteigern und immer wieder Neues mit hineinzuziehen. Fiir
den Animator sind Ubersteigerungen binnenexotischer Art, volksmusikalische Be-
sonderheiten, welche oft vom Mainstream lange nicht wahrgenommen wurden,
willkommene Trouvaillen. Musiker wie die «Zillertaler Schiirzenjdger» mit threm
Gitarren-Sound oder die «Kastelruther Spatzen» werden so seit mehreren Jahren
von geschaftstiichtigen Promotoren auf den Markt gebracht.

Das Ereignishafte, das Un-Erhorte in der Prasentation ist ganz allgemein ein
Charakteristikum von Unterhaltungsmusik.* Die Volksmusik ist in dieser Bezie-
hung der U-Musik verwandt; bei ihr wird das Erlebnishafte nicht vor allem von der
Musik, sondern durch das Visuelle, durch Gebarden, Sprache und Staffage gelie-
fert. Als erfolgreich gelten in der Volksmusik Darbietungen, wenn sie von den Or-
ganisatoren als innovativ und experimentell verkauft werden konnen. Selbst tradi-
tionelle Anldsse wie die «Zuriberg-Stubete» werden deshalb mit neuer experimen-
teller Volksmusik aufgewertet. Ihr Organisator meinte, dass Volksmusik «ja ein
weites Feld mit vielen Facetten» sei. Neben Traditionellem kdnne man ja an vielen
Veranstaltungen auch die neue, experimentelle Volksmusik geniessen.*

Andererseits bringt Musik, die an die aktuellen Hérgewohnheiten angeglichen
ist, am verldsslichsten einen kommerziellen Erfolg. So wurde beispielsweise das
29. Montreux-Jazz-Festival 1995 mit einem Alphorntrio und dem dort anséssigen
Jodelchor samt Fahnenschwingen eroffnet. Solche erzidhlbaren Ereignisse im Stra-

144



Tendenzen im Umfeld der heutigen Appenzeller Volksmusik SAVk 92 (1996)

winski-Auditorium werden selbstverstindlich von Journalisten als erstes aufge-
griffen und gut verkauft: das Zeichen des Erfolges.

Animatoren fithren ihre Volksmusik-Anldsse in Mehrzweckhallen, also nicht
wie traditionalistische Veranstalter in angestammten Restaurants durch. Sie rech-
nen mit einem Grossandrang, mit «bis auf den letzten Platz besetzten Hallen» und
mit journalistischen Reaktionen wie etwa der folgenden: «In der verdunkelten und
mit gezielter Lichttechnik erhellten Mehrzweckhalle Bachenbiilach konnten die
Habsburg-Musikanten ihr Programm mit Showelementen gut prisentieren. Die
gastgebende Formation, die Dorfmusik Bachenbiilach, hat sich auch ganz dem
Egerlanderstil verschrieben.»™

Der Animator bedient sich also einer der Umgebung angepassten Festkultur und
eines standardisierten Mythos. Auf diese Weise wurde auch das Nordostschweize-
rische Jodlerfest in Dietikon bei Ziirich mit tiber vierzig Festwirtschaften ein tiber-
aus erfolgreicher Anlass: «Der urtiimliche Ruf des Sennen vom Berge fand auch in
stadtischen Hauserfluchten ein Echo. (...) Fremd, fast schaurig schon, verhallen die
Klinge vom Berg an den dunkeln Fenstern der stadtischen Miethiduser. So muss es
wohl sein: Das Zelebrieren der Urschweiz darf in guten Treuen auf die Seele driik-
ken.»?

Im Umgang mit der Sache kann sich der Animator problemlos an den Ge-
schmack des Publikums anlehnen. Von Animatoren begleitete Volksmusik-Kreuz-
fahrten in die Karibik bestechen durch biedermeierlich aufgemachte Shows, wel-
che den unkritischen Volksmusikliebhaber anlocken und zufriedenstellen sollen.
Eine «Alpler-Festliche-Staffage» kann, von der Volksmusik abgetrennt, zum ver-
kaufsfordernden Lockmittel umfunktioniert werden. Ein Extremfall dafiir ist das
«Alpen Rock House» (vormals «Blackout»-Nachtclub) beim Flughafen Ziirich.
Das mit Volksmusik assoziierte Image mit seinem Mythos der urchigen Gesellig-
keit wird kombiniert mit der offenbar publikumswirksameren Rock-Musik. Die
Ausstattung des Lokals schafft eine stereotype und deshalb leicht fassbare Illusion
einer Alpenidylle mit strahlend blauem Himmel, weissen Schneebergen und mas-
siv gezimmerten Blockhiitten um einen Dorfplatz herum. An den Blockhiitten hén-
gen geflochtene Tragkorbe, Heugabeln, Sensen, Pferdesittel etc. Das kulinarische
Angebot entspricht ebenfalls dieser Stereotypie: «Dreissig bodenstindige Gerich-
te, von Alplermagronen iiber Gehackets mit Opfelmues, Gschwellti mit Chis bis
zum Heubeerichueche.» Ein solches Gemisch von volkstiimlichen Requisiten gilt
also auch in dieser Branche als innovativ. Die Akzeptanz wird dem Publikum durch
die vielen sinnlich fassbaren und erkennbaren Requisiten leicht gemacht.

Das Publikum: Seine Identifikation mit der Volksmusik
Ein spezifisches Publikum fiir die Volksmusik gibt es heute wohl nicht mehr. Auf
jeden Fall wire es dusserst schwierig, ein solches mittels Kriterien der sozialen

Schicht, des Bildungsstandes, des Lebensalters oder des Wohnortes zu identifizie-

145



Margaret Engeler SAVk 92 (1996)

ren. Von «dem» Publikum der Volksmusik zu sprechen, verwischt Gegensitze, die
gerade in der Einflussnahme aufdie Entwicklung eminent wichtig sind. Einfacher
ist es, eine Differenzierung des Publikums gemiss dem Gebrauch des Mythos der
Volksmusik vorzunehmen. Tut man dies, so ergeben sich sofort zwei naheliegende
Kategorien: erstens ein kritisches, allgemein an Musik interessiertes und poten-
tiell der Volksmusik zugeneigtes Publikum.’® Das zweite, unkritische Publikum
sucht hingegen das Eintauchen in die alpine Tradition der «echten» Volksmusik.
Das erste Publikum tritt der Mythenbildung eher kritisch gegeniiber, hélt aber ldn-
gerfristig die Qualitdt und die Lebendigkeit der Volksmusik wach; ihm ist be-
wusst, dass deren Substanz begrenzt und stetiger Erneuerung bediirftig ist. Ich
mochte dies das Publikum der Volksmusik-Freunde nennen. Das vom Mythos des
«Volkes der Hirten» bewegte unkritische Publikum aber — die Volksmusik-Konsu-
menten — ist naschhaft; es stromt zum Leichtverstindlichen, Einginglichen, also
zum volkstiimlichen Schlager, der Schnulze, und befriedigt damit schon sein Be-
diirfnis.

Es macht gerade die Lebendigkeit einer Musiksparte aus, dass sie immer wieder
aus ihren jeweiligen Mustern und Vorgaben ausbrechen will und muss. Auch
Volksmusik braucht dauernd etwas Unerwartetes, nicht Abgentitztes. Andererseits
begrenzt das Mitgehen ihres Publikums die Innovationsgeschwindigkeit ebenso
wie den Charakter der Innovation. Darin ist die Volksmusik viel unmittelbarer ab-
hangig von der Rezeption als etwa die E-Musik, die sich vor allem in diesem Jahr-
hundert weitgehend vom Publikum emanzipiert hat — eine Konsequenz der Verselb-
staindigung der Komponiertitigkeit, die ermoglicht wurde durch die verhéltnismas-
sig grosse wirtschaftliche Unabhingigkeit, welche unsere Gesellschaft ihren
Kulturproduzenten gewihrte (durch Stipendien und sonstwie namhafte Unterstiit-
zungsbeitrige). Die Eingrenzung des Typus «Volksmusik» entsteht also aus einem
direkten, wirtschaftlich wirksamen Einfluss ihres Publikums: «Dieses halt die
Volksmusik ehrlich»!

Es ist deshalb reizvoll, die Motivationen und die Kommunikationsstruktur auf-
zudecken, welche den Einfluss des Publikums und des Marktes auf die Innovation
der Volksmusik bestimmen. Dabei wird sich bald einmal ergeben, dass der Markt
ebenso wenig wie das Publikum eine homogene Komponente ist. Die Analyse
muss deshalb mit den notwendigen Differenzierungen beginnen. Am iibersicht-
lichsten hat sich dafiir ein Vorgehen erwiesen, welches die Bediirfnisse der oben
unterschiedenen Publikumsgruppen in den Vordergrund stellt: einerseits das musi-
kalische Interesse an der Volksmusik und andererseits der Wunsch nach Identifika-
tion mit der mythologisierten Tradition kombiniert mit dem Bediirfnis nach Unter-
haltung und Erlebnis. Solche Motivationen pragen die Kommunikation, und solche
Bediirfnisse werden auch vom Markt instrumentalisiert.

Es ist nun aber nicht so, dass das potentiell an Volksmusik interessierte Publi-
kum als solches konservativ ist. Im Gegenteil, innovative Versuche im Bereich der
Volksmusik sind sehr geschatzt und mitunter auch sehr erfolgreich — man denke an
die Landlermessen und die zahlreichen Alphornkonzerte.”” Volksmusikalische Ex-

146



Tendenzen im Umfeld der heutigen Appenzeller Volksmusik SAVk 92 (1996)

perimente entsprechen offensichtlich im allgemeinen einer bestimmten Erwar-
tungshaltung bei Musik-Freunden, die sich allerdings auch rasch in Langeweile,
Unbehagen oder gar in deutliche Ablehnung verwandeln kann. So wartete bei-
spielsweise ein grosses Publikum in der Kirche St. Peter in Ziirich (wohlbekannt
durch hochstehende musikalische Ereignisse) auf die «Grenzgénge» einer Biind-
ner Gruppierung, die Kammermusik, Landler und Freejazz auf dem Programm hat-
te. Das Wechselspiel zwischen Landlermusik und Kammerorchester vermochte
noch «streckenweise zu unterhalten»; mit dem Freejazz, wo die Erwartung beson-
ders hoch war, entstand ein «artiges Nebeneinander ohne ernstzunehmende Stor-
versuche». Das spektakuldr aufgezogene Experiment scheiterte.*® Ein fritherer sol-
cher Versuch wurde 1982 vom Ziircher Kammerorchester in der Tonhalle Ziirich
unternommen; im Rahmen eines Sonderkonzertes spielte die Kapelle «Alderbue-
be» ein «Appenzeller-Concerto fiir Appenzeller Streichmusik und Orchester». Die
«Ziiri-Woche» hatte das Konzert als «Musikalischen Scherz» angekiindigt.*

Auch in der Art der Einflussnahme auf die Entwicklung der Volksmusik unter-
scheiden sich die zwei Publikums-Typen: Fiir die Volkmusik-Freunde bildet die
Hinwendung zur Volksmusik einen Teil ithres Lebensstils, sie sind deshalb aktiv
interessiert an ihrer Gestalt und Qualitat. Flir die Volksmusik-Konsumenten hinge-
gen steht das Freizeit-Erlebnis der Volksmusik im Vordergrund, seine Unmittelbar-
keit und seine Mitteilbarkeit.

Die Volksmusik-Freunde

Wenn sich jemand der Volksmusik zuwendet, so macht er diese zu einem Teil des
personlichen Lebensumfeldes. In der heutigen Gesellschaft liegt ein solcher Ent-
scheid weitgehend im freien Willen des Betreffenden. Deshalb ist es zum vornher-
ein auszuschliessen, die Volksmusik irgendwelchen Schichten oder sozialen Klas-
sen zuzuordnen. Vielmehr besteht die volkskundliche Herausforderung darin, die
Bestimmungsstiicke des Hinwendungs-Entscheids — Geschmackspriferenz, Ver-
halten, Symbole, Werte — in ihrer Komplexitét darzustellen. Hier besteht eine Chan-
ce, die Entwicklung und Charakteristiken der diversen Gruppierungen in der
Volkskmusik-Szene zu verstehen. Solche Gruppierungen entstehen, indem ihre po-
tentiellen Mitglieder sich ihrer eigenen Differenziertheit bewusst werden. Ganz
allgemein steht am Anfang einer Gruppenbildung vor allem die Differenz zu den
«anderen», oder — unter gewissen sozialen oder politischen Voraussetzungen — der
Widerstand gegen die Gleichschaltung. So beginnt denn die Gruppierung recht ei-
gentlich in der Individualitat: In der gegenwirtigen westlichen Gesellschaft ist die-
se ein wesentliches Element des kulturellen Selbstverstindnisses. Einem grossen
Teil der Bevolkerung stehen all die Alternativen offen, welche von der gegenwirti-
gen Medien-, Massen- und Individualgesellschaft geboten werden. Die gesell-
schaftliche Akzeptanz personlich gestalteter Lebensstile ist heute zweifellos viel
grosser als noch vor wenigen Jahren. Es ist deshalb dem Einzelnen leichter ge-

147



Margaret Engeler SAVk 92 (1996)

macht, sich der Volksmusik zuzuwenden und sich in ihre «Szene» zu integrieren,
d.h. zum Volksmusik-Freund zu werden.

Gruppenbildung ist hier nicht nur physisch zu verstehen, — diese gibt es
allerdings auch, etwa die typischen Festgemeinden —, sondern durchaus auch virtu-
ell: Die Entstehung der Horergemeinden fiir die Spartenradios ist ein typisches
Beispiel virtueller Gruppenbildung, wobei die Volksmusik sogar ihre eigenen Ra-
dio-Programme — etwa auf DRS1—und Sender hat wie beispielsweise Radio Eviva.
Auf alle Fille resultiert das Gefiihl der Zusammengehorigkeit ber Volksmusik-
Freunden aus der Besonderheit und nicht aus der Gleichheit. Und Besonderheit
wiederum erwéchst zu Beginn noch aus einem Sonderwissen, aus sorgfiltig gehii-
teten Geheimnissen, aus «Geheimtips» tiber spezielle Ereignisse, Volksmusikka-
pellen, einschlidgige Restaurants und ihre Anlédsse. Bei der einseitigen Kommuni-
kation in virtuellen Gruppen ist die Kulturwirksamkeit gering. Nachhaltige, den
Lebensstil prigende Zuwendungen des Einzelnen zur Volksmusik ergeben sich,
wenn das Kommunikationsverhalten organisiert wird, etwa in der Form von Inter-
essenverbinden. Solche sind beispielsweise die 1910 gegriindete Jodlervereini-
gung, die heute tiber 20°000 Mitglieder zihlt (heute heisst sie Eidgendssischer Jod-
lerverband EJV), der Verband Schweizerischer Volksmusikfreunde (VSV) mit liber
127000 Mitgliedern, wie auch die sehr zahlreichen Gruppierungen aus dem Bereich
der Trachtengruppen und Volkstanztreunde.

Die Volksmusik-Konsumenten

Ganz anders als die Volksmusik-Freunde, bei denen das Teilhaben iiber dem Teil-
nehmen steht, sind die Volksmusik-Konsumenten eher der Massenkultur zuzuord-
nen. Diese ist weitgehend vom Fernsehen gepragt, und deshalb sind Studien tber
dessen Kulturwirkung auch fiir das Verstindnis der Bezichungen zwischen Volks-
musik und der Konsum- und Erlebnisgesellschaft relevant. In der Tat zeigen Stu-
dien an Kindern, von denen in stidtischen Gebieten drei Viertel mehr als drei Stun-
den pro Tag vor dem Fernseher verbringen, dass die kulturelle Wirkung im allge-
meinen eher negativ ist: Sprachprobleme und Schwierigkeiten im Ausdruck,
Realititsverzerrung, mangelnde Phantasie und allgemeine Schlaftheit seien das
Resultat.” Mit solchen Voraussetzungen muss offenbar auch der Produzent von
Volksmusik am Fernsehen rechnen: Das Publikum darfalso sprachlich und musika-
lisch nicht tberfordert und die Realitdt muss geschont werden. Wie sich diese
Zwinge auf die volksmusikalischen Darbietungen am Fernsehen auswirken, ist
nicht zu iibersehen: Sprachlich setzt man auf die «Dialektwelle», alle werden ge-
duzt. Musikalisch stellt man ein Uberhandnehmen des melodisch trivialen Schla-
gers mit banalstem Text, vielen Wiederholungen und Anklidngen an bekannte Me-
lodien fest. Der «Grand Prix der Volksmusik» oder der «Musikanten-Stadl» sind
von diesem Genre beherrscht. Zur Schonung der Realitdt zieht man die bewéhrten
Staffagen heran: von Fleurop gesponserte Blumenarrangements, schmuck heraus-

148



Tendenzen im Umfeld der heutigen Appenzeller Volksmusik SAVK 92 (1996)

geputzte Kulissen von Alphiitten, hochstilisierte farbenfrohe Trachten. So wird das
Produkt zugeschnitten auf ein Publikum, von dem man nicht erwartet, dass es zu
mehr fahig sei als Stereotypes wahrzunehmen. Zudem sind die Produzenten sicht-
lich der Meinung, dass das Publikum immer wieder aus seiner Schlaftheit heraus-
gerissen werden misse: Dies erfordert kurze Auftritte, stete Abwechslung in der
Abfolge der Nummern, Bauchredner, Zauberkiinstler und Conférenciers zur Auf-
lockerung der Pausen. Der Erfolg gibt den Fernsehmachern recht, insbesondere
weil es —ausser der Feststellung von Einschaltquoten — kaum Riickmeldungen oder
gar Beeinflussungen des Dargebotenen durch dieses Publikum gibt. Es bilden sich
keine Gruppierungen wie etwa bei den Volksmusikfreunden, das Publikum bleibt
eine Masse, deren Zuwendung zur Volksmusik vortibergehend, zufillig und vom
Fernsehmacher gesteuert ist.

Auch der Stil der Berichterstattung tiber Volksmusik in den Tageszeitungen ent-
spricht weitgehend der Rezeption der hier beschriebenen Volksmusik-Konsumen-
ten und hat sich {iber Jahre hinweg erhalten.”' Das Vokabular des Volksmusik-Jour-
nalismus ist weitgehend standardisiert; fiir Formulierungen ist die Schweizer Musi-
ker Revue (SMR) eine reiche Fundgrube. In der Volksmusik wird dann von
«kompetenter Priasentation» geredet, wenn der Interpret von Volksmusik virtuos
spielt oder konservatorisch gebildet ist, und diese Wendung gilt fiir den Volksmusi-
ker als Kompliment. Die gleiche Qualifikation wire fiir den E-Musiker eine Belei-
digung und Abqualifizierung, da bei ihm Professionalitit vorausgesetzt wird.

Der Volksmusiker: kulturelle Herausforderung und Bewiltigungen

Das kulturelle Umfeld der Volksmusik bleibt selbstverstandlich nicht ohne Wir-
kung auf die Musiker selbst, auf ihren Lebensstil, ihr Selbstverstdndnis — und nicht
zuletzt auf den Charakter ihrer Musik. Die Einfliisse sollen hier in ihre wichtigsten
Elemente aufgeteilt werden, um sie den einzelnen beobachtbaren Entwicklungen
zuordnen zu konnen.

Wenn wir den Musiker ins Zentrum unserer Betrachtungen riicken, so ist wohl
das auffallendste Merkmal seiner heutigen Befindlichkeit ein gesteigertes Bediirf-
nis zur Erhaltung und Stiitzung seiner eigenen Identitét. Dies dussert sich in Selbst-
darstellungen (insbesondere in Fachbléttern wie beispielsweise der SMR) und im
Bediirfnis des Zusammenfindens mit Gleichgesinnten (Stubete).

Neben diesem «inneren» Zwang gibt es noch zwei «dussere» Zwinge, welche
den Lebensstil des Volksmusikers wesentlich mitbestimmen: erstens der Zwang
zur Erfiillung einer beinahe ritualisierten Rolle zur Stiitzung des oben beschriebe-
nen Traditionalismus und zweitens der Zwang zur Marktkonformitat, also zur In-
teraktion mit dem Animatorismus mit seiner Stereotypie und dem Einbezug neuer
Elemente, dem Showméssigen sowie der Zumischung von U-Musik und Schnulze.
Dieser Zwang hat wohl die stirksten Auswirkungen auf den Lebensstil der heuti-
gen Volksmusiker.

149



Margaret Engeler SAVk 92 (1996)

Bediirfnis zur Erhaltung der eigenen Identitit

Volksmusik verstehe ich als eine Gemeinschaftshandlung, denn in der Gemein-
schaft erlebt der Volksmusiker primér seine eigene Identitit. Grossanldsse und me-
diale Prasenz der Volksmusik eignen sich dazu weniger als intimere Veranstaltun-
gen, wo die Volksmusiker sozusagen «unter sich» sind, wie etwa in der Tradition
der «Stubete». Dies bestitigten auch die Appenzeller Streichmusiker, indem sie
immer wieder auf das Aufspielen in der gleichen Zusammensetzung (Trio, Quar-
tett, Quintett) verweisen. Das Musizieren in Grossformation (mehrfache Beset-
zung der Instrumente Hackbrett, Geige, Cello, Bass) sei «auch einmal lustig». Als
«Original Appenzeller Streichmusik» gilt heute ausschliesslich die Quintett-Beset-
zung Hackbrett, erste und zweite Geige, Cello und Bass. Die Qualifikation «origi-
nal» wurde von den Appenzeller Streichmusikern erst in jiingerer Zeit durchge-
setzt. Sie soll dem Publikum, dhnlich wie in der Produktewerbung, als Zertifikat
der Echtheit und der ungebrochenen Tradition dienen; fiir die Musiker selbst driickt
sie ein verstirktes [dentitdtsbewusstsein aus.

Mit «Stubete» bezeichnete man urspriinglich das gemeinsame Musizieren zur
eigenen Freude im kleinen Rahmen, eben in einer Stube, wo «Freundschaftlichkeit
und Kameradschaft die Musiker zusammenkittet».* Auf diese Weise wurden Be-
ziehungen aufgebaut, die «auch fiir die Musik forderlich» seien. Hierin liege der
Stubeten-Charakter, das Kraftemessen musse nicht im Vordergrund stehen: «Wo
sich Gemiitlichkeit in musikalischer Atmosphire zu einem Gemeinschafterlebnis
harmonisch formiert, da braucht es gewisse Bedingungen, die zusammenstim-
men: ein heimisches Gasthaus mit dem urgemiitlichen und dennoch gepflegten
Ambiente der in wunderschoner Holzarbeit ausgestatteten Gaststube, die Musika-
litdt des Wirtes, aber auch die von urtlimlichem Charakter gepriagte Landschaft mit
thren trutzigen Bergziigen.» In der Beschreibung der Stubete, wo die Gemiitlich-
keit neben dem musikalischen Genuss nicht zu kurz komme, wird die musikali-
sche Gemeinschaftlichkeit und das grosse Zusammengehorigkeitsgefiihl der
Volksmusiker betont. Sie seien hier im gemeinsamen Spiel vereint, die Wirkung
von Formationen gelange in der Individualitdt des Auftritts erst voll zur Geltung.
Wenn im klassischen Stil ein Ad-hoc-Orchester formiert werde, miisse dieses sich
zuerst in Spezialproben auf seinen Auftritt vorbereiten; die Volksmusiker aber
hitten derart viele Gemeinsamkeiten durch vielgespielte Literatur, dass es ithnen
direkt ein Vergniigen bereite, einmal in einer anderen als der gewohnten Zusam-
mensetzung zu musizieren. «Es ist wohl klar, dass diese gemeinschaftlichen Akti-
vitdten unter den Musikern fiir ein ungewohnliches Zusammengehorigkeitsgefiihl
sorgen.»™

Vom «Stubete»-Gedanken, der urspriinglich die spontane gemeinsame volks-
musikalische Unterhaltung im kleinen Rahmen als eine Form kollektiver Senti-
mentalitit bezeichnete, ist bei den heutigen Anldssen allerdings nur das gemeinsa-
me Musizieren der teilnehmenden Kapellen geblieben. Bei der ersten Ziiriberg-
Stubeten (1989) formierten sich Volksmusik-Kapellen in einer Gaststube; sie spiel-

150



Tendenzen im Umfeld der heutigen Appenzeller Volksmusik SAVk 92 (1996)

ten ohne Vorbereitung zur eigenen Freude und zur Verbreitung einer gemiitlichen
Stimmung. Inzwischen (1995) ist daraus ein Grossanlass mit vierzehn Volksmusik-
Formationen geworden, welche in dreizehn Gaststitten konzertieren.

Die Durchfiihrung solcher «Stubeten» lag im Zeitgeist der 1980er Jahre. Anders
als in Ziirich kann das Stubete-Konzept im Appenzellerland auf eine brauchmassi-
ge Vergangenheit zurlickblicken. Aber auch hier wurde ein erweitertes Konzept
eingefiihrt. Ein sprechendes Beispiel ist die «Stobete» vom 2. Oktober 1988 im
Gasthof Hirschen in Wald, Ausserrhoden. Die Stubete begann am frithen Nachmit-
tag mit der «Striichmusig Hiirlimanny», der «Mulérgeligruppe vom Trachtichor
Heiden» und der «Striichmusig Séntisblick». Anders als an der Ziribergstubete
war das Zusammentreffen der Volksmusiker kombiniert mit einem Unterhaltungs-
anlass fiir das geneigte Publikum, allerdings zeitlich abgetrennt als Abendpro-
gramm. Nun traten neben appenzellischen Musikern die Streichmusik Schirer aus
Walde, Kanton Aargau, ein Conférencier, ein Vortragender mit Lichtbildern tiber
Appenzeller Charakterkopfe «Landsgmeindschopf» und die experimentelle Ap-
penzeller Musikkapelle «Space Schoéttly auf. Mit dieser Zusammensetzung des
Programms ist die Tradition der Stubete nur im weitesten Sinn wieder eingeholt,
indem hier die Musiker an sich gegenseitig Neuerungen ausprobieren.

Zur Kommunikations-Kultur unter den Volksmusikern gehéren auch die Fach-
blatter. So besitzt die Volksmusik-Branche ihre Hauszeitung, die Schweizer Musi-
ker Revue, bereits in ihrem 73. Jahrgang. In ihr findet die Auseinandersetzung mit
dem Zeitgeist, den Neuerungen und Gefdahrdungen statt. Die Grundhaltung der
Schreibenden scheint geprigt vom Symbolcharakter der Volksmusik als Manife-
station des typisch Schweizerischen. Gute, erfolgreiche Volksmusik soll sein:
schlatzig, repetitiv, tanzbar, sangbar, nicht komplex, hochkaritig, bodenstindig,
urchig, traditionell — schéne, runde Musik, mit Freude und Hingabe vorgetragen,
fiir Echtheit und Identitét einstehend etc. Die Appenzeller Volksmusik wird dabei
oft als das intakte Beispiel dargestellt. Zur Interpretation der heutigen Lindlermu-
sik meinte ein engagierter Volksmusiker, «dass vermehrt locker, dynamisch und
nicht zu «gradlinig nach Noten» gespielt werden soll.**

Die Frage der eigenen Identitdt wird in der schweizerischen Volksmusikszene
lebhaft diskutiert. Die Redaktion der Schweizer Musiker Revue dusserte sich zum
vorldufigen Ergebnis dieser Diskussion: «Welche Lehren haben wir daraus gezo-
gen? Verschiedene Musiker und Komponisten haben sich in den letzten Monaten
an dieser Stelle [in der SMR] gedussert und das Bodenstindige, Urchige und Tradi-
tionelle hervorgehoben. Unsere Schweizer Volksmusik erlitt Seitenhiebe aus ver-
schiedenen Richtungen, vorbei sind Einbriiche in das traditionelle Jodellied oder in
die liipfige Landlermusik. Heute weiss man wieder, was Eintagsfliegen sind und
was Bestand haben wird. Vieles, das untergegangen zu sein schien, hat sich in neuer
Form weiterentwickelt. So sieht ein Schwyzerérgeli auffallend anders aus als vor
einigen Jahrzehnten. Und was sich die Musikanten friiher autodidaktisch angeeig-
net hatten, wird heute durch ausgewiesene Musiklehrer vermittelt. Kurz: das Laien-
hafte ist zum Professionellen geworden.»*

151



Margaret Engeler SAVk 92 (1996)

Ein erfolgreicher Volksmusik-Komponist identifiziert gewisse Reaktionen auf
Erfolg als «Neid»: « Angst machen mir heute nicht in erster Linie die fremden Ein-
wirkungen, sondern vielmehr der Neid, der immer wieder aus den eigenen Rethen
kommt. Erfolg wird oft missgonnt». Der Erfolgsneid spricht auch aus dem folgen-
den Zitat: « Wiren unsere Medien nicht verpflichtet, sich mehr auf die eigene Kultur
zu besinnen? Auch Schweizer Gruppen wiirden auf einer von «Fleurop»*® gespon-
serten, blumeniibersaten Biihne gut dastehen, auch Schweizer Musikformationen
wiirden, wenn fiir sie derselbe technische Aufwand betrieben wiirde wie er fir Zil-
lertaler, Kastlruther gemacht wird, schon erklingen, auch Schweizer Interpreten
diirften mit einem anstindigen Honorar bezahlt werden.»*’

Diese Befindlichkeit der Szene kommt auch bei den individuellen Selbstdarstel-
lungen der Volksmusik-Gruppen (beispielsweise bei CD-Taufen und Jubilden) zum
Vorschein. Dabei fillt besonders die Stilisierung von Dialekt und Erscheinungsbild
auf: Die erste weibliche Streichmusik-Kapelle nennt sich «Meedle Striichmusig
Weissbad» (wobei «Meedle» sogar in der SMR erklart werden muss). Auf ihrer
CD-Huiille erschienen die Madchen in traditioneller hochgesteckter Haartracht; in
Wirklichkeit treten sie, wie eine begleitende Foto zeigt, in der liblichen Frisur der
90er Jahre auf. Bezeichnend ist ibrigens, dass der Herkunftsort Weissbad im Titel
nicht ebenfalls in Dialekt gesetzt ist. Dadurch wird der Ort fiir eventuelle Besucher
touristisch zugénglicher. Das Selbstverstindnis der «Meedle Striichmusig» lehnt
sich viel ausgesprochener als dasjenige der miannlichen Konkurrenten an die Pflege
der im Appenzell Innerrhodischen speziellen konzertanten Volksmusik an, an die
Kirchenmusik und an das traditionelle appenzellische Liedgut. Dies ist beim Anho-
ren des Tontrigers «Nebes Bsonderigs» klar erkennbar. Die «Meedle Striichmusig»
ist daher nicht nur an traditionellen Volksmusikanlidssen zu horen, sondern auch an
festlichen Gottesdiensten, wo ihre besinnliche Note zur Geltung kommen kann.*

Das Selbstverstiandnis als landlich-sennische Volksmusiker typisch appenzelli-
scher Prigung ist bei den «Alders» (Streichmusik Alder und Streichmusik Alder-
buebe) getragen durch eine liber hundertjdhrige Identifikation mit der Appenzeller
Streichmusik. Eine solche Abstiitzung ertrigt den bewussten Einbezug von Neue-
rungen bestens.” Zusitzlich zur historisierenden Abstiitzung des Selbstverstind-
nisses i1st bei Walter Alder (Streichmusik «Alderbuebe») der Einfluss des Jazz und
der Klassik lebendig. Er will, so betont er, nicht Jazz machen, aber er mochte Jazz
verstehen.”

So inkorporierten also diese Appenzeller Musiker Stromungen und Motive aus
verschiedenen Quellen, ohne dabei das Selbstverstindnis einer appenzellischen
Identitiit preiszugeben; im Gegentell, sie betrachten diese Offenheit als Zeichen
ihrer Stérke.

In der Volksmusik-Diskussion wird die Gefahrdung des «traditionellen Charak-
ters» den Volksmusikern selbst angelastet. Der Innerschweizer Volksmusiker Wer-
ner Emmenegger schreibt in der Schweizer Musiker Revue, dass die heutige Volks-
musik stark an Stil und Wert verloren habe. Es gebe heute junge Musikanten, die
einen ganz anderen Stil von Volksmusik spielten. Meistens wiirden solche Stiicke

152



Tendenzen im Umfeld der heutigen Appenzeller Volksmusik SAVk 92 (1996)

selbst komponiert, und dann werde «viel zu wild drauflos gespielt. Klarinette und
Handorgel spielen hastig nebeneinander her, wie bei einem Wettrennen. Oft ist die
Handorgel im Ton héher als die Klarinette, so dass es einem in den Ohren weh tut.
Die Melodie, die da gespielt wird, wird richtig hingedudelt. Ab und zu klimpert das
Klavier auch noch in einer hohen Tonart dazwischen. Oft werden Teile in einer
Komposition sehr unverstandlich und kompliziert komponiert, Mollgriffe oder Ak-
korde werden liber und iiber eingebaut, so dass jemand, der gerne ein schones Tanz-
chen héren mochte, kopfschiittelnd das Lokal verldsst. Wenn jemand meint, ich
ubertreibe da, so soll er mal bei der Migros, ABM, Jumbo, Pilatus-Markt usw. in die
Musikregale schauen.»”'

Die Appenzeller Musiker selbst sind empfindlich gegentiber der unkritischen
Ubernahme von neuem Musikgut im Volksmusikalischen. Die Streichmusik vor
allem hat deutlicher als viele andere Volksmusik-Typen ein ungebrochenes Ver-
hiltnis zu Tradition. Die Frage, ob sie und ihre Musik «in der Tradition stehen»,
wird gar nicht erst gestellt. Die Infragestellung der «Echtheit» ginge gegen das
wirtschaftliche Interesse. Sie wird aber auch von ihrer unmittelbaren Umgebung
und ihrem Wirkungskreis nicht in Frage gestellt.

Zwang zur Erhaltung der Tradition

Das Erscheinungsbild der Appenzeller Streichmusiker bleibt wesentlich gepragt
von der Erwartungshaltung, welche das Umfeld an sie stellt, ndmlich unverriickbar
als Emblem fiir die «traditionelle appenzellische Identitity dazustehen. Der Korpus
dessen, was man als volksmusikalische Tradition bezeichnet, ist ebenso einem so-
ziokulturellen Wandel unterworfen wie der Traditionsbegriff selbst. Was als «tradi-
tionelles» Musikstiick bezeichnet wird, was traditionelle Zusammensetzung von
Kapellen, was traditionelle Anldsse der Volksmusik ausmachen, ist das Resultat
vielfach ineinandergreifender, oft nicht mehr exakt zu ortender Einfliisse. Es gentigt
nicht, die heutige Volksmusik an perzipierten Traditionen messend zu werten. Die
heutigen Phidnomene, wie etwa der Einbezug von Jazz-Rhythmen in die Appenzel-
ler Streichmusik, die Konfrontationen mit Unterhaltungsmusik, volkstimlichem
Schlager, mit Pop- und Rockmusik, ja auch mit der E-Musik sind zu erkennen und
zu interpretieren. Dabei greifen notwendigerweise Kategorien verschiedener Her-
kunft ineinander: kulturhistorische, zivilisationshistorische, sozialgeschichtliche,
ethnohistorische, funktionalistische, strukturalistische und symbolkommunikative,
nicht zuletzt aber auch musikhistorische und musiktheoretische Begriffsfelder.

Trotz gleichbleibender Terminologie «Tradition» ergibt sich keine Vergleich-
barkeit des Inhalts mit anderen Epochen und Zeiten, nur eine geschichtliche Situie-
rung macht die jeweilige Bedeutung verstindlich.”

Der Zwang zur Traditionsverwurzelung der Appenzeller Streichmusiker tritt in
Ausserungen zutage wie etwa der folgenden: «So alte Appenzeller Geschlechter
wie Alder und Bénziger, die schon vor den Freiheitskriegen (1403/1405) existier-

153



Margaret Engeler SAVk 92 (1996)

ten, sollten eigentlich zusammenhalten, haben doch sicher schon alle mindestens
einmal den Eid an der Landsgemeinde mitgeschworen oder zumindest nachge-
sagt... Gottes Gnade schenkte mir eine liebe und gute Frau mit Appenzeller Blut
aus Gais und Hundwil, die mir drei S6hne schenkte und die sehr musikalisch sind.
Auch mogen sie in der Schule nach, so dass nach menschlichem Ermessen gehofft
werden kann, die Streichmusik Bénziger lebe noch eine Zeit weiter.»”

Aus einem solchen Bewusstsein heraus steht bei diesen Volksmusikern die Er-
haltung des musikalisch Wertvollen und auch Spezifischen der Appenzeller
Streichmusik im Vordergrund.

Im alltdglichen Wirkungsfeld der Appenzeller Streichmusik entspricht der
Zwang eigentlich einer oft nicht ausformulierten Erwartungshaltung, die von verein-
fachenden Vorurteilen iiber die Substanz der appenzellischen Tradition gepragt ist.
Die Traditionserhaltung spielt sich nicht nur als Interaktion zwischen Musiker und
Rezensent ab, sondern betriftt auch Instrumentation, Sound und Repertoire. Die tra-
ditionelle Instrumentation wird oft auf ein Minimum reduziert, beispielsweise vom
«Quartett Laseyer» aus Appenzell. Thre individuelle Charakteristik ist der Einsatz
von Violine und Hackbrett fiir den typischen «Appenzeller Sound» und die konzer-
tante Spielweise. Unabdingbar ist die als urtiimlich empfundene Appenzeller Tracht.

Es gehore, so meint das géngige Vorurteil, zum Charakter der Volkskultur, dass
sie muindlich und von Generation zu Generation tradiert werde. Die zivilisatorische
[solation, geographisch bedingt durch Talschaften, fordere die Stabilitit, die «Echt-
heit» des tradierten Gutes. Wie die folgenden Beispiele zeigen, basiert diese Mei-
nung auf einer romantischen Simplifikation, die durch den Mythos des keine Noten
kennenden, urchigen Volksmusikers personifiziert wird. Die schriftlich fixierte
Volksmusik-Tradition war zwar verantwortlich fiir die Substanzerhaltung. Sie
brachte aber die Gefahr der Stagnation und Stereotypisierung mit sich.™ Diese
schriftliche Tradition wurde aber schon im 19. Jahrhundert begriindet und fest eta-
bliert durch die Werke von Alfred Tobler.*

Toblers Werke haben das Bewusstsein der Eigenart der appenzellischen Volks-
musik weitherum gefordert; fiir die Volksmusik selbst aber wirkten sie vor allem
durch die Fixierung auf eine intellektuell stilisierte Vergangenheit. In der Folge
stagnierte die Appenzeller Streichmusik beinahe sechzig Jahre lang. Sie orientierte
sich an Vorbildern fiir Repertoire und Auftreten, die seinerzeit durchaus zeitgemass
waren, aber eine lebendige Weiterentwicklung eher behinderten. So schuf Tobler
gewissermassen die wissenschaftliche Basis fiir vermarktbare Folklore. Heutzuta-
ge werden — bezeichnend fiir das Umfeld der Volksmusik — immer wieder alte
Brauchtumsbeschreibungen aus dem 19. Jahrhundert zu Rollentexten und Drehbii-
chern fiir die Praxis des 20. Jahrhunderts.’® Aus der Brauch-Unmittelbarkeit wird —
und zwar unter dem Druck der Suche des Freizeit-Publikums nach Urchigkeit in
der Bergwelt — ein Ritual. Solche Rituale miissen zudem immer wieder mit einem
wissenschaftlichen «Giitezeicheny» beglaubigt werden, sei es durch akademisch ge-
bildete Volkskundler, welche Volksmusik-Konzerte programmieren und einfiihren,
oder durch Kommentare bei Fernsehiibertragungen.

154



Tendenzen im Umfeld der heutigen Appenzeller Volksmusik SAVk 92 (1996)

Solche Ritualisierung schreibt die Inhalte fest und bindet sie an Oberflachlich-
keiten. Das Resultat ist eine Art Neoklassizismus, ein Klassizismus aus zweiter
Hand. In der Appenzeller Volksmusik ist diese Periode auf ca. 1920-1950 zu datie-
ren; sie scheint heute im wesentlichen tberwunden. Nicht allen Volksmusikern
gelingt aber die Uberwindung der Stereoptypisierung. Sie laufen Gefahr, dass ihre
Musik durch Repetition von Motiven und Strukturen zu Langeweile und Uberdruss
fiihrt. Auf sie trifft dann zu, was die Wochenzeitschrift «Tele» so formulierte: «Die
Kuh ist ausgemolken».”’

Im Gegensatz zur klassizistischen Professionalisierung und zum Traditionalis-
mus wird auch eine entgegengesetzte Stilisierung angestrebt, die der absoluten Un-
mittelbarkeit: Neuere CDs mit Volksmusik priasentieren sich mit sogenannnt au-
thentischen Klangbildern. Sie sind im ldrmigen, akustisch ungiinstigen originalen
Umfeld aufgenommen und dann interpretatorisch und stimmlich geschont. Abge-
sehen vom hohen Rauschpegel klingen solche Aufnahmen oft alles andere als pro-
fessionell, auch der Schnitt wirkt dilettantisch. Die Autoren solcher CDs rechtferti-
gen sich: «Das tut den verbildeten Radiokonsumenten weh und das ist gut so.»**
Das Unmittelbare, aber auch Unprofessionelle scheint hier Ziel zu sein. Solche
Aufnahmen streben eine kiinstliche Authentizitit an, eine Art libersteigerten Tradi-
tionalismus.

Herausforderung zur Marktkonformitit

Ein Giitezeichen ungleich grosserer Méchtigkeit als die volkskundlich-historisie-
rende Beglaubigung ist die Marktgangigkeit des Volksmusik-Angebotes, und zwar
in ihrer spezifischen Form der CD-Fihigkeit.” Gut ist, was sich auf einer Compact
Disc perfekt einspielen ldsst und sich anschliessend gut verkauft. «Kultur» gilt als
um so besser, je mehr Publikum sie erreicht. Durch diese Anforderung werden zwei
Tendenzen der Volksmusik in den Vordergrund gedringt, deren Publikumsakzep-
tanz erprobterweise erfolgreich ist: einerseits die Uberhdhung des historisierenden,
binnen-exotischen Aspektes, bei dem urspriinglich Nebensachliches paradigmati-
sche Funktion erhilt, andererseits die gezielte Beimischung von Schlager und
Schnulze bis hin zu Rock/Pop und Jazz, also die Fortsetzung von aus dem Fernse-
hen Bekanntem mit minimalen Anforderungen an Vorkenntnisse und Rezipierbar-
keit.

Mindestens ebenso wichtig fiir den Erfolg eines Musikers auf dem Massen-
markt sind seine Fihigkeiten fiir die Medienprisentation. Sein Unterhaltungswert
wird gemessen an seiner Fertigkeit als Gespréchspartner. Seine Personlichkeit wird
ins Zentrum gestellt, und die Ergiebigkeit dieser Darstellung bestimmt seinen Er-
folg weit mehr als die Qualitdt seiner Musik. Das Streben der Massenmedien zielt
tendenziell auf den Verkauf von Ideen, Meinungen, Wertungen und Haltungen.
Gemiiss Geschiiftsbericht von DRS® sollten nimlich auf die fiir ihre Produktionen
auszuwihlenden Gegenstinde moglichst folgenden Pridikate zutreffen: niveau-

185



Margaret Engeler SAVKk 92 (1996)

voll, unbeachtet, selbstmitleidig und minoritér, denn «unbewusstes Ziel sei es, so
sagt die Forschung (sic), sich in eine gute Stimmung zu versetzen oder die gute
Laune zu bewahren». Dies fiihrt meines Erachtens zwangslaufig zu einer Verfla-
chung und Schwichung des musikalischen Inhaltes. Die nivellierende Kraft, wel-
che die wirtschaftlichen Zwiinge und die Ubermacht der technischen Entwicklung
auf die musikalische Befindlichkeit der Volksmusiker ausiibt, fithrt zu Konflikten
mit denen sich jeder Musiker auseinanderzusetzen hat. Eine typische Auflosung
des Konfliktes besteht darin, von allem etwas aufzunehmen. So versuchte der be-
kannte Appenzeller Hackbrettler Walter Alder auf seiner neuen CD «Am Appen-
zeller Hackbrett»®' neue Impulse in die tradierte Appenzeller Volksmusik zu brin-
gen, um zeitgemdss und marktgerecht zu sein. Nach neukomponierten Schottisch,
Wilserli, Landler, Marsch oder Polka, die vorwiegend von Walter Alder kompo-
niert wurden, folgen noch einige tradierte Appenzeller Zauerli, aber anschliessend
setzt sich der Hackbrettler mit dem Faust-Walzer (Charles Gounod), dem Ave Ma-
ria (J. S. Bach), dem Gefangenenchor aus Nabucco (Giuseppe Verdi), einem Unga-
rischen Tanz (J. Brahms) und Mozarts «Rondo alla Turcay» auseinander.

Die dem Traditionellen zugewandte Appenzeller Streichmusik Bidnziger wan-
delte ihren Namen in den letzten Jahren zur marktgiangigeren Dialektform «Striich-
musig Banziger». Der Topos des Appenzellischen bleibt vordergriindig. Auf der
CD-Hiille® stehen die Musiker mit ihren Requisiten vor dem schmucken Appen-
zellerhaus des Leiters Ernst Bianziger. Aber die «Original»-Besetzung (zwei Geli-
gen, Cello, Bass und Hackbrett) ist folkloristisch erweitert durch drei Alphornbla-
ser, dem Alphorn-Trio aus dem st. gallischen Rebstein. Diese Produktion wurde
unter dem Titel «38 Jahre Bianziger» als Jubiliums-Tontrdger vermarktet.

«Nebes Bsonderigs» — etwas Besonderes — verspricht der vom Radio DRS be-
kannte Produzent Peter Schaller mit seiner CD, auf der er die «Meedle Striichmusig
Weissbad» zusammen mit zwei Rockbands auftreten lisst.”” Die CD basiert auf
einer Sendung auf DRS3, dem Kanal, der der Musik fiir die Jugend, vor allem der
Sparte Pop/Rock gewidmet ist, und nicht auf dem eher der Volksmusik zugewand-
ten DRS1.*

Insgesamt wird deutlich, dass der Zwang des medialen und wirtschaftlichen
Umfeldes sich primir zur Ausweitung, ja Eklektisierung des musikalischen Ange-
botes auswirkt. Dies wird durchaus als Konflikt mit dem Selbstverstandnis der tra-
ditionellen Volksmusik wahrgenommen und wird nicht verdringt, sondern katego-
nisiert: «Bel Engagements autf grossen Biihnen und in Erstklasshotels muss eben
oftmals das Sennechutteli dem Smoking, der Landler dem Schlager und die Hand-
orgel dem Saxophon weichen.»®

Die Bewiltigung des Konfliktes geschieht hier im Zeichen der Professionalitit:
«Wir sollten nie vergessen, dass wir Musiker uns nach dem Publikum zu richten
haben. Anpassungsfahigkeit ist gefragt. Wir sollten nie ausser Acht lassen, dass die
Musik von Herzen kommen sollte. Wenn wir dies beachten und wenn wir unsere
schone Volksmusik klar vom Schlager trennen, bin ich tiberzeugt, dass beide ne-
beneinander Platz haben und weiter {iberleben werden.»*

156



Tendenzen im Umfeld der heutigen Appenzeller Volksmusik SAVk 92 (1996)

Anmerkungen

]

10

Margaret Engeler: Das Beziehungsfeld zwischen Volksmusik, Volksmusiker und Volksmusikpfle-
ge am Beispiel der Appenzeller Streichmusik. Trogen/Herisau 1984,

Margaret Engeler: Das Musikleben im Lande Appenzell anhand der schriftlichen Quellen. Lizen-
tiatsarbeit Universitat Ziirich. Ziirich 1980.

Tagblatt der Stadt Ziirich, 15.4.1996.

U. Windisch: Nationale Mythen im Alltag. In: P. Hugger (Hg.): Handbuch der Schweizerischen
Volkskunde, Ziirich 1992. Bd. 3, S. 13431350 (hier 1345).

«Gradhebe»: Akkordisches Sekundieren eines langsamen Hirtenliedes (Jodels), instrumental ge-
spielt «Zduerli» genannt, das mit angeschlagenen Akkorden an einen Rhythmus gebunden ist.
«Ruggusserli»: In Appenzell Innerrhoden ein langsamer Jodel, in Ausserrhoden Jodellied, Zéauerli
genannt; vokal wenig rhythmisiert.

«Schelleschottle»: langsames, rhythmisiertes Schwingen von grossen Kuhglocken «Schellen», die
tonlich aufeinander abgestimmt sind.

In der volkskundlichen Folklore-Diskussion wiirde dieses Verstdndnis der Volksmusik als ihr «er-
stes Dasein» bezeichnet. W. Wiora prégte unter dem Eindruck der Situation in der Nachkriegszeit
den Ausdruck «erstes» und «zweites» Dasein. Das primére Kennzeichen der Volksmusik im ersten
Dasein ist ihre volle Integrierung in das Leben, das Praktizieren von natiirlichen Variantenbildungen
und Improvisationen. Das zweite Dasein ist nach Wiora volksmusikalische Zierde, unverbindliches
Steckenpferd, Volksmusik mit fixierter Struktur. Sekundarmerkmal ist der Wegfall der einfachen
Musizierweise mit Unschirfe in der Praxis. Vgl. W. Wiora. Europdische Volksmusik. Kassel 1957.
Beispielsweise die Reisebeschreibungen von Joh. Gottfried Ebel 1798 oder Fr. K. von Kronfels
1826. Siehe Margaret Engeler (wie Anm.1), S. 30ff.

Max Matter u.a.: Zur Folklorisierung des schweizerischen Hirtenlandes. Die Alphirtenfeste in Un-
spunnen. In; Albrecht Lehmann, Andreas Kuntz (Hg.): Sichtweisen der Volkskunde. Berlin/Ham-
burg 1988, S. 321-328.

Theo Mausli: Jazz und geistige Landesverteidigung. Ziirich 1995.

Resolution «Verpolitisierung der Volksmusik und des Brauchtums» der Gesellschaft fiir die Volks-
musik in der Schweiz (GVS).

Vgl. Joachim Braun: Aspects of Early Latvian Professional Musicianship. In: Journal of Baltic
Studies 16 (2/1985), S. 95-110.

NZZ, 24./25.2.1996.

Die Appenzeller Zeitung spielte bis gegen 1850 eher eine gesamtschweizerische als eine appenzellische
Rolle, vgl. Walter Schldpfer: Pressegeschichte des Kantons Appenzell Ausserrhoden. Herisau 1978.
Alfred Tobler: Das Volkslied im Appenzellerland. Ziirich 1903; Der Volkstanz im Appenzellerland.
Ziirich 1904; Musikalisches aus Appenzell. Trogen 1896.

Christian Seiler: Verkaufte Volksmusik. Ziirich 1994.

SMR 5/95, S. 24. Die Schweizer Musiker Revue (SMR) ist das monatlich erscheinende Fachblatt
der Volksmusikanten, in welchem diese mit Zuschriften und Beitrdgen zu Wort kommen.

SMR 10/95, S. 25.

D’Striichmusig Alder macht uf! Philips CD 848 430-2, PolyGram Records 1991.

Roman Brodbeck. «Fiinf Tage bei DRS2». In: Dissonanz 44 (Mai 1995), S. 19-22.

SMR 10/95, S. 21.

7. Lindlermusikfest Appenzell vom 1. bis 3. September 1995.

«Hierig»: Alter Pantominentanz.

Auf Publikumserfolg kénnen auch Inserate wie «Nidwaldner Luft fordert Volksmusik» fiir die Stu-
bete in Stans rechnen. SMR 1/96, S. 20.

NZZ, 4.9.1995.

SMR 4/95, 8. 3.

Charakteristische Tabakpfeife der appenzellischen Bauern.

SMR 4/95, S. 13.

Der Verkauf mit Hilfe der Volksmusik benutzt alle Sinnesebenen, um eine méglichst breite Kund-
schaft anzusprechen. Beispielsweise finden sich die Hersteller von Appenzeller-Kése, Appenzeller
Alpenbitter und Uhren im Appenzellerlook in einer Werbestrategie unter Benutzung der Appenzel-
ler Volksmusik zusammen. Das Aushéngeschild ist jeweils ein bekannter Musiker, ein Idol wie A.
Diisel, Jakob Alder, Chli Fochsli, Emil Zimmermann, die Alderbuebe Streichmusik u.a..

157



Margaret Engeler SAVk 92 (1996)

37

38
39
40
41

46

30

s
51

53

54

Nach H. G. Barnett: Innovation. The Basis of Cultural Change. New York 1953, S. 7, wird «Innova-
tion» definiert als «alle Gedanken, Verhaltensweisen und Dinge, die neu sind, weil sie sich von
bereits vorhandenen Formen qualitativ unterscheiden». Zitiert nach Klaus Roth: Birgertum und
biirgerliche Kultur in Siidosteuropa. Ein Beitrag zur Modernisierungsdiskussion. In: Ueli Gyr
(Hg.): Soll und Haben. Alltag und Lebensform biirgerlicher Kultur. Ziirich 1995, S. 245-260 (hier
S. 247).

In der E-Musik ist das Ereignis nicht improvisiert, sondern in die Musik einkomponiert.

SMR 7/95, S. 28.

Auch die «Blasmusik St. Jakob St. Gallen» musiziert heute vorwiegend im Egerlanderstil (nord-
westbohmische, deutschsprachige Landschaft). Diese Formation wurde 1913 unter dem Namen
«Eisenbahner-Musik» gegriindet. 14 Jahre spiter wurde sie auf «Arbeitermusik St. Gallen» umge-
tauft, heute tritt sie als «Blasmusik St. Jakob St. Gallen» auf.

NZZ, 12. 6. 1995.

«Wenn sich hier und dort ein «juiz» (Jauchzer) mit der Musik vermischt, so zeugt dies immer von
der urtlimlichen Verbundenheit der Zuhérer mit der Lindlermusik.» SMR 4/95, S. 23.

Jean Daetwylers «Concerto pour cor des alpes et orchestre», 1972, oder das «Konzert fir Alphorn
und Harfe» (LP Forlane CA 63UM3547) oder «Mytha», the Contempory Alphorn Orchestra, von
Hans Kennel (Hat Hut Records LTD. CH-4106 Therwil).

NZZ,9.10.95.

Ziiri-Woche, 25. 11. 1982.

Ergebnisse einer Studie der Medienkonferenz, Auszug in: NZZ, 27. 4. 1995.

Bei der E-Musik néhert sich der journalistische Schreibstil immer hidufiger dem Sprachstil der
U-Musik, oft sogar einer volkstiimlichen Redeweise an — mit Erfolg.

SMR 7/95, S. 5.

SMR 4/95, S. 20-23.

SMR 4/96, S. 24.

SMR 7/95, 8. 24, Artikel von Ernst Meyner: « Volksmusik landauf, landab». In der SMR 10/95, S. 25,
heisst es: «Erfolg haben diejenigen, vor allem jlingere Volksmusiker, welche die sogenannt traditio-
nelle Volksmusik durchmischt mit Schlagern, Oberkrainern, Oldies etc. bringen, ein Potpourri, das
offensichtlich beim Publikum der Volksmusikszene ankommt. Bisher hatten wir immer am meisten
Erfolg, wenn wir die Sparten in bunter und abwechselnder Folge gespielt haben: ein Schottisch, ein
Landler, ein Fox und dann klar davon getrennt wieder eine Runde Oldies, Oberkrainer und Schlager-
melodien. Das Publikum hat mitgesungen und, wie es so schon heisst, mitgemacht. Und wenn wir
dann nach so einer modernen Runde wieder zur traditionellen Volksmusik zurtickgekehrt sind, ist
die Ambiance und die gute Stimmung geblieben. Von schidlichen Einwirkungen keine Spur. Heute
habe ich das Gefiihl, dass wir mit einer musikalischen Vielfalt auch mehr zur Erhaltung des schonen
Brauchtums leisten, als wenn wir den ganzen Abend mit versteinerter Miene dasitzen und einen
Landler nach dem anderen herunterleiern.»

«Fleurop» war Sponsor fiir die volkstiimliche Schlagershow «Volksmusik-Stadl», die mit dem Prii-
sentator Sepp Triitsch nach Kanada reiste.

SMR 5/95, 8. 24. In SMR als spezielle Kolumne «ganz personlich» gefiihrt.

SMR 12/95, S. 9.

So erziihlt beispielsweise Walter Alder, der Hackbrettspieler der «Alderbuebe», von einem Schiliis-
selerlebnis: Aufeiner Reise nach Ungarn habe er ungarische Zimbalspieler kennengelernt und de-
ren Fertigkeit bewundert. Mit diesen Musikern fiihle er sich verwandt gemiiss dem immer noch
verbreiteten Mythos der zigeunerischen Abstammung der Appenzeller Streichmusik. Vgl. Margaret
Engeler (wie Anm. 1), S. 61ff.

Walter Alder besuchte zwei Jahre die Jazzschule St. Gallen, wo er Harmonielehre studierte.

SMR 1/96, S. 24,

Ueli Gyr: Einleitung. Biirgerlichkeit und Alltagskultur. In: Ders. (Hg.): Soll und Haben. Alltag und
Lebensformen biirgerlicher Kultur, S. 7-14 (hier S. 8).

Appenzeller Zeitung, 16. 1. 1988.

Die Appenzeller Streichmusik in der Familie Alder geht schon in die fiinfte Generation. Bei einer
Preisverlethung (fiir « Verdienste um die Pflege und Forderung der Appenzeller Volksmusik». Ap-
penzeller Zeitung, 18. 3. 96) an einen ihrer Senioren (Jakob, genannt Alders Jock, geboren 1915)
wurde einmal mehr diese Kontinuitit und die in alle Zweige der Familie vererbte aussergewdéhnliche
Musikalitit erwdhnt. Jakob Alder ist Enkel einer der Briider, welche 1884 die Alder Streichmusik

158



Tendenzen im Umfeld der heutigen Appenzeller Volksmusik SAVK 92 (1996)

55

56

57

58

59

60

61
62
63
64
65

066

begriindeten; wie sein Vater spielte er ebenfalls bei den «Aldere» mit (1934-1947) und wirkt seither
als Lehrer und Initiant in verschiedenen bekannten Appenzeller Formationen. Sein aussergewoéhnli-
ches und exaktes Musikgedichtnis erlaubte ihm friih, das Gehorte (vom Grossvater Johannes Alder,
geb. 1864) schriftlich — in einer selbsterfundenen Stenographie — zu notieren und so alte Melodien
und Ténze in die Gegenwart heriiberzuretten. In: Margaret Engeler (wie Anm. 1), S. 175.

Tobler war der erste, der das Studium der appenzellischen Volkskultur wissenschaftlich betrieb, also
den Alltag des Appenzellervolkes beobachtete, reflektierte und schilderte. Alfred Tobler (1845—
1923) selbst gelangte auf Umwegen zur Volkskunde. Er galt als «gottesfiirchtiger» Mann und wollte
urspriinglich Pfarrer werden. Man erzéhlt, die Leute seien aber nicht seiner Predigten wegen in die
Kirche gestromt, sondern um seinen michtigen Bariton zu héren. Er versuchte es in der Folge als
Konzertséinger, fand aber seinen eigentlichen Wirkungskreis schliesslich als «geliebter Singerva-
ter», der sich nur noch dem Appenzeller Volksgut widmete. Die Universitit Ziirich verlieh ihm
dafiir spdter den Dr. h. c.. Vgl. Margaret Engeler (wie Anm. 1), S. 205; Werkverzeichnis von Alfred
Tobler.

K. Kostlin in seiner Wiener Antrittsvorlesung vom 27. 6. 95: Lust aufs Ganze. Die gedeutete Moder-
ne oder die Moderne als Deutung — Volkskulturforschung in der Moderne. In: Osterreichische Zeit-
schrift flir Volkskunde XLIX/98 (1995), S. 255-275 (hier S. 268).

SMR 7/95, S. 24.

Gerlinde Haid und Hans Haid. Vorwort zur CD «Musica Alpina I/1l. Pro Vita Alpina, Innsbruck.
Zitiert nach NZZ, 21. 6. 1995.

Selbst Strassenmusiker erlangen ihre breite Publikumsakzeptanz via CD-Fihigkeit, z. B. CD Magos
(MCA Music Schweiz), bespr. in NZZ, 13./14. 1. 1996.

Geschiftsbericht DRS. In: Link, Monatsmagazin des Publikumsrates DRS, 6/1995, S. 4., und 3/96,
S. 2.

CD 91502 CSR Records, 8004 Ziirich 1992.

CD 51 1041-2, Archiv-Records AG, Label Tell.

CD 6230022, Audio Consulting AG.

SMR 12/95, S. 9.

SMR 10/95, S. 12.

SMR 10/95, S. 25.

159



	Mythos und Kommerz : Tendenzen im Umfeld der heutigen Appenzeller Volksmusik

