Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 91 (1995)

Heft: 1

Artikel: Die Juden zwischen der Wuste und der Stadt : vergleichende Lekttre
von Max Weber, Werner Sombart und Georg Simmel

Autor: Raphaél, Freddy

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-117932

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-117932
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schweizerisches Archiv fir Volkskunde 91 (1995), H. 1, 21-32

Die Juden zwischen der Wiisste und der Stadt

Vergleichende Lektiire von Max Weber, Werner Sombart und
Georg Simmel

Von Freddy Raphaél

In der abendldndischen mythologischen Vorstellung kommt der Figur des Juden,
der die traute, aber starre Dorfgemeinschaft verlasst und in die Welt hinauszieht,
eine bedeutende Stellung zu. Wihrend die Heimaterde die Welt der Gemeinsamkeit
und die Zelebration des Selbst konstituiert, an der nur partizipiert, wer einen Bezug
zum Boden, zum Blut und zur gemeinsamen Geschichte hat, bildet das Abstrakte
den offenen Raum, in dem das Spekulative greift. Der zwar Sicherheit stiftenden,
aber auch zur Gewohnheit verkommenden Stabilitdt der Verwurzelung stellt der
Jude die stindige Ermneuerung, die titige und fieberhafte Beweglichkeit gegeniiber,
die im Umgang mit immer neuen und ungewohnten Situationen die Intelligenz
herausfordert. Durch seine Weigerung, sich ausgrenzen und in eine fahigkeitsrau-
bende Marginalisierung abdringen zu lassen, hat sich der Jude iiber die Landes-
grenzen hinweg eine grenzenlose Weite erfunden, die er unablissig durchschreitet.

Nur weil er die Dynamik des jiidischen Gesetzes unterschitzte und die Bemii-
hungen der Rabbiner verkannte, es einer im Wandel begriffenen Gesellschaft anzu-
passen, konnte Max Weber behaupten, dass die buchstabengetreue Einhaltung die-
ses Gesetzes, namentlich der pharisdischen Riten, die Juden dem Landbau und dem
Handwerk entfremdet habe: «Denn wie beim buddhistischen und hinduistischen,
so 1st es beim jiidischen Ritualgesetz praktisch so gut wie unméglich, als Bauer
wirklich korrekt zu leben» (Weber 1972: 287). Erst am Ende des 7. Jahrhunderts
liessen ndmlich die Juden im Orient vom Landbau ab, und zwar nicht, weil die
Landwirtschaft unvereinbar mit der peinlich genauen Einhaltung des jiidischen Ge-
setzes gewesen wire, sondern weil die Kalifen ithnen ibermdssige Steuern aufer-
legten; dazu kamen politische Instabilitdt und Pliinderungen (Mann: 310). Die zu-
nehmende Christianisierung Europas samt den sich daraus ergebenden judenfeind-
lichen Massnahmen und die Entwicklung des Feudalsystems bewogen die Juden,
sich vom Landbau abzuwenden. Die stets neuen Wanderungen, die unsichere und
schwierige Lage der Juden taten das ihre, um ihre Bindung an den Boden weiter zu
lockern. Die rituellen Erfordernisse der jiidischen Religion waren somit kein Hin-
derungsgrund fiir die Niederlassung auf dem Land, wirkten aber andererseits der
[solation entgegen und trugen zur Bildung von geschlossenen jiidischen Gemein-
den bei. Das Risiko einer plotzlichen Vertreibung, aber auch die Schwierigkeit,
nichtjiidisches Gesinde einzustellen, entmutigte viele jiidische Landwirte. Fiir
Georg Simmel (Wolff: 403) kann der Fremde seinem Wesen nach nicht «Grund»-
Besitzer sein; damit meint er nicht nur den Grund und Boden in seiner konkreten
Ausdehnung, sondern auch jede Subsistenz, «die sich, wenn auch nicht an einem

21



Freddy Raphaél SAVk 91 (1995)

fixen Ort im Raum, so doch mindestens an einem prazisen Punkt im sozialen Um-
feld festmachen lasst». Das Verhiltnis der Juden zum Boden ist somit gleichermas-
sen komplexer und zweideutiger. Die Juden sind von der prigenden Heimaterde,
wo sich ihre kollektive Identitit geformt hat, getrennt, und die Exilerde betrachten
sie als provisorischen Hafen auf ithrer Wanderung, nicht als Ort einer moglichen
Verwurzelung. Léon Poliakov hat auf die paradoxe Erfahrung des jlidischen Volkes
hingewiesen, fiir welches das Exil keineswegs «die kollektive Identitat ausloscht,
sondern vielmehr Zeichen dieser Identitidt wird» (1965: 295). Die Juden sind dem
Einfluss der schiitzenden und ndhrenden Erde entzogen, die die Menschen formt
und welche die Menschen ihrerseits prigen; sie leben in einem fremden Land. Zu
diesem haben sie nur tiber die Vermittlung der einheimischen Bevolkerung einen
Bezug, «und dieser Bezug ist um so lockerer und zufalliger, als die Wanderungen
dieses Volk immer wieder in eine neue Umgebung flihren» (Poliakov 1965: 295).
Diesem Land, das sich ihnen unter ihren Schritten immer wieder entzieht, steht ein
anderes gegeniiber, das sie in ihren Erinnerungen stindig heimsucht, an das sie
vielfaltige Beziehungen binden und das sie als ihr eigenes betrachten. «Aber dieses
Land ist ein Traumland, das sich ihrem konkreten Zugriff entzieht und das auf sie
nicht anders wirkt als ein Mythos; es ist Kanaan, wo Milch und Honig fliessen, ein
Land, dessen Hiigel und Ebenen sie in ihren alltiglichen und ihren festtiglichen
Gebeten immer und immer wieder herautbeschworen und von dem sie glauben, nur
durch ihre Stinden getrennt zu sein. Néchstes Jahr in Jerusalem!» (Poliakov 1965:
295) Das Land, in dem sie leben, ist fiir sie das des Exils, ein Boden, in dem sie
keine Wurzeln schlagen konnen; die Wirtsvolker haben thnen namlich den Besitz
von Grund und Boden im Laufe der Zeit verboten. «Der andere Bezugsrahmen, der,
wenn auch unvollstindig, fiir ihre Seele die Mutterrolle ausiibt, ist blosse Reminis-
zenz, welche sie allerdings mit einer an Besessenheit grenzenden Inbrunst kultivie-
ren, mit der ganzen Suggestivkraft, die die Riten und Regeln des Judaismus thnen
bieten. Diese Inbrunst und Kraft scheinen zuzunehmen, je weiter die Zeit der legen-
dédren Vertreibung zuriickliegt» (Poliakov 1965: 297). Zwar qualt die Versuchung,
sich im Exilland endgiiltig niederzulassen, einen sicheren Hafen zu finden, dem
Wandern ein Ende zu bereiten, die Juden stindig; diese Regung wird zu Zeiten
verstirkt, «und zwar aus eben dem Grund, dass es sich um eine unvollstindige
Besitznahme handelt: sie wird sowohl von der jidischen Tradition als auch von
christlichen Empfindlichkeiten, die in diesem Punkt iibereinstimmen, vereitelt»
(Poliakov 1965: 298).

Fiir Werner Sombart sind die Juden ihrem Wesen nach Stiddter. Das wirtschaft-
liche Zeitalter, das das Individuum entfremdet und das Materielle in den Mittel-
punkt stellt, geht auf die Zerstorung seines Gottesglaubens zuriick, und damit auf
«die Losung seines irdischen Daseins von allen transzendenten Beziehungen»
(Sombart 1934: 32). Der Mensch lehnt die wahren Werte ab, und sein Leben hat
keinen Sinn mehr. Die Stadt, die ihn von der Natur trennt, verstiarkt diese Entfrem-
dung: er ist jetzt ausserstande, die Phinomene der Natur zu verstehen, und er kennt
die Gewohnheiten der Tiere des Feldes nicht mehr: «Das Instinktméssig-Sichere

W48



Die Juden zwischen der Wiiste und der Stadt SAVKk 91 (1995)

des Daseins geht ihm verloren. Wo der Landmensch natiirlichen Rat weiss, in tau-
send Wechselfillen des urwiichsigen Daseins, versagt das Urteil des Sohnes der
Grossstadt.» Sombart spricht vom Heranwachsen eines neuen Menschenge-
schlechts, dessen «Lebens-Rhythmus nicht mehr bestimmt wird durch die ewigen
Naturerscheinungen: Tag-Nacht, Sommer-Winter, die nimmt es nur noch in der
Schule im Anschauungsunterricht durch. Dieses neue Geschlecht lebt ein kiinstli-
ches Leben, das nicht mehr das urwiichsige Dasein ist, sondern ein verwickeltes
Gemisch von Schulunterricht, Taschenuhren, Zeitungen, Regenschirmen, Bii-
chern, Kanalisation, Politik und elektrischem Lichte» (Sombart 1934: 32). Diese
fragmentarische, atomisierte, heterogene Existenz ist noch zusitzlich verarmt, weil
das Leben in der Stadt nicht nur die Bande zwischen Mensch und Natur zerrissen,
sondern auch die Beziehungen von Mensch zu Mensch zerstort hat. Die Dorf- und
Geschlechtergemeinschaft, die Berufs- und Arbeitsgemeinschaft hatten dem ein-
zelnen nicht nur einen «gemiitlichen Trost», sondern auch einen «sittlichen Halt»
geboten; diese sozialen Institutionen «banden ihn zwar, aber sie hielten und stiitzen
ithn auch». Die Auflosung dieser Gemeinschaften, ja selbst der engeren Familien-
gemeinschaft, stiirzten das Individuum in die Isolation. Die «kosmopolitische»
Stadt ist flir Sombart der Hort des reduzierenden Kapitalismus und der sterilisieren-
den Abstraktion der Juden, die beide dazu beitragen, die Vielfalt der Lebens- und
Denkweisen durch ein uniformes Modell zu ersetzen. Diese «Tendenz zur Verein-
heitlichung aller fritheren Mannigfalt» stellt das gemeinsame Merkmal des Kapita-
lismus, des Liberalismus und des Judaismus dar (Sombart 1911: 329). Das freiwilli-
ge Exil wirkt im Sinne einer Selektion der anpassungsfihigsten und beweglichsten
Elemente, die «sich liber den ganzen bewohnten Erdkreis unter die fremden Volker
verteilen, mit Vorliebe aber in den grossen Stidten ihre Unterkunft suchen» (Som-
bart 1911: 412). Wenn die Juden Stadter geworden und geblieben sind, so hat das
seinen Grund, denn «die Grossstadt ... ist die unmittelbare Fortsetzung der Wiiste —
sie steht der dampfenden Scholle ebenso fern wie diese und zwingt ihren Bewoh-
nern ein nomadisierendes Leben auf wie diese» (Sombart 1911: 415). Die Stadt
wirkt also wie die Wiiste, indem sie den Menschen von der dampfenden Scholle
trennt und die Bande zu den Tieren und den Pflanzen 16st; sie macht den Menschen
unfahig, mit dem Leben zu fiihlen und folglich die organische Natur zu verstehen.
«Wie denn ebenso wie die Wiiste (der Siiden) die Stadt, weil sie den Menschen von
der dampfenden Scholle abdringt und ihn loslést von dem Zusammenleben mit den
Tieren und Pflanzen — organisch-gewachsenen Gebilden —, in thm das eigene Mit-
erleben des Lebendigen, das allein das «Verstindnis» flir die organische Natur ver-
mittelt, verkiimmert und zerstort. Wie sie dann aber auf der anderen Seite, ebenso
wie das Nomadenleben in seiner wiistenhaften Form, die Fihigkeiten des Verstan-
des entwickelt, der als Spéher, als Spionierer, als Zurechtweiser, als Ordner in ewig
starker Bewegung erhalten wird» (Sombart 1911: 422). Vom «Damon des Nomadis-
mus» gequilt, sind die Juden in das kiinstliche Universum der Megalopolis ge-
fliichtet. Wahrend die nordischen Volker einer strengen und unwirtlichen Natur mit
Hacke und Pflug einen Lebensraum abgerungen haben, sind die Juden stets «Bo-

23



Freddy Raphaél SAVK 91 (1995)

denfremde» geblieben. Die Grossstadt, die den Wesen ihre Einzigartigkeit nimmt,
die die Beziehungen zwischen den Menschen «entkonkretisiert» und sie auf Geld-
bezichungen reduziert, ist nichts anderes als die Wiiste unter anderen Vorzeichen.

Auch Max Weber (1923: 272) ist der Ansicht, dass das Judentum im Gegensatz
zu der Religion des alten Israel ein spezifisches Produkt der Stadt ist. Nur die Stid-
ter waren in der Lage, sich seinen rituellen Erfordernissen anzupassen. Die zuneh-
mende Ritualisierung des Judentums, das unabléssige Studium, das die komplexen
Vorschriften erforderlich machen, die Schwierigkeiten, die die Bauern bei der Ein-
haltung der Gebote haben, bewirkten eine starke Konzentration des jiidischen Le-
bens in den Stidten. Der spezifisch urbane Charakter des Judaismus fusst somit auf
strikt rituellen Motiven: der Festhaltung der Beschneidung inmitten einem fremden
Umfeld, der Teilnahme am kollektiven Gebet oder am rituellen Bad (Weber 1972:
720). Auch die Untentbehrlichkeit des Schiachters wegen der Speisegebote hat ein
individuelles Zerstreutleben verunmoglicht.

Max Weber definiert die mittelalterliche Stadt als eine eigenstindige Schop-
fung, die auf dem personlichen Einsatz jedes einzelnen Mitglieds beruht. Das
Stadtrecht wird auch an fremde Handeltreibende verliehen; die Juden aber erhalten
einen besonderen Platz als Gastvolk. Dieser kommt thnen einerseits aufgrund threr
freiwilligen Isolation zu, andererseits aufgrund des rituellen Ausschlusses von der
konnubialen Gemeinschaft und der Behinderung der Tisch-Gemeinschaft mit
Nichtjuden, vor allem aber aufgrund des Fehlens der Abendmahlsgemeinschaft
(Weber 1966: 102). Eine wahrhaftige Verbriiderung ist unmdglich, denn die Stadt-
kirche, der Stadtheilige, das gemeinsame Begehen der kirchlichen Feiern sind die
unverkennbaren Merkmale der mittelalterlichen Stadt des Abendlandes. Die
christliche Gemeinschaft im Sinne eines konfessionellen Verbands der einzelnen
Glaubigen formte die Stadt so sehr, dass die Juden von Anfang an ausserhalb des
Biirgerverbands blieben. Sie waren «der spezifische Fremdkorper in der Stadt»
(Weber 1972: 795). Als geduldetes Gastvolk waren die Juden nicht Teil der Ge-
meinschaft, die durch den christlichen Glauben zusammengehalten wurde. Laut
Max Weber sind weder der moderne Kapitalismus noch das moderne Staatswesen
auf dem Humus der antiken Stidte gewachsen; andererseits war die Ausformung
der mittelalterlichen Stadte gewiss nicht das einzige Vorgédngerstadium, auch nicht
der einzige Triger dieser beiden Phinome, aber sie stellt einen absolut bestimmen-
den Faktor ihrer Entstehung dar. In den mittelalterlichen Stidten entsteht ein neuer
Typ des Kapitalismus, der nicht mehr auf den unmittelbaren Interessen der Stadt-
biirger griindet. Die Ziinfte sind nicht nur Teil der Stadt des Mittelalters, sondern
ebenso Faktor einer wirtschaftlichen und politischen Emanzipation. Das soziale
Gewebe der mittelalterlichen Stadt entsteht rund um die Ziinfte herum: diese schiit-
zen ihre Mitglieder gegen wirtschaftlichen Ruin und Krankheit, sie fungieren als
Schiedsgericht bei Streitigkeiten, sie versammeln ithre Angehdrigen periodisch zu
Festen, sie organisieren das Bestattungswesen. In den meisten Stidten des Abend-
landes war den Juden der Zugang zu den Ziinften verwehrt, und sie bildeten so
gezwungenermassen eine marginale Gesellschaft. Nach Max Weber sind es die

24



Die Juden zwischen der Wiiste und der Stadt SAVk 91 (1995)

Stadt und die stiadtischen Gewerbe, die das giinstigste Umfeld fiir die Rationalisie-
rung und die «Moralisierung» der religiosen Bediirfnisse liefern. Die konomische
Existenz des Biirgertums ruht auf einer im Gegensatz zum Saisoncharakter der
Landarbeit stetigeren und rationaleren Arbeit. In dem Masse wie «die unmittelba-
ren Beziehungen zu der plastischen und vitalen Realitdt der Naturgewalten» aus
ihrer Selbstverstiandlichkeit gerissen werden, werden sie auch zum Problem. «Die
rationalistische, stets zur religiosen Spekulation fiihrende Frage nach einem «Sinn»
des Daseins ... taucht auf. Das individuelle religiose Erlebnis neigt dazu, ... [eine]
... Alltagsinnigkeit anzunehmen...» (Weber 1972: 703).

Der Begriff vom «Pariavolk», den Max Weber (1971: 2) verwendet, scheint uns
nicht angemessen. Die Juden sind nie eine Kaste von Unberiihrbaren gewesen,
denn sie vermochten im Ghetto ihre eigenstédndigen Traditionen und ihre kulturelle
Unabhangigkeit aufrechtzuerhalten. Allerdings bildete sich ein neuer Typ Jude her-
aus, als sie am kulturellen Leben der Volker, in deren Mitte sie sich niedergelassen
hatten, teilnehmen durften. Dieser neue Typ stellte sich als «kultureller Zwitter»
heraus, der weder endgiiltig mit der eigenen Vergangenheit und ihren Traditionen
gebrochen hatte noch vollstindig von der Gesellschaft, in der er lebte, akzeptiert
wurde. Dieser Jude auf dem Weg zur Emanzipation, am Rande zweier Kulturen und
zweier menschlicher Gruppen, die er nicht zu vereinen vermochte, stellt in den
Augenvon Robert E. Park (1950: 353-355) den Prototypen wenn nicht des Paria, so
doch des «marginalen Fremden» dar. Dieses Hin- und Hergerissensein, diese Unfa-
higkeit, das gespaltene Ich zur Einheit zu bringen, liegt der Verbitterung eines
Heinrich Heine zugrunde, der zum Leben in zwei Welten verdammt war, ohne dass
er an einer davon voll hitte teilhaben konnen, auch der Enttauschung des Roman-
ciers Ludwig Lewisohn, dessen Autobiographie Gegen den Strom das andauernde
Zaudern zwischen der trauten Sicherheit des Ghettos, das er verlassen hatte, und
der kalten Freiheit der weiten Welt, in der er sich nie ganz zu Hause flihlte, themati-
siert. Wenn die Juden ihre Randstidndigkeit aufgeben und ungeteilt am Aufbau der
majoritiren Gesellschaft teilnehmen wollen, miissen sie den gesellschaftlichen Er-
folg oft mit politischer Ohnmacht bezahlen, den politischen Erfolg mit gesell-
schaftlicher Achtung. «lhre Integration im Sinne einer Aufnahme in die nichtjiidi-
sche Gesellschaft erfahren sie nur als personliche Ausnahme vom Schicksal der
Masse der Juden, mit der sie noch den restriktiven und demiitigenden politischen
Status gemein haben, oder spater, nach der Emanzipation und der daraus folgenden
sozialen Isolation, wenn ihr politischer Status schon durch antisemitische Bewe-
gungen gefahrdet ist» (Arendt 1973: 129). Auch nach der politischen, wirtschaft-
lichen und rechtlichen Gleichstellung ist keine Klasse der Gesellschaft bereit, ih-
nen die gesellschaftliche Gleichstellung zu gewihren. Hannah Arendt macht deut-
lich, dass die Juden, denen man das zweideutige Kompliment macht, sie seien
Ausnahmen, genau wissen, dass die Gunst ihrer Aufnahme in die Gesellschaft ja
gerade auf dieser Zweideutigkeit beruht: dass sie Juden sind, den Juden aber nicht
gleichen. Diejenigen, die diesen Status anstreben, bemiihen sich somit, «Juden zu
sein, ohne Juden zu sein» (Arendt 1973: 129). Selbst die Konversion vermag diesen

25



Freddy Raphaél SAVk 91 (1995)

unausloschlichen Makel nicht zum Verschwinden zu bringen (Arendt 1973: 146).
Aufgenommen oder abgelehnt werden sie als Juden, und das wissen sie sehr gut.
Gewisse kultivierte Juden der ersten Generationen versuchten aufrichtig, ihre ur-
spriingliche Identitit auszuloschen. Vom Gedankengut des 18. Jahrhunderts durch-
drungen, ersehnten sie ein Land, wo es weder Christen noch Juden gibe. Sie wid-
meten sich der Wissenschaft und den Kiinsten, und sie waren zutiefst verletzt, wenn
die Regierungen jiidische Bankiers mit Privilegien und Ehrbezeigungen iiberhiuf-
ten und gleichzeitig jiidische Intellektuelle zum Elend verdammten. «Die Konver-
sionen, die anfangs des 19. Jahrhunderts von der Angst diktiert waren, mit der Mas-
se der Juden in einen Topf geworfen zu werden, wurden eine Notwendigkeit nur fiir
all diejenigen, die ihr Brot verdienen mussten. Es war eine Feigheitspramie»
(Arendt 1973: 146).

Werner Cahnmann (1974: 169) vertritt die Ansicht, dass der Idealtypus des
«Fremden» die Lebensumstdnde des Juden in der Diaspora besser umschreibt als
derjenige des «Paria». Er stiitzt sich auf die Analyse Tonnies’ (1926: 535), laut der
der Héndler immer ein Fremder ist. Selbst wenn er es nicht ist, betrachtet man ihn
als fremd, denn er entzieht sich der Sippengemeinschaft, die jegliche Handelsbe-
ziechung unter Briidern dchtet. Er ist «der erste freie flir sich selbst denkende
Menschy», der auf der gesellschaftlichen Szene erschienen ist, und dadurch steht er
am Ursprung der «Gesellschaft» als neuer Form des Zusammenlebens in Abgren-
zung zu der urspriinglichen «Gemeinschaft». So kommt denn der Fremde nicht
gezwungenermassen von aussen, um sich in einer Gemeinschaft niederzulassen,
aber er gehdrt gewiss nicht zur majoritaren Sippe, und er betet auch nicht denselben
Gott an. Simmel (Wolff 1950: 402—408) andererseits charakterisiert den Fremden
als denjenigen, der nicht immer zur Gruppe gehort und neue Werte eingefiihrt hat.
Erist gleichzeitig nah und fern: die anderen miissen ihn zur Kenntnis nehmen, denn
wie der Arme und andere «innere Feinde» stellt er ein Element der Gruppe selbst
dar. Obwohl marginal in bezug auf die Gruppe, kann er einer Konfrontation mit ihr
nicht ausweichen; durch seine Distanz ist er zum Interaktionsprozess gezwungen.
In der Wirtschaftsgeschichte taucht der Fremde als Handler auf, welcher der Ge-
meinschaft die bendtigten fremden oder exotischen Erzeugnisse beibringt. Grund
und Boden kann er nicht besitzen, wenn man darunter nicht nur den tatsachlichen
Besitz an Land versteht, sondern eine Quelle der Subsistenz, die sich, wenn auch
nicht an einem fixen Ort im Raum, so doch mindestens an einem idealtypischen,
wenn auch prizisen Punkt im sozialen Umfeld festmachen ldsst. Seine Tatigkeit als
Vermittler, oft als Geldgeber, gewihrt ihm eine besondere, die Synthese zwischen
Néhe und Distanz erlaubende Mobilitdt. Durch seine wirtschaftliche Betitigung
tritt er frither oder spater mit zahlreichen Individuen, mit denen er weder verwandt-
schaftlich noch geschiftlich verbunden ist, in Kontakt. Simmel betont auch die
Objektivitit, die dem Fremden zuerkannt werden muss, weil er den spezifischen
Werten der Gruppe nicht unterworfen ist. Dies bedeutet aber keineswegs, dass er
sich tatenlos und unverbindlich verhilt. Seine Haltung geht auf eine Grundstruktur
zuriick, in welcher sich Néhe und Distanz, Gleichgiiltigkeit und Engagement ver-

26



Die Juden zwischen der Wiiste und der Stadt SAVKk 91 (1995)

binden. Aber er zeichnet sich durch Unvoreingenommenheit und Vorurteilslosig-
keit aus; er ist experimentierfreudig und betrachtet gleichzeitig die Dinge aus einer
gewissen Distanz. Sein Urteil richtet sich nach objektiven Kriterien. Er ist weder in
seinem Verhalten noch durch Gewohnheit oder Respekt vor den Entscheidungen
seiner Vorgianger gebunden.

Der Fremde wird als solcher wahrgenommen, denn er erscheint nicht als Indivi-
duum, sondern als Vertreter einer anderen Kultur und einer anderen Geschichte.
Das macht ithn wirtschaftlich und kulturell zum Vermittler. Die Juden, die nicht auf
ein mit politischer Macht ausgestattetes Vaterland zihlen konnten und lange an der
Peripherie der majoritaren Gesellschaft lebten, haben oft eine solche Rolle gespielt.
Diese Randstellung zeitigt nach Werner Cahnmann sowohl positive Konsequenzen
als auch negative: zwar misstraut man dem Vermittler, weil er ein Marginaler ist,
aber andererseits ist bestimmten Menschen gerade seine Marginalitit Anlass, sich
thn zum Freund oder zum Berater, ja gar zum Schiedsrichter zu erwidhlen. Der
«Fremde», dessen Andersartigkeit man misstraut, ist gleichzeitig auch der Vermitt-
ler, den man braucht, der einem zu Hilfe kommt und dem man sich manchmal auch
anvertraut.

Das Konzept des «Gastvolkes» verdeutlicht, wie ungewiss das Leben der Juden
in der galut, im Exil, ist und wie fundamental die jiidische Gemeinschaft vom Fiir-
sten oder vom Bischof abhingt, dessen guter, oft nicht uneigenniitziger Wille und
Schutz fiir ihr Uberleben unabdingbar sind. Die Grenzen eines solchen idealtypi-
schen Konzepts liegen in der Methode begriindet, die seiner Konstruktion diente
und der sich Max Weber bewusster war als irgend jemand sonst: um diesen Idealtyp
zu postulieren, musste er das Problem aus einem einzigen Blickwinkel angehen
und genauso unilateral mehrere Charaktereigenschaften ins Licht riicken, um ein
homogenes Gedankengebiude zu bilden. Wird das «Ghetto» streng analytisch be-
trachtet, konnen die Lebensbedingungen der Juden im Innern einer jiidischen Ge-
meinschaft, die zu einer verhdltnismissig grossen Autonomie gelangte, nicht hin-
reichend mit dem Gefiihl der Ungewissheit umschrieben werden. Selbst wenn wir
uns zum Studium des jiidischen Phinomens den von Max Weber willkirlich ge-
wihlten Blickwinkel aneignen und das heuristische Vorgehen als ausreichend be-
griindet erachten, scheint es, dass Weber mit der Betonung der totalen Umkehr der
Bedingung der Juden und ihrer stindig neu belebten Hoffnung auf eine kiinftige
Vorherrschaft einerseits die theopolitische Dimension der jiidischen Gesellschatft,
andererseits ihren konstanten Bezug auf ein Land unterschatzt hat.

Es gilt auch festzuhalten, dass Max Weber (1971: 220) der Marginalitit eine
eminent kreativititsstiftende Rolle zubilligt. Er hebt hervor, dass radikal neue reli-
giose Auffassungen nur sehr selten in den jeweiligen Mittelpunkten rationaler Kul-
turen entstanden sind: «... um neue Konzeptionen religioser Art zu ermoglichen,
darf der Mensch noch nicht verlernt haben, mit eigenen Fragen den Geschehnissen
der Welt gegeniiberzutreten.» Man kann sich unter Weiterfiihrung der Analyse Max
Webers fragen, ob nicht gerade die Randstdndigkeit der Juden und ihr Dasein als
«Gastvolk» — im Innern der Stadt geduldet und dabei ohne Unterbruch den Frem-

27



Freddy Raphaél SAVk 91 (1995)

den und das Fremde verkorpernd — ausschlaggebend fiir ihre reiche Kreativitit auf
zahlreichen Gebieten waren. Diese durch die Dialektik von Nihe und Distanz ge-
kennzeichnete Situation, die von Simmel analysiert wurde, bewirkt ein Verhalten,
das sich gleichzeitig durch Engagement und Gleichgiiltigkeit kennzeichnen ldsst.
Fir die Juden ergibt sich daraus eine grossere Objektivitit gegeniiber den vorherr-
schenden Werten und eine verhiltnismassig grosse Freiheit bei der Beurteilung von
Vorurteilen in threm Umfeld. Manchmal, wenn sich diese Objektivitit mit einer
wirklichen Sympathie fuiir bestimmte Mitglieder der majoritaren Gruppe paart, wird
der Jude Freund und Vertrauter. Der als «Gast» eng am gesellschaftlichen Leben
seines Umfelds teilhabende Jude leidet an seiner gleichzeitig nahen und di-
stanzierten Stellung erst dann, wenn er versucht, mit der majoritiren Gruppe zu
amalgamieren. Dann ist es sehr wohl moglich, dass er abgelehnt und auf Distanz
gehalten wird. Erst wenn thm bewusst wird, dass seine doppelte Treue als Stigma
angeprangert wird, das thn verddchtig macht und seine Teilnahme an der universel-
len Verbriiderung verunmoglicht, wird er im Sinne Hannah Arendts zum «Paria».
Die Webersche Definition von «Gastvolk» ist aber mit der Berufung des Juden
nicht unvereinbar. Der Hebrder, der ivri, ist in seiner etymologischen Bedeutung
derjenige, der «Durchlass gewdhrt» und der sich nicht endgiiltig niederlassen kann.
Dieser Durchlassgewidhrende spielt wirtschaftlich und intellektuell eine Rolle als
Vermittler. Seine Teilnahme an zwei Kulturwelten macht es ihm moglich, den An-
spruch aufdas Absolute zu relativieren und den Ethnozentrismus in seinem Umfeld
zu kritisieren. Seine luzide Kritik des Absoluten wird dadurch zum schopferischen
Akt.

Nach Sombart ist die spezifische Eigenart der nordischen Volker ein Produkt
des Waldes, ebenso wie die Eigenheiten der jliidischen Rasse ein Produkt der Wiiste
sind: «Der Wald gibt dem Norden sein Geprage; genauer: der nordische Wald, in
dem die Biche murmeln, in dem der Nebel um die Stimme quirlt, in dem die Krote
«m feuchten Moos und triefenden Gestein> haust, in dem im Winter die matten
Sonnenstrahlen im Rauhreif glitzern und in dem im Sommer die Vogel singen»
(Sombart 1911: 416). Er stellt dem klangvollen mediterranen Wald, «der von reinem
Licht und Blau durchschimmert» ist, der «in seinem Aufstreben, Beugen und
Schaudern elastisch und nervigy ist, den nordischen Wald gegentiber, der «lieblich
und gespenstisch, traulich und schreckhaft in einem» ist. Hier Sandwiiste und Fata
morgana, dort Sumpf und Nebelstreif. Das Bild eines rauhen Landes, das von
Stimpfen und dichten Wildern erfullt ist, ein Land mit diisterem Himmel, nebelvol-
ler, regenreicher Luft, mit langen Wintern und furchtbaren Stiirmen entspricht der
pangermanischen Mythologie. Die germanischen Stimme rodeten die Wilder und
machten das Land urbar und siedelten dort, wo ihnen Axt und Pflugschar einen
Streifen in der Wildnis frei gemacht hatten. «Auch als diese Stimme noch nicht
vOllig zur Sesshaftigkeit gelangt waren (.. .), erscheinen sie uns doch schon gleich-
sam mit dem Boden verwachsen.» Ganz hat der Ackerbau nie gefehlt: «Auch dort,
wo wir uns jene nordischen Volker als (Nomaden» vorstellen, ist das Bild ganz und
gar ein anderes als das, das wir uns von einem Beduinenstamme machen, und emp-

28



Die Juden zwischen der Wiiste und der Stadt SAVk 91 (1995)

finden wir sie bodenstindiger als selbst ein Ackerbauvolk in einem Oasenland.
Jene sind immer Siedler, auch wenn sie Viehzucht treiben; diese immer Boden-
fremde, auch wenn sie Ackerbauer sind» (Sombart 1911: 417-418).

Die Anzichungskraft, die die grosse Stadt auf die Juden ausiibt, obwohl thnen
die Landwirtschaft nicht verboten ist, erklart sich nach Sombart durch eine willent-
liche Wahl. «Die Grossstadt ... ist die unmittelbare Fortsetzung der Wiiste.» (Som-
bart 1911: 415) Wenn die Juden nie Wurzeln geschlagen haben, wenn sie thre Umge-
bung nie domestiziert haben, wenn ihr Verhiltnis zum Boden oberflachlich geblie-
ben ist, so ist dies einerseits auf ihren nomadischen Instinkt zuriickzufiihren,
andererseits auf die eigentliche Instabilitit ihrer Existenz. «Dies durch die Jahrhun-
derte von Ort zu Ort gehetzte Volk, dessen Schicksal in der Sage vom ewigen Juden
seinen ergreifenden Ausdruck gefunden hat, wire schon der ewigen Unruhe wegen
niemals zu einem Gefiihl der Bodenstindigkeit gekommen, selbst wenn es in den
Zwischenpausen zwischen zwei Verfolgungen versucht hitte, in der Scholle zu
wurzeln» (Sombart 1911: 414). Diese Erkldrung, die Sombart in der Folge zugun-
sten des entscheidenden Einflusses «des Keimes des Desertismus» aufgeben sollte,
entbehrt nicht eines gewissen Interesses. Die Blut-und-Boden-Thematik, die orga-
nische, fast mystische Bindung an den Heimatboden, sowie der Glaube an die erl6-
sende Kraft der Erde, taucht in seinem Werk oft auf. Im Buch Die Zukunft der Juden
(1912) unterstreicht er die Notwendigkeit, «Wurzeln im eigenen Mutterboden zu
schlagen», und schreibt, dass der Mensch Beziehungen zum realen Boden herstel-
len muss. Der «wurzellosen» Stadtkultur stellt er die Scholle gegeniiber, in der es
«Wurzel zu schlagen» gilt.

Zum Mythos der Rasse kommt derjenige des wirtschaftlichen Wesens des Ju-
den, seines Geldkults und seiner Abstraktion, die das fehlende Erbe wettmachen.
Denn ist dieses «nicht die lebendige Verbindung von Gut, Name und Ort? Der Jude
kann sich keinen Namen geben und sich nicht niederlassen, weil er von der mensch-
lichen Gesellschaft ausgeschlossen ist und keinen legitimen Zugang zum Univer-
sum hat. Diesem Mangel muss er durch materiellen Besitz abhelfen» (Aron 1964:
880). Als parasitdres Wesen, das nicht fahig ist, das Land zu bebauen, profitiert er
von den anderen. Er ist reich aus Begierde; Geld ist fiir ihn nicht Mittel, sondern
Zweck.

Jean-Paul Aron (1964: 880) hat aufgezeigt, dass dieser Mythos nicht nur zu wirt-
schaftlichen Krisenzeiten von einer verbitterten Mittelklasse produziert wird, einer
Klasse, deren Ressentiment zur Obsession mit einer vermeintlichen jiidischen
Konkurrenz wird. «Das Bild des privilegierten Juden wird selbst von Marx ge-
braucht, und der unaufdringliche, aber hartnidckige Antisemitismus in breiten
Linkskreisen perpetuiert diese Absurditdt.» Bei seiner heftigen Verurteilung der
Anbetung des Geldes durch die biirgerliche Gesellschaft behauptet Marx (1920),
dass der praktische Geist, also der jiidische Geist, das Universum verunreinigt hat.
«Aus ihren eigenen Eingeweiden erzeugt die biirgerliche Gesellschaft fortwahrend
den Juden» (1920: 45), so dass «die gesellschaftliche Emanzipation des Juden ...
die Emanzipation der Gesellschaft vom Judentum» (1920: 49) sein muss; daraus

29



Freddy Raphaél SAVK 91 (1995)

kann man schliessen, wie Richard Marienstras unterstreicht, dass «der Jude mog-
lich ist, weil die Gesellschaft entfremdet ist. Seine Existenz ist das Zeichen fiir
diese Entfremdung, und sein Verschwinden wird das Zeichen der allgemeinen Be-
fretung sein» (1973: 464).

Es gibt da aber auch die Einsamkeit, die der Jude sucht und findet, oder besser:
die stindige Dialektik zwischen Partizipation und Riickzug, zwischen Universalis-
mus und Partikularismus. Abraham bricht mit den Seinen, und er «lehnt sogar die
Verbindung mit der Natur ab, um frei von allen Abhédngigkeiten zu sein. Er wandert
mit seiner Herde, er flieht, wie es Hegel in seinem Werk Der Geist des Christentums
in Erinnerung ruft, und die Biische, die ihm Schatten und Kiihle spenden, stehen
wie fremd auf der Erde» (Aron 1964: 882). Er erhebt Gott zum Absoluten, I9st ithn
in einem radikal anderen, jedoch den Menschen nahen Bezug durch und durch von
den Dingen. Wenn das «Gewerbe» (melakha) des Juden das des ivri, des «Hebri-
ers» ist, wie die Antwort Jonas’ an die Schiffsleute zeigt — oder, in der schonen
Ubersetzung von André Neher dasjenige des «Durchlassgewihrenden» —, muss
anerkannt werden, dass der Partikularismus der Gebote, die Gott ihm gegeben hat,
ihn isoliert und aus ihm einen «Pharisder», einen «entzweiten» Menschen macht.
«Zwischen zwei Destinationen hin- und hergerissen», wie Jean-Paul Aron (1964:
883) schreibt, «gleichzeitig von sich und den anderen getrennt, ist der Jude es auch
von Gott, von dem er nichts anderes als das verantwortungsvollste Subjekt ist. Sein
Kult bezieht sich auf das erschaffene Universum, dessen geistige Verwaltung ihm
Gott anvertraut hat. Die Religion der Juden richtet sich zuerst an den Menschen, an
den jiidischen Menschen, und durch ihn an alle Menschen. Die Riten, die Sitten,
jeder Gestus, jede Praktik, jede vorgeschriebene Haltung weisen dem von Gott
getrennten Menschen die Anwesenheit von Gott und driicken seine Heiligkeit aus.»
Er ist zudem einer grundlegenden Erfordernis verpflichtet, jener, eine ethische Be-
ziehung zwischen den Menschen herzustellen.

Der Judaismus hat, wie Emmanuel Levinas (1976: 134) in Erinnerung ruft, der
naiven Poesie der Kornfelder, der Kriegstugenden und der Tugenden der Verwur-
zelung nicht gefront, der Poesie «des Menschen als Pflanze, der Menschheit als
Wald mit knorrigen Wurzeln und herrlichen Baumstammen in der Unwirtlichkeit
des Landiebens». Und das genau deshalb, weil der Mensch durch Ablehnung des
zwanghaften Egoismus des einsamen Individuums — «des Baumes, der ohne Riick-
sicht fur alles, was er unterdriickt und bricht, Nahrung, Luft und Sonne fiir sich
beansprucht, sich als Wesen selbst vollig geniigt» — seinen Weg findet, der ihn zu
seinem Nichsten fiihrt und ihn fiir diesen verantwortlich macht. «Sein, ohne zu
toten. Man kann sich dieser Verantwortung entziehen, den Ort, wo sie einem zu-
fallt, verleugnen, und das Heil als Einsiedler suchen. Man kann sich der Utopie
verschreiben. Aber man kann nicht im Namen des Geistes den Bedingungen, aus
denen sein Werk seinen Sinn schopft, entfliehen, und man muss hier unten bleiben.
Und das heisst das ethische Tun wihlen» (Levinas 1974: 135). Das Judentum hat
das Tun gewihlt und «das Gotteswort bewegt ihn nur als Gesetz», das in Verbin-
dung mit dem einzelnen bleibt. Die Ideologie des «Zuriick» zu einer Natur, die man

30



Die Juden zwischen der Wiiste und der Stadt SAVK 91 (1995)

nie hitte verlassen sollen, zu einer Welt, die wir ein fiir allemal verloren haben, ist
Zeichen flir eine Sehnsucht nach dem Urspiinglichen, nach den makellosen Anfan-
gen. Sie driickt, wie Catherine Chalier (1980: 45-54) unterstreicht, den Willen zur
Wiederherstellung der Einheit des Lebens, «das mit der Auffassung einer Ge-
schichte bricht, die sich einem stindig entzieht. Wenn man sich von dem bedrohli-
chen andern fernhalten kann, indem man die Unterschiede hervorhebt und dadurch
die Einheitlichkeit desavouiert.» Der Bezug auf die indo-europdischen Quellen, auf
die keltischen Wilder, auf Rom und Athen predigt die Abwendung vom Mono-
theismus und seinen Gesetzen. Es geht darum, die Werte zu finden, die man in einer
Rasse, einem Land, einer Natur findet, aber auch im Elitismus, im Heroismus und
in der Aristokratie.

Das Heidentum iiberhoht die lokalen Gottheiten und beansprucht deshalb eine
natiirliche, politische und rassistische Exklusivitit, die all jene ausschliesst, die
nicht mit dem Boden «verwurzelt» sind, die nicht an der eigenen Geschichte teilge-
habt haben. Mit Paul Tillich (1972) kann das Heidentum als «Erhebung eines be-
stimmten Raumes zum Rang letzten Werts und letzter Wiirde» definiert werden. Im
Gegensatz dazu ist die Rechtfertigung Israels in der Weltwirtschaft in der absoluten
Notwendigkeit des Vorrangs der ethischen Forderung zu sehen. Fiir Emmanuel Le-
vinas (1976: 274-275) ist der Judaismus Teil der modernen Welt und grenzt sich
doch von ihr ab. Er nimmt an der Welt teil, betont aber gleichzeitig «die Unberiihr-
barkeit einer Essenz, die Treue zu einem Gesetz, einer Unnachgiebigkeit». Der
Judaismus «koinzidiert» nicht mit seiner Zeit, es ist ein angenommener Anachro-
nismus. Er ist Ablehnung des Verzichts auf Innerlichkeit, auf Todesresignation, auf
Genussbefriedigung. «Der Monotheismus und seine ethische Dimension bilden die
konkrete Erfiillung des vordergriindigen Anachronismus des Menschlichen iiber
alle Mythologien hinweg.» Levinas ruft ebenfalls in Erinnerung, dass der engagier-
teste Mensch, derjenige, der nie schweigen kann — der Prophet —, gleichzeitig der
isolierteste ist, der am wenigsten zur Institution werden kann. Nur der falsche Pro-
phet wirkt in offizieller Funktion.

Wenn der Jude Idole zerstort, wenn er die Natur enthext, tut er das nach Levinas
nur, um den Menschen in der Schlichtheit seines Wesens zu entdecken (Levinas
1976: 302). Nun stellt gerade die Verwurzelung die ewige Verfiihrung des Heiden-
tums dar, tiber die langst iberwundene infantile Vergotterung hinaus. «Der Judais-
mus ist vielleicht nur die Negation des durch die ganze Welt sickernden Heiligen»
(Levinas 1976: 301). Die Wilder miissen zerstort werden, denn «das Mysterium der
Dinge ist die Quelle aller Grausamkeit gegeniiber den Menschen». Die neue Rechte
tauscht sich nicht im Gegner, wenn sie die Lehre der Bibel angreift, laut der «die
Verwurzelung mit einem Land, die Bindung an einen Ort... die Spaltung der
Menschheit in Einheimische und Fremde bedeutet». Der Judaismus macht mit dem
ortsverbundenen Aberglauben fertig, damit «wir uns der Menschen ungeachtet ih-
rer Niederlassung gewahr werden» und «das menschliche Antlitz in seiner Nackt-
heit leuchten lassen konnen» (Levinas 1976: 301).

31



Freddy Raphaél SAVk 91 (1995)

Bibliographie

ARENDT, HANNAH: Sur I’antisémitisme. Paris 1973.

ARON, JEAN-PAUL: Les Juifs, la séparation et I’histoire. In: Critique 209 (1964), 876-886.

CAHNMANN, WERNER J.: Der Pariah und der Fremde: Eine begriffliche Kldarung. In: Archives euro-
péennes de sociologie XV (1974), 166-177.

CHALIER, CATHERINE: Le retour et le nouveau. In: Les Nouveaux Cahiers 62 (Herbst 1980), 45-54.

LEVINAS, EMMANUEL: Difficile liberté. 2. Aufl. Paris 1976.

MANN, JacoB: The Responsa of the Babylonian Geonim as a Source of Jewish History. In: Jewish
Quarterly Review X (1919-1920), 121-151; 309-365.

MARIENSTRAS, RICHARD: Les Juifs et la vocation minoritaire. In: Les Temps Modernes 29 (1973), 455—
491.

MaRrx, KArL: Zur Judenfrage. Berlin 1920.

Park, RoBERT E.: Race and Culture. New York 1950.

PoLriakov, LEoN: Les Banchieri et le Saint-Siége. Paris 1965.

SoMBART, WERNER: Deutscher Sozialismus. Charlottenburg 1934.

SoMBART, WERNER: Die Juden und das Wirtschaftsleben. Leipzig 1911.

SoMBART, WERNER: Die Zukunft der Juden. Berlin 1912.

TiLLicH, PauL: Théologie de la culture. Paris 1972.

TONNIES, FERDINAND: Das Individuum und die Welt. In: Fortschritt und soziale Entwicklung. Karls-
ruhe 1926.

WEBER, Max: Das antike Judentum. 5. Aufl. Tiibingen 1971.

WEBER, Max: The City. New York 1966.

WEBER, Max: Wirtschaft und Gesellschaft. 5. Aufl. Tiibingen 1972.

WEBER, Max: Wirtschaftsgeschichte. Miinchen-Leipzig 1923.

WoLFF, K.H.: The Sociology of Georg Simmel. New York 1950.

32



	Die Juden zwischen der Wüste und der Stadt : vergleichende Lektüre von Max Weber, Werner Sombart und Georg Simmel

