
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 91 (1995)

Heft: 1

Artikel: Die Juden zwischen der Wüste und der Stadt : vergleichende Lektüre
von Max Weber, Werner Sombart und Georg Simmel

Autor: Raphaël, Freddy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-117932

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-117932
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizerisches Archiv für Volkskunde 91 (1995). H. 1, 21-32

Die Juden zwischen der Wüste und der Stadt

Vergleichende Lektüre von Max Weber, Werner Sombart und
Georg Simmel

Von Freddy Raphael

In der abendländischen mythologischen Vorstellung kommt der Figur des Juden,
der die traute, aber starre Dorfgemeinschaft verlässt und in die Welt hinauszieht,
eine bedeutende Stellung zu. Während die Heimaterde die Welt der Gemeinsamkeit
und die Zelebration des Selbst konstituiert, an der nur partizipiert, wer einen Bezug
zum Boden, zum Blut und zur gemeinsamen Geschichte hat, bildet das Abstrakte
den offenen Raum, in dem das Spekulative greift. Der zwar Sicherheit stiftenden,
aber auch zur Gewohnheit verkommenden Stabilität der Verwurzelung stellt der
Jude die ständige Erneuerung, die tätige und fieberhafte Beweglichkeit gegenüber,
die im Umgang mit immer neuen und ungewohnten Situationen die Intelligenz
herausfordert. Durch seine Weigerung, sich ausgrenzen und in eine fähigkeitsrau-
bende Marginalisierung abdrängen zu lassen, hat sich der Jude über die

Landesgrenzen hinweg eine grenzenlose Weite erfunden, die er unablässig durchschreitet.
Nur weil er die Dynamik des jüdischen Gesetzes unterschätzte und die

Bemühungen der Rabbiner verkannte, es einer im Wandel begriffenen Gesellschaft

anzupassen, konnte Max Weber behaupten, dass die buchstabengetreue Einhaltung dieses

Gesetzes, namentlich der pharisäischen Riten, die Juden dem Landbau und dem
Handwerk entfremdet habe: «Denn wie beim buddhistischen und hinduistischen,
so ist es beim jüdischen Ritualgesetz praktisch so gut wie unmöglich, als Bauer
wirklich korrekt zu leben» (Weber 1972: 287). Erst am Ende des 7. Jahrhunderts
liessen nämlich die Juden im Orient vom Landbau ab, und zwar nicht, weil die
Landwirtschaft unvereinbar mit der peinlich genauen Einhaltung des jüdischen
Gesetzes gewesen wäre, sondern weil die Kalifen ihnen übermässige Steuern
auferlegten; dazu kamen politische Instabilität und Plünderungen (Mann: 310). Die
zunehmende Christianisierung Europas samt den sich daraus ergebenden judenfeindlichen

Massnahmen und die Entwicklung des Feudalsystems bewogen die Juden,
sich vom Landbau abzuwenden. Die stets neuen Wanderungen, die unsichere und

schwierige Lage der Juden taten das ihre, um ihre Bindung an den Boden weiter zu
lockern. Die rituellen Erfordernisse der jüdischen Religion waren somit kein
Hinderungsgrund für die Niederlassung auf dem Land, wirkten aber andererseits der
Isolation entgegen und trugen zur Bildung von geschlossenen jüdischen Gemeinden

bei. Das Risiko einer plötzlichen Vertreibung, aber auch die Schwierigkeit,
nichtjüdisches Gesinde einzustellen, entmutigte viele jüdische Landwirte. Für

Georg Simmel (Wolff: 403) kann der Fremde seinem Wesen nach nicht «Grund»-
Besitzer sein; damit meint er nicht nur den Grund und Boden in seiner konkreten

Ausdehnung, sondern auch jede Subsistenz, «die sich, wenn auch nicht an einem

21



Freddy Raphaël SAVk 91 (19951

fixen Ort im Raum, so doch mindestens an einem präzisen Punkt im sozialen Umfeld

festmachen lässt». Das Verhältnis der Juden zum Boden ist somit gleichennassen

komplexer und zweideutiger. Die Juden sind von der prägenden Heimaterde,

wo sich ihre kollektive Identität geformt hat, getrennt, und die Exilerde betrachten
sie als provisorischen Hafen auf ihrer Wanderung, nicht als Ort einer möglichen
Verwurzelung. Léon Poliakov hat aufdie paradoxe Erfahrung des jüdischen Volkes

hingewiesen, für welches das Exil keineswegs «die kollektive Identität auslöscht,
sondern vielmehr Zeichen dieser Identität wird» (1965: 295). Die Juden sind dem

Einfluss der schützenden und nährenden Erde entzogen, die die Menschen formt
und welche die Menschen ihrerseits prägen; sie leben in einem fremden Land. Zu
diesem haben sie nur über die Vermittlung der einheimischen Bevölkerung einen

Bezug, «und dieser Bezug ist um so lockerer und zufälliger, als die Wanderungen
dieses Volk immer wieder in eine neue Umgebung fuhren» (Poliakov 1965: 295).
Diesem Land, das sich ihnen unter ihren Schritten immer wieder entzieht, steht ein

anderes gegenüber, das sie in ihren Erinnerungen ständig heimsucht, an das sie

vielfältige Beziehungen binden und das sie als ihr eigenes betrachten. «Aber dieses

Land ist ein Traumland, das sich ihrem konkreten Zugriff entzieht und das auf sie

nicht anders wirkt als ein Mythos: es ist Kanaan, wo Milch und Honig fliessen. ein

Land, dessen Hügel und Ebenen sie in ihren alltäglichen und ihren festtäglichen
Gebeten immer und immer wieder heraufbeschwören und von dem sie glauben, nur
durch ihre Sünden getrennt zu sein. Nächstes Jahr in Jerusalem!» (Poliakov 1965:

295) Das Land, in dem sie leben, ist für sie das des Exils, ein Boden, in dem sie

keine Wurzeln schlagen können; die Wirtsvölker haben ihnen nämlich den Besitz

von Grund und Boden im Laufe der Zeit verboten. «Der andere Bezugsrahmen, der,

wenn auch unvollständig, für ihre Seele die Mutterrolle ausübt, ist blosse Reminiszenz,

welche sie allerdings mit einer an Besessenheit grenzenden Inbrunst kultivieren,

mit der ganzen Suggestivkraft, die die Riten und Regeln des Judaismus ihnen
bieten. Diese Inbrunst und Kraft scheinen zuzunehmende weiter die Zeit der legendären

Vertreibung zurückliegt» (Poliakov 1965: 297). Zwar quält die Versuchung,
sich im Exilland endgültig niederzulassen, einen sicheren Hafen zu finden, dem

Wandern ein Ende zu bereiten, die Juden ständig; diese Regung wird zu Zeiten
verstärkt, «und zwar aus eben dem Grund, dass es sich um eine unvollständige
Besitznahme handelt: sie wird sowohl von der jüdischen Tradition als auch von
christlichen Empfindlichkeiten, die in diesem Punkt übereinstimmen, vereitelt»
(Poliakov 1965: 298).

Für Werner Sombart sind die Juden ihrem Wesen nach Städter. Das wirtschaftliche

Zeitalter, das das Individuum entfremdet und das Materielle in den Mittelpunkt

stellt, geht aufdie Zerstörung seines Gottesglaubens zurück, und damit auf
«die Lösung seines irdischen Daseins von allen transzendenten Beziehungen»
(Sombart 1934: 32). Der Mensch lehnt die wahren Werte ab, und sein Leben hat

keinen Sinn mehr. Die Stadt, die ihn von der Natur trennt, verstärkt diese Entfremdung:

er ist jetzt ausserstande, die Phänomene der Natur zu verstehen, und er kennt
die Gewohnheiten der Tiere des Feldes nicht mehr: «Das Instinktmässig-Sichere

22



Die Juden zwischen der Wüste und der Stadt SAVk 91 1995

des Daseins geht ihm verloren. Wo der Landmensch natürlichen Rat weiss, in
tausend Wechselfallen des urwüchsigen Daseins, versagt das Urteil des Sohnes der
Grossstadt.» Sombart spricht vom Heranwachsen eines neuen Menschengeschlechts,

dessen «Lebens-Rhythmus nicht mehr bestimmt wird durch die ewigen
Naturerscheinungen: Tag-Nacht, Sommer-Winter, die nimmt es nur noch in der
Schule im Anschauungsunterricht durch. Dieses neue Geschlecht lebt ein künstliches

Leben, das nicht mehr das urwüchsige Dasein ist, sondern ein verwickeltes
Gemisch von Schulunterricht, Taschenuhren, Zeitungen, Regenschinnen,
Büchern, Kanalisation, Politik und elektrischem Lichte» (Sombart 1934: 32). Diese

fragmentarische, atomisierte, heterogene Existenz ist noch zusätzlich verarmt, weil
das Leben in der Stadt nicht nur die Bande zwischen Mensch und Natur zerrissen,
sondern auch die Beziehungen von Mensch zu Mensch zerstört hat. Die Dorf- und

Geschlechtergemeinschaft, die Berufs- und Arbeitsgemeinschaft hatten dem
einzelnen nicht nur einen «gemütlichen Trost», sondern auch einen «sittlichen Halt»
geboten; diese sozialen Institutionen «banden ihn zwar, aber sie hielten und stützen
ihn auch». Die Auflösung dieser Gemeinschaften, ja selbst der engeren
Familiengemeinschaft, stürzten das Individuum in die Isolation. Die «kosmopolitische»
Stadt ist für Sombart der Hort des reduzierenden Kapitalismus und der sterilisierenden

Abstraktion der Juden, die beide dazu beitragen, die Vielfalt der Lebens- und
Denkweisen durch ein uniformes Modell zu ersetzen. Diese «Tendenz zur
Vereinheitlichung aller früheren Mannigfalt» stellt das gemeinsame Merkmal des Kapitalismus,

des Liberalismus und des Judaismus dar (Sombart 1911: 329). Das freiwillige

Exil wirkt im Sinne einer Selektion der anpassungsfähigsten und beweglichsten
Elemente, die «sich über den ganzen bewohnten Erdkreis unter die fremden Völker
verteilen, mit Vorliebe aber in den grossen Städten ihre Unterkunft suchen» (Sombart

1911: 412). Wenn die Juden Städter geworden und geblieben sind, so hat das

seinen Grund, denn «die Grossstadt... ist die unmittelbare Fortsetzung der Wüste -
sie steht der dampfenden Scholle ebenso fern wie diese und zwingt ihren Bewohnern

ein nomadisierendes Leben auf wie diese» (Sombart 1911: 415). Die Stadt

wirkt also wie die Wüste, indem sie den Menschen von der dampfenden Scholle
trennt und die Bande zu den Tieren und den Pflanzen löst; sie macht den Menschen

unfähig, mit dem Leben zu fühlen und folglich die organische Natur zu verstehen.
«Wie denn ebenso wie die Wüste (der Süden) die Stadt, weil sie den Menschen von
der dampfenden Scholle abdrängt und ihn loslöst von dem Zusammenleben mit den
Tieren und Pflanzen - organisch-gewachsenen Gebilden -, in ihm das eigene
Miterleben des Lebendigen, das allein das < Verständnis) für die organische Natur
vermittelt, verkümmert und zerstört. Wie sie dann aber auf der anderen Seite, ebenso

wie das Nomadenleben in seiner wüstenhaften Form, die Fähigkeiten des Verstandes

entwickelt, der als Späher, als Spionierer, als Zurechtweiser, als Ordner in ewig
starker Bewegung erhalten wird» Sombart 1911:422 Vom «Dämon des Nomadismus»

gequält, sind die Juden in das künstliche Universum der Megalopolis
geflüchtet. Während die nordischen Völker einer strengen und unwirtlichen Natur mit
Hacke und Pflug einen Lebensraum abgerungen haben, sind die Juden stets «Bo-

23



Freddy Raphaël SAVk 91 (1995)

denfremde» geblieben. Die Grossstadt, die den Wesen ihre Einzigartigkeit nimmt,
die die Beziehungen zwischen den Menschen «entkonkretisiert» und sie auf
Geldbeziehungen reduziert, ist nichts anderes als die Wüste unter anderen Vorzeichen.

Auch Max Weber 1923: 272) ist der Ansicht, dass das Judentum im Gegensatz
zu der Religion des alten Israel ein spezifisches Produkt der Stadt ist. Nur die Städter

waren in der Lage, sich seinen rituellen Erfordernissen anzupassen. Die zunehmende

Ritualisierung des Judentums, das unablässige Studium, das die komplexen
Vorschriften erforderlich machen, die Schwierigkeiten, die die Bauern bei der

Einhaltung der Gebote haben, bewirkten eine starke Konzentration des jüdischen
Lebens in den Städten. Der spezifisch urbane Charakter des Judaismus fusst somit auf
strikt rituellen Motiven: der Festhaltung der Beschneidung inmitten einem fremden

Umfeld, der Teilnahme am kollektiven Gebet oder am rituellen Bad (Weber 1972:

720). Auch die Untentbehrlichkeit des Schächters wegen der Speisegebote hat ein

individuelles Zerstreutleben verunmöglicht.
Max Weber definiert die mittelalterliche Stadt als eine eigenständige Schöpfung,

die auf dem persönlichen Einsatz jedes einzelnen Mitglieds beruht. Das

Stadtrecht wird auch an fremde Handeltreibende verliehen; die Juden aber erhalten
einen besonderen Platz als Gastvolk. Dieser kommt ihnen einerseits aufgrund ihrer

freiwilligen Isolation zu, andererseits aufgrund des rituellen Ausschlusses von der
konnubialen Gemeinschaft und der Behinderung der Tisch-Gemeinschaft mit
NichtJuden, vor allem aber aufgrund des Fehlens der Abendmahlsgemeinschaft
(Weber 1966: 102). Eine wahrhaftige Verbrüderung ist unmöglich, denn die
Stadtkirche, der Stadtheilige, das gemeinsame Begehen der kirchlichen Feiern sind die
unverkennbaren Merkmale der mittelalterlichen Stadt des Abendlandes. Die
christliche Gemeinschaft im Sinne eines konfessionellen Verbands der einzelnen

Gläubigen formte die Stadt so sehr, dass die Juden von Anfang an ausserhalb des

Bürgerverbands blieben. Sie waren «der spezifische Fremdkörper in der Stadt»

(Weber 1972: 795). Als geduldetes Gastvolk waren die Juden nicht Teil der
Gemeinschaft, die durch den christlichen Glauben zusammengehalten wurde. Laut
Max Weber sind weder der moderne Kapitalismus noch das moderne Staatswesen

auf dem Humus der antiken Städte gewachsen; andererseits war die Ausfonnung
der mittelalterlichen Städte gewiss nicht das einzige Vorgängerstadium, auch nicht
der einzige Träger dieser beiden Phänome, aber sie stellt einen absolut bestimmenden

Faktor ihrer Entstehung dar. In den mittelalterlichen Städten entsteht ein neuer
Typ des Kapitalismus, der nicht mehr auf den unmittelbaren Interessen der
Stadtbürger gründet. Die Zünfte sind nicht nur Teil der Stadt des Mittelalters, sondern
ebenso Faktor einer wirtschaftlichen und politischen Emanzipation. Das soziale
Gewebe der mittelalterlichen Stadt entsteht rund um die Zünfte herum: diese schützen

ihre Mitglieder gegen wirtschaftlichen Ruin und Krankheit, sie fungieren als

Schiedsgericht bei Streitigkeiten, sie versammeln ihre Angehörigen periodisch zu
Festen, sie organisieren das Bestattungswesen. In den meisten Städten des Abendlandes

war den Juden der Zugang zu den Zünften verwehrt, und sie bildeten so

gezvvungenermassen eine marginale Gesellschaft. Nach Max Weber sind es die

24



Die Juden zwischen der Wüste und der Stadt SAVk 91 (1995)

Stadt und die städtischen Gewerbe, die das günstigste Umfeld für die Rationalisierung

und die «Moralisierung» der religiösen Bedürfnisse liefern. Die ökonomische
Existenz des Bürgertums niht auf einer im Gegensatz zum Saisoncharakter der

Landarbeit stetigeren und rationaleren Arbeit. In dem Masse wie «die unmittelbaren

Beziehungen zu der plastischen und vitalen Realität der Naturgewalten» aus

ihrer Selbstverständlichkeit gerissen werden, werden sie auch zum Problem. «Die

rationalistische, stets zur religiösen Spekulation führende Frage nach einem <Sinn>

des Daseins taucht auf. Das individuelle religiöse Erlebnis neigt dazu,... [eine]
Alltagsinnigkeit anzunehmen...» (Weber 1972: 703).
Der Begriff vom «Pariavolk», den Max Weber (1971: 2) verwendet, scheint uns

nicht angemessen. Die Juden sind nie eine Kaste von Unberührbaren gewesen,
denn sie vermochten im Ghetto ihre eigenständigen Traditionen und ihre kulturelle
Unabhängigkeit aufrechtzuerhalten. Allerdings bildete sich ein neuer Typ Jude heraus,

als sie am kulturellen Leben der Völker, in deren Mitte sie sich niedergelassen
hatten, teilnehmen durften. Dieser neue Typ stellte sich als «kultureller Zwitter»
heraus, der weder endgültig mit der eigenen Vergangenheit und ihren Traditionen

gebrochen hatte noch vollständig von der Gesellschaft, in der er lebte, akzeptiert
wurde. Dieser Jude aufdem Weg zur Emanzipation, am Rande zweier Kulturen und
zweier menschlicher Gruppen, die er nicht zu vereinen vermochte, stellt in den

Augen von Robert E. Park (1950: 353-355) den Prototypen wenn nicht des Paria, so

doch des «marginalen Fremden» dar. Dieses Hin- und Hergerissensein, diese

Unfähigkeit, das gespaltene Ich zur Einheit zu bringen, liegt der Verbitterung eines

Heinrich Heine zugrunde, der zum Leben in zwei Welten verdammt war, ohne dass

er an einer davon voll hätte teilhaben können, auch der Enttäuschung des Romanciers

Ludwig Lewisohn, dessen Autobiographie Gegen den Strom das andauernde
Zaudern zwischen der trauten Sicherheit des Ghettos, das er verlassen hatte, und
der kalten Freiheit der weiten Welt, in der er sich nie ganz zu Hause fühlte, thematisiert.

Wenn die Juden ihre Randständigkeit aufgeben und ungeteilt am Aufbau der

majoritären Gesellschaft teilnehmen wollen, müssen sie den gesellschaftlichen
Erfolg oft mit politischer Ohnmacht bezahlen, den politischen Erfolg mit
gesellschaftlicher Ächtung. «Ihre Integration im Sinne einer Aufnahme in die nichtjüdische

Gesellschaft erfahren sie nur als persönliche Ausnahme vom Schicksal der
Masse der Juden, mit der sie noch den restriktiven und demütigenden politischen
Status gemein haben, oder später, nach der Emanzipation und der daraus folgenden
sozialen Isolation, wenn ihr politischer Status schon durch antisemitische

Bewegungen gefährdet ist» (Arendt 1973: 129). Auch nach der politischen, wirtschaftlichen

und rechtlichen Gleichstellung ist keine Klasse der Gesellschaft bereit,
ihnen die gesellschaftliche Gleichstellung zu gewähren. Hannah Arendt macht deutlich,

dass die Juden, denen man das zweideutige Kompliment macht, sie seien

Ausnahmen, genau wissen, dass die Gunst ihrer Aufnahme in die Gesellschaft ja
gerade auf dieser Zweideutigkeit beruht: dass sie Juden sind, den Juden aber nicht
gleichen. Diejenigen, die diesen Status anstreben, bemühen sich somit, «Juden zu
sein, ohne Juden zu sein» (Arendt 1973:129). Selbst die Konversion vermag diesen

25



Freddy Raphaël SAVk 91 (1995)

unauslöschlichen Makel nicht zum Verschwinden zu bringen (Arendt 1973: 146).

Aufgenommen oder abgelehnt werden sie als Juden, und das wissen sie sehr gut.
Gewisse kultivierte Juden der ersten Generationen versuchten aufrichtig, ihre

ursprüngliche Identität auszulöschen. Vom Gedankengut des 18. Jahrhunderts
durchdrungen, ersehnten sie ein Land, wo es weder Christen noch Juden gäbe. Sie

widmeten sich der Wissenschaft und den Künsten, und sie waren zutiefst verletzt, wenn
die Regierungen jüdische Bankiers mit Privilegien und Ehrbezeigungen überhäuften

und gleichzeitig jüdische Intellektuelle zum Elend verdammten. «Die Konversionen,

die anfangs des 19. Jahrhunderts von der Angst diktiert waren, mit der Masse

der Juden in einen Topfgeworfen zu werden, wurden eine Notwendigkeit nur für
all diejenigen, die ihr Brot verdienen mussten. Es war eine Feigheitsprämie»
(Arendt 1973: 146).

Werner Cahnmann (1974: 169) vertritt die Ansicht, dass der Idealtypus des

«Fremden» die Lebensumstände des Juden in der Diaspora besser umschreibt als

derjenige des «Paria». Er stützt sich aufdie Analyse Tönnies' (1926: 535), laut der
der Händler immer ein Fremder ist. Selbst wenn er es nicht ist, betrachtet man ihn
als fremd, denn er entzieht sich der Sippengemeinschaft, die jegliche Handelsbeziehung

unter Brüdern ächtet. Er ist «der erste freie für sich selbst denkende

Mensch», der auf der gesellschaftlichen Szene erschienen ist, und dadurch steht er
am Ursprung der «Gesellschaft» als neuer Form des Zusammenlebens in Abgrenzung

zu der ursprünglichen «Gemeinschaft». So kommt denn der Fremde nicht

gezwungenennassen von aussen, um sich in einer Gemeinschaft niederzulassen,
aber er gehört gewiss nicht zur majoritären Sippe, und er betet auch nicht denselben
Gott an. Simmel (Wolff 1950: 402-408) andererseits charakterisiert den Fremden
als denjenigen, der nicht immer zur Gruppe gehört und neue Werte eingeführt hat.

Er ist gleichzeitig nah und fern: die anderen müssen ihn zur Kenntnis nehmen, denn
wie der Arme und andere «innere Feinde» stellt er ein Element der Gruppe selbst
dar. Obwohl marginal in bezug aufdie Gruppe, kann er einer Konfrontation mit ihr
nicht ausweichen; durch seine Distanz ist er zum Interaktionsprozess gezwungen.
In der Wirtschaftsgeschichte taucht der Fremde als Händler auf, welcher der
Gemeinschaft die benötigten fremden oder exotischen Erzeugnisse beibringt. Grund
und Boden kann er nicht besitzen, wenn man darunter nicht nur den tatsächlichen
Besitz an Land versteht, sondern eine Quelle der Subsistenz, die sich, wenn auch
nicht an einem fixen Ort im Raum, so doch mindestens an einem idealtypischen,
wenn auch präzisen Punkt im sozialen Umfeld festmachen lässt. Seine Tätigkeit als

Vermittler, oft als Geldgeber, gewährt ihm eine besondere, die Synthese zwischen
Nähe und Distanz erlaubende Mobilität. Durch seine wirtschaftliche Betätigung
tritt er früher oder später mit zahlreichen Individuen, mit denen er weder verwandtschaftlich

noch geschäftlich verbunden ist, in Kontakt. Simmel betont auch die

Objektivität, die dem Fremden zuerkannt werden muss, weil er den spezifischen
Werten der Gruppe nicht unterworfen ist. Dies bedeutet aber keineswegs, dass er
sich tatenlos und unverbindlich verhält. Seine Haltung geht auf eine Grundstruktur
zurück, in welcher sich Nähe und Distanz, Gleichgültigkeit und Engagement ver-

26



Die Juden zwischen der Wüste und der Stadt SAVk 91 (1995)

binden. Aber er zeichnet sich durch Unvoreingenommenheit und Vorurteilslosigkeit

aus; er ist experimentierfreudig und betrachtet gleichzeitig die Dinge aus einer
gewissen Distanz. Sein Urteil richtet sich nach objektiven Kriterien. Er ist weder in

seinem Verhalten noch durch Gewohnheit oder Respekt vor den Entscheidungen
seiner Vorgänger gebunden.

Der Fremde wird als solcher wahrgenommen, denn er erscheint nicht als Individuum,

sondern als Vertreter einer anderen Kultur und einer anderen Geschichte.
Das macht ihn wirtschaftlich und kulturell zum Vermittler. Die Juden, die nicht auf
ein mit politischer Macht ausgestattetes Vaterland zählen konnten und lange an der

Peripherie der majoritären Gesellschaft lebten, haben oft eine solche Rolle gespielt.
Diese Randstellung zeitigt nach Werner Cahnmann sowohl positive Konsequenzen
als auch negative: zwar misstraut man dem Vermittler, weil er ein Marginaler ist,
aber andererseits ist bestimmten Menschen gerade seine Marginalität Anlass, sich
ihn zum Freund oder zum Berater, ja gar zum Schiedsrichter zu erwählen. Der
«Fremde», dessen Andersartigkeit man misstraut, ist gleichzeitig auch der Vermittler,

den man braucht, der einem zu Hilfe kommt und dem man sich manchmal auch

anvertraut.
Das Konzept des «Gastvolkes» verdeutlicht, wie ungewiss das Leben der Juden

in der galut, im Exil, ist und wie fundamental die jüdische Gemeinschaft vom Fürsten

oder vom Bischof abhängt, dessen guter, oft nicht uneigennütziger Wille und
Schutz für ihr Überleben unabdingbar sind. Die Grenzen eines solchen idealtypischen

Konzepts liegen in der Methode begründet, die seiner Konstruktion diente
und der sich Max Weber bcwusster war als irgendjemand sonst: um diesen Idealtyp
zu postulieren, müsste er das Problem aus einem einzigen Blickwinkel angehen
und genauso unilateral mehrere Charaktereigenschaften ins Licht rücken, um ein

homogenes Gedankengebäude zu bilden. Wird das «Ghetto» streng analytisch
betrachtet, können die Lebensbedingungen der Juden im Innern einer jüdischen
Gemeinschaft, die zu einer verhältnismässig grossen Autonomie gelangte, nicht
hinreichend mit dem Gefühl der Ungewissheit umschrieben werden. Selbst wenn wir
uns zum Studium des jüdischen Phänomens den von Max Weber willkürlich
gewählten Blickwinkel aneignen und das heuristische Vorgehen als ausreichend
begründet erachten, scheint es, dass Weber mit der Betonung der totalen Umkehr der

Bedingung der Juden und ihrer ständig neu belebten Hoffnung auf eine künftige
Vorherrschaft einerseits die theopolitische Dimension der jüdischen Gesellschaft,
andererseits ihren konstanten Bezug auf ein Land unterschätzt hat.

Es gilt auch festzuhalten, dass Max Weber (1971: 220) der Marginalität eine
eminent kreativitätsstiftende Rolle zubilligt. Er hebt hervor, dass radikal neue
religiöse Auffassungen nur sehr selten in den jeweiligen Mittelpunkten rationaler
Kulturen entstanden sind: «... um neue Konzeptionen religiöser Art zu ermöglichen,
darf der Mensch noch nicht verlernt haben, mit eigenen Fragen den Geschehnissen
der Welt gegenüberzutreten.» Man kann sich unter Weiterführung der Analyse Max
Webers fragen, ob nicht gerade die Randständigkeit der Juden und ihr Dasein als

«Gastvolk» - im Innern der Stadt geduldet und dabei ohne Unterbruch den Frem-

27



Freddy Raphaël SAVk 91 1995)

den und das Fremde verkörpernd - ausschlaggebend für ihre reiche Kreativität auf
zahlreichen Gebieten waren. Diese durch die Dialektik von Nähe und Distanz
gekennzeichnete Situation, die von Simmel analysiert wurde, bewirkt ein Verhalten,
das sich gleichzeitig durch Engagement und Gleichgültigkeit kennzeichnen lässt.

Für die Juden ergibt sich daraus eine grössere Objektivität gegenüber den vorhen-
schenden Werten und eine verhältnismässig grosse Freiheit bei der Beurteilung von
Vorurteilen in ihrem Umfeld. Manchmal, wenn sich diese Objektivität mit einer
wirklichen Sympathie für bestimmte Mitglieder der majoritären Gmppe paart, wird
der Jude Freund und Vertrauter. Der als «Gast» eng am gesellschaftlichen Leben
seines Umfelds teilhabende Jude leidet an seiner gleichzeitig nahen und
distanzierten Stellung erst dann, wenn er versucht, mit der majoritären Gruppe zu
amalgamieren. Dann ist es sehr wohl möglich, dass er abgelehnt und auf Distanz

gehalten wird. Erst wenn ihm bewusst wird, dass seine doppelte Treue als Stigma
angeprangert wird, das ihn verdächtig macht und seine Teilnahme an der universellen

Verbrüderung verunmöglicht, wird er im Sinne Hannah Arendts zum «Paria».
Die Webersche Definition von «Gastvolk» ist aber mit der Berufung des Juden

nicht unvereinbar. Der Hebräer, der ivri, ist in seiner etymologischen Bedeutung
derjenige, der «Durchlass gewährt» und der sich nicht endgültig niederlassen kann.

Dieser Durchlassgewährende spielt wirtschaftlich und intellektuell eine Rolle als

Vermittler. Seine Teilnahme an zwei Kulturwelten macht es ihm möglich, den

Anspruch aufdas Absolute zu relativieren und den Ethnozentrismus in seinem Umfeld
zu kritisieren. Seine luzide Kritik des Absoluten wird dadurch zum schöpferischen
Akt.

Nach Sombart ist die spezifische Eigenart der nordischen Völker ein Produkt
des Waldes, ebenso wie die Eigenheiten der jüdischen Rasse ein Produkt der Wüste
sind: «Der Wald gibt dem Norden sein Gepräge; genauer: der nordische Wald, in
dem die Bäche murmeln, in dem der Nebel um die Stämme quirlt, in dem die Kröte
<im feuchten Moos und triefenden Gestein) haust, in dem im Winter die matten
Sonnenstrahlen im Rauhreif glitzern und in dem im Sommer die Vögel singen»
(Sombart 1911:416). Er stellt dem klangvollen mediterranen Wald, «der von reinem
Licht und Blau durchschimmert» ist, der «in seinem Aufstreben, Beugen und
Schaudern elastisch und nervig» ist, den nordischen Wald gegenüber, der «lieblich
und gespenstisch, traulich und schreckhaft in einem» ist. Hier Sandwüste und Fata

morgana, dort Sumpf und Nebelstreif. Das Bild eines rauhen Landes, das von
Sümpfen und dichten Wäldern erfüllt ist, ein Land mit düsterem Himmel, nebelvoller,

regenreicher Luft, mit langen Wintern und furchtbaren Stürmen entspricht der

pangermanischen Mythologie. Die germanischen Stämme rodeten die Wälder und
machten das Land urbar und siedelten dort, wo ihnen Axt und Pflugschar einen
Streifen in der Wildnis frei gemacht hatten. «Auch als diese Stämme noch nicht
völlig zur Sesshaftigkeit gelangt waren erscheinen sie uns doch schon gleichsam

mit dem Boden verwachsen.» Ganz hat der Ackerbau nie gefehlt: «Auch dort,
wo wir uns jene nordischen Völker als <Nomaden> vorstellen, ist das Bild ganz und

gar ein anderes als das, das wir uns von einem Beduinenstamme machen, und emp-

28



Die Juden zwischen der Wüste und der Stadt SAVk 91 (1995)

finden wir sie bodenständiger als selbst ein Ackerbauvolk in einem Oasenland.

Jene sind immer Siedler, auch wenn sie Viehzucht treiben; diese immer
Bodenfremde, auch wenn sie Ackerbauer sind» (Sombart 1911: 417^418).

Die Anziehungskraft, die die grosse Stadt aufdie Juden ausübt, obwohl ihnen
die Landwirtschaft nicht verboten ist, erklärt sich nach Sombart durch eine willentliche

Wahl. «Die Grossstadt... ist die unmittelbare Fortsetzung der Wüste.» (Sombart

1911:415) Wenn die Juden nie Wurzeln geschlagen haben, wenn sie ihre Umgebung

nie domestiziert haben, wenn ihr Verhältnis zum Boden oberflächlich geblieben

ist, so ist dies einerseits auf ihren nomadischen Instinkt zurückzuführen,
andererseits aufdie eigentliche Instabilität ihrer Existenz. «Dies durch die Jahrhunderte

von Ort zu Ort gehetzte Volk, dessen Schicksal in der Sage vom ewigen Juden

seinen ergreifenden Ausdruck gefunden hat, wäre schon der ewigen Unruhe wegen
niemals zu einem Gefühl der Bodenständigkeit gekommen, selbst wenn es in den

Zwischenpausen zwischen zwei Verfolgungen versucht hätte, in der Scholle zu
wurzeln» (Sombart 1911: 414). Diese Erklärung, die Sombart in der Folge zugunsten

des entscheidenden Einflusses «des Keimes des Desertismus» aufgeben sollte,
entbehrt nicht eines gewissen Interesses. Die Blut-und-Boden-Thematik, die
organische, fast mystische Bindung an den Heimatboden, sowie der Glaube an die
erlösende Kraft der Erde, taucht in seinem Werk oft auf. Im Buch Die Zukunft derJuden

(1912) unterstreicht er die Notwendigkeit, «Wurzeln im eigenen Mutterboden zu
schlagen», und schreibt, dass der Mensch Beziehungen zum realen Boden herstellen

muss. Der «wurzellosen» Stadtkultur stellt er die Scholle gegenüber, in der es

«Wurzel zu schlagen» gilt.
Zum Mythos der Rasse kommt derjenige des wirtschaftlichen Wesens des

Juden, seines Geldkults und seiner Abstraktion, die das fehlende Erbe wettmachen.
Denn ist dieses «nicht die lebendige Verbindung von Gut, Name und Ort? Der Jude

kann sich keinen Namen geben und sich nicht niederlassen, weil er von der menschlichen

Gesellschaft ausgeschlossen ist und keinen legitimen Zugang zum Universum

hat. Diesem Mangel muss er durch materiellen Besitz abhelfen» (Aron 1964:

880). Als parasitäres Wesen, das nicht fähig ist, das Land zu bebauen, profitiert er
von den anderen. Er ist reich aus Begierde; Geld ist für ihn nicht Mittel, sondern

Zweck.
Jean-Paul Aron 1964: 880) hat aufgezeigt, dass dieser Mythos nicht nur zu

wirtschaftlichen Krisenzeiten von einer verbitterten Mittelklasse produziert wird, einer
Klasse, deren Ressentiment zur Obsession mit einer vermeintlichen jüdischen
Konkurrenz wird. «Das Bild des privilegierten Juden wird selbst von Marx
gebraucht, und der unaufdringliche, aber hartnäckige Antisemitismus in breiten
Linkskreisen perpetuiert diese Absurdität.» Bei seiner heftigen Verurteilung der

Anbetung des Geldes durch die bürgerliche Gesellschaft behauptet Marx (1920),
dass der praktische Geist, also der jüdische Geist, das Universum verunreinigt hat.

«Aus ihren eigenen Eingeweiden erzeugt die bürgerliche Gesellschaft fortwährend
den Juden» (1920: 45), so dass «die gesellschaftliche Emanzipation des Juden

die Emanzipation der Gesellschaft vom Judentum» (1920: 49) sein muss; daraus

29



Freddy Raphaël SAVk 91 (1995)

kann man schliessen, wie Richard Marienstras unterstreicht, dass «der Jude möglich

ist, weil die Gesellschaft entfremdet ist. Seine Existenz ist das Zeichen für
diese Entfremdung, und sein Verschwinden wird das Zeichen der allgemeinen
Befreiung sein» (1973: 464).

Es gibt da aber auch die Einsamkeit, die der Jude sucht und findet, oder besser:

die ständige Dialektik zwischen Partizipation und Rückzug, zwischen Universalismus

und Partikularismus. Abraham bricht mit den Seinen, und er «lehnt sogar die

Verbindung mit der Natur ab, um frei von allen Abhängigkeiten zu sein. Er wandert
mit seiner Herde, er fl ieht, wie es Hegel in seinem Werk Der Geist des Christentums
in Erinnerung ruft, und die Büsche, die ihm Schatten und Kühle spenden, stehen

wie fremd auf der Erde» (Aron 1964: 882). Er erhebt Gott zum Absoluten, löst ihn
in einem radikal anderen, jedoch den Menschen nahen Bezug durch und durch von
den Dingen. Wenn das «Gewerbe» (melakha) des Juden das des ivri, des «Hebräers»

ist, wie die Antwort Jonas' an die Schiffsleute zeigt - oder, in der schönen

Übersetzung von André Neher dasjenige des «Durchlassgewährenden» -, muss
anerkannt werden, dass der Partikularismus der Gebote, die Gott ihm gegeben hat,
ihn isoliert und aus ihm einen «Pharisäer», einen «entzweiten» Menschen macht.
«Zwischen zwei Destinationen hin- und hergerissen», wie Jean-Paul Aron (1964:
883 schreibt, «gleichzeitig von sich und den anderen getrennt, ist der Jude es auch

von Gott, von dem er nichts anderes als das verantwortungsvollste Subjekt ist. Sein

Kult bezieht sich auf das erschaffene Universum, dessen geistige Verwaltung ihm
Gott anvertraut hat. Die Religion der Juden richtet sich zuerst an den Menschen, an
den jüdischen Menschen, und durch ihn an alle Menschen. Die Riten, die Sitten,
jeder Gestus, jede Praktik, jede vorgeschriebene Haltung weisen dem von Gott
getrennten Menschen die Anwesenheit von Gott und drücken seine Heiligkeit aus.»
Er ist zudem einer grundlegenden Erfordernis verpflichtet, jener, eine ethische

Beziehung zwischen den Menschen herzustellen.
Der Judaismus hat, wie Emmanuel Lévinas (1976: 134) in Erinnerung ruft, der

naiven Poesie der Kornfelder, der Kriegstugenden und der Tugenden der Verwurzelung

nicht gefrönt, der Poesie «des Menschen als Pflanze, der Menschheit als

Wald mit knorrigen Wurzeln und herrlichen Baumstämmen in der Unwirtlichkeit
des Landlebens». Und das genau deshalb, weil der Mensch durch Ablehnung des

zwanghaften Egoismus des einsamen Individuums - «des Baumes, der ohne Rücksicht

für alles, was er unterdrückt und bricht, Nahrung, Luft und Sonne für sich

beansprucht, sich als Wesen selbst völlig genügt» - seinen Weg findet, der ihn zu
seinem Nächsten führt und ihn für diesen verantwortlich macht. «Sein, ohne zu
töten. Man kann sich dieser Verantwortung entziehen, den Ort, wo sie einem
zufällt, verleugnen, und das Heil als Einsiedler suchen. Man kann sich der Utopie
verschreiben. Aber man kann nicht im Namen des Geistes den Bedingungen, aus
denen sein Werk seinen Sinn schöpft, entfliehen, und man muss hier unten bleiben.
Und das heisst das ethische Tun wählen» (Lévinas 1974: 135). Das Judentum hat
das Tun gewählt und «das Gotteswort bewegt ihn nur als Gesetz», das in Verbindung

mit dem einzelnen bleibt. Die Ideologie des «Zurück» zu einer Natur, die man

30



Die Juden zwischen der Wüste und der Stadt SAVk 91 (1995)

nie hätte verlassen sollen, zu einer Welt, die wir ein für allemal verloren haben, ist

Zeichen für eine Sehnsucht nach dem Urspünglichen, nach den makellosen Anfängen.

Sie drückt, wie Catherine Chalier (1980: 45-54) unterstreicht, den Willen zur
Wiederherstellung der Einheit des Lebens, «das mit der Auffassung einer
Geschichte bricht, die sich einem ständig entzieht. Wenn man sich von dem bedrohlichen

andern fernhalten kann, indem man die Unterschiede hervorhebt und dadurch
die Einheitlichkeit desavouiert.» Der Bezug aufdie indo-europäischen Quellen, auf
die keltischen Wälder, auf Rom und Athen predigt die Abwendung vom
Monotheismus und seinen Gesetzen. Es geht darum, die Werte zu finden, die man in einer
Rasse, einem Land, einer Natur findet, aber auch im Elitismus, im Heroismus und
in der Aristokratie.

Das Heidentum überhöht die lokalen Gottheiten und beansprucht deshalb eine

natürliche, politische und rassistische Exklusivität, die all jene ausschliesst, die
nicht mit dem Boden «verwurzelt» sind, die nicht an der eigenen Geschichte teilgehabt

haben. Mit Paul Tillich (1972) kann das Heidentum als «Erhebung eines
bestimmten Raumes zum Rang letzten Werts und letzter Würde» definiert werden. Im
Gegensatz dazu ist die Rechtfertigung Israels in der Weltwirtschaft in der absoluten

Notwendigkeit des Vorrangs der ethischen Forderung zu sehen. Für Emmanuel
Lévinas (1976: 274-275) ist der Judaismus Teil der modernen Welt und grenzt sich

doch von ihr ab. Er nimmt an der Welt teil, betont aber gleichzeitig «die Unberühr-
barkeit einer Essenz, die Treue zu einem Gesetz, einer Unnachgiebigkeit». Der
Judaismus «koinzidiert» nicht mit seiner Zeit, es ist ein angenommener Anachronismus.

Er ist Ablehnung des Verzichts auf Innerlichkeit, aufTodesresignation, auf
Genussbefriedigung. «Der Monotheismus und seine ethische Dimension bilden die

konkrete Erfüllung des vordergründigen Anachronismus des Menschlichen über

alle Mythologien hinweg.» Lévinas ruft ebenfalls in Erinnerung, dass der engagierteste

Mensch, derjenige, der nie schweigen kann - der Prophet -, gleichzeitig der

isolierteste ist, der am wenigsten zur Institution werden kann. Nur der falsche
Prophet wirkt in offizieller Funktion.

Wenn der Jude Idole zerstört, wenn er die Natur enthext, tut er das nach Lévinas

nur, um den Menschen in der Schlichtheit seines Wesens zu entdecken (Lévinas
1976: 302). Nun stellt gerade die Verwurzelung die ewige Verführung des Heidentums

dar, über die längst überwundene infantile Vergötterung hinaus. «Der Judaismus

ist vielleicht nur die Negation des durch die ganze Welt sickernden Heiligen»
(Lévinas 1976: 301 Die Wälder müssen zerstört werden, denn «das Mysterium der

Dinge ist die Quelle aller Grausamkeit gegenüber den Menschen». Die neue Rechte
täuscht sich nicht im Gegner, wenn sie die Lehre der Bibel angreift, laut der «die

Verwurzelung mit einem Land, die Bindung an einen Ort... die Spaltung der

Menschheit in Einheimische und Fremde bedeutet». Der Judaismus macht mit dem

ortsverbundenen Aberglauben fertig, damit «wir uns der Menschen ungeachtet
ihrer Niederlassung gewahr werden» und «das menschliche Antlitz in seiner Nacktheit

leuchten lassen können» (Lévinas 1976: 301).

31



Freddy Raphaël SAVk 91 1995)

Bibliographie

ARENDT, Hannah: Sur l'antisémitisme. Paris 1973.

Aron. Jean-Paul: Les Juifs, la séparation et l'histoire. In: Critique 209 (1964). 876 886.

Cahnmann. Werner J.: Der Pariah und der Fremde: Eine begriffliche Klärung. In: Archives
européennes de sociologie XV (1974), 166 177.

Chalier, Catherine: Le retour et le nouveau. In: Les Nouveaux Cahiers 62 (Herbst 1980), 45-54.
Lévinas. Emmanuel: Difficile liberté. 2. Aufl. Paris 1976.

Mann. Jacob: The Responsa of the Babylonian Geonim as a Source of Jewish History. In: Jewish
Quarterly Review X (1919-1920), 121-151; 309-365.

Marienstras. Richard: Les Juifs et la vocation minoritaire. In: Les Temps Modernes 29 (1973), 455
491.

Marx. Karl: Zur Judenfrage. Berlin 1920.

Park, Robert E.: Race and Culture. New York 1950.

Poliakov, Léon: Les Banchieri et le Saint-Siège. Paris 1965.

Sombart. Werner: Deutscher Sozialismus. Charlottenburg 1934.

Sombart, Werner: Die Juden und das Wirtschaftsleben. Leipzig 1911.

Sombart, Werner: Die Zukunft der Juden. Berlin 1912.

TïLLirH, Paul: Théologie de la culture. Paris 1972.

Tönnif.s, Ferdinand: Das Individuum und die Welt. In: Fortschritt und soziale Entwicklung. Karlsruhe

1926.

Weber, Max: Das antike Judentum. 5. Aufl. Tübingen 1971.

Weber, Max: The City. New York 1966.

Weber, Max. Wirtschaft und Gesellschaft. 5. Aufl. Tübingen 1972.

Weber. Max: Wirtschaftsgeschichte. München-Leipzig 1923.

Wolff, K.H.: The Sociology of Georg Simmel. New York 1950.

32


	Die Juden zwischen der Wüste und der Stadt : vergleichende Lektüre von Max Weber, Werner Sombart und Georg Simmel

