
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 89 (1993)

Heft: 1

Artikel: Volksmedizin zwischen Tradition und Moderne : von SpruchheilerInnen
und MagnetiseurInnen im Montafon

Autor: Schneider, Ingo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-117858

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-117858
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizerisches Archiv für Volkskunde 89 (1993), H. 1. 87-100

Volksmedizin zwischen Tradition und Moderne
Von Spruchheilerinnen und Magnetiseurlnnen im Montafon

Von Ingo Schneider

Spruchheilerinnen und Magnetiseurlnnen sind für die Volksmedizinforschung'
aus mehreren Gründen von besonderem Interesse. Das Phänomen des Heilens
durch Worte und/oder von den Heilern ausgehende Kräfte, wie immer man
diese definiert, macht zum einen das Ineinandergreifen verschiedener Bereiche
volkskundlicher Forschung deutlich. Es berührt neben der Volksmedizin, die
als jener Bereich, der ausserhalb der offiziellen Medizin angesiedelten
Auseinandersetzung des Menschen mit Gesundheit und Krankheit eine bedeutende
Rolle im alltäglichen Lebensvollzug einnimmt, die Volksglaubens-, die Volks-
frömmigkeits- und die Erzählforschung. Zum anderen verweist das Heilerwesen

auf die Notwendigkeit interdisziplinärer Zusammenarbeit. Neben Volkskunde

und Medizin ist hier an Ethnologie und Kulturanthropologie,
Geschichtswissenschaften, Soziologie, Psychologie, Frauen- und Altersforschung
zu denken. Dabei stellt sich die Frage nach den spezifischen Möglichkeiten und

Aufgaben unseres Faches bei der Erforschung von Spruchheilern und Magneti-
seuren bzw. der Volksmedizin überhaupt. Dazu möchte ich im folgenden,
ausgehend von der besonderen Situation des Montafons, einige Überlegungen
zur Diskussion stellen.

Anfangs der achtziger Jahre führte ich eine mehrmonatige Feldforschung -
insgesamt 6 Monate aufgeteilt auf mehrere Aufenthalte - im Montafon durch.2

Zu den eindrucksvollsten Erlebnissen dieser Arbeit zählten die Begegnungen
mit Spruchheilerinnen und Magnetiseurlnnen. So besuchte ich unter anderem
die bekannteste Heilerin im Montafon, Frau E.G. in Schruns.3 Frau G. unterhält

als einzige Heilerin eine regelrechte Praxis. Nachdem ich mich telephonisch

angemeldet hatte, kam ich gegen 17 Uhr in ihr Haus, um für die nächsten
Stunden in dem eigens dafür vorgesehenen Wartezimmer in Gesellschaft
zahlreicher Patienten Platz zu nehmen und, in den aufliegenden Zeitschriften
blätternd, teilnehmend das Geschehen zu beobachten. Das Ergebnis in Kürze:
Die Zeit des Wartens, die lediglich durch das wiederholte Eintreten der die
nächsten Patienten aufrufenden Frau G. unterbrochen wurde, unterschied sich

nicht von der anderer Arztbesuche.
Gegen 19.30 war die Reihe endlich an mir. Ich betrat die «Ordination» von

Frau G., einen Raum, dessen auffallendste Merkmale zahlreiche Heiligenbilder

an den Wänden und verschiedenste Geschenke dankbarer Patienten waren.
Frau G. versicherte mir, dass es ein grosses Entgegenkommen von ihr sei, mich
so kurzfristig zu empfangen, andere Patienten mussten sich entsprechend lange
anmelden, und zeigte mir ein grosses Vormerkbuch. Auf den Verlauf des

87



Ingo Schneider SAVk 89 (1993)

Gesprächs möchte ich hier nicht im einzelnen eingehen. Frau G. war freundlich
und redselig, machte auf mich den Eindruck einer starken Persönlichkeit, die
von ihren Fähigkeiten überzeugt und streng gläubig ist. Ohne Zögern erklärte
sie sich bereit, mir ihre Behandlungsweise zu demonstrieren. Hinter mir
stehend hielt sie zunächst ihre Hände über meinen Kopf, was in mir das Gefühl,
als würden meine Haare zu Berge stehen, hervorrief. Dann strich sie mehrmals,
ohne mich zu berühren, vom Kopf bis zu den Füssen und schüttelte jedesmal
die Hände aus. Bei der zweiten oder dritten Streichbewegung hielt sie in der
Nierengegend inne und sagte, hier spüre sie etwas, da sei etwas nicht in
Ordnung, ich sollte doch einmal einen Arzt aufsuchen, sie wisse nicht, was da los
sei. Ich war nicht wenig erstaunt, da ich in jener Zeit bereits mehrmals wegen
Schmerzen in dieser Körperregion einen Arzt aufgesucht hatte. Die Ursache
der Schmerzen konnte allerdings nicht geklärt werden, und nach einiger Zeit
verschwanden diese auch wieder. Am Ende der Behandlung bekreuzigte mich
Frau G. mit Weihwasser, murmelte einen unverständlichen Spruch und trug mir
auf, zu den armen Seelen zu beten. Ob ich dieser Aufforderung Folge leistete,
weiss ich nicht mehr. Jedenfalls verliess ich Frau G. mit einem eigenartigen
Gefühl. Die Gabe, Krankheitsherde zu erspüren, wird von mehreren Heilern
berichtet.

Von einem verdienstvollen Heimatforscher hatte ich eine Liste von ca. 25

Personen im Montafon mit «übernatürlichen Kräften» vermittelt bekommen,4
die durch eigene Nachforschungen noch ergänzt werden konnte. Mit sechs

Heilerinnen und Heilern habe ich in der Folge persönlichen Kontakt aufgenommen.

Eine ursprünglich geplante ausführliche Behandlung des Heilerwesens im
Montafon war aber leider aus verschiedenen Gründen nicht möglich. Im Rahmen

der Feldforschungen für meine Dissertation nützte ich aber die Gelegenheit,

möglichst vielfältige Information von Patienten der Heiler zu sammeln,
wozu eine Erhebung bei 300 Personen in 4 Montafoner Gemeinden ausreichend

Gelegenheit bot. Die Befragung galt unter anderem auch Aspekten des
Gesundheitswesens und umfasste Fragen zur Selbstmedikation, Gesundheitsvorsorge

und Einstellung zu bzw. Aufsuchen von Heilern.5 Auf diese Weise

erlangte ich nicht nur einen Überblick über die Frequentierung und den
Stellenwert von Spruchheilern und Magnetiseuren im Montafon. Die grosse Mehrzahl

der Befragten wusste zudem entweder aus eigener Erfahrung oder von
Verwandten und Bekannten von erfolgreichen Heilungen oder anderen zuteil
gewordenen Hilfestellungen durch einen Heiler zu berichten. Diese Geschichten

schienen Bestandteil des Alltäglichen Erzählens zu sein.
Für die Heilerinnen im Montafon existieren keine allgemein gebräuchlichen

Bezeichnungen. Man sagt lediglich, der oder die kann das, kann jenes Leiden
wegbringen, kann Blutstillen, Tschüttalüs und Schwina brechen, Schmerzen-
und Fiebernehmen, Warzen bannen und anderes mehr. Mit zwei Ausnahmen



Volksmedizin zwischen Tradition und Moderne SAVk 89 (1993)

entsprechen die Montafoner Heiler aufs ganze gesehen dem Typus des traditionellen

Spruch- oder Gebetsheilers, wie er von E. Rudolph für den süddeutsch/
österreichischen Raum ausführlich dokumentiert wurde.6 Diese Leute führen
ihre Heilhandlungen ohne jegliche materielle Hilfsmittel ausschliesslich mit
Hilfe streng geheim gehaltener Sprüche durch. Bei den von mir aufgesuchten
Heilern waren eigentlich alle charakteristischen Merkmale des Spruchheilerwesens

vorhanden: die schon genannte Geheimhaltung der Sprüche und der
Verlust der Fähigkeiten bei Weitergabe,7 die Unfähigkeit der Heiler, sich selbst
heilen zu können, das Gebot, keinen Hilfesuchenden abweisen zu dürfen, und
das Verbot, Geld für ihre Tätigkeit zu fordern, die starke religiöse Bindung
der Heiler, die Behandlung von Menschen und Tieren sowie die Fähigkeit,
Heilhandlungen auch auf Entfernung ausführen zu können (Fernheilungen).
Da die Sprüche das einzige Heilmittel darstellen, werden sie mit besonderer
Sorgfalt gehütet und durch verschiedene Vorschriften und Vorstellungen
mit einer magischen Aura umgeben. Dazu zählen wie gesagt die strenge
Geheimhaltung und der Verlust der Fähigkeiten bei Weitergabe. Mit der Übertragung

der Sprüche gehen auch die damit verbundenen Kräfte auf den Nachfolger

über. Die Übergabe erfolgt wenn möglich im Familienkreis, da die Anlage
zum Heilen erblich sein soll. Bei den von mir befragten Heilern war die
Übergabe an ein Familienmitglied überwiegend bereits geplant, in einem Fall
schon erfolgt. Wie E. Rudolph hörte auch ich mehrmals, die jungen Leute
heute hätten leider nicht mehr die richtige Einstellung oder die «Nerven» für
die Heiltätigkeit.

So erzählte die damals 77jährige K. Sch. aus Tschagguns, sie habe ihre Fähigkeit

vom Vater, der «vieles machen» konnte. Frau Sch. wollte seine Kräfte unbedingt

übernehmen, befürchtete aber, der Vater würde seine Sprüche und das

damit verbundene Wissen an seinen Sohn übergeben. Aus diesem Grund nahm
sie einmal die auf einen Zettel geschriebenen Sprüche des Vaters aus dessen

Geldtasche, schrieb sie ab und legte den Zettel wieder an seinen ursprünglichen
Platz. Der Vater merkte die Sache aber bald, da er seine Kräfte verloren hatte. Er
war sehr böse und sagte: Nun habe er es verloren, aber sie würde es auch
verlieren. Frau Sch. gab die Sprüche nach mehreren Jahrzehnten an ihre Tochter

weiter, die diese Gabe aber nicht richtig ernst nahm, wodurch sie nun für immer
verloren ging.8

Unter den traditionellen Fähigkeiten der Heiler im Montafon ist an erster
Stelle die Behandlung von Hautkrankheiten zu nennen. Dermatologische
Erkrankungen bilden ein schwieriges Arbeitsgebiet der Schulmedizin. Auch unter
Einsatz starker Medikamente werden hier häufig keine dauerhaften Heilungen
erzielt. Andererseits weiss man, dass Hautkrankheiten vielfach psychisch
bedingt und beeinflussbar sind. Im Montafon spricht man bei Erkrankungen der
Haut und deren Heilung allgemein von «Tschüttalüs» bzw. «Tschüttalüs-Bre-

89



Ingo Schneider SAVk 89 (1993)

chen».9 Darunter werden bei Mensch und Tier vorkommende Flechten und

Hautausschläge subsumiert, die früher offenbar weit verbreitet waren und noch
heute oft vorkommen sollen. «Tschüttalüs» gibt es in trockener und nasser
Form, die Nassen seien wesentlich schwerer wegzubringen. Es handelt sich hier
offensichtlich um eine Sammelbezeichnung für verschiedene Erkrankungen,
wie dies bei volkstümlichen Krankheitsnamen häufig der Fall ist. Auf das

«Tschüttalüs-Brechen» verstanden bzw. verstehen sich alle Montafoner
Heilerinnen. E. Rudolph weist daraufhin, dass Haut- neben verschiedenen
Nervenkrankheiten zu den von Spruchheilern am häufigsten mit gutem Erfolg behandelten

Erkrankungen zählen.10 Über die erfolgreiche Behandlung von
Hautkrankheiten wurde mir bei den Erhebungen sowohl von Heilern als auch
Patienten häufig berichtet. Interessant ist z.B. die Erzählung des zum
Befragungszeitpunkt ca. 65jährigen Heilers M. K. aus Bartholomäberg, da sie auch
auf die Schwierigkeiten eines Heilers, sich selbst zu helfen, verweist. Herr K.,
der angab, sich neben dem Blutstillen und der Behandlung von Verrenkungen
vor allem auf das «Tschüttalüs-Brechen» zu verstehen, erzählte, wie er seine

Fähigkeiten von seinem Vater erhalten habe:
Der Vater hatte sehr stark unter Flechten zu leiden. Da er seine Kräfte zum

eigenen Wohl nicht anwenden konnte, übertrug er diese frühzeitig seinem Sohn,
damit dieser ihn heilen könne. Der Vater schrieb die Sprüche auf einen Zettel,
Herr K. lernte sie auswendig und verbrannte den Zettel daraufhin. Der Vater

wurde von seinen Flechten geheilt, seine Kräfte hatte er allerdings verloren. Auch
Herr K. plant nun die Weitergabe an seinen Sohn, sollte er selbst starke Flechten
bekommen. Er hat dies bereits testamentarisch festgelegt. Er leidet bereits jetzt
unter Flechten, gegen die er sich aber, wie sein Vater, selbst nicht helfen kann.n

Ein zweites Beispiel, diesmal von einer Patientin, gibt etwas ausführlicher
Auskunft über die Umstände der Heilung.

Während meines Aufenthaltes im Montafon wohnte ich einmal einige Wochen
bei einer Familie in Gantschier. Die Frau des Hauses erzählte mir, dass sie eben

erst an einem hartnäckigen Ekzem im Gesicht gelitten habe, das trotz mehrmaliger

Besuche bei Hautärzten in Feldkirch und Bregenz keine Besserung gezeigt,
sondern sich sogar noch weiter ausgebreitet habe. Nun wandte sie sich an die

wenig bekannte jüngere Heilerin S.A., die nicht weit von ihr entfernt wohnte.
Diese bestellte meine Informantin bei unter sich gehendem Mond im Zeichen des

Krebses zu sich. Während der kurzen Behandlung stand Frau A. hinter ihr, hielt
ihre Schultern fest und murmelte mehrmals unverständlich einen Spruch.
Daraufhin sagte sie, das Ekzem müsse innerhalb von ein bis zwei Tagen weiss

werden, sonst könne sie nicht helfen. Dies geschah dann auch. Frau A. müsste

nun die Behandlung jeden Tag auf Entfernung wiederholen, bis das Ekzem zur
Gänze abgeheilt war. Nach einem Monat müsste die Informantin noch einmal im
Zeichen des Krebses zu Frau A. gehen. Da war das Ekzem aber schon fast zur

90



Volksmedizin zwischen Tradition und Moderne SAVk 89 (1993)

Gänze abgeklungen. Während der gesamten Behandlungsdauer müsste die
Patientin täglich zu den armen Seelen beten. '2

Das Besprechen von Hautkrankheiten wurde und wird von den meisten
Heilern im Montafon auch bei Tieren, in erster Linie bei Kühen, angewendet.
Neben «Tschüttalüs» wurden hier «Glidschwamm»13 und «Figa»14, sowie als

weitere bei Tieren behandelte Erkrankungen Verrenkungen und «Schwina»b
sowie Störungen im Milchfluss genannt. Die Behandlung von Tieren scheint in
letzter Zeit deutlich abgenommen zu haben. Mit einer Ausnahme gaben jedoch
alle befragten Heilerinnen an, auch schon bei Tieren zu Hilfe gerufen worden
zu sein.

Zu den traditionellen Fähigkeiten der Montafoner Heilerinnen zählen wie
schon erwähnt des weiteren Blutstillen, Fieber- und Schmerzennehmen. Ohne
damit irgendwelche Kontinuitätslinien andeuten zu wollen - dazu fehlt jegliches

regionale Quellenmaterial - sei darauf hingewiesen, dass wir es beim
Blutstillen, aber auch beim Fieber- und Schmerzennehmen, mit Heilhandlungen

zu tun haben, die weit zurückverfolgt werden können. Für das Stillen
rinnenden Blutes, das bei Wunden aller Art, Nasenbluten, starken Monatsblutungen

und Geburten eingesetzt wurde, reichen die Quellen zumindest bis ins
9. und 10. Jahrhundert zurück.16 Das Blutstillen wird im Montafon heute nicht
mehr so häufig durchgeführt wie noch vor 30 oder 40 Jahren. Dass es aber noch
immer angewendet wird, belegen eine ganze Reihe von Erzählungen von Heilern

und Patienten. Das Nehmen von Schmerzen zählt dagegen heute noch zu
den häufigsten Heilhandlungen. Es erfolgt meist auf Entfernung. Zu Recht
macht E. Rudolph auf die Gefahren solcher Symptombehandlungen aufmerksam,

da Schmerzen und Fieber wie Blutungen ja mitunter Indikatoren für
schwerere Gesundheitsstörungen sein können und das eigentliche Problem auf
diese Weise verdeckt werden kann.17 Eine Frau aus Gortipohl berichtete mir
von einer diesbezüglichen gefährlichen Situation.

Der Ehemann lag nach einem schweren Arbeitsunfall mit Rippenbrüchen und
inneren Verletzungen im Krankenhaus und hustete ständig unter grossen Schmerzen

Blut. Ohne Wissen des Mannes bat seine Frau die bekannteste Heilerin im
Montafon, Frau G. in Schruns, um Hilfe, die dem Verletzten daraufhin auf
Entfernung den Hustenreiz und damit die Schmerzen stillte. In der Folge setzte
sich das nicht mehr ausgehustete Blut in Lunge und Atemwegen fest. Der Mann
müsste punktiert werden, sonst wäre er beinahe gestorben.18

Neben den Heilkräften werden einigen Montafoner Heilern noch andere

Fähigkeiten zugeschrieben, die mit Krankheit vordergründig nichts zu tun
haben, aber dennoch auf verwandte Vorstellungen verweisen. Gemeint ist das

Wespen- und das Diebesbannen. Der Mensch sieht sich wie bei verschiedenen
Gesundheitsstörungen von einer plötzlich auftretenden Gefahr bedroht und
versucht, das Problem in Ermangelung natürlicher Mittel durch übernatürliche

91



Ingo Schneider SAVk 89 (1993)

Kräfte zu lösen. Während die Bekämpfung von Diebstahl durch zauberische
Mittel zeitlich wie räumlich in komplexen Zusammenhängen steht,19 ist
Abwehrzauber gegen Wespen durch Wespenbanner dem Handwörterbuch des

deutschen Aberglaubens zufolge nur aus Tirol bekannt.20 Dass das Wespenbannen

auch im Montafon ausgeübt wurde und wird, fand in der Literatur meines
Wissens bisher keine Erwähnung. Anfangs der achtziger Jahre konnte ich hier
noch vier Heiler, die im Besitz eines Wespenbannspruches waren, eruieren, ein
fünfter war 1977 verstorben. Von den von mir aufgesuchten Heilerinnen gaben
zwei an, das Wespenbannen bereits mit Erfolg durchgeführt zu haben. J. Zur-
kirchen nennt einen weiteren Heiler im Montafon, der ebenfalls noch Wespen
mittels eines Spruches gebannt haben soll. Die beim Mähen aufgescheuchten,
sehr angriffslustigen Erdwespen sollen durch den Wespenbanner gezwungen
werden, nur mehr 20 cm über dem Boden zu fliegen. Das Diebesbannen wurde
mir nur mehr in Erzählungen Dritter geschildert, dies allerdings mehrmals.
Zwei der mir namentlich bekannten Heiler sollen sich auf diese Kunst verstanden

haben. Eine weitere Person habe ausschliesslich Diebesbannungen
durchgeführt. Der alte Mathis von Bartholomäberg, der oft bei Krankheiten von
Mensch und Tier geholfen haben soll, stand auch im Rufe, ein besonders guter
Diebesbanner zu sein.

Einmal hat er einer Frau aus Schruns eine gestohlene Einkaufstasche wieder
besorgt. Als die bestohlene Frau zu ihm kam, zündete der Mathis sogleich eine
Kerze an und hielt eine Nadel darüber. Die Nadel war plötzlich verschwunden.
Nach drei Tagen fand sich die Tasche wieder an der Stelle, an der sie gestohlen
worden war. In einem anderen Fall holte der alte Mathis einen gestohlenen
Schlitten wieder zurück. Der Dieb kam unter grossen Schmerzen zum Mathis
und versicherte, den Schlitten bereits wieder zurückgestellt zu haben. Nun möge
er den Bann doch wieder von ihm nehmen.21

Die Ursache der Schmerzen sei, so hiess es übereinstimmend, folgende: Der
Diebesbanner stelle dem Flüchtigen «das Wasser ab», d.h. er könne so lange
nicht urinieren, bis er das Diebesgut wieder zurückgestellt habe und der Bann
von ihm genommen worden sei. Ein Informant nannte mir noch eine Bedingung

für das Funktionieren des Banns, die in den weiteren Vorstellungskreis
des Diebesbannens gehört und auch von anderen Orten bekannt ist: Der Dieb
dürfe noch nicht über ein Wasser, das heisst über ein Bach gesetzt haben. Sei

dies bereits geschehen, hätte der Bann keine Wirkung mehr.22

Das «Wasser abstellen» ist eindeutig als eine Form des Schadenzaubers

anzusprechen, auch wenn es letztlich aus der Sicht des Bestohlenen einem

guten Zweck dienen soll. Diebes- aber auch Wespenbannen machen somit
deutlich, was an sich für das gesamte Spruchheilerwesen im Montafon gilt:
Allen diesen Handlungen liegt magisches Denken zugrunde. So banal diese

Feststellung ist, sie muss dennoch getan werden, da sie Ausgangspunkt für

92



Volksmedizin zwischen Tradition und Moderne SAVk 89 (1993)

weitere Überlegungen bildet. Wie der Dieb durch das Anwünschen von
Schmerzen zur Rückgabe des gestohlenen Gutes gezwungen werden soll, wird
auch die Krankheit durch die Kräfte des Heilers manipuliert. Schwarze und
weisse Magie treffen hier aufeinander, der Heiler ist ein Magier, und er geniesst
auch zweifelsohne in der dörflichen Lebenswelt ein magisches Prestige.

Die Heilerinnen selbst sehen dies oder wollen dies anders sehen. Die von
mir aufgesuchten Heilerinnen bezeichnen sich mit einer Ausnahme nicht nur
als religiöse Menschen, sie sehen auch in ihren Heilkräften eine Gabe Gottes.
Der christliche Glaube scheint in ihrem Selbstverständnis eine zentrale Rolle zu
spielen.23 Manche Gesprächspartner hoben hervor, der Heiler müsse «in Gottes
Gnaden», also ohne schwere Sünde sein. Die Heilkräfte werden teilweise sehr
direkt auf Hilfe von oben zurückgeführt, und die Heiler sehen ihre Rolle als die
eines Vermittlers zwischen Gott und den Menschen. Das Phänomen der Geistheiler

rückt somit in die Nähe der ursächlich religiös begründeten Heilungen an
Wallfahrtsorten, durch die Kraft des Glaubens und des Gebets, wie sie in
Mirakelberichten und modernen Gebetserhörungen reich dokumentiert sind.
Die Geistheiler treten lediglich an die Stelle der kirchlich autorisierten Mittler
und Helfer, der Heiligen und der Muttergottes. Die für populäre Frömmigkeit
kennzeichnende Verbindung magischer und religiöser Vorstellungen macht das

Spruchheilwesen somit auch zu einem Thema der Volksfrömmigkeitsforschung.

Für die Heilerinnen scheint diese Verquickung auf den ersten Blick
keine Widersprüche aufzugeben. Wie schon mehrfach erwähnt - tragen alle

befragten Heiler ihren Patienten zusätzlich auf, zu den armen Seelen zu beten.
Diese werden als geistige Helfer, man könnte auch sagen gute Geister, gesehen.
Zur populären Frömmigkeit tritt somit noch ein Element des Volksglaubens
hinzu.24

Die geradezu auffallende Betonung der Religiosität und der massgeblichen
Rolle des Glaubens könnte aber doch auch ein Indiz dafür sein, dass die
Heilerinnen wegen ihrer Tätigkeit eine gewisse Verunsicherung spüren, dass

ihnen bewusst ist, sich in einem Grenzbereich von Gut und Böse zu bewegen.
Wer davon überzeugt ist, dass durch Sprüche und Rituale Menschen geheilt
werden können, kann sich auch vorstellen, dass dadurch jemandem etwas
Schlechtes angewünscht werden kann. Die Nähe zu Vorstellungen von
Schadenzauber und Hexerei ist jedenfalls gegeben. So betont der Heiler M.K.
ausdrücklich, er tue Gutes im Einklang mit dem Glauben, er mache weisse

Magie, er habe einen Pakt mit dem Herrgott, weshalb er keinen mit dem Teufel
haben könne. Die Realität schwarzer Magie wurde dabei nicht angezweifelt.
Bei meinen Gesprächen mit Heilern war auch zweimal von alten Büchlein, die
neben Heilsprüchen Anleitungen zu schwarzer Magie enthalten hätten, die
Rede. So gab Frau A. Sch. an, ihr Wissen von einer alten Frau, die ein solches

Büchlein besessen habe, erhalten zu haben. Diese Frau habe an A. Sch. ledig-

93



Ingo Schneider SAVk 89 (1993)

lieh einige Heilsprüche weitergegeben, das Büchlein aber verbrannt. Das kann

man glauben oder nicht. E. Rudolph erwähnt mehrmals, dass Spruchheiler
unter Anfechtungen des Bösen zu leiden hätten. In der besonderen Betonung
des christlichen Elements könnte so gesehen zumindest auch eine
Legitimationsfunktion, eine Rechtfertigungsstrategie verborgen sein.

Die bisherigen Ausführungen galten in erster Linie den traditionellen
Spruch- oder Geistheilern. Ich habe dabei allerdings mit Bedacht auch zwei
Heilerinnen berücksichtigt, die in wesentlichen Punkten, vor allem in der
Begründung ihrer Heilkräfte und in der Behandlungsmethode, von diesem

Typus abweichen, die aber, und das ist interessant, wichtige Merkmale des

Heilerwesens übernommen zu haben scheinen. Diese Heilerinnen begründen
ihre Heilkräfte durch körpereigene magnetische Strahlen, die auf die damit
behandelten Kranken eine heilende Wirkung ausüben sollen. Auf die
naturwissenschaftlichen und medizinischen Aspekte diese Phänomens soll hier nicht
näher eingegangen werden. Für unseren Zusammenhang genügt es zu wissen,
dass solche Magnetiseure und Magnetiseurinnen heute in vielen Ländern arbeiten,

zum Teil auch über eine geregelte Heilpraktikerausbildung verfügen und
dieser Tätigkeit hauptberuflich nachgehen.25 Der Glaube bzw. die Religion
spielt bei diesem Heilertypus im allgemeinen keine wesentliche Rolle. Die
Heilerfolge werden nicht durch Hilfe von oben begründet. Heilsprüche und/
oder -segen bilden keinen Bestandteil der Heilhandlungen. Soweit ich feststellen

konnte, waren Magnetiseure oder Magnetiseurinnen im Montafon bisher
nicht tätig, wenn auch beide Heilerinnen angaben, ihre Mutter bzw. Grossmutter

habe über ähnliche Anlagen verfügt. Beide Heilerinnen haben jedenfalls
ihre Fähigkeiten nicht von Verwandten oder Bekannten übertragen bekommen
und begründen den Beginn ihrer Tätigkeit auch jeweils anders. Frau A. K. aus

Bartholomäberg gab im Gespräch mit mir an, schon immer gegen Strom
empfindlich gewesen zu sein. Sie habe mehrere Bücher studiert und dann ihre
magnetischen Kräfte zuerst an Blumen erprobt, später erst an Menschen und
Tieren. Über den Beginn der Heilertätigkeit von Frau E.G. aus Schruns, die
heute mit Abstand am meisten frequentierte Heilerin im Montafon, kursiert
dagegen eine sagenhafte Geschichte.

Frau G. lag vor nun ca. 30 Jahren mit Unterleibskrebs in der Innsbrucker
Universitätsklinik. Im Sterbezimmer traf sie mit einer alten Frau zusammen.
Diese erkannte in Frau G. die geeignete Person, um ihr ihre Fähigkeiten zu
übertragen. Während die alte Frau kurz darauf verstarb, wurde Frau G. zum
Erstaunen aller Ärzte wieder völlig gesund. Seitdem übt sie ihre Heilertätigkeit in
Schruns aus.26

Diese Herleitung der Fähigkeiten ist an sich für eine Magnetiseurin atypisch.
Im Gespräch mit Frau G. konnte darüber auch keine Klarheit erlangt werden.
Es liegt aber wohl nahe, dass wir es hier mit moderner Sagenbildung zu tun

94



Volksmedizin zwischen Tradition und Moderne SAVk 89 (1993)

haben. Auch Frau G. hat sich durch Selbststudium, vor allem, was ihre
diagnostischen Kenntnisse betrifft, weitergebildet. Beide Heilerinnen betonen
ausdrücklich, dass es für sie wohltuend sei, ihre Strahlen loszuwerden. Andererseits

sei ihre Tätigkeit sehr anstrengend. Beides ist auch von anderen Heilern
bekannt. Frau G., die als einzige Heilerin im Montafon jeden Tag und oft von
früh bis spät Patienten behandelt, wäscht sich nach jeder Behandlung die

Hände, da sie sonst die Gifte und Schmerzen der Patienten in sich aufnehmen
würde. Einmal habe sie, da ihre Hände als Folge des ständigen Waschens stark

angeschwollen waren, das Händewaschen eine Zeitlang unterlassen. Nach 20

Patienten habe sie reine Galle gespien. Beide Heilerinnen geben ihren Patienten

zur Unterstützung des Heilungsprozesses Wasser mit, das durch Eintauchen

ihrer Hände magnetisch aufgeladen werde. Frau G. verwendet zusätzlich

von ihr aufgeladene Watte. Auch diese Hilfsmittel sind von anderen Magneti-
seuren bekannt.

Die beiden Magnetiseurinnen im Montafon haben nun, wie gesagt, auch

wichtige Kennzeichen der traditionellen Spruchheiler übernommen. In erster
Linie sind dies die ansonsten bei Magnetiseuren nicht zu beobachtende starke

religiöse Verankerung ihrer Tätigkeit, ebenso die Berufung auf die armen
Seelen als geistigen Helfern, des weiteren die Gebote, keine Hilfesuchenden
abzulehnen und keine Entlohnung zu fordern. Es ist aber klar, dass sie von den

Patienten ohne Aufforderung wohl meist durch Geld entlohnt werden. Die
Unmöglichkeit der Selbsthilfe und das Heilen auf Entfernung, weitere Merkmale

des Spruchheilerwesens, treffen wir zuweilen auch bei anderen Magnetiseuren

an. Das Spektrum der von den Magnetiseurinnen behandelten bzw. an
sie herangetragenen gesundheitlichen Störungen bzw. Anliegen ist deutlich
vielfältiger als jenes der Spruchheiler. Es beinhaltet zunächst das Repertoire
der traditionellen Spruchheiler (Hautkrankheiten, Blutstillen, Fieber- und
Schmerzen nehmen, Warzenbannen und anderes), geht aber darüber hinaus.
Beide Heilerinnen gaben an, «eigentlich alles» zu behandeln. Frau G. wies
besonders auf Heilungen von Krebs und Gehirntumoren hin. Wie alle häufig
frequentierten Heiler verfügt sie über eine Sammlung von Dankesbriefen. Es
würde zu weit führen, auf die von seiten der Patienten genannten Erkrankungen

bzw. Probleme genauer einzugehen. Einzelne Schwerpunkte seien aber

genannt. Sie liegen im Bereich psychisch und neuralgisch bedingter Störungen
wie Migräne, Kopfschmerzen, Stress, Nervosität, Schlafstörungen oder
Bettnässen. Sehr oft werden beide Heilerinnen um Beistand in verschiedenen
seelischen Nöten und um Befreiung von Ängsten, z.B. Prüfungsängsten in der
Schule oder bei Führerscheinprüfungen, gebeten. Der Kontakt zwischen
Patient und Heilerin erfolgt dabei meist per Telefon, die Behandlung auf Entfernung.

Bei meinem Besuch bei Frau G. in Schruns nahm diese gerade ein solches

Telefonat entgegen. Das Gespräch klang sehr routiniert. Frau G. erkundigte

95



Ingo Schneider SAVk 89 (1993)

sich lediglich nach dem Namen des Schülers, den Prüfungsfächern, Ort und
Zeitpunkt der Prüfung, forderte die anrufende Mutter und den Prüfling auf, zu
den armen Seelen zu beten, und versicherte, sie werde zur gegebenen Zeit ihre
geistigen Helfer schicken. Auch die Hilfe bei Operationen ist wohl hier anzusiedeln.

Bei meinen Erhebungen wurden mir mehrfach Berichte über besonders

gut und komplikationslos verlaufene Operationen nach Anruf bei Frau G.
berichtet. Derartige Hilfestellungen werden nach E. Rudolph auch von anderen

Heilern in Vorarlberg und Süddeutschland häufig geleistet. Rudolph
erwähnt aber auch, dass einige Heiler im Gespräch mit ihm zugaben, gelegentlich
zur gegebenen Stunde die versprochene Hilfeleistung vergessen und dann
dennoch einen Dankesbrief erhalten zu haben. Wie andere häufig aufgesuchte
Heiler27 verfügt Frau G. auch über die Gabe, einmal dagewesene, vorhandene
oder ankommende Krankheitsherde erspüren zu können, eine Fähigkeit, die

ich, wie eingangs berichtet, am eigenen Leib erfahren habe.

Fragen wir nun nach den spezifischen Möglichkeiten und Aufgaben der
Volkskunde angesichts des oben skizzierten Heilerwesens im Montafon. Es ist
sicher nicht Aufgabe der Volkskunde, das Phänomen des Heilens durch Worte,
Ritualhandlungen und magnetische Strahlen in seiner Wirkungsweise zu
erforschen, und es steht ihr auch nicht zu, das Funktionieren dieser Heilverfahren
grundsätzlich anzuzweifeln. Als Volkskundler nehme ich zur Kenntnis, dass es

solche Heiler gibt, dass es eine grosse Zahl von Menschen gibt, die sich in
Krankheiten und anderen Nöten an diese wenden, dass es eine ebenso grosse
Zahl von Erzählungen über durch Heiler erfahrene Hilfe gibt. Hier liegt offenbar

ein Bedürfnis breiter Gesellschaftsschichten vor, das auch ohne Zweifel
eine Befriedigung erfährt. Ich sehe es als primäre Aufgabe der Volkskunde an,
die dem Phänomen der Geistheiler und Gesundbeter zugrundeliegenden
subjektiven Wirklichkeiten seitens der Heiler wie ihrer Patienten zu analysieren.
Da ist zum einen das Selbstverständnis der Heiler. Wie sehen und begründen
sie ihre Tätigkeit? In welche Vorstellungswelt ist ihre Gabe eingebettet? Wie
gehen sie mit ihren Fähigkeiten um? Auf der anderen Seite steht die subjektive
Wirklichkeit der Patienten bzw. Hilfesuchenden, wie sie sich vor allem in
Erzählungen manifestiert. Zu beiden Aspekten wurde in diesem Beitrag einiges

gesagt. Dabei wurde deutlich, wie sehr volksmedizinische Praktiken mit
Volksglaubensvorstellungen und Volksfrömmigkeit zusammenspielen, und
dass das Phänomen der Spruchheiler und Magnetiseure ein nicht ganz
unbedeutendes Thema Alltäglichen Erzählens und damit der Erzählforschung
darstellt. Es liegt nahe, dass persönliche Erlebnisberichte über verblüffende,
unerwartete Heilungen im individuellen Erzählrepertoire vieler Menschen einen
fixen Platz einnehmen und, wenn ein Gespräch Themen der Gesundheit
berührt, immer wieder einmal erzählt werden. Wie das Erfragen von Lebensgeschichten

von Heilerinnen für Volksmedizin und Erzählforschung fruchtbar

96



Volksmedizin zwischen Tradition und Moderne SAVk 89 (1993)

gemacht werden kann, haben jüngste skandinavische Untersuchungen
gezeigt.28

Ein Phänomen wie jenes der Geistheilerinnen und Magnetiseurlnnen darf
freilich nicht isoliert betrachtet werden, sondern muss in übergeordnete, zeitliche,

räumliche, soziale und ökonomische Zusammenhänge gestellt werden.
Volksmedizin als «subkulturales medikales Verhalten»29 ist überhaupt als Teil
eines komplexen kulturellen Systems zu begreifen und in ihren Interdependen-
zen innerhalb dieses Systems zu analysieren. Ein besonderes Augenmerk hat
dabei der allgemeinen Entwicklung der offiziellen Medizin und der medizinischen

Versorgungslage zu gelten. Während in ländlichen Regionen wie dem
Montafon bis weit ins 20. Jahrhundert die medizinische Unterversorgung ein

plausibles Erklärungsmodell für den hohen Stellenwert volksmedizinischer
Praktiken, sei es die Selbstmedikation durch Heilpflanzen, tierische und
mineralische Heilmittel oder das Aufsuchen von Heilern, bietet, reicht dies heute
sicher nicht mehr aus. Wenn wir in unserer Zeit vielfach eine verstärkte
Hinwendung zu ausserhalb der offiziellen Medizin liegenden Behandlungsweisen
feststellen, ich denke hier z.B. auch an homöopathische und Bachblütentherapien,

die ja bis heute nur von einer Minderheit der Ärzte eingesetzt werden, ist
dies gewiss kein Zufall. Ich meine, dass darin eine direkte Folge der rasanten
Entwicklung der Medizin, der Technisierung und Computerisierung und der
damit verbundenen Entpersönlichung des Arzt-Patientenverhältnisses zu
sehen ist, eine an sich logische Gegenbewegung. In der Begegnung mit dem
Heiler, aber auch mit dem homöopathische Mittel oder Bachblüten verwendenden

Arzt, erfährt der Kranke jenes Mass persönlicher Zuwendung, das er beim
Schulmediziner häufig vermissen muss. Die Hinwendung zu alternativen
Heilmethoden kann aber nicht als eine Flucht in eine Gegenwelt mit erstarrten
Formen gesehen werden, wie dies H. Bausinger zurecht vor 20 und 30 Jahren
für andere Bereiche der Volkskultur konstatierte,30 sondern als eine dynamische

Alternative.
Kehren wir noch einmal zur speziellen Situation im Montafon zurück. Dort

stellten wir auf der einen Seite eine für heutige Verhältnisse doch auffallende
Dichte traditioneller Spruchheiler fest, auf der anderen Seite ein der Zeit
durchaus entsprechendes starkes Bedürfnis nach alternativen Heilmethoden.
Dennoch ist zu beobachten, dass der Kreis der Personen, die traditionelle
Spruchheilungen ausführt, in letzter Zeit abgenommen hat. Die heutigen Heiler

sind überwiegend alte Menschen, und es ist ungewiss, in welchem Masse die

nachfolgende Generation bereit ist, diese altartige Form des Heilens fortzuführen.

Auch wenn die von mir befragten Heiler alle eine Übergabe des Wissens

planen, hegen sie zum Teil doch Zweifel, ob die Jungen noch die richtige
Einstellung für diese Tätigkeit mitbringen. Genau hier scheint der springende
Punkt zu liegen. Das Spruchheilerwesen ist eingebunden in eine traditionale,

97



Ingo Schneider SAVk 89 (1993)

ländliche, magisch-religiös geprägte Vorstellungswelt und Weltsicht, der die
heute jüngeren Generationen entwachsen ist. Dass es im Montafon heute noch
eine überraschend grosse Zahl an Heilern gibt, ist so gesehen eine
Relikterscheinung und verweist auf die lange Abgeschlossenheit dieser Talschaft, die
erst durch den wirtschaftlichen Aufschwung etwa ab den zwanziger Jahren -
ermöglicht durch Energiewirtschaft und Fremdenverkehr - zunächst langsam,
dann immer schneller überwunden werden konnte. Das Beispiel des Heilerwesens

im Montafon führt einmal mehr vor Augen, wie sozioökonomische

Veränderungen einen Wandel der Volkskultur nach sich ziehen. Dabei wird
aber auch das zwischen beiden liegende Verzögerungsmoment deutlich sichtbar.

Gegenüber dem wirtschaftlichen und sozialen Aufschwung setzt der Zerfall
der Horizonte^ der Volkskultur mit beträchtlicher Verspätung ein. In dem
starken Bedürfnis nach alternativen Heilmethoden, das derzeit zum Grossteil
von den beiden Magnetiseurinnen befriedigt wird, dürfte dagegen sehr wesentlich

auch eine moderne Entwicklung zu sehen sein, wie sie heute weithin zu
beobachten ist, die allerdings im Montafon direkt an altüberlieferte Heilmethoden

anschliesst. Tradition und Moderne treffen in spannender Weise aufeinander

und ebenso spannend wird es sein, zu verfolgen, wie die Entwicklung
weiterverlaufen wird.

Anmerkungen:
1 Ich verwende den Begriff «Volksmedizin» trotz der bekannten Makel, Mängel und definitori-

schen Unscharfen, die allen Wortschöpfungen mit der Vorsilbe Volk- nach wie vor anhaften.
Hauptargument für die Beibehaltung von «Volksmedizin» ist die allgemeine, internationale
Verständlichkeit (vgl. z.B. Folk medicine, folkemedisin. medicina popolare), die den Versuchen
einer Neubenennung in «Heilkulturwissenschaft» (Fielhauer) oder «medikale Laienkultur» bzw.

«Medikalkulturforschung» (Dornheim), sosehr ich den von Fielhauer und Dornheim vorgetragenen
Thesen an sich zustimme, doch abgeht. - H.P. Fielhauer: Volksmedizin-Heilkulturwissenschaft.

In: Mitt. d. Anthropologischen Gesellschaft in Wien 102 (1973). 114-136. - J. Dornheim:
Zum Zusammenhang zwischen gegenwarts- und vergangenheitsbezogener Medikalkulturforschung.

Argumente für einen erweiterten Volksmedizinbegriff. In: Heilen und Pflegen. Internationale

Forschungsansätze zur Volksmedizin. (Hess. Blätter f. Volks- und Kulturforschung,
Bd. 19). Marburg 1986, 25^42.

: Zu den Ergebnissen dieser Feldforschung siehe I. Schneider: Lebensweise im Montafon.
Untersuchungen zum soziokulturellen Wandel. Phil. Diss. Maschinschr. Innsbruck 1985.

1

Aus Rücksicht und teilweise ausdrücklichen Wunsch der besuchten Heilerinnen werden in
diesem Beitrag die Personennamen nicht ausgeschrieben.

1 Herr Josef Zurkirchen hatte bei der Vorarlberger Landesregierung die Untersuchung dieser
Personen angeregt, die das Anliegen an den damaligen Vorstand des Innsbrucker Volkskundeinstituts

Karl Ilg weiterleitete, der mich mit dieser Aufgabe betraute. Beiden Herren sei an dieser
Stelle herzlich gedankt.
Vgl. I. Schneider, Lebensweise im Montafon, wie Anm. 2. Kapitel Volksmedizin. 216-261.
F.. Rudolph: Die geheimnisvollen Ärzte. Von Gesundbetern und Spruehheilern. Olten u. Freiburg

i. Br. 1977. - Ders.: Zur Psychologie deutschsprachiger Spruchheiler. In: Heilen und Pflegen,
wie Anm. 1,147-154.

98



Volksmedizin zwischen Tradition und Moderne SAVk 89 (1993)

Zur Geheimhaltung der Sprüche siehe E. Rudolph. Die geheimnisvollen Ärzte, wie Anm. 6.

300ff. Rudolph erwähnt allerdings auch mehrere Spruchheiler, die ihre Sprüche nicht geheimhalten.

Da ich zum Zeitpunkt meiner Erhebungen im Montafon noch kein Aufnahmegerät zur Verfügung

hatte, wurden die Gespräche mit Heilern und Patienten in Stichworten festgehalten. Einzelne

Erzählungen wurden dann im nachhinein anhand der Stichworte aus dem Gedächtnis
protokolliert. Die in diesem Beitrag kursiv gedruckten Textstellen sind also Gedächtnisprotokolle des

Autors, die Erzählungen der Informanten wiedergeben.
M. Höfler: Deutsches Krankheitsnamen-Buch. München 1899, 536, s.v. Tschütt-Laus - in
romanischen Gegenden für Zitter-Laus impetigo, s.v. Zitter-Laus - der im Ausschlag lebende
Läuseparasit bzw. der von diesem Parasiten nach dem Volksglauben erzeugte Läuseparasit selbst.

Läuse, früher häufig Begleiterscheinungen von Hautkrankheiten, wurden fälschlich als Ursache
derselben angesehen.
E. Rudolph. Zur Psychologie deutschsprachiger Spruchheiler, wie Anm. 6,150.

Gedächtnisprotokoll nach Erzählung des Heilers M. K. Bartholomäberg.
Gedächtnisprotokoll nach Erzählung von Frau H. Pösel, Hausfrau. Gantschier.
M. Höfler: Deutsches Krankheitsnamen-Buch. München 1899, 614, s.v. Schwamm,
Gliedschwamm wucherndes Knochengewächs oder einfache Schleimbeutelentzündung am Kniegelenk.

M. Höfler: Deutsches Krankheitsnamen-Buch. München 1899, 126, s.v. Feige. Der Name kann
verschiedene Krankheiten bezeichnen. Im Montafon ist mit Feige eine bei Kühen auftretende

grosse Warze gemeint.
Von schwinden, Schwund, gemeint ist Muskel- oder Knochenschwund. - Vgl. M. Höfler: Deutsches

Krankheitsnamen-Buch. München 1899,630, s.v. Schwund. Siehe auch J.B. Schöpf: Tirolisches

Idiotikon. Innsbruck 1866, 662, s.v. schwinden; das Schwinden Kuhkrankheit.
Vgl. z.B. Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens. Hgg. von E. Hoffmann-Krayer u.
H. Bächtold-Stäubli. Bd. 1. Berlin 1927, Sp. 1452ff., s.v. Blutstillen. - A. Spamer: Romanusbüchlein.

Berlin 1958.

Siehe E. Rudolph, Zur Psychologie deutschsprachiger Spruchheiler, wie Anm. 6,150.

Gesprächsprotokoll nach Erzählung einer Hausfrau aus St. Gallenkirch, Fraktion Gortipohl.
Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens. Hgg. von E. Hoffmann-Krayer u. H. Bächtold-
Stäubli. Bd. 2. Berlin 1929 Sp. 197ff. und 240ff. s.v. Dieb, Diebstahl und Diebssegen. - A. Spamer,

Romanusbüchlein, wie Anm. 16.

Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens. Hgg. von E. Hoffmann-Krayer u. H. Bächtold-
Stäubli. Bd. 9. Berlin 1938/1941, Sp. 506f. s.v. Wespe.
Gedächtnisprotokoll. Die erste Erzählung wurde von Frau Tschofen, Hausfrau, Bartholomäberg,

Parzelle Lutt mitgeteilt. Die zweite von der Heilerin S. A. aus Gantschier.
Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens. Hgg. von E. Hoffmann-Krayer u. H. Bächtold-
Stäubli. Bd. 2. Berlin 1929, Sp. 197ff. und 240ff. s.v. Dieb, Diebstahl.
Dies wurde auch in anderen Untersuchungen über Geistheiler festgestellt. -Vgl. E. Rudolph, wie
Anm. 6. -L. Graefen-Johannimloh u. U. Castrup: Auf der Suche nach Geistheilern. In: G.
Wiegelmann (Hg.): Volksmedizin heute. Beiträge zur Volkskultur in Nordwestdeutschland,
Heft 57). Münster 1987, 145-189. - Auch T Seiberg wies in einem Vortrag auf dem 10. ISFNR-
Kongress in Innsbruck 1992 auf die starke religiöse Bindung einer skandinavischen Heilerin hin,
die sich selbst als Instrument in der Hand Gottes sieht. Ihre Kraft komme von Gott und wirke
durch sie auf ihre Patienten. - T. Seiberg: The Life History of a Male and a Female Folk Healer.
Referat gehalten am 10. Kongress der ISFNR «Folk Narrative and World View», Innsbruck 1992.

Zu den Volksglaubensvorstellungen über Arme Seelen siehe Handwörterbuch des deutschen
Aberglaubens. Hgg. von E. Hoffmann-Krayer u. H. Bächtold-Stäubli. Bd. 1 Berlin 1927,

Sp. 584ff. - Arme Seelen als dienstbare Geister sind auch ein bekanntes Motiv der Volkserzählung.

Siehe dazu Enzyklopädie des Märchens. Hrsg. von Kurt Ranke u.a. Bd. 4. Berlin, New
York 1984, s.v. Fegefeuer, Sp. 964ff.
Vgl. z.B. B.D.Weyers: Magnetiseure und ihre Patienten - Eine Praxis an der holländischen
Grenze. In: G. Wiegelmann (Hg.): Volksmedizin heute, wie Anm. 23, 109-133. - B. Mott: Ma-

99



Ingo Schneider SAVk 89 (1993)

gnetiseure und ihre Patienten - Gespräche und Beobachtungen. In: G. Wiegelmann (Hg.):
Volksmedizin heute, wie Anm. 23, 133-144.

Gedächtnisprotokoll. Diese Geschichte wurde mir bei meinen Erhebungen mehrmals erzählt.
Über die Gabe, einmal dagewesene oder ankommende Krankheitsherde zu erspüren, soll z.B.
auch das «Schlinser Männle», der berühmte Heiler Hermann Dorn aus Schlins, verfügt haben,
wie mir bei meinen Erhebungen im Montafon berichtet wurde. Hermann Dorn wurde auch von
vielen Montafonern aufgesucht.
B. G. Alver/T. Seiberg: «Der er mer mellom himmel og jord». Folks forstäelse av virkeligheten ut
fra forestillinger om sykdom og behandling. Oslo 1992. - T Seiberg: The Life Histories of a Male
and a Female Folk Healer. Referat gehalten am 10. Kongress der ISFNR «Folk Narrative and
World View», Innsbruck 1992.

R. Schenda: Stadtmedizin - Landmedizin. Ein Versuch zur Erklärung subkulturalen medikalen
Verhaltens. In: Stadt-Landbeziehungen. Verhandlungen des 19. Deutschen Volkskundekongresses

in Hamburg 1973. Hrsg. v. G. Kaufmann. Göttingen 1975, 147-170. - Vgl. auch Ders.:
Volksmedizin - was ist das heute? In: Zeitschrift für Volkskunde 69 (1973), 189-210.
H. Bausinger: Volkskunde. Von der Altertumsforschung zur Kulturanalyse. Berlin und Darmstadt,

o. J., Kap. Folklore als Gegenwelt, 179-194.

H. Bausinger: Volkskultur in der technischen Welt. Stuttgart 1961. 2. Aufl. Frankfurt/Main, New
York 1986.

100


	Volksmedizin zwischen Tradition und Moderne : von SpruchheilerInnen und MagnetiseurInnen im Montafon

