
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 88 (1992)

Heft: 1-2

Artikel: Die Bürger bei Tisch : grossbürgerliche Gastlichkeit in Basel am Ende
des 19. Jahrhunderts

Autor: Sarasin, Philipp

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-117802

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-117802
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Bürger bei Tisch:
Grossbürgerliche Gastlichkeit in Basel

am Ende des 19. Jahrhunderts1

Von Philipp Sarasin

Gastlichkeit ist ein schwieriges Phänomen, alles andere als eindeutig:
Gäste versammeln sich um den Tisch eines privaten Gastgebers, um
gemeinsam zu essen. Die Situation ist nicht alltäglich, die Zusammenkunft

der Essenden ein mehr oder weniger bedeutungsvolles soziales

Ereignis. Was macht das Besondere der Situation einer solchen

Abendgesellschaft aus? Das Menu? Die (elegante?) Kleidung der Gäste? Die
Dekoration des Tischs, die Ambiance des Raums? Die Zusammensetzung

der Tischgesellschaft? Ein äusserer Anlass? Ich denke, man
kann drei Ebenen unterscheiden, auf welchen ein Essen bzw. ein
gastliches Ereignis Bedeutung erhält.

Erstens: Das Menu und die Formen des Essens, die Kleidung sowie die

Arrangements des Tisches und des Raums sind als differenzielles System
materieller Zeichen ein ideales Feld für überindividuelle Verhaltensregulierungen

und ritualisierte Bedeutungsstiftungen durch verschiedene
Codes.' Die Esspraktiken, das Verhalten der Gäste wie auch der Gastgeber,

angefangen bei ihrer Kleidung, die Gestaltungsnormen für den
Essraum und den Esstisch sind für ein Geschäftsessen nicht dieselben wie
für eine grosse Soirée, ein Picknick oder ein Leichenmahl. Ja, die Speisen
selbst unterwerfen die Essenden bedeutungsstiftenden und
verhaltensnormierenden "protocoles", wie Roland Barthes sagt, „qui ne sont plus
seulement alimentaires"3: sie schränken die Essenden auf einige jeweils
etablierte Formen der Beschaffung, Zubereitung und Konsumation ein.
Während die Verhaltenscodes Gegenstand von Anstandsbüchern sind,4

werden die "protocoles" der Speisen in Kochbüchern und Menüvorschlägen

festgelegt.5
Zweitens: Unterhalb dieser Ebene der Kodifizierung muss man nicht

minder signifikante individuelle Gesten und Gebrauchsweisen annehmen,

die von den Verhaltens-Regeln und Kochbuch-Normen
differieren und die Bedeutungsgebung des Essens durch den einzelnen
ausdrücken: die wirklich gegessenen Mengen, "le refus poli"6, das gierige
Schlingen oder das ostentativ distanzierte Stochern im Teller...7

Und drittens entdeckt man durch eine soziologische Analyse, dass an
verschiedenen Stellen der "Kette" (Elias) zwischen der Beschaffung der

Nahrungsmittel und dem Verzehr der zubereiteten Speisen je nach

Form und Anlass des Essens unterschiedliche Personen mit unter-



48 Philipp Sarasin

schiedlichem gesellschaftlichen Status involviert sind: Mägde, Köchinnen

oder Köche, Hausherrinnen, Gäste... Die Bedeutung eines Essens

hängt direkt davon ab, wer in welcher Weise an ihm teilnimmt; ein
Abend mit Gästen ist nicht-alltäglich, weil Familienfremde am Esstisch

sitzen.
Ich will mich in diesem kurzen Aufsatz darauf beschränken, zu zwei

Aspekten etwas zu sagen: zu einzelnen Strukturen und Codes, welche
die grossbürgerliche Gastlichkeit in Basel im 19. Jahrhundert formten,
sowie zur Soziologie der Gäste - nichts aber zum Essen selbst. Mir bleibt
keine andere Wahl, denn die Quelle, auf die ich mich in meinen
Ausführungen vor allem stützen werde (s.u.), verrät viel über die Formen
des Einladens, und sie dokumentiert einigermassen genau die soziale

Situation unzähliger Abendeinladungen, aber bis auf einige Menukar-
ten von Hochzeitsessen schweigt sie zur konkreten Speisenfolge dieser

Nachtessen, und sie verrät auch nichts über die Art und Weise des

wirklichen Verzehrs der Speisen. Gemessen am oben skizzierten Analyserahmen

ist dieses Schweigen der Quellen bedauerlich und der Verzicht
auf solche Fragen hier unausweichlich; doch immerhin erleichtert
einem kein geringerer als der berühmte Gourmet Jean Anthelme Bril-
lat-Savarin diese Reduktion auf eine die Nahrungsmittel und Speisen
ausklammernde Untersuchung des Essens.

In seiner "Physiologie des Geschmacks" von 1825 bemerkt er zum
Unterschied zwischen "Essvergnügen" und "Tafelvergnügen": „Das
Essvergnügen ist uns mit den Thieren gemein; cs bedarf dazu nur des Hungers
und dessen, was zu seiner Stillung nöthig ist. Das Tafelvcrgnügcn gehört
dem Menschen eigenthümlich an; es bedarf vorgängiger Besorgung der

Zubereitungen zum Mahle, zur Wahl des Ortes und zur Versammlung
der Theilnehmer. Das Essvcrguügen verlangt, wenn nicht Hunger, so doch

Appetit; das Tafelvergnügen ist häufig von beiden unabhängig."* Georg Simmel
betont zwar, dass gerade das bei aller Verfeinerung und Kultivierung des

Tafelvergnügens immer auch präsente "primitiv Physiologische" erst die

soziologische Wichtigkeit des Essens ausmacht: Weil Essen und Trinken
ein allgemeines und zwingendes Bedürfnis ist, kann es "zum Inhalt
gemeinsamer Aktionen" werden und so das "soziologische Gebilde der
Mahlzeit" entstehen.''

Aus der allgemeinen Notwendigkeit zu essen, leitet sich die zentrale

Bedeutung des Essens im gesamten Feld aller möglichen Praktiken der

Vergesellschaftung ab; doch wie ich hier plausibel machen möchte,
heisst das nicht, dass Hunger bzw. Appetit eine tragende Funktion
haben im Spiel der Bedeutungen, welche das bürgerliche Tafelvergnügen

von Soirées im Basler Fin de siècle ausmachten. Das eigentliche Essen



Die Bürger bei Tisch 49

ist Voraussetzung, Anlass, Vorwand... - wie auch immer; jedenfalls ist
Essen hier nur insofern relevant, als es Träger von Bedeutungen sein
kann. Im Ganzen geht es mir um Gastlichkeit als Praktik der Vergesellschaftung

jener grossbürgerlichen Klasse, die sich in ihren Privathäusern um
festlich gedeckte Tische versammelte (und zuweilen im Salon nebenan

tanzte). Die nebenher laufende methodische Absicht liegt im Versuch zu

zeigen, dass soziale Verhältnisse nicht unbedingt nur von ihrer gleichsam

harten, scheinbar allein in quantifizierbaren Strukturen "objektivierten"

Seite zu verstehen sind, sondern dass sich eine soziale Gruppe
oder eben eine Klasse auch über soziale und kulturelle Praktiken -
beispielsweise im bürgerlichen Esszimmer - konstituiert.10

Ich werde meine Ausführungen in drei Abschnitte gliedern: Erstens
der Vorgang des Einladens; zweitens einige längere Bemerkungen zu
den Besonderheiten von Abendgesellschaften im Basler Bürgertum um
die Jahrhundertwende; und drittens die gesellschaftlichen Verhältnisse

jener Esser, die ich namentlich kenne. Ich stütze mich dabei auf eine

Quelle aus dem Basler Staatsarchiv: das fünfbändige Souvenir-Album
eines sozialen Aufsteigers, des 1853 geborenen Rudolf Brüderlin. Dieser
Privatbankicr, Oberst im Generalstab, Grossrat und Verwaltungsrat des

Schweizerischen Bankvereins, hat die fünf Bände seines Souvenir-
Albums mit einer schier endlosen Serie von Erinnerungsstücken aus den
"besten Jahren" seines bürgerlichen Lebens gefüllt: Photos, Einladungskarten,

Listen von Tanzpartnerinnen, Wein- und Zigarrenetiketten,
Fahrkarten, Verlobungsanzeigen, Urkunden, Briefe, militärische
Stellungsbefehle, Programme und Ansichtskarten." Die Anordung dieser
Zeichen ist chronologisch geordnet und umfasst, in fünf Abschnitte (die
fünf Bände) gegliedert, den Zeitraum von 1870 bis 1904. Diese
Dokumentation eines bürgerlichen Lebens ist detailversessen, präzise und
ausführlich; während für das "patrizische" Bürgertum Basels jede be-

wusste Thematisierung der eigenen luxuriösen Lebensverhältnisse

praktisch ausgeschlossen und auch das private Reden über Geld verpönt
war, redete Brüderlin in dieser leer gehaltenen Stelle des bürgerlichen
Bcwusstseins im Album zu sich selbst, führte sich unablässig vor Augen,
wer er sei und in welche gesellschaftlichen Höhen ihn sein ausserge-
wöhnlicher gesellschaftlicher Erfolg führte. Die Quelle erklärt nichts

(insbesondere nicht diesen sozialen Aufstieg, den auch ich nicht erklären

kann noch will12), sie blickt nicht zurück. Vielmehr reiht sie meist
scheinbar belanglose Zeichen aneinander und ermöglicht dadurch einen

einzigartig unverstellten Einblick in die privaten Räume grossbürgerlichen

Lebens.



50 Philipp Sarasin

Der Vorgang des Einladens und seine Formen

Gastlichkeit beginnt mit dem Akt des Einladens, dem insofern besondere

Bedeutung zukommt, als seine Art und Form anzeigt, was die Gäste

erwartet. Für kleinere Treffen im engen Familienkreis oder für einen
Abend unter guten Freunden mag man sich mündlich verabrdet haben

(wenn auch hier die schriftliche Form noch das weitgehend fehlende
Telephon ersetzten, wie wir sehen werden); normal war allerdings die

Einladungskarte oder das kleine handschriftliche Billet. Brüderlin hat in
seinem Album eine grosse Menge solcher Karten eingeklebt. Ein
Beispiel für die üblichste der im Album dokumentierten Formen ist die

folgende (kursiv handschriftlich):

Monsieur & Madame
Kern-VonderMühll prient
Monsieur

Rudolphe Brüderlin

de vouloir passer chez eux la soirée

Mardi Î7 Février

du

On se réunira à 8 heures

Bâle, Février 1885

Die Karte ist vorgedruckt, der Name und das genaue Datum der
Einladung sind handschriftlich eingetragen. Weil allerdings die Angabc
"Bâle, Février 1885" ebenfalls gedruckt erscheint, ist klar, dass diese Karte

eigens für diese Einladung hergestellt wurde. Von diesem - sagen wir
- durchschnittlichen Exemplar gibt es nun Abweichungen in zwei

Richtungen. Das folgende Beispiel steht für die Richtung einer zunehmend

geringeren Formalisierung:

Herr & Frau Carl Vischer-VonderMühll
bitten Herrn

Rud. Brüderlin

Dienstag 29 Dezember

den Abend bei ihnen zubringen zu wollen

Basel, den 26 Dez 1887



Die Bürger bei Tisch 51

Die Abweichung ist gering: neben dem Unterschied Deutsch statt
Französisch, was eine Frage des persönlichen Stils des Gastgebers sein

mag, liegt die geringere Formalisierung hier allein in der Tatsache, dass

das Datum, an welchem die Einladung ausgesprochen wurde,
handschriftlich eingetragen wurde: die Karte ist offenbar auf Vorrat gedruckt
worden und lag für entsprechende Gelegenheiten bereit. Dass der
Gastgeber nicht eigens für den betreffenden Anlass eine Karte drucken liess,

weist möglicherweise auf eine zumindest minim kleinere Bedeutung
dieser Einladung im Vergleich zum vorher genannten Beispiel hin.

Deutlicher ist nun allerdings erst der nächste Schritt in der Richtung
einer schwindenden Formalisierung. Oft finden sich im Album nämlich
kleine Billets etwa folgenden Inhalts:

Geehrter Herr
Wollen Sie uns das

Vergnügen machen,

Samstag Abend das

Nachtessen bei uns

einzunehmen; ganz
sans façon, um
7 1/2 Uhr.

Mit freundlichem Gruss

Ihre

Emmy Schlumberger
4. Oct. 1888

Auffallend ist zweifellos der Ausdruck "sansfaçon", der hier zusammen
mit dem "freundlichen Gruss" Gii eine Vertrautheit zwischen Einladender
und Eingeladenem steht: dies ist offensichtlich eine Einladung unter
Freunden. Diese zwanglose Form zeigt an, wie förmlich Abendveranstaltungen

in diesen bürgerlichen Kreisen sonst sein konnten. Die
normalerweise stärkere Formalisierung der Einladungskarte ist ein Hinweis
darauf, dass sich die an einer Soirée Versammelten nicht unbedingt alle
als enge Freunde, sondern eher als Angehörige desselben sozialen Kreises,

ja derselben Klasse begegneten.
Dies zeigt sich deutlich in der im Vergleich zum eingangs zitierten

Durchschnitt stärkeren Formalisierung der Einladungskarte:



52 Philipp Sarasin

Monsieur & Madame Passavant-Allemandi

prient Monsieur

Rodolphe Brüderlin

de leur faire l'honneur de venir passer la

soirée chez :ux, 1 Gartenstrasse, le Samedi
19 Janvier à 8 heures

On dansera.

R.S.V.P.

Die Karte wurde eigens für den Anlass gedruckt; hinzu kommen
überdies die Erwähnung der Adresse, die gewählte Form des "de leur
faire l'honneur de venir passer la soirée chez eux" und der Hinweis "on
dansera". Der Kreis der Eingeladenen reichte offenbar über den Kreis
der Freunde hinaus, die die Adresse der Gastgeber selbstverständlich
kannten; die "honneur", welche die Eingeladenen den Gastgebern
durch ihr Kommen erweisen, ist ein Zeichen für relative Distanz: das

Erscheinen des andern ist nicht Anlass zur Freude, weil er ein guter
Bekannter ist, sondern gereicht zur Ehre, weil er etwas gilt in der "Gesellschaft".

Und schliesslich: "on dansera". Man hat oft getanzt in Basel in
jener Zeit, auch wenn dies nicht eigens vermerkt wurde. Brüderlin
bewahrte in seinem Album eine grosse Zahl von sogenannten Carnets de bal

auf: das sind kleine Faltblättchen - oft mit dem Familienwappen in
Goldprägung auf der Aussenseite -, welche jedem Teilnehmer dieser

Abendgesellschaften neben den Teller gelegt wurden. Hier konnten sie

auf vorgedruckten Zeilen die Partnerinnen bzw. Partner ihrer Tänze

eintragen - als "souvenir sentimental" gleichsam.
Zum Vorgang des Einladens und zu den daraus ablesbaren Formen

der Abendgesellschaften sind noch zwei allgemeinere Bemerkungen
anzufügen, welche für das Nachtessen unter Freunden ebenso gelten wie
für die sogenannt "ceremoniellen" Bälle:

Erstens: Die Einladungskarte wurde von Hand, durch ein Dienstmädchen

geschickt; die Post galt, wie die Banquiers-Gattin Anna Sarasin-
VonderMühll (1877-1933) bemerkt, als nicht ganz "korrekt".13 Wenn
man kommen konnte, so hatte man das umgehend mitzuteilen; wer
verhindert war, hatte vierundzwanzig Stunden Zeit für eine schriftliche
und begründete Absage. Ich denke, man kann das Mass an gegenseitiger



Die Bürger bei Tisch 53

%L

#j/"/>lJ/r//Ji///. /US//J/À/", ?fr//r»'-"'yi'M
7/H' //fs/rfì/ri/W""(a/" 1"////'//'>/" '

.//-w/ ti» //>r-

¦&>
-i?W %i-- Hk^Ui -— v ä ¦•-

AH*

»V ^?
<b«èkSr

• »

^3-ä
Ä-

JV

Abb. 1: Ausschnitt aus dem Souvenir-Albuni von Rudolf Brüderlin: Einladungsbillet zu
einem Nachtessen unter Freunden sowie die Tischkärtchcn von Brüderlin und seiner
"Tischdame" Margaretha Iselin-Merian ("Frau Isaak Iselin", nach dem Namen ihres Mannes),

Bild: Staatsarchiv Basel.

sozialer Kontrolle, welches in dieser rigiden Höflichkeitsform einge-
schweisst ist, kaum überschätzen. Einer Abendeinladung konnte man
sich nicht einfach so entziehen, ohne zu riskieren, fortan nicht mehr
berücksichtigt zu werden.

Zweitens: Oft liegen zwischen dem Datum der Einladung und dem
Datum des bestimmten Abends nur wenige Tage, was uns heute erstaunen

mag. Einen erklärenden Hinweis dazu finden wir in folgender
Bemerkung Anna Sarasins: "Vom 1. September bis Ostern konnte man seine

gesamte Bekanntschaft täglich sehen, und innerhalb der Gesellschaft
liess sich mit ziemlicher Sicherheit von jedermann sagen, wo er oder sie

sich an einem gegebenen Abend befinden werden." Dieses gesellige
Leben des Grossbürgertums teilte sich in zwei Rhythmen: "die endlose
Kette der Diners" und "die weniger häufigen Bälle".1'' Brüderlin hat in
seinem Album mit Sicherheit nicht jedes Abendessen bei Freunden
dokumentiert, eher aber die meisten der "ceremoniellen" Bälle. "Weniger
häufig" heisst in seinem Fall, dass er in der "Ball-Saison" von Januar bis

Ostern bis zu drei Mal pro Monat zu einer Tanzgesellschaft ging.
Nimmt man zusätzlich noch eine doppelte Zahl von formloseren



54 Philipp Sarasin

Abendessen sowie festlichen Diners an, erhalten Brüderlins soziale

Kontakte dieser Art jene Intensität, die Anna Sarasin-VondcrMühll mit
"täglich" meinte.

Man kann diese Zeitökonomie und das gemeinsam geteilte Wissen,
wer bei wem eingeladen war, auf zwei Arten interpretieren. Nostalgisch,
so etwa im Sinne von: "damals hatte man eben noch Zeit", was einen
Kern Wahrheit haben mag, die Sache aber nicht trifft. Mit "ziemlicher
Sicherheit von jedermann sagen" zu können, "wo er oder sie sich an

einem gegebenen Abend befinden werden": das bedeutete nicht blosse

zeitliche Disponibilität, sondern war auch ein Kontroll-Mechanismus
für den sozialen Status dieser Gäste und Gastgeber. Wichtig ist nämlich
der Hinweis "innerhalb der Gesellschaft", womit natürlich nicht die

Stadtgesellschaft, sondern die "gute Gesellschaft" gemeint ist. Dieses
Basler Grossbürgertum war eine relativ kleine, gegen aussen abgeschlossene

und zudem eng beieinander wohnende soziale Gruppe; die
Lebensweise ihrer Angehörigen war weitgehend normiert: "Von der
Hochzeitsreise zurückgekehrt", notiert Anna Sarasin-VondcrMühll,
"fand sich das Paar eingereiht in seine Familie, in seine Stellung und
scine Caste und sein Programm sozusagen festgelegt bis ans Ende der
Tage."15

Dieses "festgelegte Programm" lässt sich als strukturelle Basis der

gruppen-internen sozialen Kontrolle begreifen, auf welcher die einzelnen

Akte des Einladens mit den ihnen inhärenten Mechanismen der
sozialen "Fein-Kontrolle" aufruhten: Indem man wusste, wer mit wem
verkehrte, wer bei wem mit wem eingeladen war, konnte man seinen
"aktuellen" gesellschaftlichen Ort innerhalb der "Caste" anhand der
Position in diesem festgefügten Netz wechselseitiger Abendeinladungen
jederzeit mit Leichtigkeit feststellen. Der eigene soziale Wert Hess sich
daran ablesen, wie oft man in dieses Netz eingebunden wurde; denn
natürlich handelte es sich dabei nicht um den Einbezug in blosse Tafelftr-
gnügungen, sondern - und dies ist meine zentrale These - um die

Zugehörigkeit zur grossbürgerlichen "patrizischen" Elite überhaupt. Diese
Elite war ihrer selbst bewusst, sie kannte ihre interne Struktur sowie ihre

Aussengrenzen, und sie wachte über deren Einhaltung - insofern
rechtfertigt sich auch ihre Kennzeichnung als Klasse.

Die grosse Disponibilität für Abendgesellschaften ist also Ausdruck
dafür, dass es für diese Gastgeber und Eingeladenen kaum etwas Wichtigeres

gab, als sich in dieser Form untereinander zu treffen, um ihren
konkreten sozialen Zusammenhalt dadurch zu bekräftigen. Denn die

gesellschaftliche Vorzugsstellung dieser "patrizischen" Wirtschafts-



Die Bürger bei Tisch 55

burger beruhte genau aufjenen verwandtschaftlichen und gesellschaftlichen

Beziehungen, welche die entscheidende Differenz zum "gewöhnlichen"

Bourgeois (Neureiche, Zugezogene) ausmachten.
Die Form selbst des kleinsten Einladungsbillets war daher nicht

bedeutungslos. Gerade die "Kleinigkeit(en)""', welche Anna Sarasin-
Vonder Mühll beobachtet, dienten der sozialen Distinktion bzw. der

Integration der eigenen Gruppe: die "Grammatik" des Einladungsbillets,
die Verhaltensformen bei Tisch, die unfehlbar "correcte" Bekleidung,
etc.17 Die soziale Existenz dieser "patrizischen" Wirtschaftsbürger hing
daher tatsächlich an diesen subtilen Formen, deren Unkenntnis den
Aussenstehenden ausschloss. Das mag überraschen: Norbert Elias hat diese

von Verhaltens-Codes und den Nuancen ihrer Anwendung abhängige
soziale Existenz als Kennzeichen des höfischen Menschen analysiert und
davon die "Begründung der sozialen Existenz auf Geldchancen und
Berufsfunktionen" bürgerlicher Menschen unterschieden, für die ihre
"aktuelle Gesellschaft relativ auswechselbar" ist, weil "Geld und Beruf
verhältnismässig mobile Existenzbegründer" sind.18 Eine bürgerliche
Elite mit "patrizischem" Charakter wie etwa in Basel nahm zwischen
diesen beiden Polen eine Mittelstellung ein. Zwar ist es in dieser "guten
Gesellschaft" nicht die Gunst des Königs, von welcher die soziale Position

abhängt, sondern zu einem nicht unwesentlichen Teil das Geschick,
mit welchem der einzelne Bourgeois die ihm sich bietenden Marktchancen

wahrnimmt, um seinen materiellen Reichtum zu sichern und zu
mehren. Aber dies allein kann noch nicht erklären, wieso diese bürgerliche

Elite ihre relative Abgeschlossenheit mittels subtiler Codes sichert,
die absolut gelten. Wie auch immer man die Vorteile charakterisieren

will, die den Angehörigen der "patrizischen" Elite zukommen und sie

schon vom übrigen Bürgertum herausheben, sei hier dahingestellt.
Offensichtlich jedoch gehört, wie Elias schreibt, auch für die betreffenden

bürgerlichen Menschen die "Zugehörigkeit zu dieser 'guten Gesellschaft'

selbst zu den konstituierenden Grundlagen der persönlichen
Identität wie der sozialen Existenz". Die intime Kentnis der symbolischen

Formen, welche diese Zugehörigkeit regeln, sind für die Angehörigen

der Elite daher zumindest ebenso wichtig wie das Beherrschen
jener ökonomischen Regeln, von welchen die Sicherung der bürgerlichen
Marktpositionen abhängt. Die Praxis des - an sich natürlich freiwilligen
- wechselseitigen Einladens zum Essen kann dementsprechend als

Zeichen für jene eigentümliche Ambivalenz verstanden werden, welche das

Verhältnis dieser Esser als Gäste wie auch als Marktteilnehmer zu ihrer
sozialen Gruppe kennzeichnete: als selbständig handelnde Privatleute
waren sie autonom (d.h. weder zur Geselligkeit verpflichtet noch als



56 Philipp Sarasin

Marktteilnehmer an jemanden gebunden) - und gleichzeitig waren sie

vollständig von ihren sozialen Beziehungsstrukturen (Verwandtschaft,
gesellschaftliche Verbindungen) abhängig, ohne die schon ihre Sozialisation

als reiche Wirtschaftsbürger gar nicht denkbar wäre.

Die Abendgesellschaft im Basler Grossbürgertum um 1900

Der Abend naht, die Gäste kommen. Weil wir vom Essen schweigen
(müssen), will ich mich hier im zweiten Teil auf strukturelle
Voraussetzungen sowie zwei nicht-kulinarische Besonderheiten von
Abendgesellschaften im Basier Grossbürgertum konzentrieren; ich nenne dabei
vier Punkte:

Erstens: Die von Brüderlin dokumentierten Einladungen fanden

durchwegs im Privathause statt - eine Einladung etwa ins Sommerca-
sino, das man mieten konnte, war eine grosse Ausnahme. Es ist also

primär die angesichts der Sozialstruktur der Stadt Basel20 nur scheinbar
triviale Feststellung zu machen, dass "man"21 über die Räumlichkeiten
verfügte, um eine grosse Anzahl Gäste empfangen zu können. Für die
hier zur Diskussion stehende "Caste" war dies tatsächlich selbstverständlich

- Brüderlin bildete hier bis zu seiner Verheiratung im Alter von 41

Jahren eine seltene Ausnahme -, und dieses Verfügen über einen grossen

privaten Raum ermöglichte eine spezifisch bürgerliche Verbindung
von "Privatheit" und "Öffentlichkeit" innerhalb dieses Raumes. Aus der
Perspektive von Brüderlins Souvenir-Album wird deutlich, dass die

"gute Gesellschaft" sich erst in zweiter Linie im Raum einer "bürgerlichen

Öffentlichkeit""" mit ihren politischen Versammlungen,
Pferderennen, Museumseinweihungen und Offiziersbällen als kohärente
soziale Gruppe konstituierte.

Es mag paradox erscheinen: Viel wichtiger als die Manifestierung von
"Bürgerlichkeit" (Kocka) auf den politischen, wirtschaftlichen und
kulturellen "Marktplätzen" war die Fundierung der bürgerlichen Öffentlichkeit

in der Sphäre privater Räume; die weit über die Familie hinausgreifende

Sozialität der "guten Gesellschaft" mit ihren politischen und
wirtschaftlichen Ansprüchen öffentlicher Geltung brauchte den unmittelbar
präsenten Hintergrund familiärer Intimität. Die sehr grossbürgerliche
Fanny Clavcl-Respinger, die auf dem prächtigen "Wenkenhof" noch im
frühen 20. Jahrhundert einen beinahe fürstlichen Lebensstil pflegte und
entsprechend viele Gäste bei sich empfing, notierte in diesem Sinne mit
hausfraulicher Koketterie: "Die vielen internationalen Geschäfte meines

Mannes brachten unvermeidlich so manchen Gast in unser Haus, der

gut verpflegt werden müsste."27. Einer fiktiven Berliner Beamten-Gattin



Die Bürger bei Tisch 57

*** 1

*.1*>v*
:.¦•:.

¦|~KÄF

10^«tt
*é?-.,-?•

•/*.

•er

Abb. 2: Festlich gedeckte latcl für eine Abendgesellschatt, wahrscheinlich iu einem Basier
Privathaus. Bild: aus einem privaten Photoalbum, um 1900 (Sammlung Herzog, Basel).

legte ein Anstandsbuch von 1891 im Zusammenhang mit der Erörterung
der Regeln der Geselligkeit gar die expliziten Worte in den Mund: „
ich habe mich noch nicht ganz an den Gedanken gewöhnt, als Frau eines

hohen Staatsbeamten einen Teil seines Amtes mit zu erledigen - also

selbst eine offizielle Persönlichkeit zu sein."24

Die repräsentative Öffentlichkeit der höfischen Gesellschaft inszenierte

die privatesten Verrichtungen des Königs als öffentliche Akte;"3
die bürgerliche "gute Gesellschaft" inszenierte die politisch und ökonomisch

relevanten Verbindungen ihrer Angehörigen als private. Die
bürgerlichen Herrschaftshäuser des späten 19. Jahrhunderts waren zwar
kaum mehr wie im 18. ein "ganzes Haus" mit der Verbindung von Wohnen

und Arbeiten bzw. Wohnhaus und Geschäftsdomizil. Aber die
üblicherweise postulierte vollständige Trennung öffentlicher und privater
Sphären an der Schwelle des bürgerlichen Hauses ist dennoch eine
Fiktion;26 vielmehr enthielt zumindest das grossbürgerliche Privathaus in sich

selbst einen "öffentlichen" Bereich.27 Wo man Gäste empfing (Entrée,
Esszimmer, Salon, Rauchzimmer), hielt sich die Familie im Alltag wenig,

zum Teil auch gar nie auf;28 die privaten Räume andrerseits waren
ein jedem Gast entzogener Bereich, dessen Intimität allerdings notwendig

aufdie "öffentlichen" Räume zurückstrahlte und diesen den öffent-



tS Miilipp Sarasin

nt^jr f•/
Vz

-,

• 4K

ï lata

I
„

Abb. 3: Salon eines Basier Privat Hauses. Bild: A.Teichmann, um 1880 (Sammlung Herzog,
Basel).

lich-privaten Doppelcharakter verlieh, der im Kern jeder bürgerlichen
Vergesellschaftung stand.

Die unauflösbar ineinander verschlungene Figur "öffentlich-privat"
findet sich wie in einem Fraktal als mehrfach wiederholte Brechung in
allen Teilen des Hauses wieder: Auf der einen Seite wurde durch die

äussere Erscheinung des Hauses und in seinen "öffentlichen" Räumen
Privatheit inszeniert, die w7ohl "behaglich" zu sein hatte"9 - was ihren
"familiären" Charakter unterstrich -, sich aber gleichzeitig in der
"öffentlich" bedeutsamen Absicht sozialer Distinktion einer materiellen
Kultur bediente, der "die finanzielle Stärke aufdie Stirn geschrieben ist,
und zwar in Lettern, die auch der flüchtigste Passant entziffern kann".30

So empfingen etwa den Besucher des hochherrschaftlichen "Weissen
Hauses", eines überaus prunkvollen Palais aus dem 18. Jahrhundert, in
welchem damals der junge Seidcnbandfabrikant Emil Paravicini-Bach-
ofen wohnte, im Inneren Bilder von Rembrandt, Giorgione, Franz Hals,
Poussin und anderen Grossen der Kunstgeschichte.31 Und auf der anderen

Seite arbeitete in den privaten Räumen neben den häuslichen
Dienstboten eine oft grosse Zahl externer Hilfskräfte (Wäscherinnen
vor allem, aber auch Näherinnen, Gärtner etc.), welche diese privaten
Räume mit dem Netz einer nichtfamiliären Ökonomie überzogen3"



Die Bürger bei Tisch 59

und ihnen den vom bürgerlichen Familienideal prätendierten intim-privaten

Charakter raubten.33

Im Falle von Abendeinladungen bereitete(n) die Köchin(nen) unter
Anleitung der Hausherrin (siehe unten) das Essen; serviert wurde durch
die Stubenmagd, eventuell noch ergänzt durch eine eigens für den Anlass

eingestellte Servierfrau und einen Lohndiener. Zu diesen beiden
schreibt Johanna VonderMühll: "Die Lohndiener waren in einem
Geschäftshaus oder bei einer Bank etwa als Ausläufer angestellt. Die
Servierfrauen waren häufig vor ihrer Verheiratung Kinder- oder Stubenmagd

in einem Herrschaftshaus gewesen. Sie kannten daher jeden
einzelnen Gast, der ins Haus kam, von früher."34 Auch in diesem Detail
entdeckt man die spezifisch grossbürgerliche Verschränkung von Privatheit

und Öffentlichkeit: Man war, was die unumgänglichen Dienstboten
anbelangte, an einem Anlass bürgerlicher Geselligkeit zwar unter sich,

gleichzeitig repräsentierten jedoch auch die vertrautesten Dienstboten

jenes gesellschaftliche Aussen, vor dessen Hintergrund die grossbürgerliche

Soziabilität erst ihre politische und wirtschaftliche Relevanz
gewann.

Zweitens: Die heikle Schnittstelle zwischen öffentlichen und privaten
Funktionen des Hauses definierte den Ort der Ehefrau, Hausherrin und

Gastgeberin. Sie führte die private Haushaltung, indem sie vor allem die

diversen "Hilfsgeister"33 (Stubenmägde, Köchinnen, Wasch- und
Putzfrauen, die Büglerinnen, die Weissnäherinnen, Flickerinnen und
Schneiderinnen, Gärtner, Kutscher) anstellte bzw. ihre Arbeitstage im
Haus auf ein Jahr im voraus festlegte und diese Hilfskräfte anleitete und
überwachte. Diese personalintensive Ökonomie und die entsprechende
Leitungsfunktion der Hausfrau war zwar Voraussetzung für die

grossbürgerliche Gastlichkeit: erstens aus naheliegenden materiellen Gründen,

zweitens insofern, als der perfekt geführte Haushalt Wohlstand und
bürgerliche Respektabilität repräsentierte, und drittens, indem die
Hausfrau gegenüber den Gästen die aufs beste geordnete Privatheit und
Familiarität verkörperte.36 Das Kochen überliess die Hausfrau der
Köchin, nur einige symbolische Kleinigkeiten - z.B. die "Gutzi" (kleines
Gebäck) - bereitete sie selbst,37 um ihre leitende Verantwortung für das

gesamte Menu zu unterstreichen. Ein gelungenes Essen war daher in
jedem Fall die Leistung der Hausfrau, nicht der Köchin: "Society saw
them [die Gastgeberinnen, phs.] and thev saw themselves in the glazed
salmon and in the carefully chosen strawberries that graced the table".3

Doch die Rolle der Frau erschöpfte sich keineswegs in diesen "privaten"

bzw. "materiellen" Funktionen. Aus Brüderlins Souvenir-Album
kann man vielmehr ersehen, dass es meistens die Gastgeben'« war, wei-



60 Philipp Sarasin

che die Einladungskarten schrieb. Das heisst, dass sie tatsächlich selbst

(oder in erster Linie) das soziale Beziehungsnetz des Hauses über die

Wahl der Gäste knüpfte und aufrechterhielt - natürlich im Rahmen
verwandtschaftlicher Vorgaben, eventueller Verheiratungs-Pläne sowie
geschäftlicher Präferenzen bzw. Notwendigkeiten des Ehemannes, aber

doch in weitgehend eigener Verantwortung. Es war an der Frau des

Hauses abzuwägen, "wem man eine Einladung schuldete oder mit wem
man Kontakt anzuknüpfen beabsichtigte"; überdies trug sie durch die

Auswahl der Gäste für ein Mittagessen oder eine Soirée die Verantwortung

für eine "harmonische Gesellschaft".39 Auch das schon zitierte An-
standsbuch definiert es als Aufgabe der Frau, die Schnittstelle zwischen
Privatheit und Öffentlichkeit zu kontrollieren: "Der Kreis, dem Du Zutritt

in die intime Häuslichkeit gewährst, darf nicht zu gross sein und soll ein

gewählter sein"; generell falle der Hausfrau "die Pflege des Verkehrs an-
heim".40

Drittens: Es galt an den Tischen des Basler Bürgertums die eiserne Regel:

Die Gäste durften unter keinen Umständen das Essen loben41 Wer diese

Regel verletze, brachte sich mitunter genau um jenen Essgenuss, von
dem man nicht reden durfte. VonderMühll berichtet, "wie an einem

grossen feierlichen Familientag eine besonders leckere Pastete aufgetragen

wurde. »Tante, Du verwöhnst uns«, konnte sich einer der würdigen
Onkel bei diesem erfreulichen Anblick nicht enthalten zu bemerken.
Ohne das Gesicht zu verziehen, sagte die Hausfrau zur servierenden

Stubenmagd: »Liseli, bring sie's ins Pfruendhus« - ins Armenaltersheim

- »die Here hän gnueg.« Und ohne dass über die Angelegenheit weiter
ein Wort verloren worden wäre, entschwand die prächtige Speise, von
der noch niemand genossen hatte, auf Nimmerwiedersehen."42 Man

mag sich fragen, was diese Regel bedeute. Es gibt m.E. drei Ebenen, an
welchen hier eine Interpretation ansetzen könnte. Erstens die Deutungen

dieser Norm als bewusste, mit Gründen angewandte Regel, etwa:
hätte man ein gutes Essen gelobt, implizierte dies einerseits, dass das

Essen auch weniger gelungen hätte sein können, und andrerseits, dass man
in einem solchen Fall vielsagend hätte schweigen müssen. Allein gute
Erziehung, feinfühlige Höflichkeit also würden das Loben des Essens

verbieten, um sich und der Gastgeberin Peinlichkeiten zu ersparen. Das

mag die Art von Erklärung sein, wie grossbürgerliche Tanten der
heranwachsenden Jugend die Grundsätze des guten Benehmens plausibel
machten. Doch die Erklärung ist nicht stichhaltig, weil man durchaus
auch eine mittelmässige Speise nach allen Regeln der Höflichkeit loben
könnte - oder es hätte überhaupt freigestellt bleiben können, über die

Qualität des Essens etwas zu sagen oder auch nicht.



Die Bürger bei Tisch 61

Eine zweite Möglichkeit der Interpretation zielt auf den kulturellen,
speziell den religiösen Hintergrund dieser bürgerlichen Esser: Man
redet nicht über das Essen, weil damit dem "primitiv Physiologischen",
dem sinnlichen Genuss eine Wichtigkeit zuerkannt worden wäre, die
"der Magen" eben nicht verdient. In Basel hat sich eine pietistische
Geisteshaltung manifestiert, die angesichts des vorzüglichsten Menus sich
daran hielt, dass "der Mensch nicht vom Brote allein lebt" und die vor
allem das Essen im Familienkreis nicht selten bis zur äussersten Kargheit
einschränkte. Wenn aber das Verbot des Lobes in diesem Sinne darauf
verweist, dass pietistische Tugendhaftigkeit das Essen überhaupt
geringzuschätzen anleitete, dann bleibt unverständlich, warum man bei

Abendgesellschaften und grösseren Familienanlässen (Taufen, Hochzeiten,

Familientagen) 12-, 16- oder 20-gängigc Menus kochte, ja, warum
die zu solchen Schlemmereien anleitende "Basler Kochschulc" von
A malie Schneider-Schlöth ein derartiger publizistischer Erfolg gewesen
ist, dass sie alle vier, fünf Jahre neu aufgelegt werden müsste. Und es

bliebe so auch unverständlich, weshalb zuweilen darüber Buch geführt
wurde, welchem Gast welche Speisen vorgesetzt wurden, damit
niemand im betreffenden Hause zweimal das Gleiche zu essen bekäme.43

Fruchtbarer ist daher m.E. die dritte Ebene einer möglichen Interpretation,

welche die Vorschrift, das Essen nicht zu loben, als nicht-intentiona-
len Code begreift. Dann nämlich offenbart sich gerade in dieser
Vorschrift der radikale Zeichencharakter der aufgetischten Speisen. Das
Essen war nichts als reines Zeichen; das, wofür es stand, war alles: die
Beziehungen im Familienverband, im Freundeskreis, unter Geschäftspartnern,

als Angehörige derselben sozialen Schicht, der eigenen Klasse.

Dem entsprechend liesse sich eine kulinarische Logik entwickeln:
bescheiden im engsten Familienkreis, "gutbürgerlich" unter Freunden,
von prächtiger Üppigkeit bei der "ceremoniellen" Soirée mit grosser
Gesellschaft. In keinem der Fälle ging es um "Eisvergnügen", sondern

um "Tfl/e/vergnügen", nicht um die Sinnlichkeit des Essgenusses,
sondern um das Ensemble der Bedeutungen, die auf den Tisch zentriert
waren.

Das Verbot des Lobens sicherte einer aufgetischten Gänseleberpastete
erst diese Bedeutung, die nichts mit ihrer kulinarischen Qualität zu tun
hatte, sich gleichwohl aber erst auf der Zunge der essenden Gäste entfaltete.

Das Essen als Zeichen setzt voraus, dass man real isst, aber nicht
davon spricht; die zwischen den Bissen gewechselten Worte, die Gespräche

bei Tisch hingegen waren nahezu bedeutungslos und entsprechend
durch die weitverbreitete Vorschrift reguliert, keine wichtigen oder
kontroversen Themen anzuschneiden:44 im Essen als Zeichen war schon
alles gesagt.



62 Philipp Sarasin

Das heisst nicht, dass dieses Zeichen eindeutig war und auch für uns
leicht lesbar ist. Zuerst ist hier nochmals darauf hinzuweisen, was auf
Grund der begrenzten Quellenbasis fehlen muss: das konkrete Essen,
die Speisenfolge und die wirklich gegessenen Mengen, jene wirklichen
Bedeutungsträger, für die hier der Oberbegriff "Essen" Stellvertreterdienste

leisten muss. "Essen als Zeichen" bedeutet eben (mindestens)
zweierlei:

(1.): Die Speisen als solche transportieren als differenzielles System
materieller Zeichen ebenso eine Bedeutung, wie bestimmte nuancierte
Gebrauchsweisen eine solche auszudrücken vermögen. Also könnte man
fragen: Hat sich die Logik der sozialen Distinktion, welche etwa das Essen
der Dienstboten von jenem der Herrschaften so krass differenzierte,45
auch in die Esspraxis bei Einladungen eingeschrieben, indem (feinere)
soziale Unterschiede in der Auswahl der Speisen (für die Gäste X, Y, Z
im Gegensatz zu den Gästen U, V, W) abgebildet wurden? Oder indem
man durch eine bestimmte Praxis des Essens individuelle Signifikationen

demonstriert hat?

(2.): Betrachtet man, wie ich das hier eher tue, das Essen ohne seine

Differenzierung in einzelnen Speisen als blosser Anlass für Geselligkeit,
dann ist das "Essen als Zeichen" ein Venveis-Gestus, der die soziale Situation

der um den Tisch Versammelten meint. Im Kontext des Basler

Grossbürgertums um 1900 liesse sich dann festhalten, dass die im Essen
als Zeichen repräsentierten und in der Geselligkeit auch real hergestellten

gesellschaftlichen Beziehungen tatsächlich konstitutiv waren für die auf
Akte des Austausches und Krcditgewährens beruhende Ökonomie, in
welcher diese Wirtschaftsbürger als je selbständige und doch voneinander

vollständig abhängige Marktteilnehmer agieren; insofern verwies
das Essen und diese Form der Geselligkeit, wie oben schon angedeutet,
auf einen zentralen Aspekt der bürgerlichen Arbeit bzw. der bürgerlichen
Marktposition.

Aber anderseits wäre es falsch, Essen - Zeichensystem wie Verweis-
Gestus - allein als mimetische Repräsentation zu verstehen, die exakt eine
soziale Praxis abbildet, und dementsprechend die bürgerliche Geselligkeit

allein ins enge Korsett der wirtschaftlichen oder politischen Zwecke
dieser Essenden einzubinden. Bourdieu und Kocka haben beide darauf
hingewiesen, dass der bürgerlichen Kultur ein Element des "Spiels" bzw.
des "Zweckfreien" inhärent ist, das heisst ein grosser Grad von
Gestaltungsfreiheit sozialer und kultureller Formen gegenüber den unmittelbarsten

Notwendigkeiten der materiellen Reproduktion.46 Insofern ist
es vielleicht nützlich zu betonen, dass die festgefügten und durch Tradition

festgelegten Formen der Geselligkeit dieser einen ritualisierten Cha-



Die Bürger bei Tisch 63

rakter verliehen haben, welche dem einzelnen Essen eine gewisse
Bedeutungsleere erlaubten und seinen Teilnehmern eine wohl nicht selten
unbekümmerte Unbewusstheit gegenüber den kodifizierten, virtuellen
Bedeutungen ermöglicht haben. Die nicht-intentionalen und für diese

"gute Gesellschaft" nicht-beliebigen Bedeutungen des Essens haben den
Formen der Gastlichkeit ihre rigide Geltung und Unverbrüchlichkeit
gesichert. Doch diese Formen konnten sich von einemgewussten Sinn dieser

Praxis lösen; denn dass das Essen reines Zeichen sei, heisst nicht, dass

alle möglichen Signifikate dieses Zeichens im Bewusstsein der Essenden

immer präsent waren. Der Sinn "funktioniert" allein über den Code,

"spricht" stumm einzig durch die Form.
Viertens: Es galt als selbstverständlich, dass man sich als Gast einer

Abcndeinladung den Dienstboten gegenüber erkenntlich zeigte. Ich
zitiere auch hier Johanna VonderMühll: „Am Ende des Essens legte jeder
Gast einen kleinen Briefumschlag mit einem Franken Trinkgeld unter
den letzten Teller."47 Diese winzig kleinen, eigens für diesen Zweck

produzierten, mit einem Einfränkler gefüllten Geld-Enveloppen hatten
eine doppelte symbolische Funktion: einerseits enthielten sie jenes
Trinkgeld, das im 19. Jahrhundert in Basel als Lohnbestandteil48 angesehen

wurde und auf das die Dienstboten angewiesen waren, und sie

transportierten, wie jedes Trinkgeld, die in dieser Form kodierte
Botschaft des sozialen Unterschicds zwischen, in diesem Falle, Essenden

und Dienstboten.49 Das liegt soweit auf der Hand. Aber in dieser
Trinkgeldpraxis ist anderseits noch eine symbolische Aussage eingeschrieben,
die sich aufdie Essenden selbst bezog. Man müsste wie gesagt das Trinkgeld

"unter den letzten Teller legen". Den letzten: das heisst, man müsste

die geheime Regie kennen, welche die Menuabfolgc in Basler Gross-

bürgcrhaushalten komponierte, man müsste, nach all den vielen

Fleischgängen, nach all dem Wein und nach fünf oder sechs süssen
Gerichten30 genau wissen, wann die unter der Üppigkeit verborgene
rigide Struktur dieser Diners und Soupers den "letzten Teller" vorgesehen
hatte. Andernfalls verriet man sich als Aussenstehender. "Nichts ist

peinlicher", schreibt VonderMühll, "als wenn plötzlich doch das Essen

weiter geht, der Teller nur gewechselt wird und der bewusste Briefumschlag

auf einmal einsam, schamlos offen, auf dem Platz liegt."51
Warum? Die Trinkgeld-Enveloppe war ein Zeichen (freilich unter

anderen), welches die gemeinsame Kultur, das gemeinsam geteilte
Hintergrundwissen, den gemeinsamen Code der Anwesenden zugespitzt
zum Ausdruck brachte. Vielleicht ist es - ich spekuliere - nicht ganz
zufällig, dass in dieser Welt der Wirtschaftsbürger, der Fabrikanten, Kaufleute

und Bankiers ein richtig plaziertes Geldstück die Rolle des Signifi-



64 Philipp Sarasin

kanten einnahm. Allein die Sprache des Geldes vermochte alles
auszudrücken, was hier zu sagen war: Zum einen die ökonomischen
Differenzen und das durch Geld geregelte Abhängigkeitsverhältnis der
Dienstboten zu ihren Herrschaften - was natürlich, pars pro loto, auch für
weitere entsprechende Abhängigkeitsverhältnisse stehen konnte. Und
auf der anderen Seite drückte dieses Zeichen das gemeinsam geteilte
bürgerliche Wissen aus, mit welchen Gesten über die omnipräsente
Geldlogik dieser Gesellschaft der Schleier der Zwangslosigkeit
ausgebreitet werden konnte, der Schein der freundschaftlichen Assoziation im
idealiterals offen gedachten Raum der bürgerlichen Gesellschaft, die Illusion

einer ausschliesslich von persönlichen Beziehungen konstituierten,
von keinem kommerziellen Kalkül berührten Sozialität.

Denn allein dadurch wurde verhindert - oder zu verhindern
versucht -, dass ein gesellschaftlicher Diskurs über Geld, Reichtum, Luxus
aufkam, nur dadurch gab es keinen Zwang zur Rechtfertigung, gab es

keine offene Diskussion über das Verhältnis von Geld und Macht. Nicht
über Geld zu reden, nützte allein denen, die Geld hatten. Das
merkwürdige "Geldenvelöppli" unter dem letzten Teller war in diesem Sinne
also Signifikant für das gemeinsame bürgerliche Wissen um die richtige
Geste, mit der man das Geld, auf welchem die eigene soziale Stellung
vollständig beruhte, unsichtbar macht, zum Verschwinden bringt. Darin
hat man es im grossbürgerlichen Basel zur Meisterschaft gebracht:
zuweilen sogar sich selbst vorzumachen, man besitzte eigentlich nichts.
Wer das nicht konnte, wer die Geld-Envcloppe im falschen Moment
plazierte, verriet nicht nur, dass er oder sie nicht seit jeher zu diesem
exklusiven bürgerlichen Kreis gehört, der sich um den Esstisch versammelt

hatte, - sondern man verriet vor allem, dass später auch unter den
andern Tellern Geld liegen werde. Das war "schamlos".

Deshalb wird berichtet, dass der mögliche Faux-pas des schamlosen

Otfcnliegens dieser Geld-Enveloppc von den Eingeweihten, den
Dazugehörenden schon nur für den Fall gefürchtet wurde, der eingeladene
Gast von auswärts könne ihn begehen. Der fremde Gast einer bürgerlichen

Tafel wurde daher vor dem Essen genau über seme Pflichten
unterrichtet, damit die eben beschriebene Peinlichkeit nicht geschehe. In
diesem gravierenden Faux-pas fürchtete man wohl weniger die
Ungeschicklichkeit eines Fremden, als vielmehr: wieder einmal in aller
Schärfe vor Augen geführt zu bekommen, wie hart, wie verletzend die
Distinktionen gegen "unten" und gegen "aussen" in diesem Bürgertum
sein konnten, wenn es darauf ankam. Das wusste Anna Sarasin-Vonder-

Mühll, die mit einem ungetrübten Blick für Klassenverhältnisse die
Verhaltens-Codes des "patrizischen" Grossbürgertums geradewegs mit ei-



Die Bürger bei Tisch 65

nein schmiedeisernen Gitter verglich, dessen Rankenwerk wohl kunstvoll

gearbeitet und schön anzusehen war, dem Uneingeweihten, der
"Ambitionen hatte, dazuzugehören", aber mit "irgendeinem Häklein
des Gitterwerks ein Löchlein" riss.

Man kann gegen diese zugegebenermassen spekulative Interpretation

den Einwand formulieren, man hätte solche Regeln, die Sarasin-

VonderMühll in einem anderen Fall gar als "barbarisch" bezeichnet,33 ja
aufgeben können, wenn ihre von mir behauptete Bedeutung für alle

Beteiligten so unangenehm gewesen sei. Dieser Punkt ist wichtig, wenn
man versucht, sich über die symbolische Bedeutung all der hier
beschriebenen Formen der Einladungskultur klar zu werden. Denn diese

bürgerlichen Esser befanden sich in einer paradoxen Situation: Zwar
waren sie aufgrund der persönlich versandten Einladungen selbstverständlich

unter sich - und sie waren daher nicht gezwungen, sich
tatsächlich mittels distinktiver Zeichen gegen ein wie auch immer
vorgestelltes "Aussen" abzugrenzen. Und doch durchbrachen sie den Code
nicht, ebensowenig wie die Höflinge in Versailles, denen das

Zeremoniell "eine mehr oder weniger grosse Last war" - aus dem einfachen

Grund, dass, wie Elias sagt, "die soziale Existenz der in sie verstrickten
Menschen selbst" an diese Verhaltenscodes "gebunden war". 4 Im Fall
des Basler "Patriziats" am Ende des 19. Jahrhunderts bedeutete diese

"Verstrickung", dass jeder, der es gewagt hätte, die Grenzen des Codes

zu streifen oder ihn zu durchbrechen, in die ungemütliche Lage geraten
wäre, sich einem schwerwiegenden Verdacht auszusetzen: dem
Verdacht, sein Verhalten reflektiere in dieser Zeit der sozialen Spannungen,
des zuweilen offenen Klassenkonflikts zumindest auch jenen Angriff auf
die bürgerliche Welt, welcher das Proletariat als Phänomen für alle
wahrnehmbar darstellte und die Sozialdemokratie für alle hörbar
formulierte. Gerade in einer angespannten sozialen und wirtschaftlichen
Situation sind solche Codes nur schwer aufzugeben - wenn nicht
überhaupt die Rigidität der Distinktionsformen ein Reflex der Unsicherheit,
der Kontestation dieser grossbürgerlichen Klasse war, die schon sehr

deutlich ahnte, dass die Blüte der Seidenbandindustrie wohl der Vergangenheit

angehörte.55

Die Soziologie der Esser

Um genauer zu sehen, wer sich in Basel im Fin de Siècle gegenseitig in
der bis jetzt beschriebenen Form eingeladen hat, müssen wir untersuchen,

mit wem Rudolf Brüderlin an Abendgesellschaften verkehrt hat.

Zählt man die in seinem Album eingeklebten Einladungskarten aus, er-



66 Philipp Sarasin

gibt sich eine Liste von 19 Ehepaaren, welche ihn zwischen 1887 und
1897, das heisst in den Jahren, die er am besten dokumentiert hat,
mindestens zweimal eingeladen haben. Betrachtet man diese 19 Ehepaare

unter dem Gesichtspunkt "Beruf des Mannes", so zeigt sich folgendes
berufssoziologisches Muster: Neben einem Rentier umfasst die Liste

von Brüderlins Gastgebern fünfSeidenband-Fabrikanten, vier Floretsei-
den-Fabrikanten, einen Spinnerei-Besitzer und einen Baumwoll-Fabri-
kanten, vier Bankiers, zwei Seidenkaufleute und einen Farbwaren-
Grosshändler. Das heisst: dreizehn Angehörige der Textilbourgeoisie,
im wesentlichen Seide, sowie vier Privat-Bankiers. Dazu kamen ein

Rentier, der seine Floretseidenspinnerei als junger Mann in der Krise
der 80er Jahre verkauft hatte, um noch einige beschauliche Jahrzehnte
als ebenso frommer wie reicher Wohltäter zu verbringen, und schliesslich

ein Grosskaufmann in Farben, der hier für die künftige Hauptindustrie

der Stadt Basel steht.36 Man muss die Homogenität dieser
Berufsstruktur kaum besonders hervorheben, sie springt in die Augen. Und
überdies spiegelt dieser Bekanntenkreis eines Wirtschaftsbürgers, der
sich sozial am alteingesessenen, "patrizischen" Bürgertum orientierte,
exakt die alte Struktur der städtischen Wirtschaft: Bis zum 1. Weltkrieg
basierte diese auf der Dominanz der Seidenindustrie, mit welcher der

Exporthandel und vor allem das Bankgewerbe seit jeher engstens
verbunden waren.

Doch die sehr ähnlichen Marktpositionen der Männer dieser 19

Ehepaare waren nicht die einzige Gemeinsamkeit von Brüderlins Gastgebern,

die übrigens auch untereinander in einem mehr oder weniger
engen Kontakt standen. Wichtiger und für diese "patrizischc"
Oberschicht charakteristisch war, dass sie (bis auf wenige Ausnahmen) über
höchstens drei Ecken auch noch miteinander verwandt waren. Solche

verwandtschaftlichen Beziehungen, besonders die weitverzweigten via
Cousinen und Vettern, haben bei allen Formen des gesellschaftlichen
Kontaktes im Grossbürgertum gleichsam als "Hintergrundstrahlung",
als omnipräsente Struktur gewirkt. Oder genauer: sie ermöglichten eine

erste Identifizierung und Einordnung des Individuums zumindest durch
die meist eben nicht unberechtigte Ahnung eines verwandtschaftlichen

Zusammenhangs. Und falls man nicht verwandt war, so wusste man
doch genau, aus welcher Familie jemand kam. In diesem Sinne gab es

keine isolierten Individuen im "patrizischen" Bürgertum, sondern

immer nur die einzelnen Personen als Teile und Repräsentanten eines
familiären Netzes; der isolierte einzelne war sozial nicht intelligibel.37

Verwandtschaftliche "Hintergrundstrahlung" und Homogenität der
Berufsstruktur: das sind m.E. schon starke Argumente für die Annahme



Die Bürger bei Tisch 67

UFT*
r

¦'* ¦

m S?•>?

-4

3?*
m

-'•.

Abb. 4: Die Bürger bei Tisch, in einem Basier Privathaus,frühe 1920erJahre. Solche Bilder
von Basler Bürgern am Esstisch sind extrem selten - man Hat in Basel bezeichnenderweise
das Essen, bzw. die Gäste um den Tisch nicht photographiert. Bild: aus einem privaten
Photoalbum, wahrscheinlich Familie Schlumberger-Ehinger (Sammlung Herzog, Basel).
Ich danke Peter und Ruth Herzog für ihre grosszügige Bereitschaft, in ihrer riesigen
Sammlung historischer Photographien und Photoalben nach "Bürgern bei Tisch" zu
suchen.

einer grossen Kompaktheit und Abgeschlossenheit der hier zur Debatte
stehenden grossbürgerlichen Elite. Doch man könnte natürlich einwenden,

das Sample der Brüderlin'schen Gastgeber sei zu klein, um
repräsentativ zu sein. Und man könnte beispielsweise auch fragen, wo hier
die Bildungsbürger bleiben, wie etwa der Historiker Rudof Wackernagel,

der seine Frau Elisabeth Burckhardt nicht an einer der üblichen
Abendgesellschaften mit Tanz kennenlernte, sondern in einem privaten
Lesekreis von Studenten und einer schriftstellerndcn Tante (im "Mic-
scherhaus", d.h. beim Medizinprofessor Friedrich Miescher-His und seiner

Frau Charlotte, der Tante von Elisabeth). "Im Miescherhaus, wo wir
auch in grösseren Gesellschaften uns trafen", schreibt Wackernagels
Frau in ihren Jugenderinnerungen, "gab es, bevor man zum Essen ging,
eine gewaltige geistige Speise. Es wurde zum Beispiel ein Drama von
Shakespeare durchgelesen. Bei Tisch hielt Tante gewöhnlich eine Rede

in Versen und jeder Gast hatte einen poetischen Gruss an seinem
Platz."58



68 Philipp Sarasin

Man könnte nun von dieser bildungsbürgerlichen Ikone ausgehend
weiter fragen: Waren die bis jetzt beschriebenen Formen von grossbürgerlicher

Gastlichkeit bloss die eitlen Extravaganzen einiger reicher
Wirtschaftsbürger, während das "eigentliche" gebildete Bürgertum eine

ganz andere Art von Geselligkeit pflegte? Man kann heutzutage in Basel
die Tendenz beobachten, die bürgerliche Vergangenheit der Stadt in
diesem Sinne zu verklären, so als sei jeder Bürger ein Bildungsbürger gewesen,

der sich nicht zu Tische setzte, ohne vorher eine "gewaltige geistige
Speise" zu sich genommen zu haben. Doch mit der Realität hat das nicht
viel zu tun: das Bildungsbürgertum in der "langweiligen Fabrik- und
Museumsstadt", wie J.J. Bachofen Basel einmal spöttisch nannte, war zu
klein, um das Bürgertum insgesamt in seinem Verhalten zu prägen.59

Und wenn man die Verwandtschaftsstrukturen des "patrizischen"
Bürgertums untersucht, zeigt sich auch schnell, dass sich die Bildungsbürger
nicht als soziale Gruppe vom übrigen Bürgertum abgrenzten. Vielmehr
wird sichtbar, dass beispielsweise Seidenbandfabrikanten ihre Söhne
nicht selten an die Töchter von Professoren verheirateten, weil, mit
Bourdieu zu reden, das ökonomische Kapitel die wertsteigernde Verbindung

zum symbolischen Kapitel suchte.60 Dass sich nun diese Söhne
und Töchter normalerweise in Lesezirkeln kennenlernten, muss man
duchaus nicht annehmen: auch das Bildungsbürgertum hat die Bälle der

Fabrikbourgeoisie frequentiert.
Das lässt sich zeigen, indem wir die Berufsstruktur aller Bekannten

unseres RudolfBrüderlin analysieren, die sich aufgrund der Einladungskarten

und der Carnets de Bai im Album cinigermassen zweifelsfrei
identifizieren lassen. Das sind 71 Personen bzw. Ehepaare, mit welchen
Brüderlin zwischen 1887 und 1897 sich mehr oder weniger häufig an
Abendessen und Bällen in Privathäusern getroffen hat. Gruppiert man
diese Bekannten nach dem Beruf der Männer (bzw. in wenigen Fällen:
Väter), dann sind dies 40% Fabrikanten, 32% Bankiers und Kaufleute
und eine heterogene Gruppe von 28%, bestehend aus Juristen, Ärzten,
vereinzelten Professoren, Architekten und Rentiers.

Aus diesen Überlegungen soll zweierlei deutlich geworden sein:

erstens die Tatsache einer grossen sozialen Homogenität dieser an

Abendgesellschaften versammelten städtischen Elite und zweitens die

berufssoziologische "Breite" dieser Elite, die sich nicht - oder kaum - in
bildungs- und wirtschaftsbürgerliche Subgruppen aufgliederte. Das
bedeutet aber keineswegs, dass dieses Grossbürgertum für weitere bürgerliche

Schichten - etwa wirtschaftlich nicht ganz so erfolgreiche
Verwandte - besonders offen und zugänglich gewesen wäre, im Gegenteil,
wie ein Blick in die Steuerregister lehrt.61 Konstruiert man mittels Com-



Die Bürger bei Tisch 69

puter eine Verteilungskurve der städtischen Einkommen62 und sucht

man die Position aller Bekannten Brüderlins auf dieser Kurve zu
bestimmen, so ist das Resultat überraschend eindeutig: diese finden sich

alle im Bereich der reichsten 2%, das heisst in der kleinen Spitzengruppe
von rund 500 Zensiten grosser bis riesiger Geschäfts- bzw. Kapital-Einkommen.63

Doch die Grenzen der "guten Gesellschaft", welche Brüderlins

Album dokumentiert, waren noch enger. Denn das "patrizische"
Grossbürgertum - und nur dieses konstituierte die "Gesellschaft" -, der

"patrizische" Teil dieser 2% war nur etwa halb so gross, 280 Steuerzahler

gemäss meiner Zählung. Das heisst: wessen Familie nicht mindestens
schon im 18. Jahrhundert ins Bürgerrecht der Stadt aufgenommen worden

war und schon im Ancien Régime zur städtischen Elite gehörte,
hatte kaum eine Chance, bei Abendeinladungen der "guten Gesellschaft"

berücksichtigt zu werden, aber auch nicht bei Eheschliessungen,
bei Fuchsjagden, bei Firmengründungen u.a.m.

Die Frage, die sich hier aufdrängt, ist von einiger methodologischer
Wichtigkeit: Wieso war der Kreis der Eingeladenen noch mindestens
bis zum Ersten Weltkrieg so handverlesen? Welche geheime Regie, welche

unsichtbare Hand pflückte aus der doch grösseren Zahl von Bürgern
- sei's Altbürgern ohne sehr grosses Einkommen, sei's reichen Neubürgern

- genau jene heraus, die unfehlbar als einzige in eine bestimmte
Abendgesellschaft passten, wo andere nur gestört hätten? Man hat nicht
über Geld geredet - kein Mensch wusste in Franken, was der andere
verdiente. Und doch war die Auswahl unfehlbar. Abgesehen davon, dass

man mit der Zeit wusste, wer dazugehörte und wer nicht, so dass gar
nicht mehr auszuwählen war, abgesehen davon gibt es nur ein Medium,
welches diese soziale Distinktionsleistung erbringen kann: die Sprache
der unscheinbaren Gesten, der kleinen, aber präzisen Höflichkeiten und
der rigiden Korrektheit, die Sprache der Zeichen, welche ein Abendessen

organisierten, eine Klasse formten - und im Ganzen die nur im
Elternhaus erwerbbare Sicherheit im Umgang mit diesem stummen
Vokabular. Wer hier Fehler machte, weil er nicht dazugehörte, erzeugte
bei den Eingeweihten jenes subtile und doch fast körperlich spürbare
Missbehagen, das Marcel Prousts Ich-Erzähler empfindet, wenn er im
Grand-Hôtel in Balbec in der Nähe eines Provinznotars dinieren muss...



70 Philipp Sarasin

Anmerkungen

Dieser Aufsatz ist der stark überarbeitete und ergänzte Text eines Vortrages, den ich auf
Einladung von Prof. Dr. Paul Hugger im WS 1991/92 an der Universität Zürich gehalten

habe. Für Anregungen, Hinweise und Kritik danke ich Esther Baur Sarasin, Hubert
Treiber, Jakob Tanner, Paul Hugger, Susanna Burghartz, Achaz von Müller, Albert
Schnyder und Florian Blumer.
Pierre Bourdieu: Zur Soziologie der symbolischen Formen. Frankfurt/M. 1974, 62-
63; Ders.: Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft.
Frankfurt/M. 1984, 137; Roland Barthes: Elemente der Semiologie. Frankfurt/M. 1983,
49-73. Noch ohne den Code-Begriff operiert Norbert Elias: Der Prozess der Zivilisation,

Bd. 1.: Wandlungen des Verhaltens in den weltlichen Oberschichten des Abendlandes.

Frankfurt/M. 1978, 110-174
" Roland Barthes: Pour une psycho-sociologie de l'alimentation contemporaine. In:

Annales E.S.C., 5 (1961), 978
4 Horst-Volker Krummrey: Entwicklung von Verhaltensstandardcn. Eine soziologische

Prozessanalysc auf der Grundlage deutscher Anstands- und Manierenbücher von
1870-1970. Frankfurt/M. 1984; Günter Häntzsclicl (Hg.): Bildung und Kultur bürgerlicher

Frauen 1850-1918. Eine Quellendokumentation aus Anstandsbüchcrn und
Lebenshilfen für Mädchen und Frauen als Beitrag zur weiblichen literarischen Sozialisation.

Tübingen 1986
5 Für Basel: Amalie Schneider-Schlöth: Basler Kochschule. Basel 1877 (5. Aufl. 1899; 7.

Aufl. 1908)
' Jean-Pierre Chaline: Les Bourgeois de Rouen. Une élite urbaine au XIXe siècle. Paris

1982,208
Bourdieu, Die feinen Unterschiede (wie Anm. 2), 120-121

8
Jean Anthelme Brillat-Savarain: Physiologie des Geschmacks oder physiologische
Anleitung zum Studium der Tafelgenüsse, übersetzt und mit Anmerkungen versehen von
Carl Vogt. Braunschweig 1865 (reprint Berlin, Leipzig 1991), 199 (Hervorhebung
durch mich, phs.).
Georg Simmel: Soziologie der Mahlzeit. In: Ders.: Brücke und Tür. Essays zur
Geschichte, Religion, Kunst und Gesellschaft. Stuttgart 1957, 244
Roger Chartier: Le monde comme représentation.In: Annales E.S.C., 6 (1989), 1508-
1511 und 1514, und ders.: Kulturgeschichte zwischen Repräsentationen und Praktiken,
Einleitung zu: R.Ch.: Die unvollendete Vergangenheit. Geschichte und die Macht der
Wcltauslegung. Berlin 1989,11-19. Vgl. Peter Schüttler: Mentalitäten, Ideologien,
Diskurse. Zur sozialgeschichtlichen Thematisierung der "dritten Ebene". In: Alf Lüdtke:
Alltagsgeschichte. Zur Rekonstruktion historischer Erfahrungen und Lebensweisen.
Frankfurt/M., New York 1989, 85-136, insbesondere die einleitenden Bemerkungen,
85. Ein trotz neueren "Aufweicliungstendenzcn" letztlich "objektivistisches" Paradigma

vertritt die Historische Sozialwissenschatt (H.-U. Wchler, J. Kocka). Vgl. dazu die
typischerweise ambivalenten Bemerkungen von Jürgen Kocka zur bürgerlichen Kultur:

Jürgen Kocka: Bürgertum und Bürgerlich keit als Problem der deutschen Geschichte

vom späten 18. zum frühen 19. Jahrhundert. In: Ders. (Hg.): Bürger und Bürgerlichkeit
im 19. Jahrhundert. Göttingen 1987, 43-46

" Souvenir-Album Rudolf Brüderlin-Ronus. In: Staatsarchiv Basel, Privatarchiv 669
Vgl. zu diesem Album ausführlich: Philipp Sarasin: Stadt der Bürger, Struktureller
Wandel und bürgerliche Lebenswelt,Basell870-1900.Basel, Frankfurt/M. 1990, Kapitel

5 und 6

Anna Sarasin-VondcrMühll: Baslerisches aus der Feder von A. S. -V Basel 1967,22
14 Ebd., 20
15 Ebd., 19
16 Ebd., 27
17 Ebd.
18 Norbert Elias: Die höfische Gesellschaft. Untersuchungen zur Soziologie des Königtums

und der höfischen Aristokratie. Frankfurt/M. 1983, 144



Die Bürger bei Tisch 71

19 Ebd., 145

Vgl. Sarasin (wie Anm 12), Kapitel 4
»Ebenso geheimnisvoll wie mächtig thronte irgendwo zwischen alter Rheinbrücke
und Geliert das gefürchtete "Me" (mit kurzem, selbstbcwussten "e", phs.), was in einer
Monarchie der Hof, in jeder hochentwickelten Gesellschaft "Man, On, Thcy"
repräsentierte. Bewusst zum Teil, zum Teil unausgesprochen, gab "Me" in allen Lebenslagen
Anweisung und Beispiel.« (Sarasin-VondcrMühll [wie Anm. 13], 10)

Jürgen Habermas: Strukturwandel der Öffentlichkeit. Untersuchungen zu einer Kategorie

der bürgerlichen Gesellschaft, Darmstadt 1981 (12. Aufl.)
Fanny Clavel-Rcspinger: Das Buch vom Wenkcnhof. zitiert in: Ursi Blosser und Franziska

Gcrstcr: Töchter der guten Gesellschaft. Frauenrolle und Mädchenerziehung im
schweizerischen Grossbürgcrtum um 1900. Zürich 1985, 116 (Hervorhebung durch
mich, phs.)
Amalie Baiseli (Hg.): Ins eigene Heim. Ein Buch für erwachsene Mädchen und junge
Frauen. Unter Mitwirkung bewährter Kräfte. Stuttgart 1891, zitiert in: Häntzschel(wie
Anm. 4), 321; vgl. Heidi Rosenbaum: Formen der Familie, Untersuchungen zum
Zusammenhang von Familienverhältnissen, Sozialstruktur und sozialem Wandel in der
deutschen Gesellschaft des 19. Jahrhunderts. Frankfurt/M. 1982, 371

25 Elias (wie Anm. 18), 125-132
26 Rosenbaum (wie Anm. 24), 377

Das Basler Staatsarchiv bewahrt eine grosse Zahl von Bauplänen bürgerlicher Villen
des 19.Jahrhunderts auf, welche Aufschluss darüber geben könnten, wie der grossbürgerlicher

Haushalt organisiert war, d.h. welche Räume für welche Funktionen vorgesehen

waren. Die systematische Analyse dieser Bauplan-Sammlung wäre noch zu leisten;
obige Überlegungen können so nur spekulativen Charakter haben. (Ich verdanke den
Hinweis auf diese Pläne, auf ihre sozial- und kulturgeschichtliche Bedeutung sowie aut
die Notwendigkeit einer entsprechenden Untersuchung dem Leiter des Staatsarchivs
Basel, Dr. Joseph Zwicker.)
Rosenbaum (wie Anm. 24), 369

29 Johanna VonderMühll: Basler Sitten. Basel (2. Aufl.) 1969, 26-27. Vonder Mühlls
Arbeit ist eine reiche Fundgrube für Fragen der grossbürgerlichen Kultur und Lebensweise

in Basel im 19.Jahrhundert - allerdings nicht, wie sie vorgibt, für »die Sitten« der
Basier/innen überhaupt. Obwohl die »Basler Sitten« als volkskundlichc Untersuchung
geschrieben und in der von der Schweizerischen Gesellschaft für Volkskunde
herausgegebenen Reihe »Volkstum in der Schweiz« publiziert wurden, hat man der Autorin
schon beim ersten Erscheinenen 1944 ihre unreflcktierte Identifikation der
grossbürgerlichen Lebensweise mit dem angeblich typischen Leben »der Basler« und mitbasle-
rischem »Volkstum« vorgeworfen. (Den Hinweis verdanke ich Paul Hugger.)
Thorstein Veblen, zitiert in: Hubert Treiber: Obertancn. Gesellschaftsklatsch, ein
Zugang zur geschlossenen Gesellschaft der Prestige-Oberschicht. In: Journal für Sozial-
forschung, 26 (1986), 154
Rudolf Forcart-Bachofcn und Fritz Vischer-Ehingcr: Chronik der Familie Bachofen in
Basel, Basel 1911, 75-89 (Bilderverzeichnis). Ob all diese Rembrandts und Giorgiones
allerdings auch heute noch als solche angeschen würden, ist natürlich fraglich, doch das

ändert nichts am repräsentativen Wert auch eines vermeintlichen Rembrandts.
32 VonderMühll (wie Anm. 29), 37

Regula Bochsler und Sabine Gisiger: Dienen m der Fremde. Dienstmädchen und ihre
Herrschaften in der Schweiz des 20. Jahrhunderts. Zürich 1989, 223-232

34 VonderMühll (wie Anm. 29), 82
35 Ebd., 37
36 Blosser/Gcrster (wie Anm. 23), 49-54
37 VonderMühll (wie Anm. 29), 81
18 Bonnie G. Smith: Ladies of the Leisure Class. The Bourgeoises of Northern France in

the Nineteenth Century. Princeton 1981, 67
Blosser/Gcrster (wie Anm. 23), 116

40 Baisch, zitiert in: Häntzschel (wie Anm. 4), 311 und 313 (Hervorhebung von mir, phs.)



72 Philipp Sarasin

41 VonderMühll (wie Anm. 29), 66
42 Ebd.
43 Ebd., 81
44 Simmel (wie Anm. 9), 249; vgl. Ders.: Grundfragen der Soziologie. Berlin 1920, 65, zi¬

tiert in: Treiber (wie Anm. 30), 156; VonderMühll (wie Anm. 29), 73 und 75; Baiseli,
zitiert in: Häntzschel (wie Anm. 4), 319

4d Bochsler/Gisiger (wie Anm. 33), 76-77
46 Bourdieu, Die feinen Unterschiede (wie Anm. 2), 101-102; Jürgen Kocka: Bürgertum

und bürgerliche Gesellschaft im 19. Jahrhundert. Europäische Entwicklungen und
deutsche Eigenarten. In: Ders. und Ute Frevert (Hg.): Bürgertum im 19. Jahrhundert.
Deutschland im europäischen Vergleich. München 1988, 31

47 VonderMühll (wie Anm. 29), 82
Über Dienstbotenlöhne in der Schweiz vgl. Bochsler/Gisiger (wie Anm. 33), 52-60

49 Sarasin (wie Anm. 12), 280-292
50 Schneider-Schlöth, 1899 (wie Anm. 5), Menuvorschläge, 568-570
51 VonderMühll (wie Anm. 29), 82
52 Sarasin-VonderMühll (wie Anni. 13), 9-10
53 Ebd., 17
54 Elias (wie Anm. 18), 133

Bis zurJahrhundertwende lag die alte Hauptstütze der städtischen Ökonomie im
sinkenden Trend, dem eine lange Stagnationsphase bis zum endgültigen Niedergang in
den 20erJahren unseresJahrhunderts folgte. Das «unbehagliche Gefühl einer sehr
unangenehmen Zukunft», welcher die Fabrikanten 1890 entgegenblickten (Jahresbericht
der Basler Handelskammer, 1890, 149), bestätigte sich, weil fortwährend sinkende
Preise und die Ungunst der Mode keine neue Expansion mehr zulicssen.

36
Vgl. zu diesen 19 Ehepaaren ausführlich Sarasin (wie Anm. 12), 216-225
Ein Bekannter erzählte mir einmal, dass er telephonisch bei einer Frau A lioth, der Mutter

eines Freundes, nach letzterem fragen wollte. Er nannte seinen Innerschweizer
Namen; die Dame verstand ihn nicht, fragte nach. Er wiederholte, deutlich: Schelbert.
Darauf Frau Alioth: «Das sait mir nyt» - das sagt mir nichts.
Elisabeth Wackernagel-Burckhardt:Jugenderinnerungen, 15 (Privatarchiv Wackerna-
gel, Staatsarchiv Basel)
Hier unterscheidet sich Basel deutlich von den Verhältnissen in Deutschland, wo das

Bildungsbürgertum vor allem am Anfang des 19. Jahrhunderts dank seiner über
Bildungs-Qualifikationen vermittelte Beziehung zur Bürokratie - die in Basel nicht
existierte - wichtiger war als die eigentliche Bourgeoisie (vgl. dazu Kocka [wie Anni.
10], 34-35)
Siehe dazu ausführlich meine Analysen der grossbürgerlichen Verwandtschattsstruk-
turen in: Sarasin (wie Anm. 12), Kapitel 7

61 Steuerregister 1895-1902 (Staatsarchiv Basel, Steuern N4)
62 Sarasin (wie Anm. 12), 128

Siehe dazu ausführlich: Ebd., Anhang A


	Die Bürger bei Tisch : grossbürgerliche Gastlichkeit in Basel am Ende des 19. Jahrhunderts

