
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 88 (1992)

Heft: 3-4

Artikel: Ethnologie und Alltagsgeschichte : zum Gegenstand von Völkerkunde
und Volkskunde

Autor: Jacobeit, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-117805

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-117805
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ethnologie und Alltagsgeschichte.
Zum Gegenstand von Völkerkunde und Volkskunde*

Von Wolfgang Jacobeit

Die Geschichte der Geisteswissenschaften ist in besonderer Weise
Bestandteil des sich ständig vollziehenden gesellschaftlichen Wandels
aller Zeiten und Räume. Zu den Geisteswissenschaften zählt auch die

Ethnologie. Sie ist mithin den gleichen Bedingungen unterworfen wie
diese, und das prägt ihre wechselvolle Entwicklungsgeschichte.

Ethnologie ist nicht wertfrei im Sinne einer beziehungslosen Objektivität.

Sie ist vielmehr beeinflusst und behaftet von und mit Ideologismen

unterschiedlichster Art und Provenienz. Das gilt ebenso für ihren
Forschungsgegenstand bzw. für die Auffassungen von demselben. Dieser

Forschungsgegenstand aber ist - im Gegensatz zu manchen anderen

geisteswissenschaftlichen Disziplinen - nicht abstrakt, denn Ethnologie

ist die Wissenschaft von den Menschen und der Gesamtheit ihrer
Lebensäusserungen; Menschen in ihrer Eigenschaft als jeweils
gesellschaftlich eingebundene Individuen, aber auch als Einzelpersönlichkeiten

mit materiellen und geistigen Bedürfnissen, entsprechenden
Reaktionen und Handlungsweisen. Diese Menschen sind Teil der
Geschichte und deren Perioden als aktiv wirkende, meist aber als passiv
erduldende. Sie sind jedoch in jedem Fall Mitgestalter von Geschichte,
auch ihrer eigenen, im Rahmen eines objektiv gegebenen Zeit-Raum-
Verhältnisses, mit dem sie sich - subjektiv - auseinandersetzen. Diese
Historizität bezieht Kontinuitäten von Handlungs- und Verhaltensmustern

genau so ein wie periodenbestimmte Wandlungen/Innovationen
derselben zu neuen Formen und dies in unterschiedlichen Prozessverläufen.

Die Betrachtung dieser Menschen als ethnologischer Forschungsgegenstand

ist sehr wechselvoll gewesen, ist es z.T. immer noch, und das

macht im wesentlichen die Wissenschaftsgeschichte der Disziplin aus.
Das ethnologische Menschenbild der verschiedenen Epochen und
Perioden ist so variiert-modifiziert worden und besitzt bekanntlich eine

* Zu den Vorarbeiten dieser Thematik vgl. u.a.: Jacobeit, Sigrid/Wolfgangjacobeit
1991: Vom Nutzen und Nachteil alltagsgeschichtlichen Denkens für die Historie.
In: Jarausch, Konrad H./Jörn Rüsen/Hans Schleier (Hg.): Geschichtswissenschaft
vor 2000. Perspektiven der Historiographiegeschichte, Geschichtstheorie, Sozial-
und Kulturgeschichte. Festschrift dir Georg G. Iggers zum 65. Geburtstag
Beiträge zur Geschichtskultur, Bd. 5), Hagen, 134-147.



130 Wolfgang Jacobeit

beträchtliche Spannweite von exotistisch-primitiven Vorstellungen,
über philantropisch-liberale Muster bis zur Verherrlichung von
Menschentypen und Rassen aufder einen sowie der verbrecherisch-bewuss-
ten Vernichtung und Ausrottung von Menschentum auf der anderen
Seite. Ethnologie als geisteswissenschaftlicher Zweig herrschender

Ideologien hat namentlich seit der Wende zum 20.Jahrhundert durch
einseitige Forschungsvorgaben, durch Untersuchungen im Sinne
kolonialistischer Systeme oder durch missbräuchliche Anwendung theoretischer

Fachgrundlagen wesentlich zu jenem allgemeinen ambivalenten

Menschenbild beigetragen.
Das Geschehen in der Zeit des Nationalsozialismus löste einerseits

fast spontane Überlegungen aus, wie ein Missbrauch und eine
Mitschuld der Ethnologie an den begangenen Menschenverbrechen künftig

verhindert werden könnte, aber auch, wie konkrete ethnologische
Forschung überhaupt weiter zu treiben, vermeintlich kognitive
Deutungsfehler zu vermeiden und eine dafür mit als notwendig erkannte
interdisziplinäre Kooperation zu erreichen seien.

Schon 1946 forderte der Soziologe Heinz Maus die Liquidierung der
Volkskunde als einer Schrittmacherin faschistischer Ideologie und ihrer
Konsequenzen bzw. eine grundlegende Umorientierung auf
historischmaterialistische Denkkategorien.' In bezug aufdie verheerende, in der
deutschen Ethnologie grassierende «Volksgeist»-Theorie hatte der
norwegische Linguist RalfSommerfeld noch vor Kriegsende gefordert, den
deutschen Gegner nicht nur militärisch, sondern auch «geistig zu
entwaffnen».' Mahnungen solcher Art haben kaum zu öffentlichen Diskussionen

unter den damaligen Fachvertretern geführt. Sie wurden
negiert, totgeschwiegen und erlebten erst eine Reflexion im Rahmen
der Studentenbewegung in den 1960/70er Jahren, als von Studenten
und jungen Universitätswissenschaftlern ein Paradigmawechsel zumindest

der Volkskunde partiell durchgesetzt wurde.' In einem Flugblatt
der Marburger Studenten hiess es u.a.: «Warum hat Heinz Maus
immer noch oder schon wieder recht? Warum fällt es uns so schwer,
ihn zu widerlegen? Warum hat noch kein Kongress uns dabei
weitergeholfen? Lag es an uns? Lag es am Kongress? Oder lag es gar an der
Volkskunde selber! Es liegt, meinen wir, an der Volkskunde. Wir meinen

nämlich:
1. Die Volkskunde hätte Selbstbewusstsein nötig. Voraussetzung

wäre, dass sie anfinge, auf sich selbst zu reflektieren.
2.

3. Endlicher Ausgang aus der Provinzialität. Voraussetzung wäre:
Eine überfällige Kenntnisnahme und Rezeption der Nachbarwissen-



Ethnologie und Alltagsgeschichte 131

Schäften, wie etwa der Soziologie, der Kultur- und Sozialanthropologie,
der Psychologie etc.

4. Statt bloss ins Detail zu gehen, sollte sie von Problemen handeln.

Voraussetzung wäre: Die Erkenntnis, dass wir Probleme nicht zu
machen brauchen, sondern dass sie da sind.»'1

In ähnlichem Sinn äusserten sich noch 1990 Eckhard J. Dittrich und
Frank-Olaf Radtke in einer Mahnung «an die Intellektuellen», trotz
wohlmeinender Absichten nicht länger mit unscharf-mehrdeutigen
Begriffen wie z.B. «Ethnizität» zu operieren. «Wissenschaftler hätten
nach der Erfahrung des 2. Weltkrieges die Aufgabe Kategorien,
deren Folgen für das Handlungssystem bekannt sind, aus der Diskussion

zu nehmen Die Kategorie <Ethnizität> ist das Erbe einer
Gesellschafts- und Subjektformation, die heute, angesichts der weltumgreifenden

Dynamik kapitalistischer Entwicklung, der damit verbundenen

Veränderung gesellschaftlicher Organisationsformen und der subjektiven

Bewältigungsmöglichkeiten, veraltet ist. <Familie> und <Volk>

liefern Orientierungen, die immer weniger ausreichen, mit dem realen
Problem des gesellschaftlichen Wandels umzugehen ...>s

Solche hier ausgewählten kritischen Auffassungen zu den Positionen

von Volks- und Völkerkunde Ethnologie) und ihrem Missbrauch in
der NS-Zeit,'' aber auch in Formen des Neo-Kolonialismus sowie
wachsender Fremden- (nicht nur Ausländer-) Feindlichkeit, lenken die

wissenschaftsgeschichtliche Aufmerksamkeit auf den Sprachwissenschaftler
und Ethnologen Wolfgang Steinitz, der bereits 1953 von der

Ethnographie (gleichbedeutend mit Ethnologie) als der «Wissenschaft von
der Erforschung aller Völker» schrieb, sich dabei aufdas entsprechende
Vorbild der Aufklärung und der Klassik berief, im gleichen Sinn an
Ausführungen von «Vätern» der Volkskunde des 19. Jahrhunderts erinnerte
und betonte, dass lediglich in Deutschland (bzw. in deutschsprachigen
Gebieten) seit der Jahrhundertwende unter «Volkskunde» die ethnologische

Beschäftigung mit dem eigenen Volk verstanden werde, bewusst

abgehoben von der Völkerkunde, die es mit den «primitiven Naturvölkern»

vornehmlich ehemaliger Kolonien zu tun habe. Mit Recht
verwies er darauf, dass Volks- und Völkerkunde sich lediglich - aber auch
das gilt heutzutage nicht mehr oder nur sehr eingeschränkt7 - durch die

Anwendung unterschiedlicher Methoden auszeichnen. Aber: «Ein
absoluter, prinzipieller Unterschied in der (ethnologischen)
Erforschung z.B. eines europäischen und eines afrikanischen Volkes besteht
nicht... Die Erforschung des deutschen Volkes ist eine Spezialdisziplin
der (Ethnologie) Aus traditionellen nationalen Gründen verwenden
wir statt deutsche Völkerkunde oder deutsche (Ethnologie) die Bezeich-



132 Wolfgang Jacobeit

nung deutsche Volkskunde. Volkskunde kann auch im Zusammenhang
mit anderen Völkern als Synonym von (Ethnologie) angewandt werden

(z.B. russische, französische Volkskunde).»*
Diese Auffassung von Wolfgang Steinitz war zur Zeit des fachlichen

Neubeginns in der damaligen DDR eindeutig, wenn sie auch dort nicht
überall Anklang fand und in der Praxis des Forschungsalltags kaum
angewandt wurde. Aber in der Universitätslehre sind Generationen von
Studenten im Gedanken dieser Einheit von Volks- und Völkerkunde
Ethnologie ausgebildet worden:9 einer Ethnologie, die sich, wie
eingangs erwähnt, ihrer Bedeutung als historische Wissenschaft in dem
Sinne bewusst ist, dass sie sich auf den tätigen Menschen in dessen
konkreter Geschichtlichkeit bezieht als Grundlage für die Ausprägung
eines umfassenden Bildes seiner Lebensweise und seiner kulturellen
Äusserungen, die wir insgesamt mit Alltag und Geschichte des Alltags
in der Dialektik von Zeit und Raum bezeichnen wollen.

Dies betonend kann Ethnologie nicht als eine historische Wissenschaft

schlechthin gelten, die den Wurzeln und Entwicklungen einer

grossen Zahl von Objektivationen aus den Bereichen der materiellen,
geistigen oder sozial geprägten Kultur nachspürte. Vielmehr sollte sie

die essentiellen Zusammenhänge von Lebensweise und kulturellen
Äusserungen sozialer Gruppen, Schichten und Klassen untersuchen,
wie sie sich konkret im jeweiligen historisch-gesellschaftlichen Kontext
geschichtlicher Formationen, Perioden, Epochen als reale zeitgenössische

Erscheinungen herausgebildet und entwickelt haben, Veränderungen

unterlagen, ihrer Grundlagen beraubt, aufgegeben wurden und
verschwanden oder als Relikte, Survivals in einer «zweiten Daseinsform»

weiter existierten und zu den traditionellen Grundlagen der Kultur

eines Volkes, einer Nation, eines Ethnikums, einer Klasse usw. zählten.

Wenn bisweilen noch Ethnologie als die «Wissenschaft vom
archaischen Leben» bezeichnet wird, deren vermeintliche Aufgabe
darin bestehe, «für die Analyse und Theorie symbolischer Formen
zuständig» zu sein bzw. sich mit einem angeblich elementaren Bestand
«kultureller Symbole» zu beschäftigen und damit das «gegenwärtige
Paradigma der Kulturwissenschaften» zu liefern, so ist das nicht nur ein
Anachronismus.1" Vielmehr lassen solche Meinungen Einseitigkeiten
erkennen, die der Realität des historischen Prozesses widersprechen, in
dem Menschen als gestaltende Kräfte wirken, dessen Folgen ertragen
oder sich den jeweiligen Gegebenheiten entsprechend «einrichten»,
künftigen Ereignissen hoffend und bangend entgegensehen, dabei auch
«Eigensinn» entwickeln - kurzum, ihren spezifischen Anteil am historischen

Prozess haben. Diesen wie auch immer gestalteten Beitrag lei-



Ethnologie und Alltagsgeschichte 133

sten die Menschen als gesellschaftliche Individuen und als
Einzelpersönlichkeiten ständig. Das macht ihre Lebensweise aus, das bestimmt
ihre besondere Individualität, prägt ihr Bewusstsein und ist alles in
allem ihr Alltag: Alltag, ein Derivat des sich ständig vollziehenden
historischen Prozesses, den hermeneutisch zu erfassen nur eine
komplexe Betrachtungsweise ermöglicht, die jede Einseitigkeit und somit
falsche Prämissen verhindert.

Jedoch Alltagsforschung, Alltagsgeschichte im Lichte einseitig- (oft)
ideologischer Erkenntnis-«Suche» zu betreiben, ist eine Gefahr, zumal
dann, wenn sie bisweilen helfen soll, einen Hintergrund für politische
Zielsetzungen zu schaffen. Dazu gehören häufig, wie schon erwähnt,
die Beschwörung des «Ethnischen», die manchmal verzweifelt anmutende

Suche nach kultureller Identität unter Zuhilfenahme von nicht
überprüften folkloristischen Versatzstücken, verbunden mit sehr realen
Geschäfts- und politischen Interessen der jeweiligen Macher. Fast

immer werden damit Vorstellungen von Alltag verknüpft, ohne dessen

grundsätzlich sozioökonomischen und -kulturellen Charakter zu
berücksichtigen." Ein gerade von Sozial- und Kulturhistorikern oft
angemahnter und beschworener «ethnologischer Blick» ist erst dann
sinnvoll, nutz- und anwendbar, wenn die Ethnologie ihre Beschränkung

vor allem aufdas Geistig-Seelische aufgibt, wenn sie sich stattdessen

einer komplexen Betrachtungsweise gegebener menschlicher
Gemeinschaften im konkreten historisch-gesellschaftlichen Prozess

befleissigt, wenn sie ihre Aufmerksamkeit einer geschichtlich gewordenen

und sich unter geschichtlichen Bedingungen stets verändernden
Lebensweise von Mitgliedern dieser Gemeinschaften zuwendet. In dieser

Hinsicht ist alltäglich gestaltete oder passiv ertragene Lebensweise
der «vielen» ein realer hermeneutischer Zugang der Ethnologie zu
einem Forschungsgegenstand, der als wesentlicher Beitrag zu einem

Grundproblem gerade gegenwärtiger Historiographie überhaupt zu
verstehen ist: die Rolle der Volksmassen in der Geschichte.12

Dies ist eine von den Geschichtswissenschaften allgemein zu
verantwortende Ziel- und Problemstellung interdisziplinären Zuschnitts.
Wenn es die Ethnologie immer besser verstehen lernt, sich in einem
solchen Kreis historisch-gesellschaftlich orientierter Disziplinen ihren
Platz zu schaffen und ihn zu behaupten, kann die Forderung nach
dem «ethnologischen Blick» mit Fug und Recht erhoben werden, dann
also, wenn die Ethnologie aus dem Status einer exotistischen, ahistorisch

betriebenen Orchideenwissenschaft heraustritt und sich ihrer
gesellschaftlichen Verantwortung als historische Disziplin voll bewusst
wird.



134 Wolfgang Jacobeit

Eine ähnliche Problemstellung scheint den für die gesellschaftlichen
Verhältnisse ihrer Zeit sensibilisierten Ethnologen schon um die
Jahrhundertwende auf, als beispielsweise Karl Weinhold 1890/91 mit
seinem Aufsatz «Was soll die Volkskunde leisten?»11 diese Disziplin als

Wissenschaft begründete und darin mit unverhohlener Kritik formulierte:

Volkskunde sei zu einer «beliebten Beschäftigung» geworden,
denn es gäbe da «etwas Ergötzliches und nicht selten Nützliches» zu
sammeln, dem man mit Geschick einen «gelehrten Anstrich» geben
könne, was aber nichts anderes sei als ein «modischer Sport, der als

Wissenschaft gelten will».
Doch wer Volkskunde wirklich als Wissenschaft betreiben wolle,

bedürfe ganz anderer, ernsthafter Grundlagen, die «mehr [seien], als die
Herren Folkloristen ahnen.» Es gehöre dazu «Vertrautheit mit
Geschichts- und Sprachwissenschaft, mit Anthropologie und Psychologie,
mit historischer Rechtskunde, mit Geschichte der Volkswirtschaft, der
Technik und der Naturkunde, der Literatur und der Kunst dazu, und

vor allem ein natürlicher klarer Verstand. Die Volkskunde hat die

Aufgabe, das Volk, das ist eine bestimmte geschichtlich und geographisch
abgegrenzte Menschenverbindung von Tausenden oder Millionen, in

allen Lebensäusserungen zu erforschen.» Volkskunde sei «eine nationale

und historische Wissenschaft, wenn man sie richtig fasst».

«Wenn man sie richtig fasst»! Das bedeutet bereits hier: Die Forderung

nach Interdisziplinarität, die Hervorhebung des Historischen, der
Bezug auf eine allseitige Beschäftigung mit den Volksmassen,
einschliesslich der Beachtung des übernationalen Moments sind wesentliche

Grundlagen dessen gewesen, was für Karl Weinhold und für die
seinen Intentionen nahestehenden «Kultur»-Wissenschaftler zahlreicher

Sparten Volkskunde/Ethnologie war bzw. hätte sein können; eine

Disziplin modernen Zuschnitts, die der Diskussion unserer Tage um die

Stellung des Fachs im geistes- und gesellschaftswissenschaftlichen
Bezug nicht fern gewesen ist.

Was Karl Weinhold in kluger Beachtung der Komplexität des Volkslebens

bzw. der alltäglichen Lebensweise als Forschungsziel und

Aufgabenstellung ausgesprochen hatte, kam den Bestrebungen anderer

Zeitgenossen, die den Problemen ihrer Epoche ähnlich offen
gegenüberstanden, gleich. So beispielsweise dem italienischen Anthropologen,

Soziologen, Ethnologen, Kriminologen und Statistiker Alfredo
Niceforo (1876-1960), der 1910 eine voluminöse «Anthropologie der
nichtsbesitzenden Klassen» herausgab, die in deutscher Übersetzung
mit der Einführung des lange Zeit Max Weber freundschaftlich verbundenen

Robert Michels «Das Proletariat in der Wissenschaft und die



Ethnologie und Altagsgeschichte 135

ökonomisch-anthropologische Synthese» auf den Markt kam. Anders
als bei Karl Weinhold, aber mit dem gleichen Zeitempfinden, ging es

Niceforo um eine Anthropologie der Nicht-Besitzenden, der Volksmassen

also. Kritisch vermerkte er u. a., dass bei bisherigen Untersuchungen
zur Problematik der Armen vor allem das Elend, die Misere als

allgemeine Erscheinung im Vordergrund gestanden habe: «Nicht eine der
verschiedenen nationalökonomischen, ethischen und politischen Seiten

des Problems ist übergangen worden, eher der Mensch, der
Mensch selbst mit seinem Fleisch und Blut ist ein Objekt der
Vernachlässigung geblieben. Man hat sich gewissenhaft mit der Armut beschäftigt,

aber man ist gewissenlos am lebenden Armen vorbeigegangen,
man hat die lebenden Menschen, die jene Phänomene [wie Armut]
erst erzeugen, zu studieren vergessen, und das menschliche Handeln,
gerade als ob es nicht im Organismus des Menschen selbst seine Wurzeln

hätte, völlig isoliert studiert», wie es der «altbekannten, rein
metaphysischen und aprioristischen Methode» entspreche. Man habe nicht
die eigentlichen Tatsachen dargestellt, sondern sich vielmehr eines
«abstrakten Denkens» befleissigt. Jedoch, so schlussfolgert er: «Die
Tatsachen sind mit dem Gold vergleichbar, während die metaphysischen
Abstraktionen entwerteten Banknoten gleichkommen.»

Um diesem Zustand der Einseitigkeit und damit irrelevanten
Interpretationen abzuhelfen, strebte Alfredo Niceforo eine ob ihrer
Wichtigkeit eigenständige Anthropologie der nichtsbesitzenden
Volksklassen seiner Zeit an, für deren Untersuchung und Darstellung er das

«Studium und die Ätiologie der physischen, physiologischen, pathologischen,

psychologischen, [demographischen] und ethnographischen
Merkmale der das Proletariat bildenden Einzelmenschen» anzuwenden
empfahl.

Ethnographie war für ihn «derjenige Zweig der Anthropologie, der
sich mit der Beschreibung der Sitten, der Glaubenslehren, der Form
und dem Grade der Zivilisation eines Volkes befasst». Diese Bereiche
machten nicht nur wesentliche ethnographische Differenzierungen
zwischen den Völkern aus, sondern genauso zwischen den sozialen
Klassen, so dass es ganz «natürlich» sei, wenn «neben die Ethnographie
der Völker eine solche der Klassen, eine <Ethnographie der Klassen> zu

treten hat.» Fortführend betonte er abermals, dass ein ethnographisches

Studium der ärmeren Klassen das «notwendige Komplement zum
physischen, psychologischen, demographischen und besonders zum
psychologischen Studium dieser selben Gruppe» darstelle. Eine
interdisziplinäre, hermeneutisch notwendige Einordnung der Ethnographie
wird von Niceforo eindeutig vorgenommen und gipfelt in der Frage, ob



136 Wolfgang Jacobeit

es auch ethnographische Unterschiede zwischen den Armen/Proletariern

und den «Angehörigen der oberen Klassen» gebe und worin sie

bestünden.
Ziehen wir aus der «Anthropologie der nichtsbesitzenden Klassen»

ein Fazit, so spielt darin die Ethnologie eine wichtige, aber auch
zwiespältige Rolle: zum einen spiegelt der facettenreiche Raum der «geistigen

Kultur» nicht viel mehr wider als einen Bereich der Auswirkungen
von Lebensverhältnissen, die den arbeitenden Menschen um die
Jahrhundertwende einen noch zu niedrigen Bildungsgrad verkörpern
lassen, der dem allgemein hohen Niveau anderer Schichten der Gesellschaft

nicht gleichkommt; zum anderen bilden die wichtigsten, von den

Ethnologen als «materielle Kultur» bezeichneten Bereiche der Ernährung,

der Arbeit, der Kleidung und des Wohnens eine wesentliche Basis

für das Erkennen und Einschätzen der Ursachen für die Zustände, in
denen die «Nichtsbesitzenden» ihr Dasein allzu häufig fristen mussten,
von den Ethnologen in dieser Hinsicht jedoch nicht oder kaum gesehen

wurden. Ihre eigentliche gesellschaftliche Aufgabe, nämlich erklärend

und aufklärend zu wirken, haben die Ethnologen fast nirgendwo
in Europa wahrgenommen oder gar erfüllt. Es hat aber eben andere

Disziplinen gegeben wie die viele Erkenntnisse zusammenfassende,
auch wertende interdisziplinäre Anthropologie, die solche Werke wie
das von Alfredo Niceforo (u.a.) hervorgebracht hat.14

Dieser Exkurs in die Anfange der Ethnologie/Volkskunde als

Wissenschaft dürfte für ein besseres Verständnis der Problematik des für die

Historiographie angezeigten «ethnologischen Blicks» wichtig sein, weil
er nachweist, dass es schon von Anfang an der interdisziplinäre Kontext

gewesen ist, der - weiter verfolgt - unserer Disziplin ihre eigentliche,
d.h. gesellschaftliche Bedeutung zu geben vermocht hätte.

Trotz mancher noch vorhandener gegenseitiger Vorurteile dürfte
sich gegenwärtig ein gewisser Konsens abzeichnen, der im Interesse
einer stärkeren alltagsgeschichtlichen Erhellung des allgemeinen
Geschichtsbildes besteht. Jürgen Kuczynski hat dies mit Blick auf eine
konkret-historische Alltagsgeschichte werktätiger Menschen, Schichten

und Klassen in Deutschland immer wieder angemahnt und vor der

Vereinzelung historischer Forschung gewarnt, die sich oft auch scheue,

neue erkenntnisfördernde Themen und Problembereiche in ihre
Überlegungen einzubeziehen. «Darum», meinte er, «scheint es mir wichtig -
und wir können das zunächst ohne grosse theoretische Diskussion tun

-, dass wir Historiker weit, weit mehr Aufmerksamkeit dem Alltagsleben

der Menschen in all seiner Vielfältigkeit, in der Gegenwart wie
in der Vergangenheit zuwenden. Wie viele Disziplinprobleme werden



Ethnologie und Altagsgeschichte 137

sich dann lösen!»15, und dies zugunsten einer engeren Kooperation
unter den historischen Disziplinen, die verhindern sollte, eigene,
sogenannte Fachinteressen immer wieder auf Kosten einer übergeordneten,
höheren Zielstellung in den Vordergrund zu heben.

Das aber wäre Alltagsgeschichte als Forschungszweig einer ethnologisch

bereicherten Historiographie, die sich beschäftigt mit den Sorgen
und Nöten, aber auch mit den ungezwungenen Formen des täglichen
Daseins namentlich der arbeitenden Bevölkerung als häufig
massenpsychologisch erklärbaren Erscheinungen von Anpassung, Abwehr,
überhaupt von Reagieren in bestimmten Situationen, von Verhaltensweisen

generell in historischen Perioden, in denen sie leben, auskommen

müssen, die sie mitgestalten - ob aktiv oder passiv. Dies tun sie in

einem ständigen Subjekt-Objekt-Verhältnis, das man nicht vorschnell
als Kontinuitäten, Traditionen, ethnische Besonderheiten, Innovationen

u.a. verallgemeinern darf Wie sich auch immer vielfaltiges, alltägliches

Leben von einzelnen, Gruppen, sozialen Schichten oder Klassen

vollzieht, sind die allgemeinen sozioökonomisch-politischen Grundlagen

in ihrer ganzen Breite ein Spezifikum der jeweiligen Zeit, in der
sich Alltag vollzieht."'

Alltag, zum Alltag gehörig, Bestandteil des Alltags, Alltägliches kann
aber, um der Gefahr einer nostalgischen Verklärung zu entgehen, nur
so verstanden werden, dass von allen Veränderungen, Novationen usw.

nur das als erreicht, vollzogen gelten darf was in die Kultur, in die

Gewohnheiten, also in das Alltagsleben eingegangen ist. So betrachtet
kommt dem Alltag die Dimension einer Basiskategorie zu, die all das

beinhaltet, was den Menschen als selbstbestimmtes und als

gesellschaftliches Individuum in dem um ihn und mit ihm sich vollziehenden
historischen Prozess ausmacht, was er durch Möglichkeiten und
Notwendigkeiten eigenen Tätigseins und entsprechenden Verhaltens je
nach den Gegebenheiten verändern kann, was Teil des Prozesses ist

usw. Erst unter solchen Prämissen wird die Alltagsbedeutung gerade
der Volksmassen für den Gang der Geschichte relevant und deutlich.
Daraus resultiert dann auch mit Notwendigkeit die anzustrebende

Kooperation zwischen den historischen Disziplinen, zu denen sich die

Ethnologie in besonderem Masse rechnet, da sie entsprechendes Material

in grosser Menge erfasst hat, das aber weitgehend noch der Alltags-
Einordnung allenthalben harrt und eine entsprechende Wertung noch
aussteht. Solche Zusammenhänge involvieren Fragen nach der historischen

Position, wie sich die soziale Differenzierung ausprägt, in welcher
Weise regionale, auch ethnische Prägungen zur Erklärung und zum
Verständnis historischer Phänomene mitbestimmend sein können bzw.



138 Wolfgang Jacobeit

gleiche Erscheinungsformen über Räume und Zeiten hinweg auf
Kontinuitäten im Alltag hinweisen u.a.m.17 Aus dem Konnex der Realitäten

ergeben sich dann Problemstellungen, die zu beantworten sind, wie
die Befriedigung der Grundbedürfnisse des Lebens; die Rolle der Angst,
die hervorgerufen durch Kriege, Seuchen, Hungersnöte, Gewalt und

Zwang mancherlei Art ein wesentliches Alltagselement aller historischen

Perioden ist; die Sicherheit als unabdingbares Merkmal, die der

grosse, generationenalte Schatz an Erfahrungen in allen Bereichen der
Lebensweisen vermittelt, die Bedeutung der Tradition also, die sowohl
Schutz vor Übereiltem bietet als auch Hemmnis bei notwendig gewordenem

Neuen sein kann.1"

Schon aus solchen Andeutungen ergibt sich die immer wieder geäusserte

Forderung nach theoretischer Absicherung und wertender
Verallgemeinerung von alltagsgeschichtlicher Forschungsaktivität. «Kein

Alltag ohne Theorie!» reagierte Lutz Niethammer,1'' um jedweder
Gefahr von «Neuromantik und Pseudorealismus»2" oder von trivialisier-
ter Geschichtsbeschreibung"1 zu begegnen.

In der Tat erwiesen sich besonders zwei Betrachtungsebenen als

Interpretationsgefahren: weil einmal «Alltag» und «Volk» oft als eine
undifferenzierte Einheit behandelt und somit vielfach soziale Ungleichheit

nicht berücksichtigt wurde, also «Volk» als (relative) Einheit galt
und damit getroffene Verallgemeinerungen bisweilen nicht zutrafen.
Zum anderen ist es die meist unreflektierte «Liebe zum Detail», die
allzu schnell «in eine Isolierung von den grossen, gesamtgesellschaftlichen

Prozessen führen kann. Negiert man zudem den räumlichen und

temporären Vergleich mit ähnlichen oder andersartigen Phänomenen,
ist die Frage nach verallgemeinerungsfähigen Lebenserfahrungen nur
zu verneinen.»22 Im gleichen Sinn hob Dieter Kramer hervor, dass

Alltagsgeschichte «zwar debendig, konkret, von Subjektivität durchdrungen)

aber deswegen doch nicht die eigentliche Geschichto sei. Sie

ist vielmehr Teil der gesamten Geschichte, mal aktiver, häufiger passiver,

immer dialektisch mit der übrigen verflochtener Teil. Vergasse man
dies, würde Alltagsgeschichte nur eine Kopie selbstzufrieden-bornierter

Lokalgeschichte. »"
Alltagsforschung verlangt ein auf Herrschaft, Wirtschaft und Kultur

orientiertes Paradigma. Nach dieser Trias von Max Weber sollte
Alltagsgeschichte als plastische Geschichte persönlicher und kollektiver
Erfahrungen, Erlebnisse, Verhaltens- und Aktionsmechanismen
verstanden werden, kann sie Geschichte neu entdecken und das Verständnis

nicht nur des Historikers für Abläufe in der Vergangenheit erweitern
helfen, kann sie mitwirken an einem vielseitigen, differenzierten und



Ethnologie und Altagsgeschichte 139

ausgewogenen Bild von Geschichte der Gesellschaft, verstanden auch
als Gemeinschaft der «vielen».

In diesem Sinne würde moderne Ethnologie mit ihrem Arsenal an

Wissen und Material und mit einer Orientierung auf konkrete
historische Prozesse jene Lehren von Geschichte überwinden helfen, die

«Volk» im allgemeinen und «werktätiges Volk» im besonderen einseitig
oder sozial undifferenziert und sein Alltagsleben geradezu als eine Art
«autonomes Stilleben» behandelt haben. Demgegenüber wird eine
unkritische Überschätzung von «Volk», mit einer bewussten

Verengung, also einem falschen «ethnologischen Blick», einer künftigen
umfassenderen Historiographie nicht hilfreich sein, und Detlev Peukert
ist zuzustimmen, wenn er formulierte: «Was das <Volk> am allerwenigsten

braucht, sind volkstümelnde Historiker.»24

Geschichte, für die in diesem Sinne Einbeziehung von Alltag und

alltäglichen Strukturen paradigmatische Bedeutung - auch für die Ethnologie

- hat, ist in erster Linie Gesellschaftsgeschichte in ihren historischen

Strukturen. Von diesen schreibt Maurice Godelier, dass sie nur
wirken «anlässlich der individuellen und kollektiven Handlungen, die

täglich von den Menschen vollzogen werden, um ihre materiellen
und gesellschaftlichen Existenzbedingungen zu reproduzieren oder zu
verändern sowie durch diese Handlungen. Die Eigenschaften dieser

Strukturen sind die unsichtbare und nichtintentionale Grundlage der

gesellschaftlichen Realität, der Boden der Notwendigkeit, auf dem die

Handlungen der Menschen ihre letzte Bedeutung erlangen, das objektive

Mass ihrer Wirksamkeit finden und aus dem sie die ganze Fülle
ihrer gesellschaftlichen Wirkungen schöpfen.»21

Zusammenfassend ergibt sich aus all dem, dass Alltag, das Wirken
von täglichen alltagsbedingten Strukturen nur im konkreten
historischgesellschaftlichen Rahmen erkennbar und deutlich werden kann, dass

es Menschen des Alltags sind, die «vielen» auf allen Kontinenten also,

die «Geschichte machen»; nicht in einem überhöhten Sinn, sondern in

jeglichen Formen der Auseinandersetzung mit objektiv Gegebenem,
mit den historisch-gesellschaftlichen Strukturen. Um diese zu wissen,
deren Charakter zu kennen, ist eine Grundvoraussetzung für den

Alltagshistoriker, mithin auch für den Ethnologen. Alltagsgeschichte lässt

sich nicht positivistisch auf Details aus den Bereichen materieller,
geistiger oder sozialer «Volkskultur» reduzieren. Sie ist vielmehr Teil einer
vornehmlich als Gesellschaftsgeschichte aufgefassten Gesamtgeschichte,

in der sie, hermeneutisch gedacht, einen festen, das Ganze
aktivierenden Platz in Anspruch nehmen darf.

Die Ethnologie - ob als Völkerkunde oder Volkskunde - findet in



140 Wolfgang Jacobeit

den dargestellten Zusammenhängen ihr konkretes, der Geschichte
menschlicher Gesellschaften verpflichtetes Forschungsparadigma, das

ihr die Bedeutung verleiht, die ihr gerade in unserer Zeit für das

Kennenlernen und das Verstehen der Völker untereinander zukommt.2''

Aber es liegt an ihr und ihren Vertretern, ob sie sich auch der «Ökumene

der Historiker»27 zugehörig fühlen, so wie sie beispielsweise in

Frankreich seit Jahrzehnten im Kreis der «Annales» fast üblich geworden

ist.2"

Anmerkungen
1

Maus, Heinz (1946): Zur Situation der deutschen Volkskunde. In: Die Umschau 1,

349-359.
2 Sommerfeld, Ralf (1945): Les questions linguistiques et la paix. In: Word 1, 5-18.
3 Bausinger, Hermann/Gottfried Korff/Martin Scharfe/Rudolf Schenda (Hg.)

(1970): Abschied vom Volksleben Untersuchungen des Ludwig-Uhland-Instituts
der Universität Tübingen, Bd. 27), Tübingen

4 «Ausdruck des Bedauerns» (1967). In: Volkskunde-Forum 1, 13.
5 Dittrich, Eckhard J./Frank-Olaf Radtke (1990): Einleitung. In: Dies. (Hg.): Ethnizität.

Wissenschaft und Minderheiten, Opladen, 34.
6

Vgl. Gerndt, Helge (Hg.) (1987): Volkskunde und Nationalsozialismus. Referate
und Diskussionen einer Tagung der Deutschen Gesellschaft tür Volkskunde,
München, 23. bis 25. Oktober 1986 Münchner Beiträge zur Volkskunde, Bd. 7),
München.
Fischer, Hans (1990): Völkerkunde im Nationalsozialismus. Aspekte der Anpassung,

Affinität und Behauptung einer wissenschaftlichen Disziplin Hamburger
Beiträge zur Wissenschaftsgeschichte, Bd. 7), Berlin/Hamburg.

' Jacobeit, Wolfgang (1986): «Mondiacult» und Ethnographie. In: F'thnographisch-
Archäologische Zeitschrift 27, 66-78.

" Steinitz, Wolfgang (1953): Die volkskundliche Arbeit in der DDR Studienmaterial

fur die Bildungs- und Erziehungsarbeit der Volkskunstgruppen, Sonderreihe

zur Volkskunstforschung, H.l), Leipzig, 28.
'Jacobeit, Wolfgang (1986): Dreissig Jahre Ethnographie an der Humboldt-Universität

zu Berlin 1952-1982. In: Ethnographisch-Archäologische Zeitschrift 27,
13-26.
Vgl. auch Mohrmann, Ute (Hg.) (1991): Geschichte der Völkerkunde und Volkskunde

an der Berliner Universität. Zur Aufarbeitung des Wissenschaftserbes
Beiträge zur Geschichte der Humboldt-Universität zu Berlin, H.28), Berlin.

10 Schlaffer, Heinz (1990): Der Mensch als Die Wende in der Kulturtheorie In:
Frankfurter Rundschau vom 4. Dezember 1990.

Vgl. auch Jacobeit, Sigrid/Wolfgang Jacoben (1990): Geschichtsschreibung in der
DDR - Bankrott? In: Journal für Geschichte 12, 4-13.

11

Vgl. Jacobeit, Wolfgang (1986): wie Anm. 7.
12 Kuczynski, Jürgen (1984): Die Rolle der Volksmassen in der Geschichte Sit¬

zungsberichte der Akademie der Wissenschaften der DDR, Gesellschaftswissenschaften,

Jg. 1983, Nr. 9 G), Berlin.
13 Zitiert nach Lutz, Gerhard (Hg.) (1958): Volkskunde. Ein Handbuch zur

Geschichte ihrer Probleme, Berlin, 38-42.
14 Jacobeit, Sigrid (1991): Die «Anthropologie der nichtsbesitzenden Klassen» von

Alfredo Niceforo (1910) als wissenschaftsgeschichtliche Quelle fiir eine
Ethnographie/Volkskunde des Proletariats. In: Sievers, Kai Detlev (Hg.): Beiträge zur
Wissenschaftsgeschichte der Volkskunde im 19. und 20.Jahrhundert (=Studien
zur Volkskunde und Kulturgeschichte Schleswig-Holsteins, Bd. 26), Neumünster,
195-205.



Ethnologie und Alltagsgeschichte 141

1 Kuczynski, Jürgen (1980): Geschichte des Alltags des deutschen Volkes, Bd. 1,

Berlin, 31.
"' Rusch, Walter (1986): «Ethnische Besonderheiten» und ihre Bedeutung im Prozess

der Nationenwerdung, namentlich aufdem afrikanischen Kontinent. In:
Ethnographisch-Archäologische Zeitschrift 27, 79-95.

17
Jacobeit, Wolfgang (1986): wie Anm. 7.

'" Jacobeit, Sigrid/Wolfgang Jacobeit (1985): Illustrierte Alltagsgeschichte des
deutschen Volkes 1550-1810, Bd. 1, Leipzig, Einleitung.

19 Niethammer, Lutz (1982): Anmerkungen zur Alltagsgeschichte (1980). In:
Bergmann, Klaus/Rolf Schörke (Hg.): Geschichte im Alltag - Alltag in der
Geschichte, Düsseldorf, 24.
Wehler, Hans-Ulrich (1983): Neoromantik und Pseudorealismus in der neuen
«Alltagsgeschichte». In: Ders. (Hg.): Preussen ist wieder chic Frankfurt am
Main, 99-106.

21 Kater, Michael (1984): Alltagsgeschichte der NS-Zeit. Neue Perspektiven oder
Trivialisierung? München.

2 Wehler, Hans-Ulrich (1988): Aus der Geschichte lernen? In: Ders. (Hg.): Aus der
Geschichte lernen? Essays, München, 16.

Kramer, Dieter (1981): Alltags-, Gesellschafts- oder Kulturgeschichte? Zu Jürgen
Kuczynskis Interpretation des modischen Alltagsparadigmas. In: Demokratische
Erziehung 6, 295.

24 Peukert, Detlev (1984): Neuere Alltagsgeschichte und historische Anthropologie.
Der Mensch in der Geschichte, Göttingen, 60-61.
Godelier, Maurice (1990): Natur, Arbeit, Geschichte. Zu einer
universalgeschichtlichen Theorie der Wirtschaftsformen, Hamburg, 9-10.
Dem trägt z.B. konsequenterweise Rüdiger Vossen mit dem Gedanken Rechnung,

das Hamburger Museum der Völkerkunde in ein «Museum der Völker»
gewissermassen umzufunktionieren.
So der Titel der Festschrift fur Kurt Dietrich Erdmann, Neumünster, 1992. Vgl.
auch «UNESCO heute» 38/1991, 169-171.

2" Burke, Peter (1991): Offene Geschichte. Die Schule der Annales, Berlin.
Vgl. auch Le GoffJacques/Roger Charlier/Jacques Revel (Hg.) (1990): Die
Rückeroberung des historischen Denkens. Grundlagen der Neuen Geschichtswissenschaft,

FVankfurt am Main.
Aus ethnologisch-historischer Sicht schreibt zurzeit Leonore Scholze-Irrlitz
(Berlin, Humboldt-Universität) an einer Dissertation «Zur anthropologischen
Dimension in der Geschichtsschreibung. Eine Studie über die sozial- und
kulturhistorische Forschungsmethode von Jacques Le Goff und Aaron J. Gurwitsch».


	Ethnologie und Alltagsgeschichte : zum Gegenstand von Völkerkunde und Volkskunde

