
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 88 (1992)

Heft: 1-2

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus de livres

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Buchbesprechungen - Comptes rendus de livres

Tekla DöMÖTÖr: Ungarische Volksbräuche. Aus dem Ung. übers, von Babkó Rcmé-
nyi, deutsche Bearbeitung von Irene Kolbe. 3. Aufl. Budapest: Corvina 1989. 76 S., ill.
Karte, 16 Färb- und 33 Schwarzwcisstotos num. (Ungarische Volkskunst).

«Volksbräuchc sind eine spontane Form der kulturellen Überlieferung, der Rahmen,
in dem sich Alltag und Feiertag des Volkes abspielen, ein gemeinsames Verhalten und eine
gemeinsame Handlungsweise, der sich die Mitglieder der Gemeinschaft freiwillig
unterwerfen, weil sie den lebendigen kulturellen Traditionen entspricht.» Die Volksbräuchc
behielten in den Bereichen der bäuerlichen Existenzform ihre Gültigkeit, die entweder
für die Gemeinschaft so wichtig waren, dass man nicht auf sie verzichten konnte, oder
denen weder Staat noch Kirche besondere Aufmerksamkeit schenkten. 1862 erfolgte ein
erster Aufruf zur Sammlung und Erforschung der ungarischen Volksbräuchc, 1867
erschien die erste Monographie von Sändor Réso Enscl. Seither sind zahlreiche Studien
erschienen (die Bibliographie erfasst Neuerscheinungen bis 1987), aber in der Gegenwart
machen die Volksbräuchc einen umfassenden Wandel durch. Mit der Aufhebung der
Leibeigenschaft 1848 setzte dieser Prozess der Umwandlung ein, und die Neugestaltung
der ungarischen Gesellschaft nach 1945, die Technisierung der Landwirtschaft und die

allgemeine Verbreitung des Bildungs- und Gesundheitswesens Hessen Mythos und Magic
zur Dichtung werden. Ähnliche, dem menschlichen Lebenslauf oder dem Kalenderjahr
angepasste Bräuche finden sich in grosser Zahl auch bei den benachbarten Völkern,
typisch ungarisch sind aber die künstlerischen Formen, die den Bräuchen eigen sind.

Die Verfasserin gibt eine umfassende Übersicht über die Volksbräuchc der ungarisch
sprechenden Bevölkerung und zieht deshalb auch die ausserhalb der heutigen Landes-

grenzen lebenden Bevölkerungsteile mit ein. Die Bräuche lassen sich in drei grosse Gruppen

zusammenfassen: 1. Kalcnderfestc, 2. Bräuche, die mit wichtigen Ereignissen des
Lebens verbunden sind, 3. Rechts- und Berufsbräuche. Das Alter der einzelnen Bräuche ist

ganz verschieden. Sonnenwendriten, Toten- und Fastnachtsmasken und die bis heute
nicht restlos aufgeklärten Ansinglieder der regösök genannten Sänger, die zwischen
Weihnachten und Neujahr Bekannte aufsuchen, gehen vermutlich aufdie Landnahmezeit
zurück. Die Kirche hat die auffälligsten heidnischen Zeremonien verboten und durch christliche

ersetzt. Zur ältesten Schicht der Wcihnachtsspiclc gehören liturgische Spiele in
lateinischer Sprache. Die Höhepunkte des menschlichen Lebens sind in ein «Lebensschauspiel»

(Fcrenc Hont) eingebunden; es handelt sich um eine Dramatisierung von «Riten
des Übergangs». Am auffälligsten sind dabei die Zeremonien der Hochzeit. Brautwerbung

und Verlobung sind noch im Wortschatz altertümlich und weisen darauf hin, dass

dem verbindlichen Handschlag der Verlobung ein Austauschen von Geschenken vorausging,

bei dem der Werbende als vö (Käufer) auftrat. Vor der Hochzeit findet die Beweinung

der Braut statt, die ms Haus der Schwiegereltern ziehen muss; Zoltän Kodäly zeichnete

1909 in der Gemeinde Menyhe (Mechcnice, Tschechoslowakei) eines der schönsten
«Abschiedslieder» auf. DerBrautruhre und der Übergabe der Braut folgen die bürgerliche
und kirchliche Eheschliessung, die «Aufnahme» - Zeremonien am neuen Ort sowie die
Hochzeitsfeier. Zur Landnahmezeit dauerte eine Hochzeit tagelang, aber noch im 18.

Jahrhundert kam manch reicher Bauer durch den Druck des bäuerlichen Brauchtums an
den Bettelstab. Versöhnt sich ein zerstrittenes Ehepaar, wird cs von der Gemeinschaft
durch die «Katzenmusik» heute noch nachträglich bestraft. - Der Band enthält schöne Fotos

von Holzmasken tragenden Männern, busök genannt. Paula Hefti

Christian et Michèle Lalive D'Eimnay-Tornay: L'Héritage: Récits de vieillesse en

pays alpin. Chêne-Bourg, Genève: Georg Editeur 1990. 258 p.
Das Buch mit stark persönlicher Note ist ein Nebenprodukt wissenschaftlicher

Untersuchungen im Rahmen des Nationalen Forschungsprogramms Nr. 3, Probleme sozialer

Integration in der Schweiz. Die Nacherzählungen von Menschen, die alle vor dem Ersten
Weltkrieg geboren wurden, geben die Erfahrungen einer Generation wieder, deren Le-



98 Buchbesprechungen - Comptes rendus de livres

ben sich in zwei Welten abgespielt hat: in einer von Autarkie geprägten einerseits, anderseits

in einer den Gesetzen moderner Marktwirtschaft gehorchenden Welt. Ihre Lebens-
gcstaltung war diktiert von unerbittlichen wirtschaftlichen Zwängen, erst spät haben sie
erlebt (oder von ihren Nachkommen vorgeführt bekommen), dass Lebensgestaltung
nicht nur mit Sitten und Bräuchen, sondern auch mit Wahlmöglichkeiten zu tun haben
kann.

Die Nacherzählenden, eine Psychoanalytikerin und ein Soziologe, verfolgen die Spur
ihrer Vorfahren und versuchen, den Weg, den diese alle gehen mussten, nachzuvollzic-
hen. Mit viel Empathie haben sie die Gespräche zu schriftlichen Dokumenten umgearbeitet.

Sie erweitern damit die Reihe der schriftlich vorliegenden Lebensberichte aus dem
Wallis (z.B. jene von Marie Métraillcr und Adeline). Mit der «Verschriftlichung» mündlicher

Erzählungen wird wie immer bereits interpretiert. Diese nachträgliche Interpretation

verstärken die Autoren noch durch Titel, mit welchen sie jede Lebensgeschichte
versehen; ein unbewusstes Leitmotiv, das sich wie ein roter Faden durch das Leben der
Erzählenden gezogen oder das als besonderes Ereignis diesem seine Einmaligkeit verliehen

hat.
Unter den Erzählenden gibt es sehr unterschiedliche Persönlichkeiten: Frauen und

Männer, Wohlhabende und Habenichtse,Glücks- und Pechvögel, Rüstige und Behinderte,
Einsame und von Angehörigen wohl Umsorgte, Verbitterte und Dankbare, Gläubige

und Enttäuschte. Bei aller Unterschiedlichkeit der Lebensläufe und der Einstellungen
zum gelebten und noch zu lebenden Leben gibt cs auch Gemeinsamkeiten unter den
erzählenden Frauen und Männern: einmal das bescheidene Erstaunen darüber, dass andere
sich für ein so gewöhnliches, oft mühseliges oder gar schmerzhaftes Leben interessieren
können. Dann auch ein gewisser Stolz darauf, das Leben bis zum heutigen Tag geschafft
zu haben, die Bereitschaft. Erfahrungen (mit-)zu teilen. Und typisch für diesen Lebensabschnitt:

Fragen zum Tod. Dieser wird weniger als bevorstehendes Ereignis im eigenen
Leben thematisiert denn vielmehr als das, was andern bereits widerfahren ist und einen
selbst zwingt, sich mit endgültigen Verlusten nicht nur von Personen, sondern auch von
Verhaltensmustern und -regeln auseinanderzusetzen und sein Leben allenfalls umzustellen.

Hier stellt sich die Frage, was dereinst bleiben wird von dieser Erbschaft (Héritage), die
uns mindestens aut diesen 250 Seiten überlassen wird. Maja Fehlmann

Jözsef Szahadfalvi: Ungarische Schwarzkeramik. Dt. von Eva Hcckcnast. Budapest:
Corvina 1987. 104 S., ill. Karte, 66 Schwarzweissfotos num. (Ungarische Volkskunst).

Der Autor befasst sich seit über dreissig Jahren mit Schwarzkcramik und ihrem
Vorkommen auf der ganzen Welt. Es handelt sich um eine jahrtausendealte Technik, die aut
die Jungsteinzeit zurückgeht und, einem unterirdischen Bach vergleichbar, die
Menschheitsgeschichte begleitet; sie wird immer noch ausgeübt, auch wenn unterdessen neuere
Verfahren entwickelt wurden.

Am einfachsten wird Schwarzkcramik aut offenem Feuer hergestellt, wobei der sich
ablagernde Russ dem Tongeschirr die schwarze Farbe verleiht. Es können dabei nur einige
wenige Stücke aut einmal gebrannt werden. Zu ihrer höchsten Stufe entwickelte sich die
Technik des Schwarzbrandes im 19. Jahrhundert, als aus Ungarn Hunderttausende von
Gefässen ins Ausland, vornehmlich in die Balkanländer, exportiert wurden.Herstellungs¬
zentrum war Mohäcs in Südtransdanubien; an der Produktion beteiligten sich auch Serben,

Schokazen genannt, die vor den Türken in den Norden geflohen waren. In unmittelbarer

Nähe zur Donau gelegen, profitierte der Ort vom Wassertransportweg. Es wurden
Öfen gebaut, die bis zu dreihundert Stück auf einmal brennen konnten. Heute umfassen
sie nur noch bis zu hundert Stück, da die Nachtrage deutlich zurückgegangen ist. Die
schwarze Farbe entsteht auch hier durch Russablagerung. Hinzu kommen aber noch die
Höhe der Temperatur und die chemische Zusammensetzung des Tons. Beim kontrollierten

Reduktionsbrand, bei dem in der zweiten Phase des Brandes jegliche Luftzufuhr in
den Ofen verhindert wird, verwandeln die im Ton enthaltenen Eisenverbindungen die
Farbe des Materials, so dass auch der Scherbenkern grau wird. Die Oberfläche wird ent-



Buchbesprechungen - Comptes rendus de livres 99

weder gleichmässig tiefschwarz (Ungarn), grau (Polen), oder sie erhält einen metallenen
Schimmer (Siebenbürgen, heute Rumänien).

Man unterschied zwischen Krugmachern (korsos), Töpfern (fazekas) und Schüsselmachern

(tolas), so wie man auch zwischen Schwarzkcramik, Rotkeramik und glasierter
Keramik unterschied. Die auf Schwarzkcramik spezialisierten Handwerker nannte man
korsos, obwohl sie auch Vorratstöpfe, Kochgeschirr, Gefässe zum Kerzcnmachcn etc.
herstellten. Denn der Trinkwasserkrug ist ihr wichtigstes und bezeichnendstes Erzeugnis.
Der lange Hals enthält ein Sieb, und der einzige Henkel hat ein Mundstück. Wegen der
Porosität des Tons bleibt das Wasser im Bauch des Kruges stets angenehm kühl. Während
in Mohäcs die Gefässe weitgehend unverziert blieben, entwickelte sich im Gebiet rechts
der Theiss (im alten Wohngebiet der Rumänen) ein eigener Dekorationsstil. Schon sehr
früh versuchten die Menschen, die Wasserdurchlässigkeit des Tons zu verringern, indem
sie die Oberfläche mit einem Kieselstein «glätteten». Die einfachste Art zu glätten war, die
Oberfläche des Gcfässcs mit dicht nebeneinander geführten Längsstrichen glattzustreichen.

In Nädudvar (Komitat Hajdü-Bihar) wurde die alte Schwarzbrandtechnik nach
dem Zweiten Weltkrieg, als keine Farben zur Herstellung glasierter Keramik erhältlich
waren, neu belebt. Auf der «Schulter» der Krüge und auf dem «Bauch» der Vorratstöpfe
entwickelte die Familie Fazekas, eine eigentliche Töpferdynastie, eine mit dem Kieselstein

geglättete Ornamentik, die Pflanzen- und Tiermotive mit einfachen Strichen zum
Erglänzen brachte. Das Beispiel der Familie Fazekas ist auch deshalb bedeutungsvoll, weil
hier unter Einfluss von Fachleuten der Volkskunde eine alte Technik wiederbelebt und
weiterentwickelt wurde.

Zeichnungen und Fotografien veranschaulichen gut die verschiedenen Getässformen
und -typen. Paula Hefti

Barbara Michal: Holzwege in Plastikwclten. Holz und seine kulturelle Bewertung
als Material für Bauen und Wohnen. Bamberg: WVB 1989. 212 S., Abb. (Regensburger
Schriften zur Volkskunde, 6).

Um es gleich vorwegzunehmen: Barbara Michals Magisterarbeit ist, bei aller möglichen

Kritik, eine sehr empfehlenswerte Lektüre, die verschiedensten Wissenschaftszweigen

Grundlegendes vermitteln kann. Sie zeichnet sich allerdings durch ein ausserordentlich

hohes Abstraktionsvermögen aus, das demzufolge auch beim Leser vorausgesetzt
wird. Aufgearbeitet wird hier eine bunte Flut von Material, die im Anhang dokumentiert
ist und «in eine Richtung gebracht und auf eine Linie der Interpretation ausgerichtet
werden» soll (S. 5). Zudem mag das 30scitige Literaturverzeichnis mit 394 Nennungen
erkennen lassen, wie gearbeitet wird.

Barbara Michal untersucht die kulturelle Bewertung von Materialien am Beispiel
Holz, unter Berücksichtigung des wissenschaftsgeschichtlichcn Ansatzes. Dieser erhält
hier besondere Bedeutung, da Materialien und Objekte oft lediglich positivistisch geordnet,

also phänomenologisch betrachtet, nicht aber kritisch hinterfragt werden. Zu lange
waren die Gegenstandsbereiche der Volkskunde in «geistige» und «materielle Kultur»
(S.l 1) aufgetrennt und sind esoft heute noch. Wird nun aber die Funktion eines Objektes
oder Materials miteinbezogen, so wird nach der Einstellung des Menschen zu den Dingen
gefragt, «die sich in einer kulturellen Bewertung ausdrückt» (S.14). Die Aussage kommt
also nicht vom Objekt selbst, sondern ist hineininterpretiert, die kulturelle Bewertung
erscheint als «historisches und gesellschaftliches Konstrukt im Kopf des Menschen» (S.15).
Objekte oder Materialien werden somit verformbar, aus Baucrnschränken werden
beispielsweise kopierte «industrielle Stilmöbel» (S.109). «alte Volkskultur» wird zur «neuen
Massenkultur» (S.109).

Barbara Michal geht hier noch einen Schritt weiter und untersucht Holz mit methodischen

Ansätzen der Semiotik. Sic fragt also nach Bedeutung und Aussage von Holz, nach

jenem Sinn auch, den etwas erhält, wenn man es betrachtet. Holz wird zum Zeichen und
m der weiteren (semiotischcn) Ableitung zum Mythos. Die Funktion von Holz wird mit
Sinn gefüllt. Da aber eröffnet sich ein ganz neuer Aspekt. Die Autorin entlarvt den Mythos

Holz als Machtmittel der Herrschenden in der Bcwusstseins- und Kulturindustrie.
«Über Bilder einer 'besseren' Vergangenheit (wird) die Illusion eines Auswegs» (S.146)
gegeben. Der Mythos Holz wird zu einer «kleinen Flucht» (S.147).



100 Buchbesprechungen - Comptes rendus de livres

Diese Flucht allerdings, kultur- und zivilisationskritiscli betrachtet, erweist sich nach
Michal alsjener Teil der Kultur, der eher zur Stabilisierung der gesellschaftlichen Verhältnisse

denn zu einer Veränderung beitrage: «Die Flucht ins Holz erweist sich deswegen in
den meisten Fällen als Holzweg» (S.149).

Mythen müssen entschlüsselt, entwirrt, aufgebrochen werden, und dies tut Barbara
Michal sehr gründlich und ausführlich. Sie arbeitet mit grosser Sachlichkeit und Objektivität

und mit oft kühler Distanz, was zur Folge Hat, dass häufig nicht ganz klar wird, welche

Position denn nun die Autorin in den beiden gegensätzlichen Welten des Holzes und
des Plastiks einnimmt. Wenn beispielsweise gesagt wird, dass die Holzkultur eine
«Fluchtbewegung» (S.143) sei, und es für «Widerstand nicht handwerklich-bäuerlicher,
sondern industriell-wissenschaftlicher Phantasie (bedarf)» (S.143 und 144), wird klar, dass da
eine Opposition provoziert wird. Denn: Es gibt nicht nur den Weg in eine neue Industrieromantik,

der Weg hinter uns muss ebenso offen und zugänglich bleiben.
Zwei weitere Fragen haben sich mir bei der Lektüre aufgedrängt: Wie lassen sich komplexe

Zusammenhänge in ihrer Komplexität darstellen, ohne der Gefahr der Indoktrinie-
rung zu unterliegen? Und: Wie nötig ist es, die vom akademischen System geforderte
Wissenschaftlichkeit in schier unendlicher Zitierarbeit zu beweisen?

Fragen, die wohl auch uns angehen, die aber nichts daran ändern, dass ich dieses Buch
immer wieder zur Hand nehmen und brauchen werde. Ernst Schlumpt

Saisine Kienitz: Unterwegs - Frauen zwischen Not und Normen. Lebensweise und
Mentalität vagierender Frauen um 1800 in Württemberg. Tübingen: Tübinger Verein für
Volkskunde 1989.166 S., 8 Abb. (Studien und Materialien des Ludwig-Uhland-Instituts
der Universität Tübingen, 3).

Am Beispiel der 26jährigen Gertrud Pfeiffer, die 1818 wegen Raubmordes an der 23
Jahre älteren, ebenfalls vagierenden Anna Maria Blocher öffentlich hingerichtet wurde,
versucht Sabine Kienitz, die Lebensweise der jungen Frau, ihrer Familie sowie des Opfers
nachzuzeichnen. Für die Erarbeitung dieser Problematik wählt die Autorin eine innovative

Vorgehensweise: Sie propagiert die Loslösung von einer rem moralisch-juristisch
geprägten Sicht, die meist mit der Ausgrenzung,ja Kriminalisierung der mobilen
Bevölkerungsschichten einhergeht. Im Mittelpunkt sollte somit nicht nur die Frage nach den
Auswirkungen des staatlichen Strafwesens, der Disziplinierungs- und Kontrollbemühungen
stehen, sondern Ziel der Untersuchung ist es, die «historische Alltags- und Lebenswirklichkeit

vagierender und bettelnder Frauen aus ihren eigenen Lebens- und
Erfahrungszusammenhängen heraus zu entschlüsseln und darzustellen» (S. 17). Es gellt hier um die
Konstituierung einer Subkultur unter Berücksichtigung ihres eigenen Selbstverständnisses.

Sabine Kienitz gelingt es, die für die mobile Lebensweise massgebenden Momente
herauszuarbeiten. Es sind dies gesetzliche Restriktionen, Betteln und Stehlen als «Ökonomie

der Not» und die sozialen Beziehungen, sei es in der Familie, auf der Strasse oder zur
sesshaften Bevölkerung. Dabei ergibt sich eine nicht nur materielle, sondern auch zei-
chenhatte Bedeutung des Bargeldes: Sein Besitz verleiht Prestige, bestimmt die Stellung
einer/eines jeden im sozialen Geflecht.

Besonders erwähnenswert ist die Darstellung der sprachlichen Umsetzung der eigenen

Erfahrungswelt durch die Betroffenen, so u.a. in den Metaphern «fordern und
nehmen» für «betteln und stehlen» (vgl. S. 112 ff).

Trotz eines etwas «vagierenden» Stils bleibt der Argumentationsgang Sabine Kienitz'
klar ersichtlich. Die Autorin ist sich der ihrer Methodik immanenten Gefahr der
Einschränkung wohl bewusst, sieht darin jedoch die «Chance zur Vervollständigung bzw.
auch Korrektur des allzu festgefügten und zugleich lückenhaften Bildes der Lebensweise
und kollektiven Mentalität historischer Unterschichten» (S. 151). Diese Arbeit zeigt einmal

mehr, dass Mikrostudicn ihre Berechtigung haben und zur konkreteren Betrachtung
einer Problematik beitragen. Daniela Palla



Buchbesprechungen - Comptes rendus de livres 101

Rolf Wilhelm Brednich: Die Spinne in der Yucca-Palme. Sagenhafte Geschichten
von heute. München: Verlag CH. Beck 1990. 157 S. (Beck'sche Reihe, 403).

Mit Rolf Wilhelm Brednichs «Die Spinne in der Yucca-Palme» liegt nun auch aus der
deutschsprachigen Überlieferung eine Sammlungjener mündlich und in den Massenmedien

kursierenden Sagen und Schwanke vor, die in unseren zeitgenössischen Industriege-
scllschaften spielen und von sonderbar-garstigen oder abstrus-komischen Ereignissen
handeln. Auf 120 Seiten im handlichen Oktavformat und unter 116 Titelnummern drängen

sich 134 Einzelgeschichtcn - alle in NordWestdeutschland (mit Nicdcrsachscn als

regionalem Sammelschwerpunkt) erhoben und alle stofflich bereits von derlSCLR
(International Society for Contemporary Legend Research, Sheffield) als internationale Erzähltypen

registriert.
Die triadisch organisierte Edition informiert im Vorwort über Forschungsstand (Kap.

1, S. 5-13), Klassizität der Geschichtenstoffe (Kap. 2, S. 13-19) und Zustandekommen der
Sammlung (Kap. 3, S. 19-25), präsentiert im Texte-Teil die nach 11 Sacligruppen
zusammengestellten Einzelgeschichten mit Kommentaren zu deren Gewährsleuten, Quellen,
Erzähljahre und - bei immerhin über der Hälfte der Texte (76 von 143 57%)
-Erzählgelegenheiten und verweist in der 101 Titel umfassenden Auswahlbibliographie sowohl auf
die wichtigsten Publikationen der Contemporary-Lcgcnd-Forschung als auch auf die
Standardhtcraturen der sog. traditionellen Volkserzählforschung. Em detailliertes
Inhaltsverzeichnis beschliesst das 157seitigc Taschenbuch.

In Organisationsweise und Kommentargestaltung folgt Brednichs Anthologie moderner
Volkserzählungen den Vorgaben der britischen (P. Smith 1983 und 1986), US-amerikanischen

(J.H. Brunvand 1981,1984 und 1986) und skandinavischen (B. afKlintberg 1986, dt.

1990) Contcmporary-Legend-Editionen. Als erste deutsche Sammlung hebt sie sich von
diesen darin ab, dass sie ausschliesslich mündlich bezeugte Geschichten präsentiert.
Entsprechend hoch gesteckt sind auch die samniclmethodischcn und editionspraktischen
Dokumentationszielc: Authentizität der oralen Quellen, «Texterhebung» im alltäglichen
Kommunikationszusammenhang, Vermeiden eines «ästhetischen Einheitsstils» beim
schriftlichen Fixieren des Gehörten (vgl. Vorwort S. 20). Abgesehen davon, dass es in der
direkten Kommunikation keine «Texte», sondern «nur» narrativ strukturierte Sprcch-
kontinua, die durch Transformierung in Schrift erst zu «Texten» werden, zu erheben gibt:
Anspruch und Wirklichkeit klaffen in der anzuzeigenden Anthologie erschreckend
auseinander.

Die Wurzel dieser Divergenz liegt in der zugegebenen Tatsache, dass es sich bei den
während eines Göttinger Seminarprojekts 1988/89 verfassten Texten um «Gcdächtnis-
protokollc vorausgegangener Erzählsituationcn» (Vorwort S. 21) handelt. Zur Abschätzung

der Zuverlässigkeit der Gedächtnisleistun gen und des Protokollcharakters der Texte
jedoch fehlen Angaben über die zeitlichen Distanzen zwischen Gehörtem und
Nachgeschriebenem; bei zwei Fünfteln der Geschichten (54 von 134 40,3%) gar liegen die
Erzählereignisse zwischen mindestens einem Jahr (1987) und 22 Jahren (1968) zurück. Nur
drei Texte, die in den Kommentaren eindeutig alsTonbandtranskriptionen ausgewiesen
werden, sind wirklich authentisch (Nrn. 27,32,116). Brednichs Beteuerung, alle Texte
erhöben «...jedenfalls den Anspruch, in dieser oder annähernd ähnlicher Form von den
Erzählern mündlich mitgeteilt worden zu sein» (Vorwort S. 21), schafft keine quellenkritische

Klarheit; im Gegenteil: Sie macht schrecken und entsetzen, denn sie sucht die
anvisierten Fachrczipienten (vgl. Vorwort S. 5) auf das Prinzip von Treu und Glauben emzu-
schwören, auf just jenes Prinzip, das Nicht-Wissenschaftlichkeit verheisst und das der
volkskundlichcn Folkloristik etliche gedruckte Volkserzählsammlungen des 19. und 20.
Jahrhunderts quellenmässig suspekt werden Hess. Warum, so drängt sich u.a. die Frage auf,
wurde die postulierte Authentizitätsnähe nicht wenigstens durch z.B. sicher erinnerte
Redesequenzen - im Textkörper durch Kursivdruck signalisiert - einsichtig zu machen
gesucht?

Lassen wir uns nichts vormachen: «Gedächtnisprotokollc» der vorgeführten Art sind
keine empirisch explorierten Erzählungen. Nicht die (ursprünglichen) Erzähler kommen
zu Wort und Ausdruck, sondern die erinnernd-rekonstruierenden - und keineswegs zur
Diskussion stehenden - Schreiber (Projektteilnehmer). Ihre bildungssoziologische Ho-



102 Buchbesprechungen - Comptes rendus dc livres

mogenität bescherte obendrein den unerwünschten ästhetischen Einheitsstil der Texte
(«Schriftlore»). Das von Gillian Bennett übernommene Angebot Brednichs, auch an
seinem Textmaterial von «... der sprachlichen Ausdrucksform in vielen Fällen auch aut die
Haltung der Erzähler zu ihren Texten [sie!] ...» (Vorwort S. 21) rückschliessen zu können,
gerinnt hier zur Farce. Den volkskundlich-analytischen Gebrauchswert der Sammlung
schmälern ferner die fehlenden dynamischen Kontextangaben über Stimmungen und
Abläufe der interaktiven Erzählprozessc (z.B. zur konkreten Ermittlung der Funktionen
der aktuellen Erzählungen). Angesichts der Kanonisierung der ausgewählten Texte wären
auch Informationen über das Grössenverhältnis der ausgeblendeten Erzählwirklichkeit
geboten gewesen. Unbefriedigend bleibt schliesslich auch, weshalb Brednich, der mit seiner

Sammlung die lebendige Existenz der Gattung «Sage» beweisen will (vgl. Vorwort
S. 7), den entsprechenden Terminus für seine Geschichten ablehnt und sich aufdie
unscharfe Umschreibung «sagenhafte Geschichten von heute» zurückzieht. Wer A will,
kann sich B nicht verweigern. Und: Die vage Bezeichnung verschleiert, dass es sich bei
einem kräftigen Teil der aktuellen Erzählungen um moderne Volksschwänkc handelt. Die
Totsagung von Sage und Schwank übrigens ist und war schon immer ein rein wissen-
schaftsgeschichtliches Mythologem!

Ein Korb voller frischer oder zumindest ziemlich frischer Früchte will Brednichs Gc-
genwartsanthologie sein - doch in diesem Korb liegt nur Trockenobst. Der Sammlung
kann daher kein Regalplatz in der Nähe der ganzheitlich konzipierten Erzähleditionen
z.B. eines Arnold Büchli (1940 tf.) oder einer Emily Gerstner-Hirzel (1979) zugewiesen
werden. Adäquater scheint ein Stellplatz in der Regalgruppe der «Schriftlore»-Kompen-
dien des 16. bis gegenwärtigen Jahrhunderts, wo auch die jüngeren Contemporary-
Legend-Editionen stehen. Aber selbst da will man Brednichs Sammlung nicht so recht
verortet wissen, denn es gilt zu gewahren, dass ihre Texte eine neue, d.h. noch nicht
klassifizierte, Textgattung repräsentieren. Der zu findende Begriff müsste die Merkmale
«(fingierte) Ereignisschilderung», «Rekonstruktion aus Erinnerung» und «konzeptionelle
Schriftlichkeit» konnotieren. Em Anfang sei mit dem Vorschlag «metabole Erinnerungsfiktionen»

gemacht und mit ihm zur kollektiv-kollegialen Begriffsfiudung aufgefordert.
Erika Lindig

WERNER Mezger: Narrenidee und Fastnachtsbrauch. Studien zum Fortleben des
Mittelalters in der europäischen Festkultur. Konstanz: Universitätsverlag 1991. 623 S.. Abb.
(Konstanzer Bibliothek, 15).

Die Fastnachtforschung der achtziger Jahre war geprägt von stark divergierenden
Ansätzen und einer zuweilen aggressiv geführten Debatte um die Positionen von Dietz-
Rüdiger Moser und Hans Moser: Während der erste im Karneval ein direkt von der Kirche

inszeniertes heilsgeschichtliches Programm erblickte, negierte der andere jede
theologische Sinndeutung. Dieser Streit mit seinen teilweise überspitzten und provokativen
Thesen war offenbar nötig, um die Forschung weiterzubringen. Es ist Werner Mezger zu
verdanken, dass die entscheidenden Schritte nun endlich getan wurden. In seiner Freiburgcr

Habilitationsschrift zeigt der Autor, dass sich die bisherigen Forschungsansätze gegenseitig

nicht ausschliessen und legt damit zugleich ein neues Fundament für die zukünftige
Fastnachtforschung. Es gelingt ihm überzeugend, einen grossen Teil fastnächtlicher und
närrischer Erscheinungen auf ihren ursprünglich theologischen Gehalt zurückzuführen -
ohne dabei die Umwege, Brechungen und Pervertierungen auszublenden, aufgrund derer

sie schliesslich Eingang ins Brauchtum gefunden haben.

Mezgers Erfolg beruht nicht zuletzt darauf, dass er sich aufdie Entwicklungsgeschichte
des Narren als Zcntralfigur der Fastnacht konzentriert und dabei dem Bild als primärer
Quelle vertraut. Anhand einer unerhörten Fülle von Narrendarstellungen vom 13. bis

zum 18. Jahrhundert - sie machen Mezgers reich bebildertes Werk zu einer wertvollen
kulturgeschichtlichen Fundgrube - erbringt er den Nachweis, dass der Narr zunächst als

Vgl. Erika Lindig: Sage - Schwank - Sagenschwank -? Zur Gattungsdiskussion der
Contemporary-Legend-Forschung. Lutz Röhrich zur Emeritierung gewidmet. Manuskript

Freiburg i.Br. 1990.



Buchbesprechungen - Comptes rendus de livres 103

Symbol der Gottesverleugnung in Erscheinung tritt; um die Narrenfigur herum kristallisiert

sich mit der Zeit ein von theologischer Seite aufgebautes Gegenmodell zur Heilslehre.

Die Standardisierung und Popularisierung des Narren und seiner Attribute fallen mit
der Entwicklung des Buchdrucks und der Verbreitung von Einblattdrucken am Ende des
15. Jahrhunderts zusammen, die ihrerseits in enger Beziehung zum Medium der Predigt
stehen. In der gleichen Zeit lässt sich aber auch eine zunehmende Konvergenz von Nar-
renidee und Fastnachtsbrauchtum nachweisen. Närrische Bilder und Allegorien werden
von Predigern offenbar zunehmend zur Verurteilung fastnächtlicher Exzesse verwendet.
Das Verhältnis der Kirche zur Fastnacht unterliegt nach Mezger im 15. Jahrhundert
einem «Diabohsierungsprozcss»; und gerade mit ihrer stereotypen Vertcufelung liefern die
Geistlichen die Basis für die bis in die Gegenwart hineinreichende Standardisierung des

Karnevals in ganz Europa - allerdings nicht, wie Dietz-Rüdiger Moser zu beweisen
versucht, indem sie die Brauchakteure bewusst zu sündhaftem Spiel anleiten und dadurch
zur freiwilligen Rückkehr zu kirchlicher Frömmigkeit bewegen. Die närrischen Bilder,
Allegorien und Sinngebungen, die die Prediger zur Verurteilung der Fastnacht brauchen,
werden nach Mezger von den Laien vielmehr aus Trotz denn aus Gläubigkeit aufgenommen

und mit Lust und Freude dargestellt. Was die Geistlichen wiederum in ihrer negativen

Haltung bestätigt und sie zu neuen raffinierten Sinndeutungen inspiriert.
Die Ambivalenz des Närrischen spielt also eine wichtige Rolle bei dessen Popularisierung.

So ist denn auch damit zu rechnen, dass den Brauchakteuren die theologische
Bedeutung der von ihnen übernommenen Motivik schon im Spätmittelalter gar nicht
immer klar war oder dass sie diese ganz anders deuteten. (An diesem Punkt sei ein kleiner
Einwand gegen Verallgemeinerungen der folgenden Art erlaubt: «Die Darstellung Evas
als Narrenmutter ist somit nur eine weitere, den Menschen des Spätmittelalters sofort einleuch-

tendeVerdeutlichung des typologischen Verhältnisses zwischen Eva und derGottcsniutter
Maria.» [S.329, Hervorhebung P.P.]

Hinter der von Mezger dargestellten Brauchentwicklung steht eine komplexe
Wechselwirkung zwischen Katechese und Brauchträgern, aus der auch eine gewisse Eigendynamik

der Brauchpraxis resultiert. Immerhin: Die weit verbreiteten närrischen Elemente
(Schweinsblasc, Schiff, Brunnen, Mühle, Brot etc.) und die Figuren der Fastnacht sind keine

zufälligen Phantasieprodukte; sie lassen sich tatsächlich erst vor dem Hintergrund
heilsgescluclitlicher Motivik erklären. Selbst heutige Veranstalter greifen bei der
Wiederbelebung oder Neueinführung von Fastnachtsbräuchen - meistens ohne entsprechendes
ldeengeschichtliches Bewusstsein - auf das im Spätmittelalter ausgebildete,
beilsgeschichtlich imprägnierte Repertoire zurück. Die Konstanz der Formen ist freilich, wie
Mezger zu Recht betont, nicht einfach durch die Kontinuitätsthese zu erklären.

Obschon das theologische Gedankengut die Fastnacht als Gegenstück zur Fastenzeit
weitgehend geprägt haben dürfte, bleibt bei Mczgers Interpretation doch auch ein bedeutender

Spielraum tür ausserkirchhehe Faktoren der Brauchgestaltung: «Vor allen übereilten

Sinndeutungen ist festzuhalten, dass das gesamte, später hochdifferenziertc Fast-
nachtstreiben seinen Ausgang von einer primär ökonomisch begründeten Brauchschicht

genommen Hat.» (S. 490) Aus ganz praktischen Gründen mussten zum Beispiel vor der
Fastenzeit grosse Mengen verderblicher Esswaren konsumiert werden, woraus sich üppige

Fastnachtsmähler ergaben, verbunden mit Tanz, Vergnügungen und Darbietungen.
Werner Mczger zeigt in seiner umfangreichen Studie, wie D.-R. Mosers zweifellos

«bahnbrechende Entdeckung» der Korrelation von Brauchübung und Katechese zu jener
«komplexeren Fastnachtstheorie» ausgebaut werden kann, die Hermann Bausinger
bereits 1983 gefordert hat. Durch die Überwindung der Eindimensionalität von D.R. Mosers

Forschungen erweisen sich auch beispielsweise die gründlichen Quellenforschungen
von Hans Moser als unentbehrliche Bausteine zu einer «komplexeren Fastnachtstheorie».
Es gibt zwar weiterhin offene Fragen, zum Beispiel die soziologische Differenzierung
oder die ausserkirchlichen Einflüsse der Fastnacht betreffend - ihre oftmals vorhandenen
militärischen Aspekte lassen sich nun einmal nicht theologisch erklären. Aber in bezug
aufdie ldeengeschichtlichen Hintergründe der Brauchentwicklung und den ikonographischen

Zugang hat Mezgcr nicht nur in der Fastnachtsdebatte, sondern in der
volkskundlichen Brauchforschung überhaupt neue Massstäbe gesetzt. Peter Pfrunder



104 Buchbesprechungen - Comptes rendus dc livres

HELGE Gerndt: Studienskript Volkskunde. Eine Handreichung für Studierende.
München: Münchner Vereinigung für Volkskunde 1990.199 S., III. (Münchner Beiträge
zur Volkskunde, 12).

Der Band spricht in der Vorbemerk ung die Studentinnen und Studenten direkt an, und
dies istTenor der gesamten Darstellung. Sic ist nicht darauf angelegt, dass etwas schwarz
auf weiss getrost nach Hause getragen werden kann, sondern dass cs ständig mitgedacht
und nachgedacht, ja «nachgearbeitet» werden muss. Das gilt selbst für die zunächst
gegebenen ganz praktischen Hinweise und «Tips» für den volkskundlichen Studiengang,
wobei konkret vom Münchner Studienaufbau ausgegangen wird. Fragen, kritische Sicht,
Offenheit, Selbstrcflcxion und Problembcwusstsein werden schon hier gefordert und
gefördert, und das bestimmt die gesamte Publikation.

Als erster Hauptteil der «Handreichung» wird eine Folge «Grundkurse» vorgestellt.
Sie beginnt mit einer ersten Darlegung dessen, was «Volkskunde» heute sein will, «eine
Wissenschaft, die sich mit dem alltäglichen Leben breiter Bevölkerungskreise befasst»
und deren Blick sich «auf deren kulturelle Äusserungen iu Gegenwart und Vergangenheit»

richtet (S. 25). Rückblickend wird in einem knappen wissenschaftsgeschichtlichen
Abriss, der nur allgemeinste Tendenzen sichtbar machen kann, der Weg zu dieser Auffassung

überdacht, werden Richtungen und Betrachtungsweisen volkskundlicher
Forschung skizzenhaft vorgestellt. Entsprechend der eingangs gegebenen Wissenschaftsauffassung

wird als Gemeinsames für alle volkskundlichen Betrachtungsweisen «der sachbezogene

Blick auf kulturelle Äusserungen» benannt (S. 31). Das fordert Nachdenken
darüber, was «kulturelle Äusserungen» sein können. Ein «erweiterter Kulturbegriff» wird als

Gegenstand für die Volkskunde umschrieben, zugleich aber nicht definitorisch eingeengt,
sondern als «Verständigungsbegriff» offen gehalten, der unser «Forschungsfeld grob um-
reisst» (S. 35). Zahlreiche praktisch-handhabbare und theoretisch zu reflektierende
Hinweise bieten Ausführungen über «volkskundliche Methoden», u.a. von der Begriffsbildung

über Methoden der Feldforschung und der historischen Quellenerschliessung bis

zur Erörterung quantitativer und qualitativer Methoden, sowie einen Überblick über
spezifische Quellenbereiche, wobei immer Möglichkeiten und Grenzen gleichermassen
reflektiert und durch den Blick auf die Nachbarwissenschaften Begriffsverallgemeinerungen

wie «volkskundliche Methode» für bestimmte Vorgehensweisen als vorschnelle
Einengung gekennzeichnet werden.

Eine kurze «Zwischenbilanz» zieht Schlussfolgcrungen aus den behandelten Sachbe-
rcichen und problematisiert sie zugleich. Der Name der Wissenschaft wird in Frage
gestellt, ist nur als Etikett zu begreifen, «das die sich wandelnden Inhalte und Aufgaben
niemals genau zum Ausdruck bringen kann» (S. 74). Auf diese Wandlung mit neuen
Akzentuierungen und Erweiterungen für heutige Problemstellungen und Zielsetzungen aber
komme es gerade an, um sich dem übergreifenden Erkenntnisziel der Volkskunde, der
Sicht des Menschen als kulturbedingtes und kulturschaffendes Lebewesen, nähern zu
können, wobei die geforderte Einbindung in einen historisch-sozialen Bezugsrahmen
wesentlich erscheint. Das alles führt zu Offenheit und Problembcwusstsein, wodurch als

Antwort aufdie eingangs gestellte Frage: Was ist Volkskunde? nun als Ergebnis
problemorientierter Überlegungen die Relativierung erfolgt, dass diese «heute überwiegend als

eine empirisch arbeitende, sowohl historisch als auch soziologisch orientierte Kulturwissenschaft»

(S. 79) nicht als abgeschlossenes, exakt abzugrenzendes System, schon gar nicht
als «Kanon-Reihung» anzusehen und zu betreiben ist, sondern als eine auf «Problem-
komplexe des Alltagslebens breiter Bevölkerungsschichten» (ebd.) zielende Forschungsrichtung,

die ihre Flexibilität und Leistungsfähigkeit stets erneut anhand konkreter
Aufgaben unter Beweis stellen muss (S. 80).

In acht Themenkreisen als zweitem Hauptabschnitt der Darstellung wird diese Sicht
als Leitlinie für wissenschaftliche Arbeitsweisen in ausgewählten, konkreten For-
schungsfeldern zu vermitteln versucht. Überblickt man diese Themenkreisc, so widmen
sie sich sowohl «Kanons-Gebieten wie Brauch und Fest, mündlichem Erzählen, Sachkultur,

als auch neuen kulturellen Bereichen wie Stadt - wobei die Grossstadt das Hauptthema
der Erörterung bildet -, Tschernobyl als kultureller Tatsache, und theoretisch-methodischen

und gegenwärtig übergreifenden Fragestellungen: funktionalistischc Ansätze,



Buchbesprechungen - Comptes rendus de livres 105

Gegenwartsvolkskunde, Kulturforschung heute, für die «Überlegungen zur Alltagskultur,
die an gegenwärtige Probleme anknüpfen» (S. 144), im Mittelpunkt stehen. Schon das

zeigt die Zielstellung dieser Themenbehandlung: Problemfelder sichtbar zu machen für
das Aufspüren solcher Felder, Wachheit zu erzeugen, Fragen zu fordern und zu fördern,
die sich nie mit vorgegebenen, bislang vermittelten Erklärungen und Erkenntnissen
zufrieden geben. Stets wird vom modernsten Stand der Wisscnschaftsauffassung ausgegangen

und auf ihn hingeführt. Auch da, wo der traditionelle volkskundliche Kanon die Linie
der Gedankenführung prägt, wie z.B. bei der Behandlung funktionalistischer Ansätze in
der Volkskunde oder auch der Grossstadtforschung, wird diese Sicht stets au t übergreifende

Bezugsrahmen und Problemorientierungen hingeführt, klassisches Erzählgut im
mündlichen Erzählen z.B. durch alltägliches Erzählen, Autobiographien usw. und
entsprechend andere Formen und Methoden in seiner Relativität gekennzeichnet. Vielfach
erläutert ein bestimmtes Forschungsbeispiel die gegebenen Problemansätze und
Fragestellungen der konkreten Aufgabengebiete. Die Vielseitigkeit der angesprochenen The-
nienbercichc und der ihnen zugeordneten Felder kann in ihren wissenschaftsgeschichtlichen

Perspektiven, theoretisch-methodologischen und sachbezogenen Bedingtheiten,
Problemstellungen und Zielsetzungen überwiegend nur kurz angesprochen werden. Für
die Studierenden wird sich die sehr gedrängte Sicht aufdie beschriebenen Forschungsaufgaben

und -methoden und die Forderung zum Weiterdenken der angesprochenen Themen

und aufgeworfenen Fragen erst durch das Studium der angebotenen Literatur
erschliessen. Diese Literaturangaben zu den einzelnen Abschnitten sowohl wie die beigegebene

Bibliographie erscheinen daher als besonders nützlicher Bestandteil dieser Darstellung,

der die Erreichung ihres Ziels, zu selbständigem Nachdenken über vorhandene und
anzustrebende Problemlösungen undTheoriebildungen und zum Überdenken der eigenen

Ansätze und Ziele zu führen, erst ermöglichen wird.
Fragen und fragen lehren benennen am Anfang des Buches Zitate von Harry Pross

(S. 5) und Rabelais (S. 8) als Aufgabe der Wissenschaft; die «Fraglichkeit» offen zu halten
ist die Aufforderung, mit der die Darstellung schliesst (S. 160). Sic prägt die Ausführungen
m allen Teilen, und das erscheint mir als besonders bedeutsam und Hervorhcbenswertan
einer Handreichung für Studierende, die gerade dadurch das sein kann, was sie anstrebt,
nämlich Arbeitshilfen zu Eigenständigkeit und Selbstrcflcxion im Umgang mit dem Fach
«Volkskunde» zu bieten. Hermann Strobach

Nationalsozialismus im Landkreis Tübingen. Eine Heimatkunde. Ludwig-Uhland-Institut

für empirische Kulturwissenschaft, Projektgruppe «Heimatkunde des
Nationalsozialismus», Leitung: Utz Jeggle. 2. Aufl. Tübingen: Tübinger Vereinigung für
Volkskunde 1989. 404 S., Abb.

Ein wichtiges Buch. Es dokumentiert, wie Forscherinnen und Zeitzeuginnen mit dem
Nationalsozialismus Ende der achtziger Jahre umgehen. Em Prozess, vergessen-verdräng-
tc und verfälschte Vergangenheit aufzuarbeiten und zu analysieren, wird auf verschiedenen

Ebenen eindrücklich sichtbar gemacht. Nicht die Ereignisse, die Erlebnisse der
Überlebenden stehen im Mittelpunkt: «Wir beschäftigen uns mit der Erinnerung an die Opfer
des KZ-Ausscnlagers Hailfingcn/Tiilfingcn, mit der Erinnerung an die jüdische Gemeinde

und ihre Synagoge in Baisingen, mit der Erinnerung an den Generalstreik der Mössin-
gcr Arbeiter gegen die 'Machtergreifung' im Januar 1933. Wir fragen nach der Angst vor
den Kommunisten, nach den speziellen Geschichtsbildern in den beiden Städten Tübingen

und Rottenburg. Wir fragen nach dem Umgang mit dem Kriegstod und den Formen
des Gedenkens an die Opfer von Krieg und Nationalsozialismus, nach der Erinnerung an
die Juden und der an die bis Heute ungeliebte Minderheit der Sinti und Roma, nach den
unterschiedlichen Vcrarbeitungsfornien von Männern und Frauen, nach der Verantwortung

der Wissenschaft (auch der Geschichte unseres eigenen Hauses), und wir beschäftigen

uns mit der Sprache, in der heute über den Nationalsozialismus geredet wird.»
Ebenso ist festgehalten, wie die Öffentlichkeit und die Politiker aufdas Projekt reagiert

Haben. Dass die Steine des Nationalsozialismus aufgehoben und betrachtet werden, er-



106 Buchbesprechungen - Comptes rendus de livres

regt immer noch Anstoss. Entsprechend dominieren kooperative Gemeinden, deren
Archive neben lokalen und regionalen Zeitungen zur Hauptsache dasQucllcnmatenal
liefern. Hinzu kommen über hundert Interviews in der Art subjektiver Erlebnisberichte,
welche die mehr als zwei Dutzend Mitglieder der Projektgruppe gesammelt haben. Das
Resultat offensichtlich kollegialer Teamarbeit hat sich gelohnt. In der Chronologie wird
rückwärts gestiegen, von 1945 zu 1933, was die Verstellung durch die übergross erscheinenden

Schrecken der deutschen Niederlage unterläuft. Denn auch in Tübingen, das in
der französischen Besatzungszone lag, fand keine Zäsur zum Nationalsozialismus statt.
Die Bevölkerung war an einer Entnazifizierung nicht interessiert. Die Interpretation der
Revisionsverfahren und der Entlastungszeugnisse ergibt: «Jeder leugnete ab, jemals
Sympathie für den Nationalsozialismus gehabt zu haben, brachte einen politisch verfolgten
Freund vor, dem er geholfen habe, und nannte Beispiele, wie er das System an seinem
bescheidenen Platz geschädigt Habe.»

Das dritte Kapitel «Ende und Anfang» beginnt mit dem Mitläutertum, registriert die
gemischten Gefühle der Bevölkerung über «Befreiung» und «Besatzung», setzt sich etwas
wenig kritisch mit den Frauen als Kriegsbeute auseinander, demontiert die Ahnungslo-
sigkeit über die Vorkommnisse im KZ-Aussenkommando Hailfingen und erinnert an
Gelöbniskapellen als Dank für den himmlischen Schutz vor den alliierten Bombarde-
inenten. Dann wird ins Jahr 1933 zurückgesprungen, als die nazistische Diktatur anfing
und die Arbeitslosigkeit allmählich zurückging. Ist hier wie auch in anderen Unterkapi-
teln das Material für eine schlüssige Beweisführung zu knapp, so schmälert dies den Ge-
samteindruck nicht. Im Gegenteil, die thesenhaften Folgerungen sind Anregungen, was
es noch zu erforschen gäbe.

«Kult», «Indienstnalinie und Disziplinierung», «Jugend», «Bedrohung und Terror»,
«Widerstände», «Der Wahn der Herrenrasse», «Krieg» lauten die Überschriften der
weiteren HauptkapiteLSukzessive crschliesst sich den Leserinnen ein Netz von Querverbindungen,

Zusammenhängen und Einsichten. Deutlich wird, wie die Nazis in einer Region
die traditionellen kirchlichen und weltlichen Feste umpolen, um die «Volksgemeinschaft»

zu militarisieren. Hitlerlinden, Hitlerbrunnen, Hitlergruss, I Iitler-Jugcnd Akri-
bisch lässt sich verfolgen, wie der Unterricht und die fugendorganisationen in den Dienst
derNS-Propagandaund NS-Schulung gestellt werden und zur Kriegsschule verkommen.
In der Erinnerung überwiegen die positiven Gemeinschaftserlebnisse, Abenteuer und
Sport. Kinder und Erwachsene denunzierten kräftig. Symptomatisch, dass sich nur die
Verfolgten an Bedrohung und Terror erinnern. In Tübingen führte die Nische Religiosität

weniger zur Opposition als zum Rückzug im Kreise Gleichgesinnter. Schwer greifbar
ist der «andere Alltag» der Resignierten, der Verweigerer und der Widerständischen. Die
Behörden rechneten nicht mit einer Rückkehr der deportierten jüdischen Mitmenschen,
umgehend betrieben sie die Verwertung von deren Vermögen, und es will ihnen noch
1951 nicht in den Kopf, dass Überlebende zurückkommen und ihre Sachen zurückfordern.

Die Rolle der Frau im Nationalsozialismus wird im letzten Kapitel «Krieg» nochmals
thematisiert: die «SS-Bräuteschulc», welche als erste des Dritten Reichs im Mai 1938 in
Tübingen eröffnet wurde; Soldatenwitwen, verbotene Beziehungen mit Kriegsgefangenen,

der Kampf der Hausfrau mit der Rationierung. Trümmerfrauen? Gab es keine in
Tübingen? Am - bitteren - Ende steht der «Heldentod» und erinnert an den Anfang der
Lektüre, an die Kontroversen um den offiziellen «Volkstrauertag» auf dem Tübinger
Bergfriedhof, wie und welcher Toten heute gedacht werden soll.

Beeindruckend ist die Fülle desBildmaterials, dessen Verwendung zur Illustration der
Texte manchmal nicht ganz nachzuvollzichcn ist. Die Forscherinnen geben Kunde über
Geschehen und Erleben in ihrer Heimat während des Nationalsozialismus. Sie haben eine
Auseinandersetzung begonnen, die offen bleiben soll. Sie wollen keine Schuld zuweisen,
sondern Verständnis aufbringen und verstehen ohne zu billigen. Das tun sie in aller
Sachlichkeit und Sorgfalt. Nur Hätte ich mir nach der Lektüre der gewichtigen Kapitel
gewünscht, dass die Strukturen des Nationalsozialismus und seine Bedeutung für den Landkreis

Tübingen zusammenfassend herausgearbeitet worden wären. May B. Broda



Buchbesprechungen - Comptes rendus de livres 107

Lutz Röhrich und Sabine Wienker-Piepho (Hg.): Storytelling in Contemporary
Society. Tübingen: Günter Narr Verlag 1990. 224 S. (ScriptOralia 22).

Der vorliegende Band vereint zwanzig, z.T. überarbeitete Vorträge, die 1989 am
internationalen Kongress der Erzählforscher (ISFNR) in Budapest gehalten wurden. Der Kongress

war relativ gross, und das Thema, zugleich Titel dieses Bandes, breit angelegt. Die
methodologische und theoretische Vielfalt der Beiträge darf diesen Umständen
zugeschrieben werden. Vereint sind hier die Arbeiten der Mitglieder der ISFNR Theorie-
Kommission, welche jeweils in morgendlichen Plenarvcranstaltungcn vorgetragen wurden.

Weitcrc Budapester Beiträge erschienen bereits in Fabula 31 (1990).
Lutz Röhrich schliesst seine einführenden Bemerkungen mit Fragen zum ganzen

Unternehmen internationaler Zusammenarbeit. «Wie erfolgreich kann die Theorie-Kommission

einer internationalen wissenschaftlichen Vereinigung arbeiten», fragt cr, «wenn
man sich nur einmal alle fünfJahre trifft, und selbst dann nicht alle anwesend sein
können?» Er fragt sich weiter, ob die Volkskundler der Welt immer noch eine geeinte Familie
seien oder ob ein Punkt erreicht sci, wo man aneinander vorbeirede. Die ISFNR ist seit
ihrer Gründung um 1960 ungemein gewachsen, und der einst familiäre Kreis internationaler

Kollegen hauptsächlich aus Europa und Amerika umfasst jetzt Wissenschaftler aus
aller Welt, deren Anliegen und Ansprüche neu gelagert sind. Im vorliegenden Band wurde

zumindest das sprachliche Problem gelöst, indem alle Beiträge ins Englische übertragen

wurden. Man mag dies als sprachlichen Imperialismus betiteln, doch ist damit ein
Schritt zu einer gemeinsamen Fachsprache gemacht. Vielleicht ist man sich zu wenig
bewusst, dass damit die nationalen Forschungstraditionen, die z.T. radikal unterschiedliche
Schwerpunkte setzen, noch nicht «übersetzt» sind. Röhrichs Fragen bleiben zwar in
diesem Band ohne konkrete Antwort, doch lassen sich aus einigen Beiträgen dennoch
Tendenzen für die Zukunft ablesen.

Die Qualität der Einzelbeiträge ist sehr unterschiedlich; einige Autoren beschränken
sich mehr oder weniger auf ein Vortragsmanuskript, während andere überarbeitetes, mit
Fussnoten versehenes Material vorlegen. Die Sammlung beginnt mit einer Übersicht
gegenwärtiger Forschungsansätze und -problème von Reimund Kvideland, dem neuen
Präsidenten der ISFNR, der nach einem einigenden Zweck oder Ziel für die Erzählforschung
sucht. Als besonders wichtig betrachtet er Studien von Erzählung und Weltanschauung,
mit Schwerpunkten auf gesellschaftlichen und individuellen Funktionen des Erzählens.
Vilmos Voigt, in einem ebenfalls auf allgemeiner Ebene gehaltenen Beitrag betitelt
«Modernes Erzählen - stricto sensu», kritisiert den unreflektierten Gebrauch des Adjektivs
«modern» bei diversen, v.a. amerikanischen Forschern. Je nach Blickwinkel ist alles
Erzählen zeitgenössisch, und Voigt sucht nach konkreteren Anhaltspunkten, die Erzählungen

als der Moderne entstammend charakterisieren. Der letzte Artikel in diesem ersten,
allgemein theoretischen Fragen gewidmeten Teil ist Donald Wards «Idio-Erzählen und
Sozialer Wandel». Nach einer ziemlich kritischen Übersicht über die amerikanische Folkloristik

behandelt Ward eine Form des Erzählens, die bisher noch kaum Beachtung fand: das

innerliche Erzählen, das der/die Erzähler/in sich selbst vorträgt. Erzählen wird hier als

Grundbedürfnis des Menschen anerkannt, als Mittel, um oft schwierige Situationen zu
überwinden (Ward bringt als Beispiel obdachlose Frauen). Das Idio-Erzählen kann
Vorstufe zum Erzählen im grösseren Kreis sein, aber es kann auch einzig der Selbstfindung
der betroffenen Person dienen. Die soziale Bedeutung solchen Erzählens und die Rolle
des Forschers, unterprivilegierten Gruppen Beistand zu leisten in der öffentlichen Verba-
lisierung ihrer Nöte, werden besonders hervorgehoben.

Der Rest des Bandes ist in fünf weitere Teile gruppiert, und die Untertitel widerspiegeln
die etwas unklaren Prioritäten zwischen Gattung, Gruppe, Thematik und Theorie.

Unter dem Titel «Moderne Sagen» finden wir Dorota Simonides' Übersicht der Urban-
sagen aus Polen, sowie LeanJerPeföo/isBetrachtungen zu einer Version des «Phantom
Anhalters». Petzold findet das Feld der modernen Sagen einerseits faszinierend, weil es der
Forschung erlaubt, den Entstehungs- und Verbreitungsvcrlauf der Sagen «ab ovo» zu
begutachten. Anderseits bedauert er die zunehmende Flut von Sammlungen, die den Leser
einladen, weitere Sagen einzuschicken. Diese Sammler, meint Petzold, «kastrieren die
populäre Erzähltradition», da sie dem Leser und potentiellen Erzähler reflektierende, ratio-



108 Buchbesprechungen - Comptes rendus de livres

nelle Elemente vorgeben (S. 58). Es müsste hierjedoch bemerkt werden, dass selbst fach-
wisscnschaftliche Publikationen einem breiteren Publikum nicht vorenthalten werden
dürfen, und die Vorstellung, dass sich Forschung und Übermittlung von Tradition trennen
lassen, ist schlichtweg unrealistisch, weder im heutigen «nachmodernen» Zeitalter noch
zur Zeit der Grimms, selbst wenn wir über bessere Forschungsnnttel als die Grimms
verfügen, wie Petzold meint.

Im Teil «Neue Gattungen» finden wir einen Beitrag von Bengt afKlintberg, der ebenfalls
die Frage des «Modernen» in den modernen Sagen referiert. Af Klintbergs souveräne
Übersicht der Gattungsdiskussion liest sich am besten im Zusammenhang mit Voigts
Überlegungen. Im selben Abschnitt finden sich auch BengtHolbeksBetrachtungen zurFa-
milienanekdotc. Man kann diese Form zwar nicht als neu entdeckte Gattung bezeichnen,

bestellt doch schon eine ansehnliche Literatur hierzu im Bereich «family folklore».
Doch Holbek schafft neue Bezüge, die über die Genre-Kategorisierung hinausgehen. Aus
der eigenen Erinnerung entwickelt er das Beziehungs- und Erinnerungsnetz, das seine
Familie im Anckdotenbereicli aufbaute und das sein Wahrnehmungsfeld und seine
Weltanschauung massgebend bccinflusstcn; diese empirischen Beobachtungen setzt er dann
m Bezug einerseits zu Olriks epischen Gesetzen des Erzählens, anderseits zu den Tendenzen

alltäglichen Erzählens, und versucht im folgenden zu zeigen, durch welche Mechanismen

sich das familiäre Material in traditionelles Material verwandeln kann.
Vier Beiträge befassen sich mit dem Witz. Lutz Röhrich zeigt Möglichkeiten zukünftiger

Witzforschung. Pack Cames beschäftigt sich mit dem Einfluss des Witzes auf konversa-
tionelle Dynamik. Ulf Palmenfeld sucht nach Stereotypen im erotischen Witz, undjawahar-
lal Handoo, in einem der wenigen nicht-westlichen Beiträge, stellt einen indischen Witz-
Zyklus vor. Drei Artikel untersuchen «religiöse Motivationen» des Erzählens. Kvideland
untersucht Memorate in einer norwegischen christlichen Bewegung. Linda Degli postuliert,

dass die Wunderberichte einer Pentecostalischen Gruppe ebenfalls der Sagengattung

zugeschrieben werden können. Mitherausgeberin Sabine Wienker-Pieplio behandelt
die moderne Fortsetzung älterer Formen des Fürbittens in Büchern, die in Autobahnkapellen

aufliegen.
Der letzte Abschnitt umfasst sechs Beiträge, die sich ethnischen und nationalen Erzähl-

phänomenen widmen. Durch ihre Diskussion von Erzählungen über persönliche
Erfahrungen von Hass und Gewalt gegen indische Minoritäten in England bringt Venetia Newall
ähnlich Donald Ward die Frage sozialer Verantwortung von Volkskundlern auf. Veronika

Görög-Karady sucht nach Ansätzen, die schnell wachsende Welt des professionellen Erzählers

in Frankreich zu studieren. Toshio Ozawas Beitrag zu Japan ist leider rudimentär
geblieben, und durch die Fixierung auf «traditionelle» Oralität gibt er kaum die Breite des

Erzählens im Japan der Gegenwart wieder. GiovanniBattista Bronzini fasst einige posthum
veröffentlichte Vorträge von Italo Calvino zur Frage des Märchens im Jahre 2000 zusammen.

Patricia Lysaght will mit einer Repertoire-Studie einer englisch-sprechenden Erzählerin

die bisher vorwiegend gaelischen Informanten gewidmeten Studien aus Irland
vervollständigen. Isidor Levin lädt anhand einiger z.T. sehr kritischer Thesen zur bisherigen
Erzählforschung schliesslich dazu ein, sich mit Hilfe von Computern quantitativen
Untersuchungen zuzuwenden - eine Aufforderung, die vermutlich sowohl theoretische wie
praktische Gegenstimmen hervorrufen wird.

Homo narrans - quo vadis? Wenn dieser Kongressband etwas beweist, so ist es die
unerschöpfliche Breite und Flexibilität des Erzählens. Wie und ob die Erzählforschung auf
Fragen ausserhalb akademischen Interesses Antworten liefern kann, wäre vielleicht ein
Thema für zukünftige Beratungen der ISFNR Theorie-Kommission. Regina Bendix

Wolfgang Bruckner: Sozialgcschichte regionaler Kultur. Lebenslaufnotizen -
Positionsbestimmungen - Bibliographie. Bearbeitet von Ulrike Klotz und Brigitte Fidler.
Würzburg: Bayerische Blätter für Volkskunde 1990.168 S., Abb. (Veröffentlichungen zur
Volkskunde und Kulturgeschichte, 42).

Zur Feier des 60. Geburtstages von Wolfgang Brückner (am 14. Mai 1990), Ordinarius
für Deutsche Philologie und Volkskunde an der Universität Würzburg, erschien dessen



Buchbesprechungen - Comptes rendus de livres 109

Bibliographie, bearbeitet von Ulrike Klotz und Brigitte Fiedler. Es ist cine stattliche Ernte,
die aufS. 93-155 zu Papier gebracht wurde und von einem Register erschlossen wird. Der
Berichterstatter kann nur staunen ob der Fülle und Spannweite, die dieses (vorläufige)
Œuvre umfasst. Neben den selbständig erschienenen Schriften, die elfNummern umfassen

und von der Walltalirtsforschung bis zu Sachkultur-Aiialysen im Umkreis von populärer

Druckgraphik, Bilderfabrik und Hintcrglas-Kunst reichen, ergänzt durch Studien
zur Geschichte des Faches in jüngster Zeit, beeindruckt vor allem die Herausgebertätigkeit.

Sie zeigt geradezu einen von Arbeitswut besessenen Verleger und Wissenschaftsor-
ganisator, der in drei von ihm begründeten Reihen (Veröffentlichungen zur Volkskunde
und Kulturgeschichte, mit Lenz Kriss-Rettenbeck, 1976 ff.; Ethnologia Bavarica. Studien-
Hefte zur allgemeinen und regionalen Volkskunde, 1976 ff.; Land und Leute. Veröffentlichungen

zur Volkskunde, 1978 ff.) der Volkskunde in Bayern und darüber hinaus Ansehen

und Breitenwirkung verschafft hat. Die zahlreichen gedruckten Magister-Arbeiten
und Dissertationen zu regionalen und überregionalen Themen bestätigen die anregende
wissenschaftliche Begleitung der Studierenden durch den Hochschullehrer. Vor allem
Themen zur Erzählüberlieferung und zur Sozialgeschichtc regionaler Sachkultur fallen
dabei unter den aufgeführten 44 Titeln der Veröffentlichungen zur Volkskunde und
Kulturgeschichte ins Auge. Sic charakterisieren aber nur eine Seite des Jubilars, den
Hochschullehrer und arbeitsbesessenen Wissenschaftler. Allein die Zahl seinerAufsätze hat die
Nummer 90 überschritten! Vom streitbaren Wolfgang Brückner künden viele Beiträge in
den von ihm wieder begründeten «Bayerischen Blättern für Volkskunde». Hier wie auf
Tagungen und Kongressen äussert sich bisweilen der Volkskundler der schnellen Feder
und spitzen Argumentation, der Emotionen erhitzt und Positionen bezieht, die die
Gegenpartei erst zum «Angriff» reizen.

Bisweilen erscheinen die der Bibliographie vorangestellten «Bruchstücke von Konfessionen

aus dem wissenschaftlichen und publizistischen Œuvre» wie ein Psychogramm
dieses streitbaren Kultur-Journalisten. Sic erläutern dessen engagierten wissenschaftspo-
litischcn Standort in der bewegten Geschichte des Faches gerade der 70erJahre. Sic geben
aber ebenso Einblick m die nachdenkliche Seite des Kultur- und Wisscnschaftskritikers,
der den Kulturbetrieb, und bisweilen sich selbst, aus der Distanz reflektiert. «Wer viel
schreibt, der eckt viel an» (W Brückner, Bruchstücke, S. 82). Mit dieser Erfahrung muss
Wolfgang Brückner auch in Zukunft leben. Die Rückschau aufsein Leben - zur
Veröffentlichung von Erinnerungen wäre cs wohl noch zu früh - macht aber auch Impulse
namhaft, von denen der Volkskundler seit seiner Studienzeit bei Mathilde Hain in Frankfurt

bis heute lebt: Prmzipientreue, Mut zum Widerspruch, verbunden bisweilen mit
einem übersteigerten Sendungsbewusstsein, und Engagement für Wissenschaft und kulturelle

Öffentlichkeit. Tagungen, Rundfunkbeiträge und Ausstellungen bestätigen die
Resonanz des Faches in der Kulturpolitik der Gegenwart - dank Wolfgang Brückner.

Klaus Guth

Henry Pernet: Mirages du masque. Genève: Editions Labor et Fides 1988. 207 S.,

Abb., Reg. (Religions en Perspective, 3).
Mirages du masque - hinter dem virtuosen Wortspiel verbirgt sich eine ernsthafte Studie

über Entstehung und Zuverlässigkeit wissenschaftlicher Theorien zu den rituellen
Masken Aussereuropas. Von einem am ehesten als kulturanthropologisch zu definierenden

Standpunkt aus verfolgt Pernet, der religionswissenschaftlichen Schule Mircea Elia-
des zugehörig, gleich ein doppeltes Ziel: Erstens das Phänomen Maske verständlicher zu
machen, und zweitens, stets in Bezug aufdie konkreten Beispiele, doch von eigentlich
weitreichender Gültigkeit, für methodologische Probleme zu sensibilisieren.

Das konzise Vorwort wirft nicht nur einige Schlaglichter aufdie Geschichte der Mas-
kenforschung (in Auswahl seien Mannhardt, Frobenius und Meuli genannt), sondern
führt bereits an die zentrale Frage und Methode der Untersuchung heran: In Frage gestellt
werden die selbst in wissenschaftlichen (Übersichts-)Wcrkcn und Ausstellungskatalogen
wiederholten Behauptungen von der universellen Erscheinung der Maske und ihrem
Ursprung in den Anfängen der Zeit, die pauschale Gleichsctzung von Maske und Geist, die

Identifizierung des Trägers mit der Maskierung etc. Schritt für Schritt werden spekulative



110 Buchbesprechungen - Comptes rendus dc livres

Deutungen und Verallgemeinerungen untersucht: Die Theorien betreffend Raum und
Zeit (Verbreitung und Alter ritueller Masken), die Gleichsetzung von Maske und Geist
sowie von Maske und Verstorbenem, die These der «transformation réelle» («Le porteur
devient l'esprit représenté par lc masque») und die angeblichen Repressionen Maskierter
gegenüber Frauen sehen sich mit ethnologischen Fakten konfrontiert und bezüglich
ihrer Glaubwürdigkeit überprüft.

Ob nun Pernet in erster Linie ethnologische Fallbeispiele aus den hauptsächlichen
Maskengebicten Afrikas, Melanesiens oder Amerikas auswählt oder ob prähistorische
Felszcichnungen und archäologische Funde Gegenstand der Verifizierung bilden: die auf
den Gedankengebäuden des 19. Jahrhunderts konstruierten Ideen erweisen sich als
bestenfalls einseitig. Besonders verdienstvoll scheint mir, dass Pernet im Gegenzug nicht
neue Interpretationen entwirft, sondern ohne jede Schadenfreude auf konstruktive Art
einen Beitrag zu wissenschaftlicher Selbstreflexion und sachlicher Kritik leistet (p. 40).
Das dritte Kapitel stellt unter Beweis, dass sich Pernet nicht mit dem Aufdecken von
Schwachstellen begnügt: Am Beispiel der widerlegten Gleichsetzung von Maske und
Geist wird aufgezeigt, wie mit der Maske und ihrem Auftritt vielmehr «des êtres primordiaux,

des héros civilisateurs ct des dieux» und die ihnen zugeschriebenen Handlungen
gemeint sein könnten.

Nun wird man die endgültige Beurteilung zahlreicher Details im umfangreichen
Beweismaterial ausscreuropäischer Herkunft der Kompetenz der Ethnologinnen und
Ethnologen überlassen. Der europäische Ethnologe dürfte, nebst der prägnanten Einleitung
und Zusammenfassung, vor allem das fünfte Kapitel studieren, das eine Auseinandersetzung

mit dem Gedankengut von Frazer. Westennarck, Freud und den daraus entwickelten
Theorien Meulis beinhaltet. Da Pernet einleitend Suzanne Chappaz zitiert, hätte der

Volkskundler gerne die Anwendung von Pernets Vorgehen auf hiesige Verhältnisse
verfolgt. Dies um so mehr, als eine vor 20 Jahren in Museen und regionalen Studien einsetzende

Entmythologisierung die Schweizer Masken aus abgehobenen Theorien auf
historischen Boden zurückführt, sie in den sozioökonomischen Prozess integriert und die
Wandlungen und Neuentstehungen des 19. Jahrhunderts beleuchtet. Eine Aufgabe, die
noch nicht für alle «rituellen» Masken der Schweiz gelöst ist und für deren Bewältigung
Pernets Methode zu diskutierende Anregungen vermittelt. Werner Bellwald

Erno Kunt: Foto-Anthropologie. Bild und Mensch im ländlichen Ungarn der ersten
Hälfte unscresjahrhunderts. Bearb. von Edith A. Weinlich. Würzburg: Bayerische Blätter
für Volkskunde 1990. 92 S., 21 Abb. (Veröffentlichungen zur Volkskunde und Kulturgeschichte,

43).
Der Bedeutung, die Heute der Fotografie in der Volkskunde - sei es als Quelle, als

Methode oder als Vermittlungstorni - zukommt, steht ein offensichtlicher Mangel an
systematischen Arbeiten zum volkskundlichen Umgang mit dem Medium Fotografie gegenüber.

Um so dankbarer greift man aut Ernö Kunts Untersuchung über «Bild und Mensch
im ländlichen Ungarn der ersten Hälfte unscresjahrhunderts» zurück. Nicht um die
Darstellung des ländlichen Ungarn durch visuelle Medien - also um eine Art visuelle
Monographie - geht cs Kunt dabei, sondern um die Frage nach dem kulturanthropologischen
Quellenwert der Fotografie, aber auch um die Fotografie in ihren verschiedenen
gesellschaftlichen Gebrauchsweisen und Bedeutungsebenen.

Seitdem die Frage nach den «sozialen Gebrauchsweisen der Fotografie» gestellt ist.
geht das kulturanthropologische Interesse am Medium Fotografie weit über dessen klassischen

Anwendungsbereich - etwa als Quelle der Realienkunde oder als Methode bei der
Erforschung nonverbaler Kommunikation - hinaus. Der sozial- und kulturhistorische
Gehalt einer Aufnahme vergrössert sich offensichtlich, wenn man davon ausgeht, dass die
Fotografie eben nicht nur Alltagsrealitäten abbildet, sondern auch gesellschaftliche
Vorstellungen widerspiegelt. So betrachtet, eröffnen zum Beispiel Familienaufnahmen oder
biografische Fotografien einen aufschlussreichen Zugang zu schichtspezifischen Ausprägungen

einer Kultur. Und über systematisch katalogisierte Privatsammlungen erschliessen

sich generationenübergreifende Beziehungsnetze, soziale Mobilitäten, religiöse
Orientierungen.



Buchbesprechungen - Comptes rendus de livres 111

Mit der Frage nach den Gebrauchs- und Bcdeutungswcisen erweitert sich aber auch
der Quellenwert der stark standardisierten, im Atelier des Berufsfotografen entstandenen
Anlassfotografie; etwa wenn es um die Aneignung bürgerlicher Werte durch die bäuerliche

Gesellschaft geht oder um den Wandel von kollektiven zu familiären und individuellen
Traditionen. So beschreibt Kunt die Integration der Fotografie in die bäuerliche Kultur

als aktiven Aneignungsprozess: Indem anfänglich die der Fotografie innewohnenden
individuellen Züge zugunsten symbolhafter, kollektiver Elemente (z.B. Anordnung,
Haltung, Tracht, Umfeld) zurückgedrängt wurden, gewannen die fotografischen Bilder
innerhalb des herkömmlichen bäuerlichen Zeichensystems ihre verständliche Funktion.

Bei aller Würdigung der Fotografie als kulturanthropologische Quelle und als Arbeitsmittel

der Feldforschung versäumt es der Autor nicht, auch aufdie Grenzen der Fotos als

Datenträger hinzuweisen. Gerade da, wo es um das qualitative Verstellen kultureller
Phänomene geht, muss die Rolle der Fotografie diejenige eines Hilfsmittels bleiben. Anderseits

wird durch den erweiterten Blick aufdie Gebrauchsweisen die Fotografie selbst zum
Untcrsuchungsobjckt.

Was Kunt über das ländliche Ungarn der ersten Hälfte dieses Jahrhunderts feststellt,
findet seme Gültigkeit zweifellos auch in einem weiteren geografischen Umfeld; allzu
offensichtlich sind die Parallelen zu andern vorindustriellcn Kulturen Europas. Als Mangel

dieser «Foto-Anthropologie» erweist sich ausgerechnet der dann praktizierte
Umgang mit dem Bildmaterial: Die 21 Abbildungen erscheinen bloss als Anhang und leiden
unter einer ungenügenden Reproduktionsqualität. Trotzdem leistet das schmale Büchlein

wertvolle Dienste sowohl als Beitrag zur theoretischen Auseinandersetzung wie auch
als praktische Anleitung tür Feldforschung und Museumsarbcit. Thomas Antonietti

Esther GajeK: Adventskalender. Von den Anfängen bis zur Gegenwart. München:
Süddeutscher Verlag o.J. (1988). 136 S., 101 Abb.

Das Buch erschien als Begleitband zu einer Sonderausstellung im Bayerischen Natio-
nalmuseum zum 80. Jubiläum der gedruckten Adventskalender.

Die Autorin hat den Themenbereich klar abgesteckt. Es ist ihr Ziel, die Geschichte des

1908 erstmals auf dem Markt erschienenen, gedruckten Adventskalenders anhand der
Produktion von Münchner Verlagen zu zeigen. Sie behandelt auch dessen Vorformen,
welche von den Eltern selbst angefertigt wurden, um ihren Kindern das Warten auf
Weihnachten zu verkürzen. Sic waren mit kleinen Bastelarbeiten verbunden. Die ersten
gewerbsmässig hergestellten Kalender griffen auf diese Vorbilder zurück. Jcdcsjahr erweiterte

Gerhard Lang, der Erfinder der gedruckten Form, seine Kollektion um mehrere,
sehr verschiedene Stücke. Immer mehr Verlage griffen die Produktion von Adventskalendern

auf. Je nach ihren Schwerpunkten fielen die Themen der Dcckbilder mehr profan
oder mehr religiös aus. Frau Gajek vergisst nichtjene Exemplare zu erwähnen, welche
gespickt mit nationalsozialistischen Symbolen während zweier Kriegsjahre publiziert worden

sind. Innovativ und anregend ist, dass die Autorin auch aufdie heutigen Entstehungsarten

und die vcrkaufsstrategischen Kriterien eingeht. So spielt heute der Geschmack des
Käufers auch eine Rolle. Die Themen der Adventskalender Hängen nicht mehr nur vom
Verlag und von den Zeichnern ab, sondern auch von den aktuellen Fcrnseh- oder
Filmhelden der Kinder. Das früher beliebte religiöse Motiv wird Heute nur noch selten
gekauft und somit kaum produziert. Futuristische Zeichnungen, wie zum Beispiel «Apollo»
vom Adolf Korsch Verlag (Abb. 100), erweisen sich als Ladenhüter. Die bestverkauften
Kalender sind hingegen jene mit einem nostalgischen Bild oder solche, die Tiere bei
Wcihnachtsvorbcreitungen zeigen.

Jeder im Katalog beschriebene Kalender ist abgebildet. Leider stehen die Abbildungen
nicht immer neben dem Text. Dadurch wird das Verfolgen von Frau Gajcks Aussagen
erschwert. Dem Katalogband wie der Ausstellung liegt Frau Gajeks unveröffentlichte
Magisterarbeit zugrunde, was Uneingeweihte allerdings erst bei genauem Studium der
Bibliographie entdecken. Für diese Arbeit wurden offensichtlich Verlagsarchive ausgewertet
und Befragungen durchgeführt.

In ihrem Werk zeichnet Esther Gajek deutlich die Entwicklung der Adventskalender



112 Buchbesprechungen - Comptes rendus de livres

von den Formen zum Ausschneiden und Aufkleben bis zu den heute bekannten Exemplaren

auf. Ihr Begleitband schliesst eine Lücke in der Erforschung dieses neuen
vorweihnachtlichen Brauches. Die Untersuchung zeigt eine zeitliche Ausdehnung von
Weihnachten und eine Verstärkung der Kindlichkeit des Festes auf Kosten der Religion.

Alessandra Ferrini

Rolf LINDNER: Die Entdeckung der Stadtkultur. Soziologie aus der Erfahrung der
Reportage. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1990. 317 S.

Auch wer heute städtische Kultur erforscht, kommt kaum vorbei an jener «Entdck-
kung» der Chicagoer Soziologie der 20er und frühen 30er Jahre, ihrer Konzeptualisie-
rung der Stadt nämlich als kulturelles System, das sozialräumliche Differenzen erzeugt
und durch sie hergestellt wird. Robert Ezra Park (1864-1944), Begründer der «Chicago
School», ist aber auch deswegen von besonderem Interesse für eine gegenwartsbezogene
Stadtvolkskundc, weil seine Herangehcnswcisc an die Erscheinungen städtischen Lebens
-die Lindner an Riehls «Wanderstudium» und an die Figur des Flaneurs bei Benjamin
erinnert - Offenheit für die Erlebnisdimension des Urbanen mit grosser theoretischer Be-
wusstheit verband: «eine Wirklichkeitssicht, die auf dem Grundsatz beruht, das menschliche

Verhalten und soziale Prozesse vor Ort zu beobachten» (S. 143).
Das Verdienst von Rolf Lindners äusserst zugänglicher Studie liegt nicht nur im

Erschliessen der wichtigsten methodischen und theoretischen Ansätze der frühen amerikanischen

Stadtsoziologie, obwohl allein die Revision des Bildes der in der Soziologiege-
schichte immer als konträr begriffenen Leitfiguren Robert E. Park und Ernest Burgess -
auf den das ökologische Modell zonaler Stadtentwicklung zurückgeht - sowie die sorgfältige

Aufarbeitung der Wechselbeziehungen zwischen Robert E. Park und Georg Simmel
in ihren Auffassungen von «Grossstadt als pars pro toto für Gesellschaft» das Buch lesenswert

machen. Vielmehr schreibt Lindner Wissenschaftsgeschichte - indem er die Ver-
schränktheit von persönlicher Biographie und soziologischer Thcoriebildung am
Beispiel Parks entfaltet - und Kulturgeschichte - indem er die Herausbildung von zwei neuen

grossstädtischen Berufstypen, Reporter und Soziologe, die den Übergang in die
Moderne markieren, aufzeigt.

Der eigentliche Impetus der Studie ist denn auch die Klärung des Verhältnisses von
Soziologie und Journalismus. Indem er «den Einfluss der journalistischen Vergangenheit
von Park auf die Formulierung eines Programmes der Grossstadtsoziologie»
rekonstruiert (S. 144), gelingt es Rolf Lindner, die sog. Entlehnungsthese ihrer Grundlage zu
berauben, die jahrzehntelang gültige Behauptung nämlich, die Chicagoer Soziologen hätten
ihren methodischen Zugang der Ethnologie entlehnt und deren «teilnehmende
Beobachtung» einfach kopiert. Zweifellos schien einiges für diese Annahme zu sprechen: Nicht
nur, dass die Hauptwerke der Begründer des «field work»-Ansatzes, Malinowski und
Radcliffe-Brown, zeitgleich publiziert wurden, sondern Park selbst etablierte diesen
Zusammenhang in einem Aufsatz. Lindner aber entlarvt dies als «Legitimationsfigur, die die
Nähe der soziologischen Feldforschung zur ethnologischen Feldarbeit in den Vordergrund

rückt, um die erheblich prestigeschwächere Verwandtschaft mit der journalistischen

Recherche zu verdecken» (S. 96). Mit Akribie führt Lindner seinen Beweis und
kann umgekehrt prägende Einflüsse der Park'schen Forschungsmethode auf die ethnologische

Untersuchungspraxis - insbesondere in der Gemeindeforschung - nachweisen.
Letztlich geht es Lindner aber nicht darum, Park vor den Vereinnahmungsgesten der

Ethnologen zu retten: vielmehr führt sowohl die frühe Ethnologie als auch die frühe
Soziologie glcichcrmassen zurück auf einen zeitspezifischen kulturkritischen Impuls. Die
Forschung über Randständigkcit in der Grossstadt, wie sie in zahlreichen Monographien
der «Chicago School» ihren Niederschlag fand, wurde angeregt und in grossen Teilen
geleistet von Wissenschaftlern, deren gemeinsames Merkmal die Randständigkcit in
Gesellschaft und Universität war. Marginalität, Fremdheit und Entwurzelung kristallisieren
sich im von Park geprägten kultursoziologischcn Typus des «marginal man» als kritische
Attitüde des Aussenstehen, die ihn mit einer wissenschaftlicher Objektivität nahekommenden

Klarsieht ausstattet, die Lindner im «interesselosen Interesse» am Menschen der



Buchbesprechungen - Comptes rendus de livres 113

Stadt, wie es die Soziologen um Park als Haltung entwickeln, wiederfindet. «To see life» -
der in diesem Motto verdichtete Drang zur Forschung - als kontrollierte Selbstentfremdung

und experimentelle Randständigkeit - hat seinen Grund in einem Erfahrungshunger,
einem Sich-hmgczogen-fühlen zum «wirklichen Leben», das Lindner diagnostiziert

als «Reaktionsbildung auf den aufgeklärten Neo-Puntanismus» in den Vereinigten Staaten

zu jener Zeit. Robert E. Park erscheint damit als Mitglied einer Zwischengeneration
von «kulturellen Dissidenten», die den Übergang von der amerikanischen «genteel tradition»

zur Kultur der Moderne markieren. Gisela Welz

Materielle Kultur und religiöse Stiftung im Spätmittelalter. Internationales
Round-Tablc-Gespräch. Krems an der Donau 26. September 1988, redigiert von Gerhard
Jaritz. Wien: Verlag der Österreichischen Akademie der Wissenschaften 1990. 272 S.,
31 s/w Abb., 12 Graphiken u. 4 Tab. (Veröffentlichungen des Instituts für mittelalterliche
Realienkunde Österreichs, 12 Sitzungsbcr. der Österreichischen Akademie der
Wissenschaften, Phil.-Hist. Kl., 554).

Das 1970 in Krems gegründete Institut für mittelalterliche Realienkunde Österreichs
zieht mit interdisziplinären Forscliungsmethodcn noch vorhandene Originalgegenstände

sowie bildliche und schriftliche Quellen heran, um systematisch den Alltag des Spät-
lnittclaltcrs interpretierend zu erkunden. Bereits liegt em Dutzend beachtlicher Sammelbände

vor, welche verschiedenste Aspekte der spätmittelalterlichen Sachkultur (so etwa
der Klöster, des Adels, der Bauern, der Handwerker) als Erträge internationaler Round-
Table-Gespräche behandeln. Der hier vorliegende Band mit insgesamt 11 Studien widmet
sich den religiösen Stiftungen, wobei die jeweilige Eingrenzung des Materials sowohl in
geographischer wie teilweise auch in sachlicher Hinsicht zu Ergebnissen führt, Hinter
denen die lokale Ausprägung und die Vielfalt des spätmittelalterlichen Stiftungswesens um
so deutlicher hervortreten können.

Für die Thematik grundlegend ist die Studie von Harry Kühnel, «Sinn und Motivation
mittelalterlicher Stiftungen». In der «Buchhaltung des Jenseits» (Jacques Chißoleau) boten
Almosen- und Stiftungswesen dem Reichen eine Chance, seine Sünden abzubüssen.Der
Kaufmann, stets im Gewissenskonflikt mit dem erzielten materiellen Gewinn und
kirchlichen Vorschriften, konnte in der Stiftung Geschäftssinn mit Frömmigkeit vereinen. Von
religiösen Objektstiftungen im österreichischen Raum, insbesondere in Klöstern, ausgehend,

systematisiert Gerhardjaritzdie sich für die Realienkunde ergebenden Hauptfragen
und belegt mit statischem Verfahren, wie solche erhaltene Zeugnisse Indikator für die
Entwicklung der materiellen Kultur vom späten 12. Jahrhundert bis in die Zeit nach 1500
sein können. Wie eng die steigende Qualität und Quantität der Stiftungen mit dem
wachsenden Reichtum eines städtischen Bürgertums zusammenhängen, veranschaulicht Rolf
Kiessling an den Seelgeräten in Augsburg. Ähnliches zeigen John Klassen an böhmischen
Quellen und Marguerite Gonon an den erhaltenen 5720 Testamenten, die am Hof von
Forez (Departement Loire) zwischen 1203 und 1460 ausgestellt wurden. Ulrich Knebelkamp

weist aufdie geradezu immense Stiftung des Nürnberger Hcilig-Geist-Spitals durch
den Finanzier Konrad Gross im Jahre 1339 hin. Nicht unter dem bislang üblichen
volkskundlichcn Aspekt, sondern in realicnkundlichcr Hinsicht untersucht Christine Edith

Janotta an Salzburger Quellen Stiftungen im Wallfahrtswescn. Elisabeth Vavra macht aus
Testamentsauszügen deutlich, dass sich die Intention an einer öffentlichen Kunststiftung
im 15. Jahrhundert vom blossen Seelenheil allmählich zur mehr weltlichen Devise «ad

majorem glomm fundatoris» verschieben kann. Dass sich damit aussterbende Familien
ihr öffentliches Andenken sichern wollen, macht unter anderem auch Wolfgang Schmid an
Kunststiftungen in Köln deutlich. In Italien, so Ingo Herklotz, erwacht der Wunsch nach
einem weithin sichtbaren Denkmal und das Gespür für öffentliche Wirksamkeit einer
solchen familiären Stiftung bereits nach 1300. Geradezu spannend liest sich schliesslich der
Beitrag von Christine Göttler und PeterJetzier üoex «Doktor Thüring Frickers'Geistermesse'»:

Der reichbegüterte Berner Jurist finanzierte zum Seelenheil der gesamten Heimatstadt

1505 eine Stiftung im Münster und liess auf der linken Seite unter dem Lettner einen
Allerseelenaltar mit einem heute noch erhaltenen Retabel errichten, dessen Bildpro-



114 Buchbesprechungen - Comptes rendus dc livres

gramm einen theologischen Streit zwischen Dominikanern und Franziskanern
verursachte. Denn der eine Flügel zeigte eine im «Speculum exemplorum» beschriebene sog.
Geistermesse, bei der verstorbene Kleriker und Laien eine Eucharistiefeier begehen. Da
nach scholastischer Auffassung Tote aus eigener Kraft keine Verdienste mehr erwerben
können, mussten die Totenschädel der zelebrierenden Priester übermalt und in belebte
Gesichter umgestaltet werden.

Der illustrierte und redaktionell bestens betreute Band eröffnet dem historischen
Volkskundler neue Zusammenhänge und bislang wenig gestellte Fragen.

Peter Ochsenbein

Herbert Schwedt (Hg.): Brauchforschung regional. Untersuchungen in Rheinland-
Pfalz und im Saarland. Stuttgart: Franz Steiner Verlag Wiesbaden 1989. 391 S., 7 Abb., 23
Karten (Mainzer Studien zur Sprach- und Volksforschung, 14).

1984/85 führte die Abteilung Volkskunde des Deutschen Seminars der Universität
Mainz eine rund 60 Punkte umfassende schriftliche Umfrage in den Bundesländern
Rheinland-Pfalz und Saarland durch, welche - so Herbert Schwedt im Vorwort dieses Bandes

- «Festbräuche öffentlichen Charakters» betraf. Die eingegangenen Antworten (der
Rücklauf betrug generell über 70%) wurden für Karten und Kommentare des Geschichtlichen

Atlas der Rheinlande, für eine Monographie über alte und neue Feste sowie für cm
zweisemestriges Projektseminar in Mainz genützt. Dessen Ergebnisse bilden den Inhalt
vorliegenden Buches. Die Studierenden wählten ihre Themenbereiche frei und Hatten
auch die Möglichkeit, sie «nach eigenen Vorstellungen zu bearbeiten».Das führte fallweise

zu das Fragebogenmaterial ergänzenden Fallstudien, zu Nachbefragungen und
teilnehmender Beobachtung und insgesamt zu sowohl quantitativ als auch qualitativ
unterschiedlichen Arbeiten, 25 Aufsätzen von 41 Autorinnen. Den Grundlagen entsprechend
spielen die statistische Auswertung und kartographische Umsetzung in den Beiträgen
eine grosse Rolle; in den mit Feldforschung und zusätzlichen Erhebungen verbundenen
Fallstudien stehen historisch-phänomenologische, auch funktionale Aspekte stärker im
Vordergrund.

Teil I, «Bräuche in Bewegung», bringt das gesamte Untersuchungsgebiet oder grössere
Regionen betreffende Studien zu Einzelbereichen wie Fastnacht, Lehenausruten. Stabaus
und Sommertag, Mai-, Pfingst- und Kirchweihbräuchen, Martins-, Schützen- und Weinfesten.

Herausgearbeitet werden Bewegung und Wandel - Wandel der Funktionen, der
Träger-, Verschiebungen in der Verbreitung, Schwund und Ncuwuchs ...Mit diesem, mit
«Neuen Festen», setzt sich der Projektleiter, HeriertSc/nveJt, auseinander: Er versucht eine
Kategorisierung dieser Festivitäten, unterscheidet «zelebrierte» und «offerierte» Formen
und streicht den Zusammenhang zwischen dem «Bedeutungsvcrlust von Orten» und
dem Entstehen von Dortfcstcn heraus.

Im zweiten Teil, «Grosse Städte, kleine Räume - Determinanten der Festkultur», geht
cs nicht mehr um einzelne «Feste» oder «Bräuche», sondern um Bestandsaufnahmen in
Orten und Regionen: in Worms und Mainz, m einem Vorort von Trier, in
Verbandsgemeinschaften und Kleinlandschaften. Beschrieben, in einem Fall auch vergleichend
analysiert, werden das «Festwesen», «Festbräuche», «Bräuche», was einerseits einen
unvoreingenommenen Umgang mit diesen Begriffen andeutet, welche teilweise synonym
verwendet werden, andererseits aber ein Ergebnis der Untersuchungen sein kann: Vielleicht
ist es eben die «Bewegung» - der wirtschaftliche und soziale Wandel -, durch die Sitte,
Normen, soziale Kontrolle ihre Verbindlichkeit bzw. Wirkung verloren haben, durch die
«Bräuche» zu «Festen» werden? Eine - leider fehlende -Zusammenfassung hätte sich mit
diesen terminologischen Fragen auseinandersetzen können und auch mit dem - über den
einer ordentlichen Dokumentation hinausgehenden - Nutzen dieser Untersuchungen,
die man als brauchbare Versuche werten kann, sich mit der unmittelbaren Gegenwart und
ihren Vcranstaltungstormen auseinanderzusetzen. «Auseinandersetzung» bedeutet
jedoch auch Kritik, die man gerade in studentischen Arbeiten gewohnt ist und deren nahezu

völliges Ausbleiben verwundert: Kritik an Festen und sogenannten «Brauchträgern»
zumeist konservativen Zuschnitts (man lese nur den Beitrag über die «traditionellen»



Buchbesprechungen - Comptes rendus de livres 115

Schützenvereinigungen), Kritik an sich im Festwesen widerspiegelnden dörflichen
Hierarchien, stärkere Auseinandersetzung mit ökonomischen Verflechtungen (wer wird nun
wirklich zur Weinkönigin gewählt - die Schönsten oder die Töchter der Einflussreichsten?).

Aber, der Herausgeber betont es, die Auswertung des reichen Materials hat mit
diesem Bande eben erst begonnen; er bringt einmal die Fakten - mehr Kritik, mehr
Parteinahme (etwa für die Wormser «Woche des ausländischen Mitbürgers» und gegen die
Förderung des Alkoholismus durch diverse Weinfeste) dürfen wir uns für die Fortsetzungen
wünschen. Den Autorinnen wünschen wir, trotz der vielfältigen Lcistungszwänge, genügend

Zeit, um sich einmal mit der Kritik der Grundbegriffe oder mit der Forderung
«Probleme statt Fakten» auseinanderzusetzen und auch mit den Möglichkeiten und Grenzen
der kartographischen Methode. Olaf Bockhorn

EtnoloSki Atlas Jugoslavie. Karte s komentarima. Svczak 1. Ethnologischer Atlas
von Jugoslawien. Karten und Kommentare. Heft 1. Zagreb: Zentrum für ethnologische
Kartographie der Universität 1989. 30 S., 7 Faltkarten in Buchtaschen.

Am 21. Oktober 1958, auf ihrer ersten Tagung in Osijck, Hatte die Ethnologische
Gesellschaft von Jugoslawien auf Anregung von Branamir Bratanic (1910-1986) die Arbeit
am Ethnologischen Atlas von Jugoslawien aufgenommen und eine eigene Kommission
gegründet. 1961 wurde zur Durchführung dieses grosszügigen Vorhabens ein eigenes
Forschungszentrum an der Universität Zagreb errichtet, dem zuerst Bratanic vorstand, ab
1980 VitomirBclaj. 1982 wurde es umbenannt in «Zentrum für ethnologische Kartographie»

und hat heute den Status eines eigenständigen wissenschaftlichen Instituts an der
Philosophischen Fakultät der Universität Zagreb. Die Finanzen werden von einer «Sclbst-
vcrwaltenden Interessengemeinschaft für die wissenschaftliche Arbeit in der SR Kroatien»

aufgebracht.
Das erste Heft, dem noch weitere folgen sollen (Bd. 2 soll die Items «Feueranzünden»,

«Bienenkörbe (Formen)», «Zu Hause gebrannte Schnäpse», «Bräuche der Geburt»,
«Bräuche und Glauben um Pflanzen und Bäume» umfassen), behandelt folgende Themen:

«Formen und Verbreitung der Eggen m Jugoslawien» (S. 1-6, von Aleksandra Muraj),
«Bezeichnung für Eggen in Jugoslawien» (S. 7-8, von Tomo Vinscak), «Bienenzucht» (S.

9-19, von Vlasta Domacinovic), mit den Unterabteilungen: «Waldbienenzucht», «Einfan-

gen von Bienenschwärmen», «Sammeln von Waldbienen aus Baumhöhlen», «Bienen in
Höhlen, Felsen, Gestein und Erde» und schliesslich «Kultische Gärtchen» (die bekannten
«Adonisgärtlein», S. 21-30, von Vitomir Belaf), wobei besonders die Termine untersucht
werden, für welche die Gärtchen vorbereitet werden, und die Frage, was mit ihnen nachher

geschieht.
Der Text der Kommentare ist zweispaltig kroatisch und deutsch gebracht und mit der

wichtigsten Literatur versehen (bei den «Kultischen Gärtchen», wo auch nichtjugoslawi-
schc Gebiete mitbcrücksichtigt sind, wäre eventuell die Studie von G.A. Megas zu den
Adonisgärtlein in Serres im Tagungsband des 1. Symposiums für Nordgriechischc
Volkskunde, Thessaloniki 1974, S. 183-189 zu ergänzen). Die einzelnen Orte sind kodifiziert
und mit Hilfe eines Zahlen/Buchstaben-Schlüssels auf den Karten aufzufinden.

Die Karten selbst sind von vorzüglicher Druckqualität, die diakritischen Zeichen und
Symbole in intensivem Rot deutlich zu erkennen und zu unterscheiden. Karte 1.141 mit
den Eggcnformen bringt insgesamt 17 Typen, darunter Rahmeneggen mit Zähnen (Qucr-
eggen, dreieckige, trapezförmige, parallclogrammartigc, Längseggen), Bretter- und
Strauchcggen. Auf den ersten Blick zeichnen sich relativ kompakte kulturgeographische
Zonenbildungen ab; eine Auswertung dieser Angaben scheint auch besonderes Interesse
für die vergleichende Balkanologic zu haben, da die traditionellen agrarischen Produk-
tionstormen im Zentrum des Forschungsintcresses auch in Bulgarien und Griechenland
gestanden haben. Karte 1.142 bringt die Terminologie für die Eggen, insgesamt siebzehn
Kategorien. Auch hier sind die für die jugoslawischen Landschaften so charakteristischen
Zonenbildungcn mit ihren z.T. scharfen Grcnzkonturen abzulesen.

Karte 1.511 gehört zum thematischen Zyklus der Bienenzucht, für die die Slowenen
kürzlich eine interessante Veröffentlichung vorgelegt haben. Die Karte behandelt das



116 Buchbesprechungen - Comptes rendus de livres

«Einsammeln von Waldbienen aus hohlen Bäumen» (mit den Variablen: Ausräuchern,
durch Schwefelrauch, Feuerschwamm, Fetzen, Kuhmist, Anlocken durch duftende Kräuter,

Sauermilch usw., Baumfällen usw.). Die Streudichte der Angaben ist naturgemäss
dünn, was auch für die nächsten Karten gilt: 1.512 Einfangen von Waldbienen, 1.513
Einsammeln von Waldbienenhonig (meist durch Ausräuchern der Bienen) und 1.514
Honiggewinnung aus Höhlen, Felsen, Gestein und Erde (meist durch Ausräuchern).

Karte 8.321 behandelt die «Kultischen Gärtchen», im zentralen und südlichen Teil von
Jugoslawien weithin unbekannt, im Norden, Nordosten, am dalmatinischen Küstenstrei-
fen und im dinarischen Hinterland meist zu Weihnachten oder Neujahr, seltener zu anderen

Jahresterminen wie Fasching und Ostern, Johannis und zu anderen Gelegenheiten.
An Variablen sind nachgewiesen: wird ins Feuer geworfen, den Hühnern gegeben, allgemein

dem Vieh, in den Wein- und Obstgarten getragen, aufs Feld getragen, in den Brunnen

geworfen, in die Kopfhaare gesteckt. Diese Praktiken haben anderswo mantische
Funktion oder wirken als Kraft- und Segensübertragung.

Das erste Heft des Ethnologischen Atlas Jugoslawiens ist freilich nur ein bescheidener
Anfang einer Publikationstätigkeit, die in den nächsten Jahren ihre Fortsetzung finden
muss und hoffentlich nicht von den inneren Schwierigkeiten des Landes beeinträchtigt
wird, eine erste Kostprobe des angehäuften und auszuwertenden Informationsmaterials.
Derartige volkskundlichc Kartenprojekte, die langfristiger Planung, intensiver Vorarbeiten

und gesicherter Finanzierungsverhältnisse bedürfen, sind sensible Langzeitunternehmen,
die in verschiedenen europäischen Ländern z.T. seitJahrzehnten laufen, jedoch zu

unterschiedlichen Ergebnissen geführt haben, aber in den seltensten Fällen zu einem
wirklich befriedigenden Abschluss gekommen sind. Dass in dem krisengeschüttelten
Nachbarland dieses volkskundliche Vorhaben gerade zu diesem Zeitpunkt seine ersten
Früchte der internationalen Öffentlichkeit vorlegen kann, scheint ein positives Zeichen
für die Leistungsfähigkeit und Unbeirrbarkeit dieser Disziplin zu sein.

Walter Puchner

Michael Prosser: Spätmittelalterliche ländliche Rechtsaufzeichnungen am Oberrhein

zwischen Gedächtniskultur und Schriftlichkeit. Untersuchungen am Übergang von
analphabetischen zu skriptualcn Überlieferungsformen im Blickfeld rechtlicher
Volkskunde. Würzburg: Bayerische Blätter für Volkskunde 1991. 223 S. (Veröffentlichungen
zur Volkskunde und Kulturgeschichte, 47).

Es ist für einen Rezensenten immer eine angenehme Aufgabe, wenn er eine Arbeit
besprechen darf, die seine eigenen Auffassungen bestätigt. Der Verfasser dieser Freiburgcr
Dissertation erkundet anhand der überlieferten mittelalterlichen Rechtsaufzeichnungen
am Oberrhein die schriftlose «Volkskultur», die rem aufdie Erinnerung von Personen
angewiesen ist und damit ihre Überlieferungstechniken auf diese Bedingung einstellen
muss (S. 7). Er spricht daher von «Gedächtniskultur».Zweifellos ist das Gedächtnis für die

Überlieferung der schriftlosen «Kultur» das beinahe einzige Traditionsmittel. Aus diesem
Grunde spielen die Memorierungshilfen, die der Verfasser im einzelnen behandelt, eine
sehr grosse Rolle. Als Mcniorierungshilfe nicht zu unterschätzen sind das Ritual, die
Ikonographie und das Schauspiel. Die «Gedächtniskultur» ist aber kaum je eine reine «Ge-
dächtniskultur», da es immer Beobachter gibt, die das von ihnen beobachtete schriftlose
Leben zu beschreiben befähigt sind und damit der Nachwelt durch das Medium der
Schrift überliefern, wofür gerade die Weistümer exemplarisch sind.

Wenn von «Gedächtniskultur» die Rede ist, so stellt man einzig und allein auf deren
Überlieferung ab. Aus der Sicht der Zeitgenossen war die Überlieferung nicht der alleini-

Die für ihn massgeblichen Arbeiten des Rezensenten: La ritualisation comme moyen
de maintenir vivante une coutume orale. In: Mémoires de la Société pour l'Histoire du
Droit ct des Institutions des anciens pays bourguignons, comtois et romands 40 (1983),
271 ff. und: Gelebtes Recht/Entfremdetes Recht. In: Forschungen zur Rechtsarchäologie

und Rechtlichen Volkskunde 9 (1987), 5 ff. sind allerdings nicht berücksichtigt.



Buchbesprechungen - Comptes rendus de livres 117

gc Lebenszweck. Im Rechtsleben dienten der Rechtsspruch und die Vereinbarung der
Konfliktbewältigung. Es sind dies Moincntanhandlungen, die zwar mit Hilfe des
Gedächtnisses oder der Schrift überliefert wurden, aber die Überlieferung war nur eine oft
zufällige Begleiterscheinung. Es ist daher den Blick verengend, wenn man von
Gedächtniskultur spricht.

Der vom Verfasser für seine Untersuchung herangezogene Qucllcntypus, derjenige
des Weistunis, ist zwar für das vom Verfasser sich gesetzte Thema hervorragend geeignet.
Es ist aber nicht der einzige Quellentypus, der dazu taugt. Ebensogut hätten die Stanimes-
rechte und die Rechtsbücher hierzu benutzt werden können. Auch die räumlichen
(Baden-Württemberg, Elsass, Schweiz) und die zeitlichen (13.-18.Jahrhundert) Eingrenzun-
gen sind keineswegs zwingend.

Unbestreitbar ist der Weisungsvorgang eine der wichtigsten Mcmorierungshilfcn
gewesen, namentlich wegen des Rituals, das damit verbunden war. In diesem Zusammenhang

wäre auf den in den Rechtsquellen von Basel Stadt und Land2 wiedergegebenen
Bericht über eine Rechtsweisung vor dem Dinghofvon St. Blasien zu Riehen oder aufdie
zuletzt von André Rais edierte Rechtsweisung von Moutier-Grandval hinzuweisen. Aus
demselben Motiv wurde auch die vor allem in französischsprachigen Quellen überlieferte

Enquête in ein Ritual verpackt.
Die vom Verfasser behandelte Thematik ist keine Eigentümlichkeit der oberrheinischen

ländlichen Rechtsauffassungen. Vielmehr hat bereits Jean-François Poudret ähnliche

Feststellungen anhand von westschwcizerischen Rechtsquellen insbesondere von
Enquêtes gemacht. Dasselbe gilt für verschiedene französische Gelehrte die anhand der
von ihnen bearbeiteten Quellen parallele Untersuchungen gemacht haben. Dies legitimiert

dazu, die «deutschrechtliche» Qualifikation für ländliche Rechtsaufzeichnungen in
Frage zu stellen. Führt man nämlich die Gedankengänge des Verfassers zu Ende- dass das

gefundene Recht ein gemeinsames Recht ist -, so ist man genauso wenig berechtigt, von
deutschrechtlichem als von römischrechtlichem Inhalt dieser Rechtsaufzeichnungen zu
sprechen. Doch - und dies wird vom Verfasser auch nicht in Frage gestellt - ist die Einfluss-
nahme der Elite auf die sog. Rechtsfindung immer erheblich gewesen und geblieben,
wenn auch die bäuerlich-ländlichen Schöffen alles unternommen haben, um dies zu
verhindern, und in diesem Sinne waren die vom Verfasser geschilderten Anstrengungen nur
zum Teil erfolgreich.

Fassen wir zusammen: Die Thematik des besprochenen Buches ist nicht mehr ganz
neu. Sie liegt jedoch im Trend, der durch das Aufblühen der Kommunikationswisscn-
schaft eingeleitet worden ist. Zudem bewegt sich der Verfasser auf dem bereits gesicherten
Boden der mittelalterlichen Weistümer. Aufjeden Fall kommt dem besprochenen Buch
das Verdienst zu, das Bewusstsein zu fördern, dass es einst eine schriftlosc Gesellschaft
gegeben hat, deren Methoden dadurch völlig anders sein mussten als jene, die uns heute
geläufig sind. Theodor Bühler

2 Bd. 2 (1865) Nr. 606, 44 f. (1413).
Rôle de la Prévôté de Moutier-Grandval du 7 mai 1461. In: Actes de la Société jurassienne

d'Emulation 1967, 1 ff.

Vgl. hierüber meine Arbeit: Gewohnheitsrecht-Enquête-Kodifikation, Rechtsquel-

_
lenlchre Bd. 1 (1977), 34 ff.

3 Zuletzt in: Connaissance et preuve de la coutume en Europe occidentale au moyen âge
et à l'époque moderne. In: La Coutume, Recueils dc la Société Jean Bodin pour l'Histoire

comparative des institutions LII/2 (1990), 511 ff.
Insbesondere Jacques Pouramède: La coutume dans les pays de droit écrit. In: La Coutume

(wie Anm. 5), 233 ff. undJ.Hilaire: La coutume, droit non écrit, voire non formulé
à partir de l'évolution coutumierc des pays de droit écrit aux XIV et XVe siècles. In:

La Coutume, ebenda, 251 ff. sowie L. Ligeron et M. Pctitjean: La coutume en rites, quelques

exemples de symbolisme juridique. In: Mémoires (wie Anm. 1), 282 ff.



1 18 Buchbesprechungen - Comptes rendus dc livres

Regina Bendix: Backstage Domains. Playing «William Tell» in Two Swiss Communities.

Bern, Frankfurt a. M., New York, Paris: Lang 1989. 319 S.. 16 Abb.
Alle Schweizer kennen Wilhelm Tell, unseren mythischen Nationalhclden, der so

wichtig ist für unsere nationale Identität. Die Wahrnehmung dieser Figur ist aber
entscheidend von einem Theaterstück geprägt, nämlich von Friedrich Schillers gleichnamigem

Klassiker. In obengenanntem Buch, dem eine Dissertation zugrundeliegt, geht es
nicht um dieses Stück, sondern um dessen Aufführungen in Altdorfund in Interlaken, wo
zwei Laientheatervereine seit etwa neunzig Jahren Vorstellungen geben, die jährlich
mehrere zehntausend Zuschauer anzuziehen vermögen.

In Altdorf hat dasTellenspicl in der lokalen Gesellschaft sogar einen so hohen Stellenwert,

dass es in einem eigens dazu erbauten Schauspielhaus aufgeführt wird und lokale
Prominenz in der Tellspielvercinigung vertreten ist. Der Umgang mit dem Lokalhelden
Teil ist hier wohl familiärer als in Interlaken, wo das Stück unter freiem Himmel aufgeführt

wird und ursprünglich eine von zahlreichen Attraktionen für Gäste von nah und
fern gewesen ist.

Eigentlich wollte Regina Bendix, als sie 1985 für ein Jahr aus den Vereinigten Staaten in
die Schweiz kam, an den beiden Tcllproduktionen den Effekt des Folklorismus untersuchen.

Sie wollte einen Vorschlag des Volkskundlers 1 laus Moser verwirklichen, nämlich
zu beobachten, wie eine Gemeinschaft diese von Fremden ihnen vermittelten und gedeuteten

Mythen in ihr tägliches Leben integriert und welche Haltungen dazu entstehen.
Interessanterweise Hess sich dieser Zugang nicht verwirklichen: Im Feld musstc die Autorin
feststellen, dass diesbezügliche Fragen aut Unverständnis stiessen, oder, auch wenn die
Informanten die Unterscheidung von echten zu eingeführten Traditionen begriffen, sie diese

Sicht der Dinge nicht für relevant hielten.
Schön, dass die Autorin nach dem Scheitern dieses theoretischen Konzeptes nicht

aufgab, sondern ihre Forschungen durch die schon begonnene Feldarbeit in eine andere
Richtung lenken Hess. Im Sinne eines «doing what comes naturally» begann sie sich zu
fragen, was eigentlich lokale Theaterkultur ausmacht. Sie entdeckt drei Ebenen: In das Ge-
meindeleben eingebettet spielt sich das Leben der Laientheatertruppen ab, und dieses
wiederum beinhaltet das Leben auf und hinter der Bühne. Die Autorin erforscht deshalb
neben dem lokalen Umfeld der Gemeinde das Vereinsleben der beiden Teilspieltruppen,
deren Geschichte und Struktur, insbesondere aber die Arbeit der Schauspielenden. Sorgfältig

erkundet sie das «Reich Hinter der Bühne», beobachtet die Laienschauspieler, wie
sie sich untereinander verhalten, wie sie das Stück und schauspielerisches Können
überhaupt lernen, wie sie mit ihrer Rolle ausserhalb der Bühne im Alltag und im Gemeindeleben

umgehen, wie sie (in Altdorf) das Tellcnspiel selbst parodieren, oder wie Tcxtstellen
als Witze oder Sprichwörter in den alltäglichen Sprachschatz Eingang gefunden haben.
Auch zeigt sie den gegenseitigen Einfluss der zwischenmenschlichen Beziehungen der
Vereinsmitglieder auf das Gemeindeleben auf. Zum Beispiel kann sich in Altdorf die mit
Prestige verbundene Tellenrolle auf das Ansehen des Darstellers im Privatleben auswirken,

oder Ereignisse und Episoden aus dem Leben der Tellspielvercinigung werden
immer wieder an der Altdorfcr Fasnacht aufgegriffen.

Besonders spannend wird die Arbeit für mich dort, wo die Autorin schildert, wie die
Laienschauspieler und -Schauspielerinnen in ihre Rolle hineinzuwachsen beginnen,
versuchen, neben dem blossen Textlernen eine künstliche Persönlichkeit aufzubauen und
ihre Alltagspersönlichkeit abzulegen. Später, auf der Bühne, nach Beendigung dieses

Lernprozesses, versuchen sie, auf spielerische Weise in diese Kunstpersönlichkeit zu
schlüpfen, um für ein zweifaches Publikum zu schau-spielen: für das zahlende, auswärtige,

das eine überzeugende, künstlich aufgebaute Realität erwartet, und das einheimische
Publikum aus dem gleichen Dorf, das hinter der Bühne auf den eigenen Auftritt wartet.
Die Darstellerinnen und Darsteller dort haben den gleichen Lernprozess mitgemacht
und beobachten den Persönlichkeitswechsel, um nachher eigenartigerweise die Alltags-
persönlichkcit danach zu beurteilen, wie gut dieser Wechsel gelungen ist.

Günstig für eine Feldforschung ist der persönliche Hintergrund der Amerikaschwei-
zerin Bendix, die in Zürich Volkskunde und Germanistik studiert hat und seit mehreren
Jahren in den Vereinigten Staaten lebt. Die Persönlichkcitsspaltung, die für den etimologi-



Buchbesprechungen - Comptes rendus de livres 119

scheu Blickwinkel im eigenen Land nötig ist, gelingt ihr bestens. Das als Kind erlernte
schweizerische Wissen um Teil, das Land und die Sprache sind optimale Rahmenbedingungen

für ihre Forschungen. Trotzdem müsste die Autorin feststellen, dass cs nicht
ausreichte, um die lokalen Kulturen zu verstehen. Uns aber erleichtert es den Einstieg ins
Thema und macht es spannend. Leute mit Felderfahrung werden im ausführlichen Kapitel

über die Erfahrungen der Autorin über die einjährige Aufenthaltszeit in der Schweiz
viele Situationen, Erfahrungen und Schwierigkeiten wiedererkennen. Die Position der
Autorin war in den beiden Gemeinden nicht gleich. In Altdorfwurde sie sehr hilfsbereit
empfangen, vom Präsidenten der Tellspielvercinigung unterstützt und protegiert. Sic hatte

freien Zugang zu den Archiven, zum Tellspielhaus, zu den Adresslisten des Vereins und
wurde sogar als Ehrengast an Bankette eingeladen. Dagegen war der Empfang in Interlaken

etwas kühler. Die Vereinsleitung verhielt sich gleichgültig bis ablehnend, die Forscherin

wurde an die Vereinssekretärin verwiesen, die erst kurz im Amt war. Dafür standen
Frau Bendix neben ihren eigenen Erhebungen Material aus den Vereinsarchiven,
Zeitungsartikel und private Unterlagen zur Verfügung.

Abgerundet wird die lesenswerte Arbeit durch einen kleinen Bildteil, eine
Zusammenfassung von Schillers Stück und eine reichhaltige Bibliographie, welche den
angelsächsischen und deutschsprachigen Zugang der Autorin mit vielen Titeln aus beiden
Wissenschaftstraditionen widerspiegelt. Kein Nachteil, dass das Buch auf Englisch geschrieben

ist: so kommen die Leserin und der Leser in den Genuss des unkomplizierten Stils
angelsächsischer Wisscnschaftspublikationen. Nicholas Schaffner

Jänos Manga: Ungarische Volkslieder und Volksmstrumente. Aus dem Ungarischen
von Margarete Särkäny. 3. Aufl. Budapest: Corvina 1989. 76 S., 111., 15 Färb- und 32
Schwarzweissfotos num. (Ungarische Volkskunst, 2, aber ohne Bandzählung).

Die Entfaltung des nationalen Gedankens, diese mächtige Geistesströmung, die in
Europa am Ende des 18. Jahrhunderts einsetzte, hat auch in Ungarn zur Entdeckung der
nationalen Vergangenheit geführt. Um die Mitte des 19.Jahrhunderts begann die Sammlung
und Herausgabc von Texten und Melodien. Für wissenschaftliche Zwecke reichten die
Sammlungen nicht aus. Ihre Herausgeber konnten keine Grenze zwischen den Volksliedern,

den Kunstliedern städtischen Ursprungs und den volkstümlichen Kunstliedern
ziehen, und die Aufzeichnung der Melodien war ungenügend. Da gebrauchte Béla Vikar
1896 als erster in Ungarn denEdisonschen Phonographen. Auf 875 Phonographcnrollcn
hat er 1492 Melodien gesammelt. Durch das Abhören der Rollen wurden Béla Bartók und
Zoltän Kodäly 1905 bewogen, ihr Leben der Volksmusikforschung zu verschreiben.
Anfang der zwanzigerJahre waren es bereits 8000 Melodien, deren Sammlung zum grössten
Teil ihnen zu verdanken war. Um 1940 hatte das Volksmusikarchiv des Ethnographischen
Museums 3500 Phonographenrollcn, 155 Grammophonplatten und deren Matrizen in
Verwahrung. Unter der Leitung von Zoltän Kodäly wurde 1953 die Gruppe der Volksmu-
siktorscher der Ungarischen Akademie der Wissenschaften gebildet. Sie bereicherte im
Verlauf von anderthalb Jahrzehnten die schon vorhandene Sammlung um 45000 Melodien.

Die Gruppe sorgte auch für das kontinuierliche Erscheinen des Corpus Musicae Po-
pularis Hungaricae. Durch die Tätigkeit Béla Bartóks und Zoltän Kodälys wurde die
ungarische Volksmusik bekannt. 1924 schreibt Bartók: «Bauernmusik im weiteren Sinn nennen

wir die Gesamtheit aller Melodien, die in irgendeiner Bauernklasse, zeitlich und
räumlich mehr oder weniger verbreitet, als instinktive Ausdrucksmittel des musikalischen
Gefühls der Bauern jemals lebendig waren oder gegenwärtig lebendig sind. Bauernmusik
im engeren Sinne ist die Gesamtheit all derjenigen Melodien, die zu einer oder zu mehreren

einheitlichen Stilarteli gehören.» Zchnjahre später schreibt er: «Volksmusik setzt sich

aus solchen Melodien zusammen, die lange Zeit und von vielen gesungen werden.» Zoltän

Kodäly sucht 1937 nicht die Frage zu beantworten, was das Volkslied sei, sondern was
das Volk singe. Er beantwortet sie damit, dass er aufdie komplizierten Zusammenhänge
zwischen dem Volkslied und den gesellschaftlichen Verhältnissen des Dorfes hinweist. Im
gesammelten musikalischen Material kamen Mclodicnformen zum Vorschein, die von
den musikalischen Traditioneil des ungarischen Volkes kündeten. 1917 beschreibt Zoltän



120 Buchbesprechungen - Comptes rendus de livres

Kodäly zum ersten Mal die Eigentümlichkeiten der fünfstufigcn ungarischen Melodien
und geht 1937 ausführlicher auf das Thema ein. Charakteristisch für diese Urschicht des

ungarischen Volkslieds ist das fünfstufige Tonsystem, die fünfstufige Tonreihc und die
Quintenstruktur.

Als 1686 die Türken das Land verliessen, fand in den verwüsteten Gegenden ein völliger

Wechsel der Einwohnerschaft statt. Dies hatte eine Wandlung und Umbildung der
Melodienwelt des Volkes zur Folge und bewirkte einen neuen Stil mit einem kraftvollen
Rhythmus. Er ist heute noch beliebt und am besten als Tschardasch bekannt. Von dreitausend

Melodien werden rund tausend Melodien häufig gesungen, und 800 davon haben
Quinten- oder Rcpriscnstruktur.

Eine dritte grosse Gruppe ungarischer Volkslieder weicht ab. Sic besteht aus den
Varianten der Volkslieder der Nachbarvölker, der kirchlichen Musik und Gesänge, der
städtischen Kunstlieder oder aus den durch ihre Einwirkung entstandenen Melodien. Das
ungarische Volk singt zahllose Volkslieder mit ungarischem Text, deren Melodien
unbekannten Ursprungs oder nachweisbar fremder Herkunft sind. Hierher gehören auch
geistliche Volksgcsänge, Gelcgenheitslieder oder Melodien für Anlässe des Familienlebens

(Hochzeit), Feste des Kalenderjahres (Weihnachten) und der Arbeit (Ernte). Die an
bestimmte Gelegenheiten gebundenen Melodien sind nicht nur von grosser Vielfältigkeit,

sondern auch von verschiedener Lebensdauer. Den Platz einer alten Melodie wird
jedoch in erster Linie eine solche neue einnehmen, in deren Text noch irgendein Hinweis
auf den betreffenden Anlass zu finden ist. Die Dorfbewohner machen wohl einen Unterschied

zwischen Alt und Neu, aber nach Gutdünken der einzelnen Personen: Das Alte ist
das zur Gewohnheit Gewordene, das Neue das noch nicht oder nicht mehr allgemein
Bekannte. Das Alte verschwindet nicht auf einmal, aber das wechselnde wirtschaftlich-gesellschaftliche

Leben der Menschen duldet keine starren Formen.
Im Musikleben des ungarischen Volkes spielten die verschiedenen Musikinstrumente

lange Jahrhunderte hindurch eine bedeutende Rolle. Schon bald nach der Landnahme
findet man in Urkunden einige interessante Personen- und Ortsnamen: Kürtös (Hornbläser),

Sipos (Pfeifer), Gaydos und Dudäs (Dudelsackpfeifer), Dobos (Trommler), Trombitäs

(Trompeter), Hegedûs (Geiger) usw. Im Musikleben des Dorfes waren jene Musikinstrumente

am gebräuchlichsten, die jedermann mit ein wenig Übung auch mit einfachen Mitteln

selbst anfertigen konnte. Die Kenntnis der Volksmusik bringt Licht in verborgene
Winkel des alltäglichen Lebens, in die uns Urkunden keinen Einblick geben. In Ungarn
wardieLangflötc oder Hirtenflöte ein verbreitetes Musikinstrument. Es gab kurze Flöten
mit sechs und lange Flöten mit fünf Grifflöchern. Die Flöten wurden kunstvoll verziert.
Wohl kein anderes Musikinstrument hatJahrhunderte hindurch eine so bedeutende Rolle

gespielt wie der Dudclsack. Heutzutage lebt er nur noch in der Erinnerung an Virtuosen
des Instruments weiter. Sein Verschwinden steht in engem Zusammenhang mit der

Aufhebung der Leibeigenschaft. Die Machart unterscheidet sich nach den Landschaftsgebieten

Oberland, Tiefland und Westungarn, wie die Farbtafeln anschaulich zeigen. Das
bis vor kurzem am meisten verbreitete Volksinstrument war die Zither (Tamburo). Sie war
einfach herzustellen und zu spielen, klang angenehm und eignete sich fürTanzrhytlimen.
Eine Zitherform der ungarischen Tiefebene ist eine Art Halszither, wie sie auch in der
Schweiz bekannt war. Drehleiern wurden berufsmässig hergestellt. Die ehemalige Zimbel

(Hackbrett) nahm im Musikleben der Herrenhöfe und in der Kirchenmusik einen
wichtigen Platz ein. Unter ähnlichem Namen kommt sie bei den Nachbarvölkern, auch
weiter westlich, vor. Sie ist das wichtigste Instrument der Zigeuner. Diese entwickelten
einen improvisierenden Stil, den Franz Liszt für die uralte musikalische Überlieferung der
Zigeuner hielt. Er ist aber weder alt, noch ist das, was sie spielen, zigeunerisches Eigentum,
sondern Teil der ungarischen Musik.

Mit einfachen Worten erklärt der Autor die Besonderheiten der ungarischen Volksmusik
und gibt zahlreiche Notenbeispielc dazu. Es ist eine lehrreiche Einführung auch für

Laien. Die dritte Auflage ist im Vergleich zur zweiten inhaltlich unverändert. Hingegen ist
die Aufmachung dem neuen Layout der Reihe angepasst, und die Fotos sind zum Teil
ausgetauscht worden. Statt auf Abbildungen aus Chroniken wurde vermehrt Gewicht gelegt
auf Parallelbcispiele aktueller Volksinstrumcnte (Okarina, Maultrommel), ohne dass auf
sie im Text näher eingegangen wird. Paula Hefti



Buchbesprechungen - Comptes rendus de livres 121

Ernö Kunt (Hg.): Bild-Kunde - Volks-Kunde. Die III. Internationale Tagung des
Volkskundlichen Bildforschung Komitees bei SIEF/UNESCO, Miskolc (Ungarn), 5.-10.
April 1988. Organisiert von der Abteilung für die Forschung visueller Kultur bei dem
Museumsdirektoriat vom Komitat Borsod-Abjuj-Zcmplén. Miskolc: 1989. 382 S., Abb.

Unter welchem Thema diese Tagung in Miskolc auch immer stattgefunden hat -
«Bildbrauch-Volksbrauch», «Bild-Brauch-Bauer» oder «Visuelle Kultur-Visuelle Anthropologie»

(diese Angaben werden unterschiedlich verwandt) -, insgesamt war sie der
umfassenderen Problematik «Bild-Bildbrauch-Bildtradition-Visucllc Kultur» gewidmet. Der
grösste Teil der Beiträge fügte sich jedenfalls in diese Grundthematik jener SIEF-Kom-
mission ein, die Nils-Arvid Bringéus mit derBcgrifflichkeit «Man and pictures» 1984
begründet und Rolf W. Brednich mit «Der Mensch und die Bildmedien» 1986 fortgesetzt
hatte: Erörterungen über den Umgang mit und die Funktion von Bildern im weitesten
Sinne, d.h. vom Holzschnitt/Kupferstich über die Fotograplne bis zu den elektronischen
Medien des Fernsehens unserer Tage. Letztlich also Darstellungen zu einem historischen
Prozess, die auch im einzelnen mehr beinhalten als nur Volkskundhch-Rclcvantes und
die sich methodisch wie in hermeneutischer Zielsetzung dem Interdisziplinären
verpflichtet wissen.

Die Beiträge hier im einzelnen zu analysieren, dürfte kein geeigneter Versuch sein,
dem eigentlichen Ergebnis des Kolloquiums gerecht zu werden. Wesentlicher ist es wohl,
darauf zu verweisen, welche Bedeutung Bildforschung Haben kann, wenn man sie nicht in
positivistischer Weise betreibt, sondern sie zur Deutung grösserer historischer und
gesellschaftlicher Zusammenhänge heranzieht. Ein Lehrstück geradezu, wie und mit welchem
Hintergrundwisscn Bildforschung angegangen werden sollte, ist der Beitrag von Christa
Pieske (Lübeck) : «Französische Genregraphik als Bildschlüsscl. Zu Populardrucken des 19.

Jahrhunderts». Ausgehend von einem Gemälde des ungarischen MalersjosefBorsos, «Ein

Morgen nach einem Maskenball», das ein paarjunge Damen zeigt, die sich überBilddruk-
ke mit dem Motiv der «ungleichen Liebe» amüsieren, verfolgt die Nestorin der
volkskundlichcn Bildforschung in Deutschland dieses Motiv in seinen verschiedenen Aus-
drucksformen an Beispielen aus der europäischen Kunst- und Literaturgeschichte bis zu
den Bilderbogen. Sie macht damit exemplarisch deutlich, wie sorgsam eine Bildinterpretation

vorgenommen werden muss, wenn sie Erkenntnisgewinn bringen soll.
In diesem Zusammenhang sci auch der Beitrag von Gertrud Benker (München): «Zur

Gehöftmalerei» erwähnt, die am Beispiel dieses Genres eine ausführliche Quellenkritik
zu Fragen der Bildintcrpretation, der Bildfunktion und -Herkunft fordert. Deren
Beantwortung sei für die Bedeutung von «Volkskunst» - für Benker ein «ungemütliches» Reizwort

-notwendiger denn je.
Um Desiderate und deren Aufarbeitung geht es in den meisten anderen Beiträgen. Aus

diesen seien hier nur einige ausgewählt: So hat Nils-Arvid Bringéus (Lund) über «Die
Botschaft der Bauernbildci » vornehmlich m Schweden referiert. Dem jeweiligen Zeitbezug
entsprechend kennzeichnen dieBildzeugnisse den Bauern als «Ackermann», später gilt
er mehr als «Standesperson», die sich ihrer gesellschaftlichen Bedeutung bewusst ist, und
schliesslich wird er zur «Idealgestalt» in Wort und Bild stilisiert, vergleichbar dem «An-
gclus»-Gemälde von Millet (1859), auf dem Bringéus ein Bauernpaar verkörpert sieht, das
keine spezifisch nationalen Bezüge mehr aufweist, sondern überall in seiner ideal gedachten

Haltung als arbeitsam, bescheiden, gottesfürchtig erkannt und verstanden wird.
Zu dieser Problematik von Bilddeutungen sollen ebenfalls Überlegungen genannt

werden, die Wolfgang Brückner (Wurzburg) in überzeugender Weise angestellt hat:
«Bildgebrauch und Kreuzzug gegen Bauern im 13. Jahrhundert oder die Nazis in Stcdingen».
Brückner weist nach, dass eine ursprünglich falsche Interpretation von Bildzauber die Ste-
dinger zu Ketzern machte, gegen die der Klerus in Bremen zu Felde zog. Germanophile
Kreise des 19./20.Jahrhunderts, dann vor allem die deutschen Faschisten, machten daraus
einen militärischen Vorgang der «Eindeutschung» und errichteten 1934/35 zur Erinnerung

an das damalige Geschehen die «Niederdeutsche Kultstätte Stedingschre» als
«Ehrenmal für die Kraft nordischen Blutes» mit allen, dem Wesen des NS-Regimes adäquaten
Konsequenzen völkischen «Ahnenkults», zu denen letztlich auch die von Brückner
beigesteuerte Tatsache zählt, dass der österreichische Volkskundler Karl Paganini als Natio-



122 Buchbesprechungen - Comptes rendus de livres

nalsozialist und später verantwortlicher Mitarbeiter im «Amt Rosenberg» seinen Namen
eindeutschen liess, sich fortan «Haiding» nannte, das, so Brückner, bedeuten könnte,
«Gefolgsmann eines bäurischen Heiden» oder Landmann «germanischer Herkunft mit noch
oder wieder antichristlichem Bekenntnis».

Bilddeutungen und Bildinterpretationen als nachweisbare Falsifikationen ahistorisch-
einseitiger Auffassungen von «Volk» (meist gleich «Bauern») und «Volkskultur» gab es
wohl überall dort in Europa, wo es mit dem Einbruch der Industrialisierung und ihren
Folgen um die Erhaltung nationaler Eigenart und den «Charakter» des jeweiligen Ethni-
kums, des Volkes etc. ging. Mikael Andersen (Skandenborg) behandelt in diesem
Zusammenhang «Visuelle Selbstdarstellung und Wohncinrichtung der dänischen Bauernschaft
in der bürgerlichen Welt» und weist die Bedeutung volkskulturell-folkloristischer Ver-
satzstückc im dänischen Irredenta-Denkcn besonders nach den verlorenen Kriegen
gegen Preussen und Österreich nach.

In ähnlicher Weise beschäftigt sich Katalin Sinkö (Budapest) als Kunsthistorikerin mit
dem Volkscharaktcr der Ungarn («DerTschikosch als ein orientalisches Thema»), indem
sie, oft ironisierend, den mitunter typischen Vorstellungen vom vermeintlich archaischen
Pusztahirten und den «edlen» Räubern (Betyaren) als Nachfahren der «landnehmenden»
Magyaren nachgeht. Explizit stellt sie an den Schluss ihrer engagierten Ausführungen die
Frage, «aufgrund welchen Bildes vom Volk ein Volks-Kundlcr» seine Forschungen durchführt,

und sie äussert den Verdacht, dass auch er sich von den alten Auffassungen über das

Magyarentum kaum lösen wird.
Wie notwendig bei der Bildinterpretation eine fundierte Quellenkritik am Platz ist,

unterstreicht die Studie von Andreas Hartmann (Göttingen): «Ein Bild von tanzenden Bauern.

Bemerkungen zu drei Versionen einer Altcnburgischen Ethnographie»; für deutsche
Volkskundler/innen insofern interessant, als in Altcnburgjcner Friedrich Friese wirkte,
der sich schon im 17./18. Jahrhundert mit den Lebensverhältnissen der dortigen Bauern
und Handwerker beschäftigte, erste Fragebogenerhebungen durchführte etc. Nun, hier
in Altenburg schrieb ein gewisser Karl Friedrich Kronbiegel 1793 «Über die Kleidertracht,

Sitten und Gebräuche der Altcnburgischen Bauern» - man könnte meinen, in
Anlehnung an Friedrich Friese. 1806 folgte eine zweite Auflage, m der sich der Autor von den
Fehlern und Mängeln der Erstauflage distanzierte. 1839 lässt der Pastor Karl Friedrich
Hempel eine dritte veränderte, sachlich erweiterte Auflage erscheinen. Es gibt also für die
Frühzeit der Beschäftigung mit altenburgischem «Volks»-Leben vier Heimatbücher, deren

Inhalt und Bildbeigaben in ihrem Zeitkolorit voneinander variieren und damit in der
Aussage zu unterschiedlichen Wertungen führen.

Ernö Kunt (Miskolc) hat sich zum Thema «Ethno-Graphie/Foto-Graphie» geäussert,
damit von vornherein den engen Zusammenhang beider Begrifflichkeiten hervorhebend.

Wenn Kunt die Beziehungen der ungarischen Bauern zur Fotographie und umgekehrt

als exemplarisch behandelt, so gelten sie letztlich überall dort, wo das moderne
Bildmedium vor allem die üblichen Versatzstücke bäuerlicher Lebensweise in unterschiedlicher

Weise für diverse Zwecke beeinflusst, ausnutzt und vermarktet. Der nostalgische
Zug ist nur eine der vielen Möglichkeiten gegenseitiger Beziehungen bzw. Abhängigkeiten.

Aljred Messerli (Zürich) handelt über Formen des gesellschaftlichen Konflikts beim
Versuch, «die Schaulust zu regulieren», als man sich um 1920 in der Gemeinde Oerlikon bei
Zürich darum stritt, dort einen zweiten Kinematographen zu installieren. Die Obrigkeit
führte die angeblich durch Kinobesuch angewachsene Kriminalität gegen das Aufstellen
einer weiteren Apparatur ins Feld. Messerli verweist demgegenüber darauf, dass es auf die
Dauer nicht möglich war, insbesondere Jugendliche von den Lichtspieltheatern fernzuhalten.

Argumente für und wider den Film sind zahlreich, aber zeitlos bleibt die elementare

Feststellung von Messerli: «Die Medien kommen und gehen, die Argumente, die
gegen ihre angebliche Schädlichkeit angeführt werden, bleiben sich gleich.»

Was Alfred Messerli für Film, Kino und Gesellschaft der zwanziger Jahre letztlich nur
andeuten konnte, beschreibt Claus-Dieter Rath (Berlin) ausführlicher am Gegenwartsbeispiel:

«Bäuerliches Leben im Fernsehen - Fernsehen im bäuerlichen Leben». Wesentlich
ist hier die Betrachtung des Themas unter dem Doppelaspekt «Bauern als Objekt» und



Buchbesprechungen - Comptes rendus de livres 123

«Bauern als Publikum». Für den Volkskundler beachtenswert sind in diesem Beitrag u.a.

Angaben aus der Sozialforschung, wonach den «Bauern» eine visuelle Sensibilität eignet,
die helfen kann, gewisse agrarteclmischc Verbesserungen durchzuführen u.a.m. Doch
kann Fernsehen bekanntlich in gleicher Weise missbraucht werden. «Der Fernseher», so
schliesst Rath, «dient nicht mehr allein dem Fernsehen». Das gleicht zwar einem Pau-
sch.ilurtcil, lässt sich aber mit einer gewissen Berechtigung auf den gesamten visuellen
Bereich anwenden: Gerade in ihrer Massenwirksamkeit haben Bilder ihre - nicht zuletzt
manipulativen - Funktionen, positiv u n d negativ. Diesen Umstand sollte die volkskundlichc

Bildforschung stärker als bisher beachten. In diesem Sinne sei schliesslich auf den

Beitrag von Ingeborg Weber-Kellermann (Marburg) verwiesen: «Kultur der Landleute und
ihre museale Darstellung», die aufdie Einbeziehung des grossen «sozialen Bezugsfeldes»
volkskundlicher Untersuchungen überhaupt eingeht und völlig zu Recht eine stärkere
Blickrichtung der Museologie (Museum als visuelles Medium) auf diese Zusammenhänge

fordert.
Man darf die III. Tagung der SIEF-Kommission «Bildforschung» als Fortschritt im

Erkenntnis- und Selbstcrkcnntnisprozcss der Volkskunde einschätzen. Um so bedauernswerter,

dass der vorliegende Tagungsband höchst ungenügend lektoriert wurde. Die
zahlreichen orthographischen und grammatikalischen Fehler erschweren nicht nur die
Lesbarkeit der Aufsätze generell, sondern führen auch nianclnn.il zu regelrechten
Sinnentstellungen. Sigrid Jacobeit


	Buchbesprechungen = Comptes rendus de livres

