
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 87 (1991)

Heft: 1-2

Artikel: Folklore, Folklorismus und Modernisierung

Autor: Köstlin, Konrad

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-117762

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-117762
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Folklore, Folklorismus und Modernisierung1

Von Konrad Köstlin

Anfang Juni 1990 hatte der Bürgermeister der ungarischen Stadt Szol-

nok in der deutschen Stadt Reutlingen die Partnerschaftsurkunde
zwischen den beiden Städten unterzeichnet. Fast schon selbstverständlich

war es, dass der aus einer ausgesprochenen Industriestadt kommende

Bürgermeister dazu eine Begleitung in historischen ungarischen Trachten

aufgeboten hatte. Wenn es aber in den Trachtenbeschreibungen des

19. Jahrhunderts in Ungarn einen weissen Fleck gegeben hatte, dann

war er in Szolnok2. Überhaupt, man verstand sich. Der deutsche

Bürgermeisterkollege sah die Partnerschaft als Beweis dafür an, «dass die

abendländischen Werte wieder gelten».3 Folklore diente dazu, den

wiedergewonnenen Konsens zu garnieren.
Im Frühjahr des Jahres 1990, als die Grenzen zwischen den beiden

Deutschländern schon offen waren, sollten in Westdeutschland bei

einem Militärkonzert die Instrumentalisten der DDR-Grenztruppen
«Rosa Luxemburg» spielen. Das westliche Verteidigungsministerium
jedoch hatte dagegen Einspruch erhoben. Aber, die Soldaten aus dem

Osten kamen, wenn auch später und auf andere Weise. Statt der Uniformen

hatten sie sich volkstümliche Trachten angezogen und, als «Thüringer

Waldecho» angekündigt, bei einem Volksfest den Würzburgern
den Marsch geblasen. So, in Tracht, blieben sie unbeanstandet, die
Soldaten einer Volksarmee, die sich ins Volkstümliche verkleideten. Die
Tracht, freundliches Dekor aus einer scheinbar harmlosen Vergangenheit,

entschärfte und harmonisierte einen modernen Konflikt.
Der Aufschrei war besonders laut, als vor einigen Jahren einige türkische

Arbeitsemigranten illegal über die Grenze nach Deutschland einzureisen

versuchten und sich zu diesem Zweck bayerische Trachten anlegten.

Illegale Grenzübertritte ereignen sich natürlich an jedem Tag. Aber
die Empörung zeigte doch, dass sich die Türken illegitim in den
allgemeinen Konsens über die Tracht eingeschlichen hatten. Sie hatten die

Spielregeln in besonders verwerflicher Weise verletzt; eben diese Illegitimität

war es, die angeklagt war.
Die Pressenotizen zeigen, wie selbstverständlich mit den Requisiten

einer als historisch verstandenen Volkskultur in der Alltäglichkeit der
modernen Gesellschaften längst hantiert wird - bei denen, die den

Konsens massvoll praktizieren, wie bei jenen, die ihn ausnützen. Die
Notizen erinnern uns daran, dass die zeitgenössische Nutzung dieser

Folklore - und hier ist das Wort in seiner weitgefassten Umgangs-



Folklore, Folklorismus und Modernisierung 47

sprachlichen Verwendung gemeint - üblicherweise von zwei Merkmalen

ausgeht:
1. Folklore repräsentiert in modernen Gesellschaften immer Ganzheiten;

Schicht- und Klassengrenzen verwischen meist. Es gibt nur die

Bauern, die Cowboys, die Hirten. Das Regionale und das Ständische

(verstanden in seiner schichtüberlagernden Bedeutung) überformen
dabei das Soziale. In solcher Nutzung Hesse sich auch von einer sozialen

Blindheit der Folklore und von einer Tendenz zur sozialen

Enteignung durch Folklore sprechen.
2. Es handelt sich vor allem um positiv deklarierte Eigenschaften, die

der Folklorisierung anheimfallen.6 Die Sprache der Trachten ist
international. Die in Uniform nicht geduldeten Soldaten schienen durch
die Tracht und vielleicht auch durch die Art der von ihnen aufgeführten

Musik («Volksmusik» statt Militärmusik) in eine bessere, wenigstens

aber harmlose Species Mensch verwandelt zu sein.

«Folklore», das sollte hier schon erkennbar sein, wird in einem Sinne

gebraucht, der die in einem gesellschaftlichen Diskurs entstandene positive

Setzung7 meint, in der die eigene Herkunft in «weichen» Daten zu
verstehbaren und plausiblen Geschichten zurechterzählt worden ist.

Ungeachtet der weltweit auffälligen Ähnlichkeiten, zielt Folklore zwar
darauf, Individualität und Unverwechselbarkeit zu erzeugen, sie

verwendet dabei aber kollektive Besitzstände.

Ziemlich unabhängig von jenem systematisierenden Sprachgebrauch
der Wissenschaft in dem Folklore als mündlicher Part einer zweigeteilten

Volkskultur verstanden wird, hat sich der allgemeine Konsens über
Folklore durch den Wandel ihres üblichen Gebrauchs stabilisiert.
Insbesondere im 20. Jahrhundert, durch zeitgenössische Gebrauchsweisen,
wie Erfahrungen in Urlaub und Freizeit9, aber auch in der Werbung für
«Landesprodukte»10, ist der Gebrauch des Begriffes immer deutlicher in
die Richtung des umgangssprachlichen und international-ausserwissen-
schaftlichen Verständnisses verlagert worden. Es besagt, dass sich in der
Folklore die Essenz des auf Aussenwirkung gerichteten und dabei der
Innensicht zuträglichen Typischen, des Nationalen, Regionalen und
Ethnischen verorten Hesse.

Diese aus der Romantik stammende Setzung mag zwar wissenschaftlich

überholt sein. Sie funktioniert dennoch, weil die nationalromantischen

Zuschreibungen nicht ohne Spuren für die geglaubte Wirklichkeit

geblieben sind. Die ethnischen Mythen vom Stammes- und
Nationalcharakter hatten sich längst in ihre erzählende Plausibilität eingegraben

und konnten so ihre populäre Wirklichkeit selbst schaffen und

eigentlich nur noch bestätigen. Das ist nicht nur eine Frage der Sedimen-



48 Konrad Köstlin

tierung älterer Inhalte. Vielmehr hat sich die Gesellschaft vor allem die

Inhalte der in der Folklore transportierten Geschichten angeeignet.
Aber auch am Begriff Folklore selbst arbeitet die Öffentlichkeit ständig
mit. Er gehört, wie fast alle anderen Begriffe der «Fachsprache» (die es

damit im strengen Sinne gar nicht geben kann), nicht der Wissenschaft
allein und ist in mehrfachem Sinne ein «lebendiger Begriff». Das mag in
Deutschland auch damit zusammenhängen, dass ihn die deutschsprachige

Wissenschaft so lange als «Fremdling» verabscheut hatte. Nicht nur
Karl Weinhold hatte eher abschätzig von den «Folkloristen, wie sich
diese Leute nennen»11 geschrieben. Ein Wörterbuch vom Beginn unseres
Jahrhunderts vermerkt zufrieden: «Erst etwa seit den achtziger Jahren
hat man dem fremden Gewächs wieder zugunsten des guten Eigenworts
Volkskunde systematisch den Boden abgegraben...»: und Friedrich
S. Krauss, der nach eigenem Urteil zur Einbürgerung des Wortes Folklore

«in unsern deutschen Wortvorrat... nicht wenig beigetragen»13

hatte, war dabei wohl von anderen (vor allem: nicht von nationalen)
Voraussetzungen ausgegangen. Doch auch unabhängig von derart nationaler

Tönung bei der Sprachregelung hat die Volkskunde selbst die
durch den öffentlich-gesellschaftlichen Besitzanspruch bestimmten und
deshalb oft allenfalls vorwissenschaftlichen Argumentationsstrukturen
nie verlassen dürfen. Seit dem 19. Jahrhundert nämlich wachen die
Laien, als die an den Gegenständen des Faches so sehr interessierte
Gemeinde, sorgsam darüber, dass sich die Wissenschaft nicht als exklusiver
Zirkel mit einer verklausulierenden Fachsprache abschotte und in einen
Elfenbeinturm zurückziehe. Die Weigerung der deutschen Wissenschaft
des 19. Jahrhunderts, sich mit dem fremden Kunstwort Folklore
anzufreunden, lässt auf diese nationale Kontrolle durch die Öffentlichkeit
schliessen. Das Fach Volkskunde erweckte weiterhin, nicht nur durch
seinen trauten Namen, sondern auch durch seine sprachliche Zugänglichkeit,

den Eindruck, als Hesse es sich voraussetzungslos betreiben14,

so, als genüge eine gewisse Herzensbildung und ein Quantum an National-

und Stammesgefühl zum Betreiben der «Deutschen Volkskunde.»15

All dies macht die Interpretation und die Anwendbarkeit, aber auch
die Konturen der Folklore zu einer öffentlichen Angelegenheit. Und
diese Tendenz verstärkt sich, seit der Bedarf nach Identität, und das

meint immer: nach Wissensbedarf um Herkunft und Verortung, gestiegen

ist. Die national und vor allem ethnisch grundierten Bewegungen in
Osteuropa, aber nicht nur dort, zeigen sehr deutlich, dass die offenbar
historisch eingelagerten Bedeutungen der Folklore latent anwesend und
bei Bedarf zu aktivieren waren: Der litauische Präsident Landsbergis,
ein Musikwissenschaftler, hat die ethnische Identität seines Landes ganz



Folklore, Folklorismus und Modernisierung 49

ausdrücklich in der musikalischen Folklore aufbewahrt gesehen und
deshalb seit Jahren Folklorefestivals organisiert. Niemandem aber käme

es in den Sinn, diese litauische Nutzungsvariante als illegitim, als

Folklorismus16 zu bezeichnen. Sobald es seriöser wird, redet man von Folklore.

Aus diesem nobilitierten Folklorismus, der, unversehens fast, das

Weiheprädikat Folklore zugedacht bekommen kann, ziehen Menschen
eine Kraft, die zuvor - als Behauptung - von Menschen in die Folklore
hineingelegt worden ist.

Spätestens nämlich, seit man die Trennung von Folklore und Folklorismus

vornahm, ahnte man, dass beide eigentlich identisch sind, und
versuchte deshalb, das eine durch einen kritisch-negativen Einwand
des -ismus (also des manierierten Zuviel) beim andern zu schützen. Wo
sich aber mit dem ethnologischen Kunstwerk «Folklore» der Extrakt
des grundsätzlich Positiven formulieren lässt, wird auch «Folklorismus»
denkbar. Im Wort Folklorismus ist wohl sprachlich der Verruf des Ab-
weichens vom rechten Folklorepfad und damit die Kritik eines illegitimen

Gebrauchs der Folklore enthalten. Beide Begriffe aber sind, wie das

Fach Volkskunde selbst, Ergebnis einer Erfahrung zunehmender
Entfremdung und eines Verlustgefühls, das den Abschied von den
Selbstverständlichkeiten seither als basso ostinato der Modernisierung begleitet.

Folklore und Folklorismus, beides sichernde Rückgriffe in die

Vergangenheit, scheinen in dem Moment unzuständig, in dem es sich um
kritisierbare, als negativ verstandene Traditionsbestände einer Gesellschaft

handelt. Auch im Wort Folklorismus ist ja nur der ausbeuterische

Umgang mit dem Historischen gebrandmarkt, nicht aber das Historische

selbst, das - im Gegenteil - gerade durch diese Folklorismuskritik17

in den Himmel des zu schützenden Kulturgutes gehoben wird. So

gleichen sich beide, Folklore und Folklorismus, auch in dieser Hinsicht
als blosse Frage der Perspektive auf die jeweiligen Sachverhalte. Wenn

man etwa an die archaischen Strukturen eines Wahlrechts, das Frauen
ausschliesst, denkt oder an die in den modernen Gesellschaften sehr

gegenwärtigen Männerbünde18 -beides wird nicht nur durch die feministische

Frauenforschung kritisiert-, dann würde nur ein Teil der

Gesellschaft die beiden Sachverhalte noch mit dem freundlichen und
liebevolle Nachsicht heischenden Wort Folklore auszeichnen wollen;
niemandem aber würde es in den Sinn kommen, das Wort vom
Folklorismus darauf anzuwenden. Die Grenzen der positiven Folklorisier-
barkeit von Riten sind auch bei der Beurteilung der Beschneidung
weiblicher Geschlechtsorgane schnell erreicht, und auch in der UNESCO-
Deklaration zum Schutz der Folklore der Völker in der sogenannten
Dritten Welt werden die aus europazentrischer Sicht kritisierbaren



50 Konrad Köstlin

Bereiche traditionellen Verhaltens der Ethnien nicht unter Folklore
subsumiert. Folklore bleibt also auf positiv besetzte Ausschnitte aus dem

Kuchen der Gesamtkultur beschränkt und bezieht sowohl ihre Kraft als

auch ihre Perspektive ausschliesslich durch eine erklärende und oftmals
narrativ aufbereitete Interpretation.1 Damit umgreift Folklore also

einen Bestand ausgewählter, im gesellschaftlichen Diskurs kanonisierter
und sakralisierter Erinnerungen; nur sie auch sind dem Folklorismus
zugänglich.

Um den Diskurs zu verdeutlichen, in dem sowohl die Erinnerungskultur

wie auch die auswählenden Wissenschaften selbst Resultat und
Bestandteile von Modernisierungsprozessen der Gesellschaft sind, will
ich einige Beispiele skizzieren, die zeigen sollen, dass für die Erzählbar-
keit der «Geschichten» ihre auf die Gegenwart zielende Plausibilität
eine notwendige Voraussetzung ist.

Gemeinschaft und Demokratie: Die schwedischen Kirchboote

1973 hatte der schwedische Volkskundler Albert Eskeröd ein Buch
über die Kirchboote und Kirchbootsfahrten20 in Dalarana publiziert. Er
behandelte in diesem Buch die seit der Mitte des 19. Jahrhunderts weithin

als pittoreskes Ereignis bekanntgewordenen Fahrten der Kirchboote

über den Siljasee. Reisebeschreibungen hatten sie oft notiert und
rühmend genannt. Maler hatten die einerseits volkstümlich bunten,
aber zugleich auch agonalen und kraftvollen Szenen auf die Leinwand
gebracht. Das Sujet hatte dann auch als Thema populärer Druckgrafik
Verbreitung gefunden. Der spätere Gründer des nordischen Museums,
Artur Hazelius, hatte - so berichtet Eskeröd - 1857 den Anblick der
Boote mit den Worten «unbeschreiblich» und «nirgends auf der Welt»
charakterisiert und als Inbegriff schwedischen Volkslebens und als das

reinste Bild der Volkskultur begriffen, das von keinem patriotisch
gesinnten Menschen ohne Bewegung betrachtet werden könne. Der
Hinweis meinte nicht nur das Pittoreske, das die Maler interessieren
mochte. Das lebendige, bunte Bild war auch als deutliches Ritardando21

gegen eine immer schneller werdende Modernisierung gesetzt und

begann sich, symbolisch hochvermittelt, zu einer stabilen Ikone der
schwedischen Volkskultur (und ihrer Erforschung) auszuformen.

Aus der Darstellung Albert Eskeröds lässt sich hinter der historischen

Darstellung eine faszinierende Interpretation der schwedischen
Moderne herauslesen, die ich nur knapp skizzieren will:
1. Die Boote weisen in ihren konstruktiven Elementen in die

Wikinger-Zeit zurück. Archäologische Grabungen bezeugen eine forma-



Folklore, Folklorismus und Modernisierung 51

le Konstanz der Boote (sollte man Kulturfixierung sagen?). Man fand
auf der Insel Sollerön, auf der man diese Boote besonders kunstfertig
baute, exakt die gleichen wikingerzeitlichen Nägel, wie sie von den

lokalen Bootsbauern in der Gegenwart noch benutzt wurden.
2. Damit war nicht nur ein Beleg für das Alter der Bootskonstruktion

gefunden. Die Boote dokumentieren historische Tiefe. Mit dieser
historischen Tiefe wird kulturelle und soziale Herkunft als nationale
Kontinuität von weither verknüpft, bei der selbst der römische
Geschichtsschreiber Plinius eingemischt wird. Eskeröd hat diese

technologische Traditionslinie der Boote zugleich und fast unter der

Hand auch in die sozialen und kulturellen Brennpunkte des dörflichen

Gemeinschaftslebens verlängert. Er nennt das egalitäre,
demokratische Prinzip der Zuständigkeit und des Besitzes der Boote, wie
es sich in den eingekerbten Marken der Eigentümer und dem
dazugehörigen Verpflichtungskalender spiegele. Die Gruppe der Bauern
hatte sich dazu einem Rotationsprinzip nach Art einer Gilde mit
einem Ältermann an der Spitze unterworfen, das so lange bestand, bis

zum Ende des 19. Jahrhunderts moderne Verkehrswege eingerichtet
wurden.

3. Eskeröd extrapoliert in historische Urgründe des schwedischen
Gemeinschaftslebens. Die grossen Kirchboote seien seit «undenklichen
Zeiten» auf Sollerön gebaut worden. In den Booten spiegele sich die

reinste Form schwedischer Demokratie, so betont er ausdrücklich
die mild und angenehm aus der Frühzeit in die Gegenwart reiche. Sie

war, folgt man Eskeröds Analyse, in der kleinen Gemeinschaft der

Dörfer lang geübt und kam, in seiner Perspektive, offenbar
herrschaftsfrei und ohne Klassen aus: alles nur Bauern. Unterbäuerliche
Schichten fehlen in diesem Demokratiekonzept, das in der
Musterlandschaft schwedischer Volkskultur lokalisiert wird. Nirgends, so
heisst es, seien die Merkmale jener Bootskultur so ausgeprägt wie in
jener Zentrallandschaft in den Dörfern um den Siljasee. Diese
Landschaft wird damit als nationale Mitte deklariert, denn von dort seien

die Boote - gewissermassen als Botschaften des Schwedischseins -
im Winter auf Schlitten über weite Distanzen in fast alle Provinzen

transportiert worden; allerdings nicht in die «drei alten dänischen

Provinzen» Skâne, Blekinge und Hailand.
Das letzte Boot der älteren Tradition war 1878 gebaut worden. Erst

1941, so berichtet Eskeröd, und ich merke an, dass das im dritten Jahr
des von den Deutschen angezettelten Krieges war, wurde wieder ein

Boot, diesmal aber von einem Heimatverein, gebaut. Ob dies Zufall und
bloss selbstzufriedener Heimatliebe zu danken war oder mehr bedeute-



52 Konrad Köstlin

te23, das kann und muss ich nicht entscheiden, obwohl es meiner
Argumentation weiterhelfen würde, das Boot als ein «politisches» Boot
aufzufassen. In den Jahren danach wurden dann immer mehr Boote gebaut

- mehr als ein Jahrhundert zuvor. Sie werden bei den Kirchbootsregatten

benutzt, die seitdem jedes Jahr am ersten Julisonntag in Leksand
stattfinden und ein festlich gestimmtes Publikum anlocken.

Die Osloer Museumsinsel Bygdöy

Ich will mich nicht zu tief in die Höhlen fremder Löwen begeben
und deute deshalb das zweite Beispiel nur kurz an: Der norwegische
König Oskar II. hatte in den Jahren nach 1884 die Stabkirche von Gol
(Hallingdal) nach Bygdöy translozieren lassen und sie auf seinem Landgut

neben einigen Bauernhäusern, die dort schon standen, aufgebaut.
Für solche Bauernwirtschaften gibt es in der höfischen Kultur in ganz
Europa von Versailles bis Wien, Passau und Hohenheim frühe Parallelen.

Doch geht man gewiss nicht fehl, im Jahre 1884 in der umgesetzten
Stabkirche eine politische Dokumentation einer autonomen, eigenen
norwegischen Volkskultur zu sehen. Damit ist dies auch als ein Akt zu
bestimmen, der Identität durch Differenz symbolisieren sollte.26

Norwegen hatte seit Beginn des 19. Jahrhunderts unter schwedischer Hoheit
gestanden, nachdem es vier Jahrhunderte lang dänisch regiert worden
war. Die Stabkirche ist das Unterscheidende, weder Schweden noch
Dänen kennen sie.

Die Museumsinsel ist auch zum Ort einer identitätsstiftenden, geradezu

liturgischen Verehrung der Wikingerschiffe geworden, die dann
auch konsequent, und hier ist der Anachronismus zugleich vorwärtsweisend,

auf «Ra» und «Kon-Tiki», die Schiffe des modernen Wikinger-
tums, ausgedehnt worden ist. Für das Oseberg-Schifi und die anderen

wikingerzeitlichen Boote hatte man ein Museum in den Formen einer
klösterlichen Kirchenanlage errichtet: mit Doppeltürmen, einem
Eingangsportal wie in einer Kirche, einer Krypta in der Tiefe und einer

Vierung, in der die vier sakralen Hallen aufeinanderstossen. Das Museum
ist ein Sakralbau, in dem historische Reliquien des nationalen Konsenses

zur Verehrung ausgesetzt sind. Kopien von Gold- und Silberschmuckstücken

sind als Kleinreliquien, wie an einem Wallfahrtsort, käuflich zu
erwerben. Ähnliche Anmutungen nationaler Sakralität lassen sich auch
bei den nordischen Trinkgefässen 3, also wiederum bei gemeinschaftsbe-

zogenen Gegenständen, deutlich unterstellen. Man könnte sie - und
das ist nicht wahnsinnig originell - bei einer ganzen Reihe von Museen
der nationalen Romantik 6 ausfindig machen, die ebenfalls der Idee ei-



Folklore, Folklorismus und Modernisierung 53

nes nationalen und schichtübergreifenden Gemeinwesens entsprungen
waren. Die Museen nehmen in ihrer architektonischen Anordnung die

Tradition einer kultischen Prägung für sich in Anspruch, wie sie sich im

Signal des Turms ausdrücken, der in seiner Formensprache zwischen

einem Kirchturm und einem wehrhaften Festungsturm steht.

Von der Kleinlichkeit zur Technologiekompetenz

1989 beging das evangelische Württemberg den 250. Geburtstag des

Pfarrers Philipp Matthäus Hahn mit bemerkenswertem Aufwand. In
fünf Ausstellungen

7 feierte man ihn, aber nicht so sehr als Pfarrer, was
für sich genommen durchaus legitim gewesen wäre. Die «vielschichtige
und produktive Persönlichkeit» wird als eine «spezifisch schwäbische

Erscheinung»2 bezeichnet, an der «die Verbindung von strengem, ja

engem Pietismus mit phantasiereicher Wissenschaft und Erfindungsgeist

nur diejenigen verwundern (könne), die die Schwaben nicht
kennen. Bis in unsere Zeit...» Der Oberbürgermeister von Albstadt

nennt Hahn «Ingenieur und «Prototyp des mittelständischen Unternehmers»»,

«genial» zudem, sein «Wirken» sei «bis heute in der Wirtschaftsstruktur

des Zollernalbkreises ablesbar».30 Die örtliche Fachhochschule

setze, so führt der Kommunalpolitiker weiter aus, «mit den Fachbereichen

Informatik und Maschinenbau die von Philipp Matthäus Hahn
begründete Tradition fort». Ziel der musealen Präsentation sei es, das Wirken

des «Pfarrers und Bahnbrechers des High-Tech» besser zu verstehen.

Man spricht von Hahn-Städten.31 Die Stadt Kornwestheim vergibt eine

Hahn-Medaille und einen hochdotierten Hahn-Preis. Eine Strasse und
das evangelische Gemeindehaus in der Zehntscheuer tragen seinen

Namen, «ein Brunnen auf dem Dorfplatz wurde nach ihm benannt».32

Der Ministerpräsident weiss - welche Parallele: «Eine seiner «Weltmaschinen»

gelangte bis an den chinesischen Kaiserhof.» In dem sich

industrielos gebenden Bundesland, das sich als ein neues, zukunftsorientiertes

Silicone Valley versteht, zelebriert man den pietistischen Pfarrer
Hahn als High-Tech-Pionier. Er wurde auf diese Weise und in neuer
Interpretation zum Vorläufer einer High-Tech-Mentalität umgeformt, mit
der die quasi naturhafte Affinität der Landesbewohner zu jenem
zukunftsträchtigen Wirtschaftszweig durch eine weit zurückliegende
Vergangenheit begründet werden sollte. Es war kein Zufall, dass sich der

Technologiepfarrer für eine strukturfördernde Identitätsmassage aller
Landesbewohner so genau und nützlich vermessen liess.

So konnte man im Stuttgarter Alten Schloss, in dem heute das

Württembergische Landesmuseum zu Hause ist, Sonnen-, Mond- und



54 Konrad Köstlin

Globusuhren, Modelle des Kosmos und vor allem die Weltmaschinen
des Technikpfarrers bestaunen. Der Ruhm des evangelischen Tüftlers

war schon früh, so erfuhr man, weit gedrungen. Der katholische Erzbischof

von Mainz hatte sich von ihm eine Globusuhr bauen lassen.

Hahns Anzeiger der Menschheitsgeschichte hatten, und das war eine

pietistische Besonderheit, den Untergang des Papsttums im Programm,
den die Erwählten für das Jahr 1784 4 voraussahen. Hahn hatte bei dieser

Auftragsarbeit auf seine Glaubensüberzeugung keine Rücksicht
genommen und auf den Einbau eines «Weltzeitzählers» verzichtet. Lässt

sich auch dieser Verzicht auf Liberzeugungen als em Exempel für eine

Mentalität statuieren?
Abseits von aller Kuriosität war die doppelte Karriere die der

pietistische Pfarrer gemacht hatte, nur auf den ersten Blick widersprüchlich.
Das mechanische Denken des Pfarrers zielte auf alles Messbare. So

entsprangen die Rechenapparate und Minutensonnenuhren und die vielen

Spezialwaagen nicht zügelloser Genialität. Es handelt sich vielmehr bei

allen diesen Geräten um einen höchst auffälligen und extremen, ja fast

angstvollen und obsessiven Drang zu Präzision, Ordnung, Einteilung
und Regulierung der Wirklichkeit. Diese Regulationen gehören zu den

Momenten, mit denen sich das württembergische Bürgertum jener Zeit
von der ausschweifenden und ungeordneten Lebensführung des Adels
im Lande abzugrenzen suchte. Diese Präzision, die sich auch beim
Reinigen der Strasse und beim Überwachen der Nachbarn bemerkbar
macht, ist als schmallippige Kleinlichkeit kritisiert und karikiert worden

und lässt, zum Gegenstand unzähliger Witze verwandelt, den Preis

ahnen, mit dem seit der grossen Kirchenverordnung von 1559 das Land
wie eine Anstalt reglementiert wurde. Wenn auch das, was sein soll,
gewiss nicht immer gleich in Wirklichkeit umschlägt, so ist doch der Hinweis

hilfreich, die Verordnungen hätten in diesem Territorium «zu
einem Reglement der täglichen Lebensäusserungen (geführt), das auf die

Minute genau ablief; man fütterte, mähte, pflügte, gärtelte, nähte, ass

und schlief jeweils zur gleichen Zeit, auf einem Hof wie dem andern, fast

anstaltsmässig.»37 Diese Tendenz verstärkte sich nach 1642, als die durch
den Calwer Dekan Johann Valentin Andreae nach calvinischem Vorbild
eingerichteten Kirchenkonvente eingeführt worden waren, die in den

Dörfern in einer Allianz von weltlicher und geistlicher Aufsicht die

Einhaltung der detaillierten Mandate überwachten.
Hermann Bausinger hat einmal von der «Ubiquität von Herrschaft»

gesprochen und dabei besonders die familiäre «Verfilzung» im Auge
gehabt. Dass die gegenseitige Überwachung unter der zufriedenen

Zustimmung der Überwachten geschah (und bis heute nicht nur in Restbe-



Folklore, Folklorismus und Modernisierung 55

ständen wie der Kehrwoche vielfach auch noch geschieht), dass die
historischen Religionsspuren als eigenes Erfolgsmilieu deutlich kultiviert
und als eine anekdotische Mythologie evangelisch-pietistischer Eigenheiten

liebevoll akzentuiert werden, dass man sich lustvoll an Max
Webers protestantischer Ethik labt und sich durch sie bestätigt sieht: das

gehört zu jenem Konvolut an Geschichten, das als Akzent des Eigenen
identitätstauglich gemacht ist. Hierin hat man sich eingerichtet, und der

Erfolg adelt auch die kleinliche Genauigkeit, die sich gerade jetzt wieder
anschickt, zu neuen ökonomischen Erfolgen zu führen.

Als Voraussetzung für die notwendige Präzision bei der Herstellung
von Mikro-Chips aber wurde das bisher negative Attribut der Kleinlichkeit

zweckdienlich umgemünzt und zur positiven Auszeichnung
stilisiert. Solche staatliche Folklorisierung des So-Seins setzte ihre Akzente
freilich nicht beliebig. Hier wurde kulturell verpackt und als So-Sein

begründet und kulturhistorisch abgefedert, was politisch durchgesetzt
werden sollte: So, als ob in diesem Lande allein schon durch die historische

Natur der Menschen nichts anderes denkbar wäre als die

Fortschreibung einer auf Präzision gegründeten, aus Gründen der Not
entstandenen Prägung jener regionalen Mentalität, die sich bereits seit einiger

Zeit und in Wahrheit zur Erfolgsgeschichte gewendet hatte.

Man konnte sich auf eine durch Kataloge und vor allem durch
Pressemitteilungen breitausgelegte Spur ins Eigene und letztlich trotz aller

Widrigkeiten immer wieder Erfolgreiche machen. Die Wege waren gut
ausgeschildert, die Angebote der Identifikation eindeutig. Verglichen
mit der Spatenforschung des «Grabe, wo du stehst» hatte man hier Bagger

mit grossen Schaufeln angesetzt. Die tiefeingelassenen Gräben, aus

denen es kein Entrinnen geben sollte, waren freilich mit vielen feinen

Analogien zur Gegenwart und zur chipmässigen Zukunft gefüllt wor-
den.39

Gewiss: man versuchte in den Ausstellungen und vor allem im
voluminösen Katalog der Persönlichkeitsstruktur des High-Tech-Pfarrers
nachzuspüren und etwa sein Verhältnis zu Frauen kritisch zu beleuchten40,

versuchte, die Zwanghaftigkeit, die hinter solcher Tüftelei steckte,

und die mentalen Gestehungskosten solcher Regulierungssucht zu

befragen. Solche Schatten taten der positiven Grundierung der Person
und der untergründig an sie gekoppelten Mentalität der Landesbewohner

kaum Abbruch; sie wurden - nur scheinbar kontraproduktiv -
kaum wahrgenommen, eher noch in ein Bild notwendiger Sonderlichkeit

eingebaut, das zum Erfolg führte. Es blieb bei der Hagiographie;
zu fest waren und sind die Interpretamente vom Schwaben als Erfinder
und Pächter der Präzision eingegraben. Da grübelte neulich in



56 Konrad Köstlin

einer Fernsehsendung ein Schwabe vor sich hin: «Wenn wir Schwaben

nicht wären, wir haben doch praktisch alles erfunden, man kann sich
kaum vorstellen, wie die Welt ohne uns aussähe.» ' So sind Mercedes-

Benz, Bosch und Porsche längst in die industriell durchwirkte
Breitband-Folklore des Landes eingearbeitet. Und so verstanden, lässt sich
auch die Aufwendigkeit des Industriemuseums in Mannheim als

Folklorepflege und das Haus selber, mindestens so eindeutig wie die Freilichtmuseen,

die auch über Herkunft regionale Identität produzieren sollen,
als Folkloreeinrichtung verstehen.

Die drei skizzierten Fälle sind einigermassen beliebig ausgewählt und
sie Hessen sich auch anderswo suchen und finden. Denn die Welt ist voll
von solchen Geschichten, die eine Sensibilität reklamieren, die zwar
anti-modern und anti-zyklisch scheint, aber identitätsproduktiv in die

Moderne weisen soll. Eskeröds Geschichte zitiert nur vorgeblich die

Frühgeschichte und die Geschichte einer traditionellen Dorfgesellschaft.

In Wirklichkeit fungiert sie als Paradigma für die schwedische
Moderne. Die Boote erzählen, recht verstanden, von einer modernen
Gesellschaft, die eigentlich immer noch, wie früher, eine Gemeinschaft
ist und ohne Brüche und Klassen auskommt. Die gelungene Versöhnung

der gesellschaftlichen Klassen ist in den Booten schon historisch
angelegt: Die Geschichte von den Kirchbooten versöhnt die Moderne
mit der Geschichte und fundiert und planiert den Weg in die Zukunft.
Das demokratische Muster schwedischer Bäuerlichkeit weist den Weg.4

Die Wikingerschiffe Norwegens können die historische Legitimität der

Beschäftigung mit dem Meer und seinen Früchten illustrieren und die

Legitimität der norwegischen Erdölindustrie auf dem Meer als ein der
Moderne angemessenes Männerabenteuer erklären. Die Beispielgeschichte

von Pfarrer Hahn schafft es gewiss nicht allein, aber sie trägt als

Teil einer Art Bewusstseinsmassage dazu bei, der Chiptechnologie im
evangelischen Württemberg eine selbstverständlich-natürliche Heimstatt

im Lande zu bereiten.
Die Ethno-Wissenschaften, die diese Geschichten plausibel aufbereiten,

gehören zur Moderne unserer Gesellschaften. Von der
«Erfindung»4 der Volkskunde zu reden hat zwar nicht mehr die Qualität
einer sensationellen Neuigkeit, doch lässt sich auf diese Weise das Fach als

eines der Instrumente verstehen, mit dem Gesellschaften einerseits Un-
gleichzeitigkeiten zu systematisieren und andererseits Verlusterfahrung
zu kompensieren suchen. Der Erzählforscher Kurt Ranke hat einmal
den Menschen als «homo narrans» bezeichnet.44 Er hat damit gemeint,
dass sich Menschen im Erzählen selbst herstellen. Dieses Bild vom
homo narrans lässt sich auch auf Gesellschaften übertragen. Die societas



Folklore, Folklorismus und Modernisierung 57

narrans: Gesellschaften, Klassen und Schichten, erzählen ihre Geschichte

in Geschichten, in überschaubaren und auf verschiedene Sachverhalte

ausgerichteten Episoden. Diese Episoden müssen eine gewisse Plausibi-
litätsstruktur und einen geschlossenen Sinnzusammenhang aufweisen,
der auf Resonanz stösst.

Damit könnte es zusammenhängen, dass jene «dichte Beschreibung»45,

die am völkerkundlichen Beispiel entwickelt wurde, nun auch

und mit besonderer Vorliebe an Materialien und Zuständen den westlichen

Industriekulturen exekutiert wird. Die sorgfältige und einfühlsame,

vom Standpunkt des Betrachters detaillierte Interpretation à la Clifford

Geertz scheint zu belegen, dass auch die postmoderne Industriekultur

uns Geschichten nach einem Strickmuster erzählen kann, das wir
nur noch den «einfachen Kulturen» zugetraut hatten. Es kommt dabei

weniger auf die Inhalte als auf Muster an. Die Methode belegt die
Auffindbarkeit einer Originalität in den modernen Gesellschaften. Die dik-
ke Beschreibung (thick description) dünner Geschichten macht auch in
komplexen Gesellschaften Inseln von Sinnzusammenhängen möglich.
Sie gliedert durch diese Sinninsel komplexe, graue Gesellschaften in
bunte Trägerlein von kleinen, je für sich spannenden und originellen
Geschichten. Auch die biografische Methode, wo sie sich aufmunternd
gibt und emanzipatorisch auftritt, insinuiert solchen eigenen Sinn.
Originell wird dies schon deshalb, weil man auf die Ähnlichkeit der
Geschichten mit vielen anderen durch die Behauptung der Einmaligkeit
und den apriorischen Anspruch der Unverwechselbarkeit gar nicht
kommt (oder kommen mag?).

Diese Suche nach Originalität, nach Authentizität, Farbigkeit und
Vielfalt verdeckt aber, dass die Volkskunde die Wissenschaft jener unbe-

fragten Selbstverständlichkeiten war, über die zu reden - eben weil sie

sich von selbst verstanden - man nicht genötigt war. Zur Wissenschaft
wurde die Volkskunde erst, als sie diese unbefragten Selbstverständlichkeiten

zum Gegenstand gemacht und ins Licht ihres Interesses gestellt
hatte. Erst die gesellschaftliche Modernisierung markiert mit ihrer
Tendenz zu immer grösserer Beschleunigung des technischen, sozialen und
kulturellen Wandels auch das «Ende der Selbstverständlichkeiten»46 und
damit den Beginn des Fragens. Seit langem gilt: Nichts ist mehr einfach

so, wie es einmal war, und niemand weiss, was einmal sein wird und wo
eine oder einer einmal stehen wird: Die Tochter einer Hausherrin konnte

vielleicht damit rechnen, dereinst einmal so arbeiten und leben zu
können, wie sie es bei der Mutter gesehen hatte, und die Tochter einer
Magd hatte ihre Perspektive einigermassen verlässlich vor Augen, auch

wenn diese Verlässlichkeit noch so prekär gewesen sein mochte. Der



58 Konrad Köstlin

Sohn des Schmiedes konnte vor 200 Jahren davon ausgehen, dass er wie
sein Vater arbeiten würde, und den Sohn des Schuhmachers, des Tischlers

und des Bauern, des Kaufmanns und des Fischers, ja selbst des

Arbeiters konnte nicht viel überraschen. Wege und Positionen waren
vorgezeichnet.47 Sie alle konnten davon ausgehen, einmal das zu tun, was
sie bei ihren Müttern und Vätern gesehen und gelernt hatten, und etwa
so zu leben wie diese. Dies gab dem Alltag bei aller äusseren Gefährdung
auch eine selbstverständliche Sicherheit.

Wo nun Selbstverständlichkeit nicht mehr trägt und nicht mehr fraglos

einfach da ist, wird Volkskunde zur Identitätswissenschaft. Sie

versucht, einen Verlust zu kompensieren und die verlorene Selbstverständlichkeit

artifiziell zu rekonstruieren. Sie tut dies, indem sie öffentliche
Erinnerungsdepots anlegt. Offenbar also werden Volkskundler
gebraucht. Gebrauchtwerden deutet auf ein Defizit. Die volkskundliche
Forschung, die das Eigene im wissenschaftlich genannten Diskurs
poetisch verfremdet und das Verfremdete in der eigenen Sprache für die

eigenen Leute beschreibt, hat sich auf diesen Dauerdiskurs mit den Laien
und der Öffentlichkeit eingelassen. Sie erzählt, in beständigen
Zugzwang geraten, immer neue Sensibilisierungsgeschichten4 aus denen

der Möglichkeitssinn für die Gegenwart spielerische, ironische,
mehrdeutige, artistische und innovative Potenzen herauszupressen versucht.

In diesen Sensibilisierungsgeschichten wird - und das wäre ihr
Extrakt und ihr gemeinsames Vielfaches - erzählt, dass die Natürlichkeit
auch in der Gegenwart nicht für immer verloren sei. Diese Geschichten
fundieren im Humanen, wo dieses zu vergehen droht. Sie erzählen von
der Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen, von Widerständigkeiten,
Nischen und unentdeckten Enklaven in unserer Gesellschaft, sie deuten
dabei an, diese seien in ihrer vermeintlichen Rückständigkeit zugleich
vorwärtsweisend, und sie umschreiben Enklaven als zu entdeckende
Reservate des «noch», die sie gleichzeitig ständig neu schaffen und erfinden
müssen. «Das Abenteuer gleich um die Ecke»4 umspielt das Bild einer

an sich weit entfernten Exotik, holt es an die nahe Ecke und homogenisiert

im Detail der Episode das runde Abenteuer, das es in der zerteilten
Klassengesellschaft eigentlich nicht mehr geben dürfte. Die Folklore
tritt gerade in den modernen Gesellschaften mit einem verstärkten
demokratischen Anspruch auf, das macht sie, auch wenn sie ihn nicht
immer einlöst, dennoch so attraktiv. Folklore suggeriert, das in ihr Enthaltene

sei, weil eigene Geschichte und Herkunft aller, auch allen zugänglich,

mithin «eigene» und damit auch demokratische, anzueignende
Vergangenheit, erkläre die eigene Mentalität, die sie im Erklären immer
auch naturalisiert und rechtfertigt.



Folklore, Folklorismus und Modernisierung 59

Ethnologen sind die neuen Geschichtenerzähler. Sie zergliedern
Vergangenheit und Gegenwart in kleine, überschaubare und nachvollziehbare

Episoden. Dabei sind sie ständig gedrängt, für die gesellschaftlichen

Erinnerungsdepots neue Geschichten zu finden und zu erfinden
und alte Geschichten umzudichten und ihnen neuen Sinn abzuringen.
In ihrer neuen (und wohl auch in ihrer älteren) Funktion hätte Folklore
demnach die Aufgabe, eine Welt, die anders nicht mehr verstehbar ist,
durch Schneisen der Plausibilität zu zerteilen. Die detailgenauen
Ganzheitsgeschichten stiften kleine, handhabbare Sinnzusammenhänge.

Gerade die Folklore der Gegenwart schafft (sich) nicht nur Zeitinseln

- das tut sie schon lange -, sondern vor allem überschaubare Sinninseln,

indem sie einer undurchschaubar gewordenen Welt Stützpunkte
des Verstehens einbaut. So wird die Volkskunde zur Sinn-Wissenschaft.
Man hat diese Aufgabe gelegentlich kritisiert und das Fach als

Legitimationswissenschaft oder auch Kompensationswissenschaft zu denunzieren

versucht. Diese Kritik wiederholt den Irrweg der Folklorismusdiskussion,

die behauptet, dass es sich im Folklorismus um ein perfides und
mieses Derivat des Echten, der Folklore, handle. Das «Echte» aber ist
eine Vision, die sich erst vor dem Horizont der vermeintlichen
Erfahrungsverluste imaginieren lässt. Auch die Kompensationsthese geht von
der Annahme aus, dass es authentisches Leben ohne die Notwendigkeit
zur Kompensation geben könne. Darüber sollte man in der Tat streiten.
Denn die leichte und wohlfeile Rede von der Kompensation übersieht

vorschnell, dass es sich dabei um eine kulturelle Technik handelt, die
zutiefst menschlich ist und für uns Humanität darstellt und herstellt; mehr
Echtheit gibt es für uns nicht: Sie lässt utopische Gedanken zu, geht von
ihnen aus, erlaubt das Träumen. Das aber wäre ein anderes Thema.

In der Folklore wie in der «Lust auf Bräuche»51 erzählen sich die
Gesellschaften Geschichten von ihrer gemeinsamen Herkunft, von Farbigkeit

und Vielfalt und konterkarieren damit die Interpretationen der
entzauberten Welt. Es handelt sich dabei nicht um jene «Ersatzverzauberung»,

von der Odo Marquard spricht. Keine Krücke ist gemeint, weil
«Ersatz» ja doch an historisch unrichtigen und deshalb für die Konturen
einer Kategorie des «Echten» unzulässigen Projektionen Mass nähme
und daher auch ihr Leiden von dort bestimmte.

Die Forscher sind es, die heute Depots anlegen. Die von ihnen
angelegten Erinnerungsdepots sind gross und werden immer grösser, weil
jede Gesellschaft nicht nur viele Wurzeln hat, sondern die in ihr tätigen
Spurensucher immer differenziertere Herkunftswelten entdecken. So

kommt es auch darauf an, welche Wurzeln man für welchen Teil der

Bevölkerung giesst, welche Identifikationsangebote in den Geschichten ge-



60 Konrad Köstlin

macht oder auch nur angedeutet werden. In einer gewissen marktgängigen

Beliebigkeit liegen auch die Gefährdungen, die solchermassen
erzählte Geschichte auslösen können.

Den Gesellschaften, die sich und anderen in diesen Geschichten ihre
Sensibilität und Farbigkeit beweisen, geht es in der Moderne wie dem
«homo narrans». Die Geschichten zielen auf Individualität und
Unverwechselbarkeit, auf Authentizität und Originalität, auf Dinge also, die

in der Massengesellschaft angeblich zu verschwinden drohen und
deshalb den kollektiven, allgemein zugänglichen, gleichwohl Individualität
verheissenden Erinnerungsdepots entnommen werden.

Die sowjetische Ethnografie hat, übrigens lange vor den neuen
Bewegungen in Osteuropa, einmal in dem Begriff des «ethnografischen
Paradoxon» die Beobachtung gefasst, dass - allen Voraussagen über die
weltweite Nivellierung zum Trotz - die Betonung ethnischer Merkmale an

Bedeutung und Aktualität gewinne, und auf das zunehmende Interesse

(was ja auch eine Neugierde ist) an der Erforschung des Banalen und
Selbstverständlichen hingewiesen: «Diametral entgegengesetzt ist die

Tendenz, alle Seiten des Lebens der heutigen entwickelten Gesellschaft

ethnographisch erforschen zu wollen.»5

Marshall McLuhan5 hat, und diese These ist noch weniger neu,
gemeint, die Welt werde durch die gleichmässige und weltweite Ausbreitung

von Informationen durch die modernen Kommunikationstechnologien

zum demokratischen, weil überall in gleicher Weise und gut
informierten «global village», zu einem einheitlichen Dorf.

Wahrscheinlich haben beide recht: Die Nivellierung der Welt schreitet

voran, das betonen Kulturkritiker aller Couleur unisono. Als
Konträrstrategie wird aber gleichzeitig überall der historische Folklorefundus,

der mit dem Signalement des Eigenen daherkommt, aufgeboten.
Was da mit dem Anschein der historischen Kontur einer Ungleichzeitig-
keit auftritt, trügt jedoch. Diese Nutzung der Folklore ist die höchst
entwickelte Moderne, wie die Wissenschaft Volkskunde, die der Gesellschaft

in der Folklore ständig neue Muster der narrativen Aufbereitung
der Welt anbietet und dabei selbst das Banale und Selbstverständliche als

«Ästhetik» unserer Existenz einverleibt. Wo als Ziel das authentische
Selbst des eigenen Lebensstils steht, da kann diese Ästhetisierung der
Lebenswelt nur noch eine poetische Wahrheit zulassen. Das könnte
Clifford Geertz gemeint haben, als er vom «Anthropologen als Schriftsteller»

sprach.54 So bleibt als nicht einmal nur resignierende Frage am
Ende, ob es genügt, die Welt bloss immer besser und passender zu
erzählen. Und man könnte dann fragen, ob die immer wieder erneuerte
Aktivierung der Inhalte des Folklorefundus sich nicht als ein viel wirk-



Folklore, Folklorismus und Modernisierung 61

samerer Hebel zur Veränderung der Welt erwiesen habe, als es der

Aktionismus aller doktrinären Veränderungsgebote je gewesen sein

könnte. Denn auch und gerade geglaubte Wirklichkeiten sind Wirklichkeiten,

an denen sich das Handeln der Menschen ausrichtet, sind
Wirklichkeiten, auf die dieses Handeln reagierend und massnehmend einzugehen

sucht.
Bleibt uns also die Kunst, die Wahrheit immer besser zu erfinden?

Das bezieht sich nicht auf die Auseinandersetzung zwischen den streng
historisch argumentierenden und den erzählenden Historikern, so wie
sie etwa Jürgen Kocka gegen das «zurück zur Erzählung» führt : Nicht
um Geschichte und Geschichten und auch nicht darum geht es, ob man
als Historiker einen Erzählstil pflegen dürfe oder nicht. Es kann sich

auch nicht darum handeln, ob «Geschichte im Plural», von ihr sprach

jüngsthin Wolfgang J. Mommsen im Additionsvorgang wieder zu
einer Totalkonstruktion einer (meist europazentrierten) Welt-
Geschichte mit zentralem «Sinn» führen könne.

Dabei kann es für die von mir gemeinte Plausibilitätsstruktur gewiss
hilfreich sein, wenn «Erzählen»-Können als Stilmittel dazukommt und
die Schneisen der Plausibilität vertiefen hilft.57 Aber wichtiger sind die

Strukturen jener Plausibilität, die auf Bedürfnisse der Gegenwart
treffen, weil sie passende Beispielgeschichten, historisch grundierte
Illustrationen zur Erklärung gegenwärtiger Befindlichkeiten liefern. Dazu

gehören - und hier besteht ein offenbar legitimer Bedarf - die vielen
Rekonstruktionen historischer Gegenwelten, die mit dem emanzipato-
rischen Anspruch auftreten. Sie wollen einzelnen und den Gruppen,
von denen sie erzählen (von den Arbeitern, von den Frauen) Mut
machen und lassen dabei bewusst andere Zusammenhänge ausser acht.

Die Wissenschaftler wirken dabei als Ausgräber, die Verschüttetes
aktivieren, das ohne sie der Vergessenheit anheim gefallen wäre. Sie legen

Erinnerungsdepots an und versuchen, einen Reichtum an Mannigfaltigkeit

in den historischen Lebensformen als «human» zur Anschauung
zu bringen und diese reiche Vielfalt als Gegenwelt gegen die gleichmachende

Weltzivilisation auszuspielen. Sie imaginieren Welten und Zeiten,

in denen die Fähigkeit zu trauern, den Menschen noch gegeben

war, in denen die Kinder noch natürlich und ohne eine deformierende

Pädagogik aufwachsen konnten, in denen die Eingeborenen einen
brüderlichen Umgang mit der Natur pflegten und in denen die Menschen
alle noch in der ersten Wirklichkeit lebten. Die Volkskunde (und hier
ist sie längst nicht mehr allein) hat diese historischen Beispielgeschichten

immer näher und «modern» zur Zeitgenossenschaft hin verlagert;
sie hat die Geschichten, in denen sie von mutigen Menschen in der



62 Konrad Köstlin

jüngsten Vergangenheit erzählte (die die Arbeiterfahne während des

NS-Regimes unterm Dielenboden versteckt hielten), als Muster und

Hoffnung noch plausibler gemacht.
Es geht also gar nicht immer nur darum, was Wissenschaft historisch

argumentierend erarbeitet und definiert, sondern auch darum, was
aufgrund der Befindlichkeit der Gesellschaft von dieser akzeptiert, in den

Formelvorrat der folklorisierten Biografie der Gruppen, Ethnien und

Völker aufgenommen wird. So trifft in dieser Hinsicht eher, und
vielleicht irritierend, die kühl-technische, aber wohl richtige und
bedenkenswerte Feststellung des Historikers Michael Stürmer zu, der meinte,

«wer die Erinnerung füllt, die Begriffe prägt und die Vergangenheit
deutet», dem gehöre die Zukunft.5 Es ist in der Tat so, und das wissen die

Volkskundler, dass die Helden der Geschichte zu Helden erst durch die

Lieder werden können, die von ihnen erzählen. Erst die erzählte (dann
auch die fotografierte etc.) Geschichte wird zur erinnerten Geschichte.
Es handelt sich in der Moderne allerdings auch um Reproduktionsformen,

in denen die Kategorie Geschichte Gefahr läuft, durch ihre

ständige Abrufbarkeit ausser Kraft gesetzt zu werden.
Seit einiger Zeit schon wird in den historischen Disziplinen von

«Erfindungen»60 geschrieben, manchmal so, als ob diese Erfindungen jeglicher

Grundlage entbehrten. Das ist so gewiss zu kurz gesehen. Die
«Erfindungen» haben ihre Grundlage in der Nutzung der unbefragten
Selbstverständlichkeiten. Man sollte die Volkskunde deshalb nicht nur
und vor allem nicht ausschliesslich als «historische Wissenschaft»

bezeichnen, sondern sie deutlicher als bisher als Wissenschaft von den

Selbstverständlichkeiten akzentuieren.61 Dann würde auch deutlich, dass

der archimedische Punkt ihrer Erfindung, ihrer Entstehung, ihres
Anfangs und ihrer Begründung mit dem Ende der Selbstverständlichkeiten
einer altständischen Gesellschaft zu tun hat, in der die Moderne
rückwärtsblickend seither eine Welt der fraglosen Selbstverständlichkeiten

vermutet. Dadurch ist die Volkskunde aber auch eine erzählende und
erklärende Antwort auf den Verlust eines Schatzes an geglaubten
Selbstverständlichkeiten. Die Entstehung der Volkskunde kann damit auch als das

zentrale folkloristische Ereignis zu den vielen Erfindungen gezählt
werden, mit der die bürgerliche Gesellschaft aufdie Moderne reagiert.

Damit könnte wenigstens angedeutet sein, warum gerade in den

modernen Gesellschaften das Erzählen mit den Inhalten der (weit gefass-

ten) Folklore so wichtig ist und worin die grandiose Brauchbarkeit und
wohl auch Notwendigkeit der Volkskundler, Historiker, Ethnologen

und Anthropologen (und da sind die kritischen umstandslos
einbeschlossen) bestünde.



Folklore, Folklorismus und Modernisierung 63

Karl-Otto Apel63 hat die kommunikative Alltagspraxis als möglichen
Widerpart zur gesellschaftlichen Ausgrenzung und Entfremdung verstehen

wollen. Er benennt «Präsuppositionen» des Gesprächs, des Erzählens

und des Zuhörens. In ihnen sei, auch bei ungleich verteilten Chancen,

eine prinzipielle Anerkennung des anderen enthalten. Um diese

Anerkennung geht es: die Geschichten müssen erzählbar sein, sie müssen

sich in eine Plausibilität einbringen lassen, die die unsere ist. Damit
ist nicht dem puren Flunkern und «Erfinden» das Wort geredet. Wenn
aber Geschichten mit dem Leben, der kommunikativen Alltagspraxis,
von der Apel spricht, zu tun haben sollen, müssen sie erzählbar sein.6

Unglaubliche Geschichten stossen, ausser sie wären als solche deklariert,

auf ablehnendes Unverständnis, wie wahr sie immer sein mögen.
Die kulturelle Wahrheit der Geschichten liegt in ihrer Funktion, der

Gegenwart in kommunikativer Praxis aufzuhelfen und das verlorengeglaubte

Humane bei sich auch dann zu imaginieren, wenn es sich in der

Gegenwart schwer auffinden lässt. Wenn dadurch Vergangenheiten an

uns heranrücken oder wenn das Abenteuer gar gleich um die Ecke ist,
dann ist das hilfreich und bedenklich zugleich. Das Abenteuer kann,
und damit müssen wir leben, überall dort entdeckt werden, wo wir es

suchen, indem wir behaupten, dort sei sein Ort: in den neuen Betroffenheiten

- man denke an die nationale Fasnachtsabsage im Jahre 1991 in
der Bundesrepublik -, die Gemeinsamkeiten und Identität schaffen

können, aber auch im Besuch von MacDonalds, der sowohl als Alltag
wie durchaus auch als eine bunte Gegenwelt erfahren werden kann.

Es ist weder schlimm noch bedenklich, wenn unsere Sehnsucht nach

Authentischem, auch wenn sie mit Utopien hantiert, an kulturell
geprägten Entwürfen einer freilich fiktiven Vergangenheit Mass nimmt -
woran sonst sollte sie es tun? Auf deren Qualtiät aber sollte sie achten.

Anmerkungen

1 Der Aufsatz ist die an einigen Stellen erweiterte Fassung eines Textes, der auf der
SIEF-Konferenz im Juni 1990 in Bergen vorgetragen wurde.

2 Freundlicher Hinweis von Péter Niedermüller, Budapest/Tübingen.
3 Wochenblatt (Tübingen) vom 7.6.1990.
4 Süddeutsche Zeitung vom 10.4.1990.

Wenn wir als Jugendliche in den 50ern trampen gingen, zogen wir immer unsere
Pfadfinderkluft an und schulterten bündisch die Gitarre. Der Erfolg war unser, die
Autofahrer der damaligen Zeit mochten das. Die «Kluft» war am Zielort, weil nun hinderlich,
schnell beiseite gelegt.

6 Hans Trümpy: Folklorismus in schweizerischer Sicht. In: Edith Hörandner und
Hans Lunzer (Hrsg.): Folklorismus. Neusiedl am See 1982, 255-286.



64 Konrad Köstlin

7 Hans Trümpy: Folklorismus in schweizerischer Sicht (wie Anm. 6). Trümpy hat
auf die Untauglichkeit bestimmter Phänomene für eine folkloristische Nutzung
hingewiesen.

s Hermann Bausinger: Folklore und gesunkenes Kulturgut. In: Deutsches Jahrbuch
für Volkskunde 12 (1966), 12-25.

9 Konrad Köstlin: Folklore und Tourismus. In: Gesellschaft für die Volksmusik der
Schweiz. Informationsblatt 13/14, April 1988, 2-7.

10 Alljährlich im Januar auf der «Grünen Woche»» in Berlin lässt sich in den regionalen

Zeitungen nachlesen, wie erfolgreich sich die jeweiligen Landesprodukte «geschlagen»

haben. Tracht, Schinken und Blasmusik stehen dann an einer Front.
" Karl Weinhold: Was soll die Volkskunde leisten? In: Zeitschrift für Völkerpsychologie

und Sprachwissenschaft 20 (1890), 1-5.
12 Otto Ladendorf: Historisches Schlagwörterbuch. Ein Versuch. Strassburg und

Berlin 1906, 86f.
13 Friedrichs. Krauss: Allgemeine Methodik der Volkskunde. Berichte über Erscheinungen

in den Jahren 1890-1897. In: Kritischer Jahresbericht über die Fortschritte der
Romanischen Philologie IV/3 (1899), 21-134. Erlangen 1899; dort gleich eingangs die

Frage «Folklore und Volkskunde» und später 1903: «Ihrer Bedeutung nach besteht die

Gleichung Folklore Volkslehre, doch empfiehlt es sich, am Worte Folklore festzuhalten,

weil es eine internationale Bedeutung erlangt hat.» F. S. Krauss: Die Volkskunde in
den Jahren 1897-1902. Berichte über Neuerscheinungen. Erlangen 1903, 10.

14
Jörn Christiansen: «Die Heimat». Analyse einer regionalen Zeitschrift und ihres

Umfeldes. Neumünster 1980 (Studien zur Volkskunde und Kulturgeschichte Schleswig-
Holsteins, 6).

15 Auf die irritierende Kuriosität, dass es damals eine «Volkskunde von Loango» gab,
sei hier nur am Rande verwiesen. Eduard Pechual-Loeche: Volkskunde von Loango.
Stuttgart 1907.

16 In Ungarn allerdings, wo in die staatliche Programmatik immer wieder Elemente
der Volkskultur eingebaut werden, unterscheidet man zwischen einem «Folklorismus
von oben» und einem «Folklorismus von unten».

17 Hermann Bausinger: Zur Kritik der Folklorismuskritik. In: Populus revisus.
Tübingen 1967, 61-75 (Volksleben, 14).

Gisela Volger und Karin V. Welck (Hg.): Männerbande Männerbünde. Zur Rolle
des Mannes im Kulturvergleich. 2 Bde. Köln 1990.

1

Ganz hübsch lässt sich das etwa an der Geschichte andeuten, dass die Schwaben
den lieben Hergott hinters Licht führen wollen, wenn sie in den Maultaschen das Fleisch
durch den Teig verhüllen. Die Geschichte wird - immer wieder zitiert - so zur
Mentalitätsparabel. Vgl. dazu Konrad Köstlin: Heimat geht durch den Magen. Das Maultaschen-
syndrom oder: Soul Food in der Moderne. In: Forschungen zur Volkskunde Baden-

Württembergs 4 (1991), 157 -174.
Albert Eskeröd: Kykbätar och kyrkbätsfärder. Stockholm 1973.

21 Den Nutzen der Trachtcnpflege z.B. hat man in Bayern bereits um 1850 damit
begründet, dass durch sie der «schnelle Lauf der Zeit ein wenig gehemmt» werden könne.
Konrad Köstlin: Zur frühen Geschichte staatlicher Trachtenpflege in Bayern. In:
Albrecht Lehmann und Andreas Kuntz (Hg.): Sichtweisen der Volkskunde. Zur
Geschichte und Forschungspraxis einer Disziplin. Hamburg 1988, 301-319.

22 A. Eskeröd (wie Anm. 20), 147.
23 Vgl. Wolfgang Butt: Die Mobilmachung des Elfenbeinturms. Neumünster 1977

(Skand. Studien, 5).
24 Dass die Stabkirchen bereits früh als «typisch» anerkannt waren, zeigt der Kauf

und der Wiederaufbau der Stabkirche aus dem norwegischen Vange in Brückenberg im
Riesengebirge im Jahre 1841 durch den preussischen König. Vgl. dazu auch Zinken Hopp:
Norwegian Folklore. Simplified. Bergen 61969. Das Buch informiert «about the things
which are different here in Norway» und nennt an erster Stelle die Stabkirchen. Das Prinzip

der Identität durch Differenz lässt sich auch zeigen bei Anders Salomonsson:
Gotlandsdricka. Traditionell kultur som regional identitessymbol. Karlstad 1979. Salom-
monsson beschreibt sehr eindrucksvoll eine Revitalisierung des häuslichen Bierbrauens.



28 ebd.
2') ebd.
30 ebd.
il ebd.

32 ebd.
33 ebd.

Folklore, Folklorismus und Modernisierung 65

Das Brauen, also ein (gewiss gewichtiger) Ausschnitt der traditionellen Kultur, wird nun
als Merkmal gotländischer Identität gehandelt. Bemerkenswert ist dabei, dass die «alte»

Zuständigkeit der Frauen nun auf die (für die Bestimmung von Identität zuständigen?)
Männer übergeht.

5
Beispiele für Sachkultur, der die Handlungsanweisung für Gemeinschaft immanent

scheint, sind die Trinkgefässe der nordischen Gilden etc. Siehe dazu das nicht grundlos

opulente und repräsentativ gestaltete Werk von Per Gjaerder: Norske drikkekar av

tre. Bergen/Oslo/Tromsö 1975.
26 Ich denke an das Portal, die Turmlandschaft und die Halle des Bayrischen

Nationalmuseums in München oder an den Turm des Nationalmuseums in Helsinki und seine

Eingangshalle mit den Freskierungen von Akseli Gallen-Kallela.
Philipp Matthäus Hahn 1739-1790. Ausstellungen des Württembergischen

Landesmuseums Stuttgart und der Städte Ostfildern, Albstadt, Kornwestheim, Leinfelden-
Echterdingen. 2 Bände. Stuttgart 1989 (Quellen und Schriften zu Phillip Matthäus Hahn.
Im Auftrag des Württ. Landesmuseums hg. von Christian Väterlein, Band 6 und 7).

Band 2, Vorwort Christian Väterlein, S. 7.

Claus Zoege von Manteuffel, Band 2, 16.

Band 1, 17.

Band 1, 19.

Band 1, 18.

Band 1, 15. Man erfährt dann freilich im Aufsatzteil, dass man der astronomischen

Maschine, dem Geschenk Georg III. von England, in China «nicht die erwartete
Wertschätzung» entgegenbrachte (Angelika Müller-Scherf, Band 1, 387).

Wilfried Veeser: 1784 - Oder: Die Faszination eines Systems. In: Philipp Matthäus
Hahn (wie Anm. 27), Band 2, 327-339.

35 Alfred Münz: Philipp Matthäus Hahn: Pfarrer, Erfinder und Erbauer von
Himmelsmaschinen, Waagen, Uhren und Rechenmaschinen. Sigmaringen 1977; Max
Engelmann: Leben und Wirken des württembergischen Pfarrers und Feinmechanikers Philipp
Matthäus Hahn. Berlin 1923; Peter F. Kopp: Pfarrer auf Abwegen: Erfinder Hahn,
Wasserheiler Kneipp, Kalendermann Reimmichel. Zürich 1987.

36 Martin Scharfe: Die Religion des Volkes. Kleine Kultur- und Sozialgeschichte des

Pietismus. Gütersloh 1980.
"7 Angelika Bischoff-Luithlen: Dorf war nie gleich Dorf. In: Der Bürger im Staat.

Heft 1, 1980, 48; Angelika Bischoff-Luithlen, eine kritische Liebhaberin Württembergs,
hat mehrfach auf diesen Anstaltscharakter des Landes verwiesen.

Hermann Bausinger: Die politische Kultur Baden-Württembergs. In: Hermann
Bausinger, Theodor Eschenburg u.a.: Baden-Württemberg. Eine politische Landeskunde.
Stuttgart/Berlin/Köln/Mainz 31985, 13-38 (bes. 18).

Als in Tübingen ein Institut für Informatik eingerichtet wurde, da bekam es den
Namen Wilhelm-Schickhardt-Institut. Wilhelm Schickhardt, der von 1619-1635 in
Tübingen lehrte, sei, so ist es in der Pressemitteilung der Universität zu lesen, der Erfinder
der Rechenmaschine gewesen. Tübinger Universitätsnachrichten vom 23.5.1990. Auch
dies fundiert Technologiekompetenz im Historischen.

40 Christel Köhle-Hezinger: Philipp Matthäus Hahn und die Frauen (wie Anm. 27),
Band 2,113-135.

41
Fernsehsendung «Ebbes» (Südwestfunk) vom 26.5.1990. Vgl. dazu auch Jörg Bal-

denhofer (Hg.): Schwäbische Tüftler und Erfinder. Stuttgart 1986.
42 Vgl. dazu auch Orvar Löfgren: The Nationalization of Culture. In: Ethnologia

Europaea XIX, 5-23.
43 Eric Hobsbawn and Terence Ranger (Eds.): The Invention of Tradition. Cam-

bridjge Univ. Press 1983.
4 Kurt Ranke: Die Welt der einfachen Formen. Studien zur Motiv-, Wort- und

Quellenkunde. Berlin/New York 1976, 40.
45 Clifford Geertz: Dichte Beschreibung. Beiträge zum Verständnis kultureller

Systeme. Frankfurt 1983.
46 Vgl. dazu Konrad Köstlin: Sicherheit im Volksleben. Phil. Diss., München 1967,

23 ff.



66 Konrad Köstlin

4 Darauf beruhen auch die Überlegungen von Marcel Mauss: Die Gabe. Form und
Funktion des Austausches in archaischen Gesellschaften. Frankfurt am Main 1968.

Odo Marquard: Über die Unvermeidlichkeit der Geisteswissenschaften. In: Apologie

des Zufälligen. Stuttgart 1986, 98-116.
4 Pascal Bruckner und Alain Finkielkraut: Das Abenteuer gleich um die Ecke. Kleines

Handbuch der Alltagsüberlebenskunst. München/Wien 1981 (franz. Ausgabe 1979).
50 Damit ist nicht das kritische Verdikt Nobert Elias' vom «Meer der Episoden»

gemeint, in dem die Geschichten ohne Zusammenhang lose vagieren. Sie verbindet
vielmehr eine Plausibilitätsstruktur. Deswegen sind auch nicht alle Geschichten erzählbar.
Das Kriterium ist ihre zeit- und sozialtypische Passgenauigkeit in identifikatorischen
Kontexten.

51 Der Begriff stand 1985 in der Deutschen Bauernzeitung (DDR). Wolfgang Jacobeit
hat ihn mitgeteilt. Siehe dazu auch Konrad Köstlin: Angeeignete Feste. Jugendweihe und
Ehe in der DDR. In: Zeitschrift für Sprachwissenschaft 1990 (im Druck).'l Julian V. Bromlej: Ethnos und Ethnographie. Berlin 1977, 7.

53 Marshall McLuhan: Die magischen Kanäle. Düsseldorf 1968.
54 Clifford Geertz: Die künstlichen Wilden. Anthropologen als Schriftsteller. München

1990. Der Verleger Klaus Wagenbach hat die historischen Studien (Ginzburg,
Zemon Davis) sogar als die eigentliche Romanliteratur der 80er Jahre bezeichnet.

Jürgen Kocka: Zurück zur Erzählung? Plädoyer für eine historische Argumentation.

In: Geschichte und Gesellschaft 1984, 395-408.
56 In seinem Vortrag «Geschichte und Geschichten. Über die Möglichkeiten und

Grenzen der Universalgeschichtsschreibung» in Tübingen am 31.1.1991.
"7 Hayden White: Die Bedeutung der Form. Erzählstrukturen in der Geschichtsschreibung.

Frankfurt am Main 1990.
5 Konrad Köstlin: Folklore in der Biografie: Lügengeschichten? In: Zeitschrift für

Volkskunde 1980, 58-73.
Michael Stürmer. Suche nach der verlorenen Erinnerung. In: Das Parlament

17.-24. Mai 1986.
Ich denke hier natürlich besonders an Eric Hobsbawn: Inventing Traditions. In:

E.H. and Terence Ranger (Eds.): The Invention of Traditions. Cambridge Univ. Press
1983. Zu nennen wäre aber auch Ernst Klusens Formel von «Fund und Erfindung», die
das Dialektische des Vorgangs betont.

1 Diese unbefragte Selbstverständlichkeit finde ich auch in Leopold Schmidts immer
noch hilfreicher Formel vom «Leben in überlieferten Ordnungen».

Vgl. dazu die Diskussion auf dem Volkskundekongress in Kiel im Jahre 1979. Konrad

Köstlin und Hermann Bausinger (Hg.): Heimat und Identität. Neumünster 1980, 52.
63 Karl-Otto Apel: Diskurs und Verantwortung. Das Problem des Übergangs zur

postkonventionellen Moral. Frankfurt 1988.
64 Vgl. dazu Konrad Köstlin: Erzählen vom Krieg - Krieg als Reise II. In: Bios

2/1989,173-182.
5

Vgl. dazu Ulrich Tolksdorf: Nahrung - Not und Überfluss. In: Konrad Köstlin
und Hermann Bausinger (Hg.): Umgang mit Sachen. Zur Kulturgeschichte des Dinggebrauchs

(Volkskunde-Kongress 1981). Regensburg 1983, 79-91.


	Folklore, Folklorismus und Modernisierung

