Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz
Band: 87 (1991)

Heft: 1-2

Artikel: Folklore, Folklorismus und Modernisierung
Autor: Kdstlin, Konrad

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-117762

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-117762
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Folklore, Folklorismus und Modernisierung'
Von Konrad Kostlin

Anfang Juni 1990 hatte der Biirgermeister der ungarischen Stadt Szol-
nok in der deutschen Stadt Reutlingen die Partnerschaftsurkunde zwi-
schen den beiden Stidten unterzeichnet. Fast schon selbstverstindlich
war es, dass der aus einer ausgesprochenen Industriestadt kommende
Biirgermeister dazu eine Begleitung in historischen ungarischen Trach-
ten aufgeboten hatte. Wenn es aber in den Trachtenbeschreibungen des
19. Jahrhunderts in Ungarn einen weissen Fleck gegeben hatte, dann
war er in Szolnok?®. Uberhaupt, man verstand sich. Der deutsche Biir-
germeisterkollege sah die Partnerschaft als Beweis dafur an, «dass die
abendlindischen Werte wieder gelten».? Folklore diente dazu, den wie-
dergewonnenen Konsens zu garnieren.

Im Frithjahr des Jahres 1990, als die Grenzen zwischen den beiden
Deutschlindern schon offen waren, sollten in Westdeutschland bei ei-
nem Militirkonzert die Instrumentalisten der DDR-Grenztruppen
«Rosa Luxemburg» spielen. Das westliche Verteidigungsministerium je-
doch hatte dagegen Einspruch erhoben. Aber, die Soldaten aus dem
Osten kamen, wenn auch spiter und auf andere Weise. Statt der Unifor-
men hatten sie sich volkstiimliche Trachten angezogen und, als «Thii-
ringer Waldecho» angekiindigt, bei einem Volksfest den Wirzburgern
den Marsch geblasen.4 So, in Tracht, blieben sie unbeanstandet, die Sol-
daten einer Volksarmee, die sich ins Volkstiimliche verkleideten. Die
Tracht, freundliches Dekor aus einer scheinbar harmlosen Vergangen-
heit, entschirfte und harmonisierte einen modernen Konflikt.

Der Aufschrei war besonders laut, als vor einigen Jahren einige tiirki-
sche Arbeitsemigranten illegal tiber die Grenze nach Deutschland einzu-
reisen versuchten und sich zu diesem Zweck bayerische Trachten anleg-
ten. Illegale Grenzibertritte ereignen sich natiirlich an jedem Tag. Aber
die Emporung zeigte doch, dass sich die Tiirken illegitim in den allge-
meinen Konsens iiber die Tracht eingeschlichen hatten. Sie hatten die
Spielregeln in besonders verwerflicher Weise verletzt; eben diese Illegiti-
mitdt war es, die angeklagt war.

Die Pressenotizen zeigen, wie selbstverstindlich mit den Requisiten
einer als historisch verstandenen Volkskultur in der Alltdglichkeit der
modernen Gesellschaften lingst hantiert wird — bei denen, die den
Konsens massvoll praktizieren, wie bei jenen, die ihn ausniitzen.” Die
Notizen erinnern uns daran, dass die zeitgendssische Nutzung dieser
Folklore — und hier ist das Wort in seiner weitgefassten umgangs-



Folklore, Folklorismus und Modernisierung 47

sprachlichen Verwendung gemeint — tblicherweise von zwei Merkma-

len ausgeht:

1. Folklore reprisentiert in modernen Gesellschaften immer Ganzhei-
ten; Schicht- und Klassengrenzen verwischen meist. Es gibt nur die
Bauern, die Cowboys, die Hirten. Das Regionale und das Stiandische
(verstanden in seiner schichtiiberlagernden Bedeutung) tiberformen
dabei das Soziale. In solcher Nutzung liesse sich auch von einer sozia-
len Blindheit der Folklore und von einer Tendenz zur sozialen Ent-
eignung durch Folklore sprechen.

2. Es handelt sich vor allem um positiv deklarierte Eigenschaften, die
der Folklorisierung anheimfallen.® Die Sprache der Trachten ist inter-
national. Die in Uniform nicht geduldeten Soldaten schienen durch
die Tracht und vielleicht auch durch die Art der von ihnen aufgefiihr-
ten Musik («Volksmusik» statt Militairmusik) in eine bessere, wenig-
stens aber harmlose Species Mensch verwandelt zu sein.

«Folklore», das sollte hier schon erkennbar sein, wird in einem Sinne
gebraucht, der die in einem gesellschaftlichen Diskurs entstandene posi-
tive Setzung’ meint, in der die eigene Herkunft in «weichen» Daten zu
verstehbaren und plausiblen Geschichten zurechterzahlt worden ist. Un-
geachtet der weltweit auffilligen Ahnlichkeiten, zielt Folklore zwar
darauf, Individualitit und Unverwechselbarkeit zu erzeugen, sie ver-
wendet dabei aber kollektive Besitzstinde.

Ziemlich unabhingig von jenem systematisierenden Sprachgebrauch
der Wissenschaft®, in dem Folklore als miindlicher Part einer zweigeteil-
ten Volkskultur verstanden wird, hat sich der allgemeine Konsens tiber
Folklore durch den Wandel ihres iiblichen Gebrauchs stabilisiert. Insbe-
sondere im 20. Jahrhundert, durch zeitgendssische Gebrauchsweisen,
wie Erfahrungen in Urlaub und Freizeit®, aber auch in der Werbung fiir
«Landesprodukte»'°, ist der Gebrauch des Begriffes immer deutlicher in
die Richtung des umgangssprachlichen und international-ausserwissen-
schaftlichen Verstindnisses verlagert worden. Es besagt, dass sich in der
Folklore die Essenz des auf Aussenwirkung gerichteten und dabei der
Innensicht zutriglichen Typischen, des Nationalen, Regionalen und
Ethnischen verorten liesse.

Diese aus der Romantik stammende Setzung mag zwar wissenschaft-
lich tiberholt sein. Sie funktioniert dennoch, weil die nationalromanti-
schen Zuschreibungen nicht ohne Spuren fur die geglaubte Wirklich-
keit geblieben sind. Die ethnischen Mythen vom Stammes- und Natio-
nalcharakter hatten sich lingst in ihre erzihlende Plausibilitdt eingegra-
ben und konnten so ihre populire Wirklichkeit selbst schaffen und ei-
gentlich nur noch bestitigen. Das ist nicht nur eine Frage der Sedimen-



48 Konrad Kostlin

tierung ilterer Inhalte. Vielmehr hat sich die Gesellschaft vor allem die
Inhalte der in der Folklore transportierten Geschichten angeeignet.
Aber auch am Begriff Folklore selbst arbeitet die Offentlichkeit stindig
mit. Er gehort, wie fast alle anderen Begriffe der «Fachsprache» (die es
damit im strengen Sinne gar nicht geben kann), nicht der Wissenschaft
allein und ist in mehrfachem Sinne ein «lebendiger Begriff». Das mag in
Deutschland auch damit zusammenhingen, dass thn die deutschsprachi-
ge Wissenschaft so lange als «Fremdling» verabscheut hatte. Nicht nur
Karl Weinhold hatte eher abschitzig von den «Folkloristen, wie sich
diese Leute nennen»"" geschrieben. Ein Worterbuch vom Beginn unseres
Jahrhunderts vermerkt zufrieden: «Erst etwa seit den achtziger Jahren
hat man dem fremden Gewichs wieder zugunsten des guten Eigenworts
Volkskunde systematisch den Boden abgegraben...»", und Friedrich
S. Krauss, der nach eigenem Urteil zur Einbiirgerung des Wortes Folk-
lore «in unsern deutschen Wortvorrat. .. nicht wenig beigetragen»'
hatte, war dabei wohl von anderen (vor allem: nicht von nationalen)
Voraussetzungen ausgegangen. Doch auch unabhingig von derart natio-
naler Tonung bei der Sprachregelung hat die Volkskunde selbst die
durch den dffentlich-gesellschaftlichen Besitzanspruch bestimmten und
deshalb oft allenfalls vorwissenschaftlichen Argumentationsstrukturen
nie verlassen dirfen. Seit dem 19. Jahrhundert nimlich wachen die La-
ien, als die an den Gegenstinden des Faches so sehr interessierte Ge-
meinde, sorgsam dariiber, dass sich die Wissenschaft nicht als exklusiver
Zirkel mit einer verklausulierenden Fachsprache abschotte und in einen
Elfenbeinturm zurtickziehe. Die Weigerung der deutschen Wissenschaft
des 19. Jahrhunderts, sich mit dem fremden Kunstwort Folklore anzu-
freunden, lisst auf diese nationale Kontrolle durch die Offentlichkeit
schliessen. Das Fach Volkskunde erweckte weiterhin, nicht nur durch
seinen trauten Namen, sondern auch durch seine sprachliche Zuging-
lichkeit, den Eindruck, als liesse es sich voraussetzungslos betreiben'?,
so, als gentige eine gewisse Herzensbildung und ein Quantum an Natio-
nal- und Stammesgefiihl zum Betreiben der «Deutschen Volkskunde.»®

All dies macht die Interpretation und die Anwendbarkeit, aber auch
die Konturen der Folklore zu einer dffentlichen Angelegenheit. Und
diese Tendenz verstirkt sich, seit der Bedarf nach Identitit, und das
meint immer: nach Wissensbedarf um Herkunft und Verortung, gestie-
gen ist. Die national und vor allem ethnisch grundierten Bewegungen in
Osteuropa, aber nicht nur dort, zeigen sehr deutlich, dass die offenbar
historisch eingelagerten Bedeutungen der Folklore latent anwesend und
bei Bedarf zu aktivieren waren: Der litauische Prisident Landsbergis,
ein Musikwissenschaftler, hat die ethnische Identitit seines Landes ganz



Folklore, Folklorismus und Modernisierung 49

ausdriicklich in der musikalischen Folklore autbewahrt gesehen und
deshalb seit Jahren Folklorefestivals organisiert. Niemandem aber kidme
es in den Sinn, diese litauische Nutzungsvariante als illegitim, als Folk-
lorismus'® zu bezeichnen. Sobald es serioser wird, redet man von Folk-
lore. Aus diesem nobilitierten Folklorismus, der, unversehens fast, das
Weihepridikat Folklore zugedacht bekommen kann, ziehen Menschen
eine Kraft, die zuvor — als Behauptung — von Menschen in die Folklore
hineingelegt worden ist.

Spitestens namlich, seit man die Trennung von Folklore und Folklo-
rismus vornahm, ahnte man, dass beide eigentlich identisch sind, und
versuchte deshalb, das eine durch einen kritisch-negativen Einwand
des -ismus (also des manierierten Zuviel) beim andern zu schiitzen. Wo
sich aber mit dem ethnologischen Kunstwerk «Folklore» der Extrakt
des grundsitzlich Positiven formulieren ldsst, wird auch «Folklorismus»
denkbar. Im Wort Folklorismus ist wohl sprachlich der Verruf des Ab-
weichens vom rechten Folklorepfad und damit die Kritik eines illegiti-
men Gebrauchs der Folklore enthalten. Beide Begriffe aber sind, wie das
Fach Volkskunde selbst, Ergebnis einer Erfahrung zunehmender Ent-
fremdung und eines Verlustgefiihls, das den Abschied von den Selbstver-
standlichkeiten seither als basso ostinato der Modernisierung begleitet.

Folklore und Folklorismus, beides sichernde Riickgriffe in die Ver-
gangenheit, scheinen in dem Moment unzustindig, in dem es sich um
kritisierbare, als negativ verstandene Traditionsbestinde einer Gesell-
schaft handelt. Auch im Wort Folklorismus ist ja nur der ausbeuterische
Umgang mit dem Historischen gebrandmarkt, nicht aber das Histori-
sche selbst, das — im Gegenteil — gerade durch diese Folklorismuskri-
tik'” in den Himmel des zu schiitzenden Kulturgutes gehoben wird. So
gleichen sich beide, Folklore und Folklorismus, auch in dieser Hinsicht
als blosse Frage der Perspektive auf die jeweiligen Sachverhalte. Wenn
man etwa an die archaischen Strukturen eines Wahlrechts, das Frauen
ausschliesst, denkt oder an die in den modernen Gesellschaften sehr ge-
genwirtigen Minnerbiinde' —beides wird nicht nur durch die femini-
stische Frauenforschung kritisiert—, dann wurde nur ein Teil der
Gesellschaft die beiden Sachverhalte noch mit dem freundlichen und
liebevolle Nachsicht heischenden Wort Folklore auszeichnen wollen;
niemandem aber wiirde es in den Sinn kommen, das Wort vom Folk-
lorismus darauf anzuwenden. Die Grenzen der positiven Folklorisier-
barkeit von Riten sind auch bei der Beurteilung der Beschneidung weib-
licher Geschlechtsorgane schnell erreicht, und auch in der UNESCO-
Deklaration zum Schutz der Folklore der Vélker in der sogenannten
Dritten Welt werden die aus europazentrischer Sicht kritisierbaren



50 Konrad Kostlin

Bereiche traditionellen Verhaltens der Ethnien nicht unter Folklore
subsumiert. Folklore bleibt also auf positiv besetzte Ausschnitte aus dem
Kuchen der Gesamtkultur beschrinkt und bezieht sowohl ihre Kraft als
auch ihre Perspektive ausschliesslich durch eine erklirende und oftmals
narrativ aufbereitete Interpretation.” Damit umgreift Folklore also ei-
nen Bestand ausgewihlter, im gesellschaftlichen Diskurs kanonisierter
und sakralisierter Erinnerungen; nur sie auch sind dem Folklorismus
zuganglich.

Um den Diskurs zu verdeutlichen, in dem sowohl die Erinnerungs-
kultur wie auch die auswihlenden Wissenschaften selbst Resultat und
Bestandteile von Modernisierungsprozessen der Gesellschaft sind, will
ich einige Beispiele skizzieren, die zeigen sollen, dass fiir die Erzihlbar-
keit der «Geschichten» ihre auf die Gegenwart zielende Plausibilitit
eine notwendige Voraussetzung ist.

Gemeinschaft und Demokratie: Die schwedischen Kirchboote

1973 hatte der schwedische Volkskundler Albert Eskerod ein Buch
iiber die Kirchboote und Kirchbootsfahrten®® in Dalarana publiziert. Er
behandelte in diesem Buch die seit der Mitte des 19. Jahrhunderts weit-
hin als pittoreskes Ereignis bekanntgewordenen Fahrten der Kirch-
boote iiber den Siljasee. Reisebeschreibungen hatten sie oft notiert und
rithmend genannt. Maler hatten die einerseits volkstumlich bunten,
aber zugleich auch agonalen und kraftvollen Szenen auf die Leinwand
gebracht. Das Sujet hatte dann auch als Thema populirer Druckgrafik
Verbreitung gefunden. Der spitere Griinder des nordischen Museums,
Artur Hazelius, hatte — so berichtet Eskerod — 1857 den Anblick der
Boote mit den Worten «unbeschreiblich» und «nirgends auf der Welt»
charakterisiert und als Inbegriff schwedischen Volkslebens und als das
reinste Bild der Volkskultur begriffen, das von keinem patriotisch
gesinnten Menschen ohne Bewegung betrachtet werden konne. Der
Hinweis meinte nicht nur das Pittoreske, das die Maler interessieren
mochte. Das lebendige, bunte Bild war auch als deutliches Ritardando®
gegen eine immer schneller werdende Modernisierung gesetzt und be-
gann sich, symbolisch hochvermittelt, zu einer stabilen Ikone der
schwedischen Volkskultur (und ihrer Erforschung) auszuformen.

Aus der Darstellung Albert Eskerods lisst sich hinter der histori-
schen Darstellung eine faszinierende Interpretation der schwedischen
Moderne herauslesen, die ich nur knapp skizzieren will:

1. Die Boote weisen in ihren konstruktiven Elementen in die Wikin-
ger-Zeit zuriick. Archiologische Grabungen bezeugen eine forma-



Folklore, Folklorismus und Modernisierung 51

le Konstanz der Boote (sollte man Kulturfixierung sagen?). Man fand

auf der Insel Solleron, aut der man diese Boote besonders kunstfertig

baute, exakt die gleichen wikingerzeitlichen Nigel, wie sie von den
lokalen Bootsbauern in der Gegenwart noch benutzt wurden.

2. Damit war nicht nur ein Beleg fiir das Alter der Bootskonstruktion
getunden. Die Boote dokumentieren historische Tiefe. Mit dieser hi-
storischen Tiefe wird kulturelle und soziale Herkunft als nationale
Kontinuitit von weither verkniipft, bei der selbst der romische Ge-
schichtsschreiber Plinius eingemischt wird. Eskerod hat diese tech-
nologische Traditionslinie der Boote zugleich und fast unter der
Hand auch in die sozialen und kulturellen Brennpunkte des dortli-
chen Gemeinschaftslebens verlingert. Er nennt das egalitire, demo-
kratische Prinzip der Zustindigkeit und des Besitzes der Boote, wie
es sich in den eingekerbten Marken der Eigentiimer und dem dazuge-
horigen Verpflichtungskalender spiegele. Die Gruppe der Bauern
hatte sich dazu einem Rotationsprinzip nach Art einer Gilde mit ei-
nem Altermann an der Spitze unterworfen, das so lange bestand, bis
zum Ende des 19. Jahrhunderts moderne Verkehrswege eingerichtet
wurden.

3. Eskerod extrapoliert in historische Urgriinde des schwedischen Ge-
meinschaftslebens. Die grossen Kirchboote seien seit «undenklichen
Zeiten» auf Sollerén gebaut worden. In den Booten spiegele sich die
reinste Form schwedischer Demokratie, so betont er ausdriicklich??,
die mild und angenehm aus der Frithzeit in die Gegenwart reiche. Sie
war, folgt man Eskeréds Analyse, in der kleinen Gemeinschaft der
Dorter lang getibt und kam, in seiner Perspektive, offenbar herr-
schaftsfrei und ohne Klassen aus: alles nur Bauern. Unterbiuerliche
Schichten fehlen in diesem Demokratiekonzept, das in der Muster-
landschaft schwedischer Volkskultur lokalisiert wird. Nirgends, so
heisst es, seien die Merkmale jener Bootskultur so ausgeprigt wie in
jener Zentrallandschaft in den Dérfern um den Siljasee. Diese Land-
schaft wird damit als nationale Mitte deklariert, denn von dort seien
die Boote — gewissermassen als Botschaften des Schwedischseins -
im Winter auf Schlitten iiber weite Distanzen in fast alle Provinzen
transportiert worden; allerdings nicht in die «drei alten dinischen
Provinzen» Skane, Blekinge und Halland.

Das letzte Boot der ilteren Tradition war 1878 gebaut worden. Erst
1941, so berichtet Eskertd, und ich merke an, dass das im dritten Jahr
des von den Deutschen angezettelten Krieges war, wurde wieder ein
Boot, diesmal aber von einem Heimatverein, gebaut. Ob dies Zufall und
bloss selbstzufriedener Heimatliebe zu danken war oder mehr bedeute-



52 Konrad Kostlin

te*?, das kann und muss ich nicht entscheiden, obwohl es meiner Argu-
mentation weiterhelfen wiirde, das Boot als ein «politisches» Boot auf-
zutassen. In den Jahren danach wurden dann immer mehr Boote gebaut
— mehr als ein Jahrhundert zuvor. Sie werden bei den Kirchbootsregat-
ten benutzt, die seitdem jedes Jahr am ersten Julisonntag in Leksand
stattfinden und ein festlich gestimmtes Publikum anlocken.

Die Osloer Museumsinsel Bygdoy

Ich will mich nicht zu tief in die Hohlen fremder Léwen begeben
und deute deshalb das zweite Beispiel nur kurz an: Der norwegische
Konig Oskar II. hatte in den Jahren nach 1884 die Stabkirche von Gol
(Hallingdal) nach Bygdoy translozieren lassen und sie auf seinem Land-
gut neben einigen Bauernhiusern, die dort schon standen, aufgebaut.
Fiir solche Bauernwirtschaften gibt es in der héfischen Kultur in ganz
Europa von Versailles bis Wien, Passau und Hohenheim frithe Paralle-
len. Doch geht man gewiss nicht fehl, im Jahre 1884 in der umgesetzten
Stabkirche eine politische Dokumentation einer autonomen, eigenen
norwegischen Volkskultur zu sehen. Damit ist dies auch als ein Akt zu
bestimmen, der Identitit durch Differenz symbolisieren sollte.*® Nor-
wegen hatte seit Beginn des 19. Jahrhunderts unter schwedischer Hoheit
gestanden, nachdem es vier Jahrhunderte lang dinisch regiert worden
war. Die Stabkirche ist das Unterscheidende, weder Schweden noch Di-
nen kennen sie.

Die Museumsinsel ist auch zum Ort einer identitdtsstiftenden, gera-
dezu liturgischen Verehrung der Wikingerschiffe geworden, die dann
auch konsequent, und hier ist der Anachronismus zugleich vorwiirts-
weisend, auf «Ra» und «Kon-Tiki», die Schiffe des modernen Wikinger-
tums, ausgedehnt worden ist. Fiir das Oseberg-Schiff und die anderen
wikingerzeitlichen Boote hatte man ein Museum in den Formen einer
klosterlichen Kirchenanlage errichtet: mit Doppeltiirmen, einem Ein-
gangsportal wie in einer Kirche, einer Krypta in der Tiefe und einer Vie-
rung, in der die vier sakralen Hallen aufeinanderstossen. Das Museum
ist ein Sakralbau, in dem historische Reliquien des nationalen Konsenses
zur Verehrung ausgesetzt sind. Kopien von Gold- und Silberschmuck-
stucken sind als Kleinreliquien, wie an einem Wallfahrtsort, kiauflich zu
erwerben. Ahnliche Anmutungen nationaler Sakralitit lassen sich auch
bei den nordischen Trinkgefissen®’, also wiederum bei gemeinschaftsbe-
zogenen Gegenstinden, deutlich unterstellen. Man kénnte sie — und
das ist nicht wahnsinnig originell — bei einer ganzen Reithe von Museen
der nationalen Romantik®® ausfindig machen, die ebenfalls der Idee ei-



Folklore, Folklorismus und Modernisierung 53

nes nationalen und schichtiibergreifenden Gemeinwesens entsprungen
waren. Die Museen nehmen in ihrer architektonischen Anordnung die
Tradition einer kultischen Pragung fiir sich in Anspruch, wie sie sich im
Signal des Turms ausdriicken, der in seiner Formensprache zwischen ei-
nem Kirchturm und einem wehrhaften Festungsturm steht.

Von der Kleinlichkeit zur Technologiekompetenz

1989 beging das evangelische Wiirttemberg den 250. Geburtstag des
Pfarrers Philipp Matthius Hahn mit bemerkenswertem Aufwand. In
fiinf Ausstellungen®” feierte man ihn, aber nicht so sehr als Pfarrer, was
fiir sich genommen durchaus legitim gewesen wire. Die «vielschichtige
und produktive Persénlichkeit»*® wird als eine «spezifisch schwibische
Erscheinung»®® bezeichnet, an der «die Verbindung von strengem, ja
engem Pietismus mit phantasiereicher Wissenschaft und Erfindungs-
geist... nur diejenigen verwundern (konne), die die Schwaben nicht
kennen. Bis in unsere Zeit...» Der Oberbiirgermeister von Albstadt
nennt Hahn «Ingenieur und Prototyp des mittelstindischen Unterneh-
mers»», «genial» zudem, sein «Wirken» sei «bis heute in der Wirtschafts-
struktur des Zollernalbkreises ablesbar».*® Die 6rtliche Fachhochschule
setze, so fuhrt der Kommunalpolitiker weiter aus, «mit den Fachberei-
chen Informatik und Maschinenbau die von Philipp Matthius Hahn be-
griindete Tradition fort». Ziel der musealen Prisentation sei es, das Wir-
ken des «Pfarrers und Bahnbrechers des High-Tech» besser zu verstehen.
Man spricht von Hahn-Stidten.?' Die Stadt Kornwestheim vergibt eine
Hahn-Medaille und einen hochdotierten Hahn-Preis. Eine Strasse und
das evangelische Gemeindehaus in der Zehntscheuer tragen seinen Na-
men, «ein Brunnen auf dem Dorfplatz (!) wurde nach ihm benannt».**
Der Ministerprisident weiss — welche Parallele: «Eine seiner <Weltma-
schinens gelangte bis an den chinesischen Kaiserhof.»*> In dem sich in-
dustrielos gebenden Bundesland, das sich als ein neues, zukunftsorien-
tiertes Silicone Valley versteht, zelebriert man den pietistischen Pfarrer
Hahn als High-Tech-Pionier. Er wurde auf diese Weise und in neuer In-
terpretation zum Vorldufer einer High-Tech-Mentalitidt umgeformt, mit
der die quasi naturhafte Affinitit der Landesbewohner zu jenem zu-
kunftstrichtigen Wirtschaftszweig durch eine weit zuriickliegende Ver-
gangenheit begriindet werden sollte. Es war kein Zufall, dass sich der
Technologiepfarrer fiir eine strukturférdernde Identititsmassage aller
Landesbewohner so genau und niitzlich vermessen liess.

So konnte man im Stuttgarter Alten Schloss, in dem heute das Wiirt-
tembergische Landesmuseum zu Hause ist, Sonnen-, Mond- und



54 Konrad Kostlin

Globusuhren, Modelle des Kosmos und vor allem die Weltmaschinen
des Technikpfarrers bestaunen. Der Ruhm des evangelischen Tiftlers
war schon frith, so erfuhr man, weit gedrungen. Der katholische Erzbi-
schof von Mainz hatte sich von ithm eine Globusuhr bauen lassen.
Hahns Anzeiger der Menschheitsgeschichte hatten, und das war eine
pietistische Besonderheit, den Untergang des Papsttums im Programm,
den die Erwihlten fiir das Jahr 1784** voraussahen. Hahn hatte bei die-
ser Auftragsarbeit auf seine Glaubensiiberzeugung keine Riicksicht ge-
nommen und auf den Einbau eines «Weltzeitzahlers» verzichtet. Lisst
sich auch dieser Verzicht auf Uberzeugungen als ein Exempel fiir eine
Mentalitit statuieren?

Abseits von aller Kuriositit war die doppelte Karriere®, die der pieti-
stische Pfarrer gemacht hatte, nur auf den ersten Blick widerspriichlich.
Das mechanische Denken des Pfarrers zielte aut alles Messbare. So ent-
sprangen die Rechenapparate und Minutensonnenuhren und die vielen
Spezialwaagen nicht ziigelloser Genialitit. Es handelt sich vielmehr bei
allen diesen Geriten um einen hochst autfilligen und extremen, ja fast
angstvollen und obsessiven Drang zu Prazision, Ordnung, Einteilung
und Regulierung der Wirklichkeit. Diese Regulationen gehéren zu den
Momenten, mit denen sich das wiirttembergische Biirgertum jener Zeit
von der ausschweifenden und ungeordneten Lebensfihrung des Adels
im Lande abzugrenzen suchte.?® Diese Prizision, die sich auch beim Rei-
nigen der Strasse und beim Uberwachen der Nachbarn bemerkbar
macht, 1st als schmallippige Kleinlichkeit kritisiert und karikiert wor-
den und ldsst, zum Gegenstand unzihliger Witze verwandelt, den Preis
ahnen, mit dem seit der grossen Kirchenverordnung von 1559 das Land
wie eine Anstalt reglementiert wurde. Wenn auch das, was sein soll, ge-
wiss nicht immer gleich in Wirklichkeit umschligt, so ist doch der Hin-
wels hilfreich, die Verordnungen hitten in diesem Territorium «zu
einem Reglement der tiglichen Lebensiusserungen (getiihrt), das auf die
Minute genau ablief; man futterte, mihte, pflugte, girtelte, nihte, ass
und schlief jeweils zur gleichen Zeit, auf einem Hof wie dem andern, fast
anstaltsmissig.»> ' Diese Tendenz verstirkte sich nach 1642, als die durch
den Calwer Dekan Johann Valentin Andreae nach calvinischem Vorbild
eingerichteten Kirchenkonvente eingefuhrt worden waren, die in den
Dérfern in einer Allianz von weltlicher und geistlicher Aufsicht die Ein-
haltung der detaillierten Mandate iiberwachrten.

Hermann Bausinger hat einmal von der «Ubiquitdt von Herrschaft»
gesprochen und dabei besonders die familidre «Vertfilzung» im Auge ge-
habt.*® Dass die gegenseitige Uberwachung unter der zufriedenen Zu-
stimmung der Uberwachten geschah (und bis heute nicht nur in Restbe-



Folklore, Folklorismus und Modernisierung 55

stinden wie der Kehrwoche vielfach auch noch geschieht), dass die hi-
storischen Religionsspuren als eigenes Erfolgsmilieu deutlich kultiviert
und als eine anekdotische Mythologie evangelisch-pietistischer Eigen-
heiten liebevoll akzentulert werden, dass man sich lustvoll an Max We-
bers protestantischer Ethik labt und sich durch sie bestitigt sieht: das ge-
hért zu jenem Konvolut an Geschichten, das als Akzent des Eigenen
identititstauglich gemacht ist. Hierin hat man sich eingerichtet, und der
Erfolg adelt auch die kleinliche Genauigkeit, die sich gerade jetzt wieder
anschickt, zu neuen 6konomischen Erfolgen zu fiihren.

Als Voraussetzung fiir die notwendige Prazision bei der Herstellung
von Mikro-Chips aber wurde das bisher negative Attribut der Kleinlich-
keit zweckdienlich umgemunzt und zur positiven Auszeichnung stili-
siert. Solche staatliche Folklorisierung des So-Seins setzte ihre Akzente
freilich nicht beliebig. Hier wurde kulturell verpackt und als So-Sein be-
griindet und kulturhistorisch abgefedert, was politisch durchgesetzt
werden sollte: So, als ob in diesem Lande allein schon durch die histori-
sche Natur der Menschen nichts anderes denkbar wire als die Fort-
schreibung einer auf Prizision gegriindeten, aus Griinden der Not ent-
standenen Prigung jener regionalen Mentalitdt, die sich bereits seit eini-
ger Zeit und in Wahrheit zur Erfolgsgeschichte gewendet hatte.

Man konnte sich auf eine durch Kataloge und vor allem durch Presse-
mitteilungen breitausgelegte Spur ins Eigene und letztlich trotz aller
Widrigkeiten immer wieder Erfolgreiche machen. Die Wege waren gut
ausgeschildert, die Angebote der Identifikation eindeutig. Verglichen
mit der Spatenforschung des «Grabe, wo du stehst» hatte man hier Bag-
ger mit grossen Schaufeln angesetzt. Die tiefeingelassenen Griben, aus
denen es kein Entrinnen geben sollte, waren freilich mit vielen feinen
Analogien zur Gegenwart und zur chipmissigen Zukunft gefiillt wor-
den.*

Gewiss: man versuchte in den Ausstellungen und vor allem im volu-
mindsen Katalog der Personlichkeitsstruktur des High-Tech-Pfarrers
nachzuspiiren und etwa sein Verhiltnis zu Frauen kritisch zu beleuch-
ten*’, versuchte, die Zwanghaftigkeit, die hinter solcher Tiiftelei steck-
te, und die mentalen Gestehungskosten solcher Regulierungssucht zu
befragen. Solche Schatten taten der positiven Grundierung der Person
und der untergriindig an sie gekoppelten Mentalitdt der Landesbewoh-
ner kaum Abbruch; sie wurden — nur scheinbar kontraproduktiv -
kaum wahrgenommen, eher noch in ein Bild notwendiger Sonderlich-
keit eingebaut, das zum Erfolg fiihrte. Es blieb bei der Hagiographie;
zu fest waren und sind die Interpretamente vom Schwaben als Erfinder
und Pichter der Prizision eingegraben. Da griibelte neulich in



56 Konrad Kostlin

einer Fernsehsendung ein Schwabe vor sich hin: «Wenn wir Schwaben
nicht wiren, wir haben doch praktisch alles erfunden, man kann sich
kaum vorstellen, wie die Welt ohne uns aussihe.»*' So sind Mercedes-
Benz, Bosch und Porsche langst in die industriell durchwirkte Breit-
band-Folklore des Landes eingearbeitet. Und so verstanden, lasst sich
auch die Aufwendigkeit des Industriemuseums in Mannheim als Folklo-
repflege und das Haus selber, mindestens so eindeutig wie die Freilicht-
museen, die auch tiber Herkunft regionale Identitidt produzieren sollen,
als Folkloreeinrichtung verstehen.

Die drei skizzierten Fille sind einigermassen beliebig ausgewihlt und
sie liessen sich auch anderswo suchen und finden. Denn die Welt ist voll
von solchen Geschichten, die eine Sensibilitit reklamieren, die zwar
anti-modern und anti-zyklisch scheint, aber identititsproduktiv in die
Moderne weisen soll. Eskerods Geschichte zitiert nur vorgeblich die
Frithgeschichte und die Geschichte einer traditionellen Dorfgesell-
schaft. In Wirklichkeit fungiert sie als Paradigma fur die schwedische
Moderne. Die Boote erzihlen, recht verstanden, von einer modernen
Gesellschaft, die eigentlich immer noch, wie frither, eine Gemeinschaft
ist und ohne Briiche und Klassen auskommt. Die gelungene Versch-
nung der gesellschaftlichen Klassen ist in den Booten schon historisch
angelegt: Die Geschichte von den Kirchbooten versshnt die Moderne
mit der Geschichte und fundiert und planiert den Weg in die Zukunft.
Das demokratische Muster schwedischer Biuerlichkeit weist den Weg.*?
Die Wikingerschiffe Norwegens konnen die historische Legitimitat der
Beschiftigung mit dem Meer und seinen Friichten illustrieren und die
Legitimitdt der norwegischen Erdélindustrie auf dem Meer als ein der
Moderne angemessenes Mainnerabenteuer erkliren. Die Beispielge-
schichte von Pfarrer Hahn schafft es gewiss nicht allein, aber sie trigt als
Teil einer Art Bewusstseinsmassage dazu bei, der Chiptechnologie im
evangelischen Wiirttemberg eine selbstverstindlich-natiirliche Heim-
statt im Lande zu bereiten.

Die Ethno-Wissenschaften, die diese Geschichten plausibel aufberei-
ten, gehdren zur Moderne unserer Gesellschaften. Von der «Erfin-
dung»*? der Volkskunde zu reden hat zwar nicht mehr die Qualitit ei-
ner sensationellen Neuigkeit, doch lisst sich auf diese Weise das Fach als
eines der Instrumente verstehen, mit dem Gesellschaften einerseits Un-
gleichzeitigkeiten zu systematisieren und andererseits Verlusterfahrung
zu kompensieren suchen. Der Erzihlforscher Kurt Ranke hat einmal
den Menschen als <homo narrans» bezeichnet.** Er hat damit gemeint,
dass sich Menschen im Erzihlen selbst herstellen. Dieses Bild vom
homo narrans ldsst sich auch auf Gesellschaften ubertragen. Die societas



Folklore, Folklorismus und Modernisierung 57

narrans: Gesellschaften, Klassen und Schichten, erzihlen thre Geschich-
te in Geschichten, in tiberschaubaren und auf verschiedene Sachverhalte
ausgerichteten Episoden. Diese Episoden miissen eine gewisse Plausibi-
litdtsstruktur und einen geschlossenen Sinnzusammenhang aufweisen,
der auf Resonanz stosst.

Damit konnte es zusammenhingen, dass jene «dichte Beschrei-
bung»*’, die am vélkerkundlichen Beispiel entwickelt wurde, nun auch
und mit besonderer Vorliebe an Materialien und Zustinden den westli-
chen Industriekulturen exekutiert wird. Die sorgfiltige und einfihlsa-
me, vom Standpunkt des Betrachters detaillierte Interpretation a la Clif-
ford Geertz scheint zu belegen, dass auch die postmoderne Industriekul-
tur uns Geschichten nach einem Strickmuster erzihlen kann, das wir
nur noch den «einfachen Kulturen» zugetraut hatten. Es kommt dabei
weniger auf die Inhalte als auf Muster an. Die Methode belegt die Auf-
findbarkeit einer Originalitit in den modernen Gesellschaften. Die dik-
ke Beschreibung (thick description) dinner Geschichten macht auch in
komplexen Gesellschaften Inseln von Sinnzusammenhingen méglich.
Sie gliedert durch diese Sinninsel komplexe, graue Gesellschaften in
bunte Trigerlein von kleinen, je fiir sich spannenden und originellen
Geschichten. Auch die biografische Methode, wo sie sich aufmunternd
gibt und emanzipatorisch auftritt, insinuiert solchen eigenen Sinn. Ori-
ginell wird dies schon deshalb, weil man auf die Ahnlichkeit der Ge-
schichten mit vielen anderen durch die Behauptung der Einmaligkeit
und den apriorischen Anspruch der Unverwechselbarkeit gar nicht
kommt (oder kommen mag?).

Diese Suche nach Originalitdt, nach Authentizitdt, Farbigkeit und
Vielfalt verdeckt aber, dass die Volkskunde die Wissenschaft jener unbe-
fragten Selbstverstindlichkeiten war, tiber die zu reden — eben weil sie
sich von selbst verstanden — man nicht genétigt war. Zur Wissenschaft
wurde die Volkskunde erst, als sie diese unbefragten Selbstverstandlich-
keiten zum Gegenstand gemacht und ins Licht ihres Interesses gestellt
hatte. Erst die gesellschaftliche Modernisierung markiert mit ihrer Ten-
denz zu immer grosserer Beschleunigung des technischen, sozialen und
kulturellen Wandels auch das «Ende der Selbstverstindlichkeiten»*® und
damit den Beginn des Fragens. Seit langem gilt: Nichts ist mehr einfach
so, wie es einmal war, und niemand weiss, was einmal sein wird und wo
eine oder einer einmal stehen wird: Die Tochter einer Hausherrin konn-
te vielleicht damit rechnen, dereinst einmal so arbeiten und leben zu
konnen, wie sie es bei der Mutter gesehen hatte, und die Tochter einer
Magd hatte ihre Perspektive einigermassen verlisslich vor Augen, auch
wenn diese Verldsslichkeit noch so prekir gewesen sein mochte. Der



58 Konrad Késtlin

Sohn des Schmiedes konnte vor 200 Jahren davon ausgehen, dass er wic
sein Vater arbeiten wiirde, und den Sohn des Schuhmachers, des Tisch-
lers und des Bauern, des Kaufmanns und des Fischers, ja selbst des Ar-
beiters konnte nicht viel tiberraschen. Wege und Positionen waren vor-
gezeichnet.’ Sie alle konnten davon ausgehen, einmal das zu tun, was
sie bei ithren Miittern und Vitern gesehen und gelernt hatten, und etwa
so zu leben wie diese. Dies gab dem Alltag bei aller dusseren Gefahrdung
auch eine selbstverstindliche Sicherheit.

Wo nun Selbstverstandlichkeit nicht mehr trigt und nicht mehr frag-
los einfach da ist, wird Volkskunde zur Identititswissenschaft. Sie ver-
sucht, einen Verlust zu kompensieren und die verlorene Selbstverstind-
lichkeit artifiziell zu rekonstruieren. Sie tut dies, indem sie 6ffentliche
Erinnerungsdepots anlegt. Offenbar also werden Volkskundler ge-
braucht. Gebrauchtwerden deutet auf ein Defizit. Die volkskundliche
Forschung, die das Eigene im wissenschaftlich genannten Diskurs poe-
tisch verfremdet und das Verfremdete in der eigenen Sprache fiir die ei-
genen Leute beschreibt, hat sich auf diesen Dauerdiskurs mit den Laien
und der Offentlichkeit eingelassen. Sie erzihlt, in bestindigen Zug-
zwang geraten, immer neue Sensibilisierungsgeschichten®®, aus denen
der Moglichkeitssinn fiir die Gegenwart spielerische, ironische, mehr-
deutige, artistische und innovative Potenzen herauszupressen versucht.

In diesen Sensibilisierungsgeschichten wird — und das wire ithr Ex-
trakt und ihr gemeinsames Vielfaches — erzihlt, dass die Naturlichkeit
auch in der Gegenwart nicht fiir immer verloren sei. Diese Geschichten
fundieren im Humanen, wo dieses zu vergehen droht. Sie erzihlen von
der Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen, von Widerstindigkeiten,
Nischen und unentdeckten Enklaven in unserer Gesellschaft, sie deuten
dabei an, diese seien in ihrer vermeintlichen Riickstindigkeit zugleich
vorwirtswelsend, und sie umschreiben Enklaven als zu entdeckende Re-
servate des «nochy, die sie gleichzeitig stindig neu schaffen und erfinden
miissen. «Das Abenteuer gleich um die Ecke»*” umspielt das Bild einer
an sich weit entfernten Exotik, holt es an die nahe Ecke und homogeni-
stert im Detail der Episode das runde Abenteuer, das es in der zerteilten
Klassengesellschaft eigentlich nicht mehr geben diirfte. Die Folklore
tritt gerade in den modernen Gesellschaften mit einem verstirkten de-
mokratischen Anspruch auf, das macht sie, auch wenn sie ithn nicht im-
mer einlost, dennoch so attraktiv. Folklore suggeriert, das in ihr Enthal-
tene sel, weil eigene Geschichte und Herkunft aller, auch allen zuging-
lich, mithin «eigene» und damit auch demokratische, anzueignende Ver-
gangenheit, erklire die eigene Mentalitat, die sie im Erkliren immer
auch naturalisiert und rechtfertigt.



Folklore, Folklorismus und Modernisierung 59

Ethnologen sind die neuen Geschichtenerzihler. Sie zergliedern Ver-
gangenheit und Gegenwart in kleine, tiberschaubare und nachvollzieh-
bare Episoden.’® Dabei sind sie stindig gedringt, fiir die gesellschaftli-
chen Erinnerungsdepots neue Geschichten zu finden und zu erfinden
und alte Geschichten umzudichten und ihnen neuen Sinn abzuringen.
In ihrer neuen (und wohl auch in ihrer dlteren) Funktion hitte Folklore
demnach die Aufgabe, eine Welt, die anders nicht mehr verstehbar ist,
durch Schneisen der Plausibilitit zu zerteilen. Die detailgenauen Ganz-
heitsgeschichten stiften kleine, handhabbare Sinnzusammenhinge.

Gerade die Folklore der Gegenwart schafft (sich) nicht nur Zeitinseln
— das tut sie schon lange —, sondern vor allem tiberschaubare Sinnin-
seln, indem sie einer undurchschaubar gewordenen Welt Stiitzpunkte
des Verstehens einbaut. So wird die Volkskunde zur Sinn-Wissenschaft.
Man hat diese Aufgabe gelegentlich kritisiert und das Fach als Legitima-
tionswissenschaft oder auch Kompensationswissenschaft zu denunzie-
ren versucht. Diese Kritik wiederholt den Irrweg der Folklorismusdis-
kussion, die behauptet, dass es sich im Folklorismus um ein perfides und
mieses Derivat des Echten, der Folklore, handle. Das «Echte» aber ist
eine Vision, die sich erst vor dem Horizont der vermeintlichen Erfah-
rungsverluste imaginieren ldsst. Auch die Kompensationsthese geht von
der Annahme aus, dass es authentisches Leben ohne die Notwendigkeit
zur Kompensation geben kdnne. Dariiber sollte man in der Tat streiten.
Denn die leichte und wohlfeile Rede von der Kompensation iibersieht
vorschnell, dass es sich dabei um eine kulturelle Technik handelt, die zu-
tiefst menschlich ist und fiir uns Humanitit darstellt und herstellt; mehr
Echtheit gibt es fiir uns nicht: Sie lisst utopische Gedanken zu, geht von
thnen aus, erlaubt das Triumen. Das aber wire ein anderes Thema.

In der Folklore wie in der «Lust auf Briuche»"' erzihlen sich die Ge-
sellschaften Geschichten von ihrer gemeinsamen Herkunft, von Farbig-
keit und Vielfalt und konterkarieren damit die Interpretationen der ent-
zauberten Welt. Es handelt sich dabei nicht um jene «Ersatzverzaube-
rung», von der Odo Marquard spricht. Keine Kriicke ist gemeint, weil
«Ersatz» ja doch an historisch unrichtigen und deshalb fir die Konturen
einer Kategorie des «Echten» unzulissigen Projektionen Mass nihme
und daher auch ihr Leiden von dort bestimmte.

Die Forscher sind es, die heute Depots anlegen. Die von ihnen ange-
legten Erinnerungsdepots sind gross und werden immer grosser, weil
jede Gesellschaft nicht nur viele Wurzeln hat, sondern die in ihr titigen
Spurensucher immer differenziertere Herkunftswelten entdecken. So
kommt es auch darauf an, welche Wurzeln man fiir welchen Teil der Be-
volkerung giesst, welche Identifikationsangebote in den Geschichten ge-



60 Konrad Kostlin

macht oder auch nur angedeutet werden. In einer gewissen marktgingi-
gen Beliebigkeit liegen auch die Gefihrdungen, die solchermassen er-
zahlte Geschichte auslosen konnen.

Den Gesellschaften, die sich und anderen in diesen Geschichten ihre
Sensibilitit und Farbigkeit beweisen, geht es in der Moderne wie dem
«<homo narrans». Die Geschichten zielen auf Individualitit und Unver-
wechselbarkeit, auf Authentizitit und Originalitit, auf Dinge also, die
in der Massengesellschaft angeblich zu verschwinden drohen und des-
halb den kollektiven, allgemein zuginglichen, gleichwohl Individualitit
verheissenden Erinnerungsdepots entnommen werden.

Die sowjetische Ethnografie hat, tibrigens lange vor den neuen Bewe-
gungen in Osteuropa, einmal in dem Begriff des «ethnografischen Para-
doxon» die Beobachtung gefasst, dass — allen Voraussagen iiber die welt-
weite Nivellierung zum Trotz — die Betonung ethnischer Merkmale an
Bedeutung und Aktualitit gewinne, und auf das zunehmende Interesse
(was ja auch eine Neugierde 1st) an der Erforschung des Banalen und
Selbstverstindlichen hingewiesen: «Diametral entgegengesetzt ist die
Tendenz, alle Seiten des Lebens der heutigen entwickelten Gesellschaft
ethnographisch erforschen zu wollen.»™*

Marshall McLuhan®? hat, und diese These ist noch weniger neu, ge-
meint, die Welt werde durch die gleichmissige und weltweite Ausbrei-
tung von Informationen durch die modernen Kommunikationstechno-
logien zum demokratischen, weil Giberall in gleicher Weise und gut in-
formierten «global village», zu einem einheitlichen Dorf.

Wahrscheinlich haben beide recht: Die Nivellierung der Welt schrei-
tet voran, das betonen Kulturkritiker aller Couleur unisono. Als Kon-
trirstrategie wird aber gleichzeitig iiberall der historische Folklorefun-
dus, der mit dem Signalement des Eigenen daherkommt, aufgeboten.
Was da mit dem Anschein der historischen Kontur einer Ungleichzeitig-
keit auftritt, trigt jedoch. Diese Nutzung der Folklore ist die hochst
entwickelte Moderne, wie die Wissenschaft Volkskunde, die der Gesell-
schaft in der Folklore stindig neue Muster der narrativen Autbereitung
der Welt anbietet und dabei selbst das Banale und Selbstverstindliche als
«Asthetik» unserer Existenz einverleibt. Wo als Ziel das authentische
Selbst des eigenen Lebensstils steht, da kann diese Asthetisierung der
Lebenswelt nur noch eine poetische Wahrheit zulassen. Das kénnte
Clifford Geertz gemeint haben, als er vom «Anthropologen als Schrift-
steller» sprach.>® So bleibt als nicht einmal nur resignierende Frage am
Ende, ob es geniigt, die Welt bloss immer besser und passender zu
erzihlen. Und man konnte dann fragen, ob die immer wieder erneuerte
Aktivierung der Inhalte des Folklorefundus sich nicht als ein viel wirk-



Folklore, Folklorismus und Modernisierung 61

samerer Hebel zur Verinderung der Welt erwiesen habe, als es der
Aktionismus aller doktriniren Verinderungsgebote je gewesen sein
konnte. Denn auch und gerade geglaubte Wirklichkeiten sind Wirklich-
keiten, an denen sich das Handeln der Menschen ausrichtet, sind Wirk-
lichkeiten, auf die dieses Handeln reagierend und massnehmend einzu-
gehen sucht.

Bleibt uns also die Kunst, die Wahrheit immer besser zu erfinden?
Das bezieht sich nicht auf die Auseinandersetzung zwischen den streng
historisch argumentierenden und den erziahlenden Historikern, so wie
sie etwa Jiirgen Kocka gegen das «zuriick zur Erzihlung» fithrt®®: Nicht
um Geschichte und Geschichten und auch nicht darum geht es, ob man
als Historiker einen Erzihlstil pflegen diirfe oder nicht. Es kann sich
auch nicht darum handeln, ob «Geschichte im Plural», von ihr sprach
jiingsthin Wolfgang J. Mommsen®®, im Additionsvorgang wieder zu
einer Totalkonstruktion einer (meist europazentrierten) Welt-
Geschichte mit zentralem «Sinn» fithren konne.

Dabei kann es fiir die von mir gemeinte Plausibilitdtsstruktur gewiss
hilfreich sein, wenn «Erzihlen»-Kénnen als Stilmittel dazukommt und
die Schneisen der Plausibilitit vertiefen hilft.”” Aber wichtiger sind die
Strukturen jener Plausibilitit, die auf Bediirfnisse der Gegenwart
treffen, weil sie passende Beispielgeschichten, historisch grundierte Illu-
strationen zur Erklirung gegenwirtiger Befindlichkeiten liefern. Dazu
gehdren — und hier besteht ein offenbar legitimer Bedarf — die vielen
Rekonstruktionen historischer Gegenwelten, die mit dem emanzipato-
rischen Anspruch auftreten. Sie wollen einzelnen und den Gruppen,
von denen sie erzihlen (von den Arbeitern, von den Frauen) Mut
machen und lassen dabei bewusst andere Zusammenhinge ausser acht.
Die Wissenschaftler wirken dabei als Ausgriber, die Verschiittetes akti-
vieren, das ohne sie der Vergessenheit anheim gefallen wire. Sie legen
Erinnerungsdepots an und versuchen, einen Reichtum an Mannigfaltig-
keit in den historischen Lebensformen als «<human» zur Anschauung
zu bringen und diese reiche Vielfalt als Gegenwelt gegen die gleichma-
chende Weltzivilisation auszuspielen. Sie imaginieren Welten und Zei-
ten, in denen die Fihigkeit zu trauern, den Menschen noch gegeben
war, in denen die Kinder noch natiirlich und ohne eine deformierende
Pidagogik aufwachsen konnten, in denen die Eingeborenen einen brii-
derlichen Umgang mit der Natur pflegten und in denen die Menschen
alle noch in der ersten Wirklichkeit lebten. Die Volkskunde (und hier
ist sie langst nicht mehr allein) hat diese historischen Beispielgeschich-
ten immer niher und «modern» zur Zeitgenossenschaft hin verlagert;
sie hat die Geschichten, in denen sie von mutigen Menschen in der



62 Konrad Késtlin

jiingsten Vergangenheit erzihlte (die die Arbeiterfahne wihrend des
NS-Regimes unterm Dielenboden versteckt hielten), als Muster und
Hoffnung noch plausibler gemacht.

Es geht also gar nicht immer nur darum, was Wissenschaft historisch
argumentierend erarbeitet und definiert, sondern auch darum, was auf-
grund der Befindlichkeit der Gesellschaft von dieser akzeptiert, in den
Formelvorrat der folklorisierten Biografie’® der Gruppen, Ethnien und
Vélker aufgenommen wird. So trifft in dieser Hinsicht eher, und viel-
leicht irritierend, die kiihl-technische, aber wohl richtige und beden-
kenswerte Feststellung des Historikers Michael Stiirmer zu, der meinte,
«wer die Erinnerung fiillt, die Begriffe prigt und die Vergangenheit deu-
tet», dem gehore die Zukunft.’® Es ist in der Tat so, und das wissen die
Volkskundler, dass die Helden der Geschichte zu Helden erst durch die
Lieder werden konnen, die von ithnen erzihlen. Erst die erzihlte (dann
auch die fotografierte etc.) Geschichte wird zur erinnerten Geschichte.
Es handelt sich in der Moderne allerdings auch um Reproduktions-
formen, in denen die Kategorie Geschichte Gefahr lduft, durch ihre
staindige Abrufbarkeit ausser Kraft gesetzt zu werden.

Seit einiger Zeit schon wird in den historischen Disziplinen von «Er-
findungen»® geschrieben, manchmal so, als ob diese Erfindungen jegli-
cher Grundlage entbehrten. Das ist so gewiss zu kurz gesehen. Die «Er-
findungen» haben ihre Grundlage in der Nutzung der unbefragten
Selbstverstindlichkeiten. Man sollte die Volkskunde deshalb nicht nur
und vor allem nicht ausschliesslich als «historische Wissenschaft» be-
zeichnen, sondern sie deutlicher als bisher als Wissenschaft von den
Selbstverstindlichkeiten akzentuieren.® Dann wiirde auch deutlich, dass
der archimedische Punkt ihrer Erfindung, ihrer Entstehung, thres An-
fangs und ihrer Begriindung mit dem Ende der Selbstverstindlichkeiten
einer altstindischen Gesellschaft zu tun hat, in der die Moderne riick-
wirtsblickend seither eine Welt der fraglosen Selbstverstindlichkeiten
vermutet. Dadurch ist die Volkskunde aber auch eine erzihlende und er-
klirende Antwort auf den Verlust eines Schatzes an geglaubten Selbstver-
standlichkeiten. Die Entstehung der Volkskunde kann damit auch als das
zentrale folkloristische Ereignis zu den vielen Ertindungen gezihle
werden, mit der die biirgerliche Gesellschaft auf die Moderne reagiert.®

Damit konnte wenigstens angedeutet sein, warum gerade in den mo-
dernen Gesellschaften das Erzihlen mit den Inhalten der (weit gefass-
ten) Folklore so wichtig ist und worin die grandiose Brauchbarkeit und
wohl auch Notwendigkeit der Volkskundler, Historiker, Ethnolo-
gen und Anthropologen (und da sind die kritischen umstandslos einbe-
schlossen) bestiinde.



Folklore, Folklorismus und Modernisierung 63

Karl-Otto Apel® hat die kommunikative Alltagspraxis als moglichen
Widerpart zur gesellschaftlichen Ausgrenzung und Entfremdung verste-
hen wollen. Er benennt «Priasuppositionen» des Gesprichs, des Erzih-
lens und des Zuhérens. In ihnen sei, auch bei ungleich verteilten Chan-
cen, eine prinzipielle Anerkennung des anderen enthalten. Um diese
Anerkennung geht es: die Geschichten miissen erzihlbar sein, sie miis-
sen sich in eine Plausibilitit einbringen lassen, die die unsere ist. Damit
ist nicht dem puren Flunkern und «Erfinden» das Wort geredet. Wenn
aber Geschichten mit dem Leben, der kommunikativen Alltagspraxis,
von der Apel spricht, zu tun haben sollen, miissen sie erzihlbar sein.®*
Unglaubliche Geschichten stossen, ausser sie wiren als solche dekla-
riert, auf ablehnendes Unverstindnis, wie wahr sie immer sein mogen.
Die kulturelle Wahrheit der Geschichten liegt in threr Funktion, der
Gegenwart in kommunikativer Praxis aufzuhelfen und das verlorenge-
glaubte Humane bei sich auch dann zu imaginieren, wenn es sich in der
Gegenwart schwer auffinden lisst. Wenn dadurch Vergangenheiten an
uns heranriicken oder wenn das Abenteuer gar gleich um die Ecke ist,
dann ist das hilfreich und bedenklich zugleich. Das Abenteuer kann,
und damit miissen wir leben, iiberall dort entdeckt werden, wo wir es
suchen, indem wir behaupten, dort sei sein Ort: in den neuen Betroffen-
heiten — man denke an die nationale Fasnachtsabsage im Jahre 1991 in
der Bundesrepublik —, die Gemeinsamkeiten und Identitit schaffen
kénnen, aber auch im Besuch von MacDonalds, der sowohl als Alltag
wie durchaus auch als eine bunte Gegenwelt erfahren werden kann.®’

Es ist weder schlimm noch bedenklich, wenn unsere Sehnsucht nach
Authentischem, auch wenn sie mit Utopien hantiert, an kulturell ge-
prigten Entwiirfen einer freilich fiktiven Vergangenheit Mass nimmt —
woran sonst sollte sie es tun? Auf deren Qualtiit aber sollte sie achten.

Anmerkungen

' Der Aufsatz ist die an einigen Stellen erweiterte Fassung eines Textes, der auf der
SIEF-Konferenz im Juni 1990 in Bergen vorgetragen wurde.

? Freundlicher Hinweis von Péter Niedermiiller, Budapest/Tiibingen.

? Wochenblatt (Tiibingen) vom 7.6.1990.

4 Siiddeutsche Zeitung vom 10.4.1990.

5 Wenn wir als Jugendliche in den 50ern trampen gingen, zogen wir immer unsere
Pfadfinderkluft an und schulterten biindisch die Gitarre. Der Erfolg war unser, die Auto-
fahrer der damaligen Zeit mochten das. Die «Kluft» war am Zielort, weil nun hinderlich,
schnell beiseite gelegt.

® Hans Triimpy: Folklorismus in schweizerischer Sicht. In: Edith Hérandner und
Hans Lunzer (Hrsg.): Folklorismus. Neusiedl am See 1982, 255-286.



64 Konrad Kostlin

7 Hans Triimpy: Folklorismus in schweizerischer Sicht (wie Anm. 6). Triimpy hat
auf die Untauglichkeit bestimmter Phinomene fiir eine folkloristische Nutzung hinge-
wiesen.

¥ Hermann Bausinger: Folklore und gesunkenes Kulturgut. In: Deutsches Jahrbuch
fur Volkskunde 12 (1966), 12 - 25.

? Konrad Késtlin: Folklore und Tourismus. In: Gesellschaft fiir die Volksmusik der
Schweiz. Informationsblatt 13/14, April 1988, 2—7.

" Alljahrlich im Januar auf der «Griinen Woche» in Berlin lisst sich in den regiona-
len Zeitungen nachlesen, wie erfolgreich sich die jeweiligen Landesprodukte «geschla-
gen» haben. Tracht, Schinken und Blasmusik stehen dann an einer Front.

" Karl Weinhold: Was soll die Volkskunde leisten? In: Zeitschrift fiir Vélkerpsycho-
logie und Sprachwissenschaft 20 (1890), 1-5.

2 Otto Ladendorf: Historisches Schlagwérterbuch. Ein Versuch. Strassburg und
Berlin 1906, 86f.

B Friedrich S. Krauss: Allgemeine Methodik der Volkskunde. Berichte {iber Erschei-
nungen in den Jahren 1890-1897. In: Kritischer Jahresbericht iiber die Fortschritte der
Romanischen Philologie IV/3 (1899), 21-134. Erlangen 1899; dort gleich eingangs die
Frage «Folklore und Volkskunde» und spiter 1903: «lhrer Bedeutung nach besteht die
Gleichung Folklore = Volkslehre, doch empfiehlt es sich, am Worte Folklore festzuhal-
ten, weil es eine internationale Bedeutung erlangt hat.» F. S. Krauss: Die Volkskunde in
den Jahren 1897 —1902. Berichte iiber Neuerscheinungen. Erlangen 1903, 10.

" J6rn Christiansen: «Die Heimat». Analyse einer regionalen Zeitschrift und ihres
Umfeldes. Neumiinster 1980 (Studien zur Volkskunde und Kulturgeschichte Schleswig-
Holsteins, 6).

B Auf die irritierende Kuriositit, dass es damals eine «Volkskunde von Loango» gab,
sei hier nur am Rande verwiesen. Eduard Pechual-Loeche: Volkskunde von Loango.
Stuttgart 1907.

' "In Ungarn allerdings, wo in die staatliche Programmatik immer wieder Elemente
der Volkskultur eingebaut werden, unterscheidet man zwischen einem «Folklorismus
von oben» und einem «Folklorismus von unten».

7" Hermann Bausinger: Zur Kritik der Folklorismuskritik. In: Populus revisus. Tii-
binéen 1967, 61-75 (Volksleben, 14).

Gisela Volger und Karin V. Welck (Hg.): Minnerbande Minnerbtinde. Zur Rolle
des Mannes im Kulturvergleich. 2 Bde. Kéln 1990.

¥ Ganz hiibsch ldsst sich das etwa an der Geschichte andeuten, dass die Schwaben
den lieben Hergott hinters Licht fithren wollen, wenn sie in den Maultaschen das Fleisch
durch den Teig verhiillen. Die Geschichte wird — immer wieder zitiert — so zur Mentali-
titsparabel. Vgl. dazu Konrad Kostlin: Heimat geht durch den Magen. Das Maultaschen-
syndrom oder: Soul Food in der Moderne. In: Forschungen zur Volkskunde Baden-
Wiirttembergs 4 (1991), 157 - 174.

20 Albert Eskerdd: Kykbatar och kyrkbitsfirder. Stockholm 1973.

' Den Nutzen der Trachtenpflege z. B. hat man in Bayern bereits um 1850 damit be-
griindet, dass durch sie der «schnelle Lauf der Zeit ein wenig gehemmt» werden kénne.
Konrad Késtlin: Zur frithen Geschichte staatlicher Trachtenptlege in Bayern. In:
Albrecht Lehmann und Andreas Kuntz (Hg.): Sichtweisen der Volkskunde. Zur Ge-
schichte und Forschungspraxis einer Disziplin. Hamburg 1988, 301-319.

22 A. Eskerod (wie Anm. 20), 147.

** Vgl. Wolfgang Butt: Die Mobilmachung des Elfenbeinturms. Neumiinster 1977
(Skand. Studien, 3).

** Dass die Stabkirchen bereits frith als «typisch» anerkannt waren, zeigt der Kauf
und der Wiederaufbau der Stabkirche aus dem norwegischen Vange in Briickenberg im
Riesengebirge im Jahre 1841 durch den preussischen Konig. Vgl. dazu auch Zinken Hopp:
Norwegian Folklore. Simplified. Bergen ¢1969. Das Buch informiert «about the things
which are different here in Norway» und nennt an erster Stelle die Stabkirchen. Das Prin-
zip der Identitit durch Differenz lisst sich auch zeigen bei Anders Salomonsson:
Gotlandsdricka. Traditionell kultur som regional identitessymbol. Karlstad 1979. Salom-
monsson beschreibt sehr eindrucksvoll eine Revitalisierung des hiuslichen Bierbrauens.



Folklore, Folklorismus und Modernisierung 65

Das Brauen, also ein (gewiss gewichtiger) Ausschnitt der traditionellen Kultur, wird nun
als Merkmal gotlindischer Identitit gehandelt. Bemerkenswert ist dabei, dass die «alte»
Zustindigkeit der Frauen nun auf die (fiir die Bestimmung von Identitdt zustindigen?)
Minner tbergeht.

3 Beispiele fiir Sachkultur, der die Handlungsanweisung fiir Gemeinschaft imma-
nent scheint, sind die Trinkgefdsse der nordischen Gilden etc. Siehe dazu das nicht grund-
los opulente und reprisentativ gestaltete Werk von Per Gjaerder: Norske drikkekar av
tre. Bergen/Oslo/Tromsé 1975.

¢ Ich denke an das Portal, die Turmlandschaft und die Halle des Bayrischen Natio-
nalmuseums in Miinchen oder an den Turm des Nationalmuseums in Heisinki und seine
Eingangshalle mit den Freskierungen von Akseli Gallen-Kallela.

*" Philipp Martthius Hahn 1739-1790. Ausstellungen des Wiirttembergischen Land-
esmuseums Stuttgart und der Stidte Ostfildern, Albstadt, Kornwestheim, Leinfelden-
Echterdingen. 2 Binde. Stuttgart 1989 (Quellen und Schriften zu Phillip Matthidus Hahn.
Im Auftrag des Wiirtt. Landesmuseums hg. von Christian Viterlein, Band 6 und 7).

ebd., Band 2, Vorwort Christian Viterlein, S. 7.

* ebd., Claus Zoege von Manteuffel, Band 2, 16.

# ebd., Band 1, 17.

31 ebd., Band 1, 19.

32 ebd., Band 1, 18.

33 ebd., Band 1, 15. Man erfihrt dann freilich im Aufsatzteil, dass man der astronomi-
schen Maschine, dem Geschenk Georg III. von England, in China «nicht die erwartete
Wertschitzung» entgegenbrachte (Angelika Miiller-Scherf, Band 1, 387).

3 Wilfried Veeser: 1784 — Oder: Die Faszination eines Systems. In: Philipp Matthius
Hahn (wie Anm. 27), Band 2, 327 -339.

3 Alfred Munz: Philipp Martthius Hahn: Pfarrer, Erfinder und Erbauer von Him-
melsmaschinen, Waagen, Uhren und Rechenmaschinen. Sigmaringen 1977; Max Engel-
mann: Leben und Wirken des wiirttembergischen Pfarrers und Feinmechanikers Philipp
Matthdus Hahn. Berlin 1923; Peter F. Kopp: Pfarrer auf Abwegen: Erfinder Hahn, Was-
serheiler Kneipp, Kalendermann Reimmichel. Ziirich 1987.

¢ Martin Scharfe: Die Religion des Volkes. Kleine Kultur- und Sozialgeschichte des
Pietismus. Giitersloh 1980.

7 Angelika Bischoff-Luithlen: Dorf war nie gleich Dorf. In: Der Biirger im Staat.
Heft 1, 1980, 48; Angelika Bischoff-Luithlen, eine kritische Liebhaberin Wiirttembergs,
hat mehrfach auf diesen Anstaltscharakter des Landes verwiesen.

 Hermann Bausinger: Die politische Kultur Baden-Wiirttembergs. In: Hermann
Bausinger, Theodor Eschenburg u.a.: Baden-Wiirttemberg. Eine politische Landeskunde.
Stu[[gart/Berlm/Koln/Mamz 1985, 13- 38 (bes. 18).

3" Als in Tiibingen ein Institut fiir Informank eingerichtet wurde, da bekam es den
Namen Wilhelm-Schickhardt-Institut. Wilhelm Schickhardt, der von 1619-1635 in Tu-
bingen lehrte, sei, so ist es in der Pressemitteilung der Universitit zu lesen, der Erfinder
der Rechenmaschine gewesen. Tiibinger Universitdtsnachrichten vom 23.5.1990. Auch
dies fundiert Technologiekompetenz im Historischen.

40" Christel Kohle-Hezinger: Philipp Matthius Hahn und die Frauen (wie Anm. 27),
Band 2, 113-135.

! Fernsehsendung «Ebbes» (Siidwestfunk) vom 26.5.1990. Vgl. dazu auch Jérg Bal-
denhofer (Hg.): Schwibische Tiiftler und Erfinder. Stuttgart 1986.

42 Vgl. dazu auch Orvar Léfgren: The Nationalization of Culture. In: Ethnologia Eu-
ropaea XIX, 5-23.

43" Eric Hobsbawn and Terence Ranger (Eds.): The Invention of Tradition. Cam-
br1dﬁe Univ. Press 1983.

Kurt Ranke: Die Welt der einfachen Formen. Studien zur Motiv-, Wort- und Quel-
lenkunde. Berlin/New York 1976, 40.

** Clifford Geertz: Dichte Beschreibung. Beitrige zum Verstindnis kultureller
Systeme. Frankfurt 1983.

*¢ Vgl. dazu Konrad Késtlin: Sicherheit im Volksleben. Phil. Diss., Miinchen 1967,
23 ff.



66 Konrad Késtlin

47" Darauf beruhen auch die Uberlegungen von Marcel Mauss: Die Gabe. Form und
Funktion des Austausches in archaischen Gesellschaften. Frankfurt am Main 1968.

% Odo Marquard: Uber die Unvermeidlichkeit der Geisteswissenschaften. In: Apo-
logie des Zufilligen. Stuttgart 1986, 98 - 116.

49" Pascal Bruckner und Alain Finkielkraut: Das Abenteuer gleich um die Ecke. Klei-
nes Handbuch der Alltagsiiberlebenskunst. Miinchen/Wien 1981 (franz. Ausgabe 1979).

¢ Damit ist nicht das kritische Verdikt Nobert Elias’ vom «Meer der Episoden» ge-
meint, in dem die Geschichten ohne Zusammenhang lose vagieren. Sie verbindet viel-
mehr eine Plausibilititsstruktur. Deswegen sind auch nicht alle Geschichten erzihlbar.
Das Kriterium ist ihre zeit- und sozialtypische Passgenauigkeit in identifikatorischen
Kontexten.

! Der Begriff stand 1985 in der Deutschen Bauernzeitung (DDR). Wolfgang Jacobeit
hat ithn mitgeteilt. Siehe dazu auch Konrad Késtlin: Angeeignete Feste. Jugendweihe und
Ehe in der DDR. In: Zeitschrift fiir Sprachwissenschaft 1990 (im Druck).

52 Julian V. Bromlej: Ethnos und Ethnographie. Berlin 1977, 7.

33 Marshall McLuhan: Die magischen Kanile. Diisseldorf 1968.

% Clifford Geertz: Die kiinstlichen Wilden. Anthropologen als Schriftsteller. Miin-
chen 1990. Der Verleger Klaus Wagenbach hat die historischen Studien (Ginzburg,
Zemon Davis) sogar als die eigentliche Romanliteratur der 80er Jahre bezeichnet.

Jiirgen Kocka: Zuriick zur Erzihlung? Plidoyer fiir eine historische Argumen-
tation. In: Geschichte und Gesellschaft 1984, 395-408.

® In seinem Vortrag «Geschichte und Geschichten. Uber die Méglichkeiten und
Grenzen der Universalgeschichtsschreibung» in Tibingen am 31.1.1991.

7 Hayden White: Die Bedeutung der Form. Erzihlstrukturen in der Geschichts-
schreibung. Frankfurt am Main 1990.

Konrad Késtlin: Folklore in der Biografie: Ligengeschichten? In: Zeitschrift fiir
Volkskunde 1980, 58 -73.

° Michael Stiirmer. Suche nach der verlorenen Erinnerung. In: Das Parlament
17.-24. Mai 1986.

69 Ich denke hier natiirlich besonders an Eric Hobsbawn: Inventing Traditions. In:
E.H. and Terence Ranger (Eds.): The Invention of Traditions. Cambridge Univ. Press
1983. Zu nennen wire aber auch Ernst Klusens Formel von «Fund und Erfindung», die
das Dialektische des Vorgangs betont.

6! Diese unbefragte Selbstverstindlichkeit finde ich auch in Leopold Schmidts immer
noch hilfreicher Formel vom «Leben in iiberlieferten Ordnungen».

%> Vgl. dazu die Diskussion auf dem Volkskundekongress in Kiel im Jahre 1979. Kon-
rad Kstlin und Hermann Bausinger (Hg.): Heimat und Identitdt. Neumiinster 1980, 52.

8 Karl-Otto Apel: Diskurs und Verantwortung. Das Problem des Ubergangs zur
postkonventionellen Moral. Frankfurt 1988.

84 Vgl. dazu Konrad Kostlin: Erzihlen vom Krieg — Krieg als Reise IL In: Bios
2/1989, 173 - 182. )

85 Vgl. dazu Ulrich Tolksdorf: Nahrung — Not und Uberfluss. In: Konrad Késtlin
und Hermann Bausinger (Hg.): Umgang mit Sachen. Zur Kulturgeschichte des Dingge-
brauchs (Volkskunde-Kongress 1981). Regensburg 1983, 79-91.



	Folklore, Folklorismus und Modernisierung

