
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 87 (1991)

Heft: 1-2

Artikel: Folklore und Massenkultur

Autor: Schenda, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-117760

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-117760
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Folklore und Massenkultur*

Von RudolfSchenda

Im Jahre 1929 veröffentlichten Petr Bogatyrev1 und Roman Jakobson2

in der Festschrift für Joseph Schrijnen ihren denkwürdigen und
oftmals zitierten Beitrag: Die Folklore als eine besondere Art des Schaffens}

Ausgehend von einer Kritik am «naiven Realismus» der Junggrammatiker

und ihrer Auffassung, nur die individuelle Sprache, der Sprechakt,

sei der Analyse zugänglich, betonen sie nach Ferdinand de Saussure4

die Opposition von individueller parole und gemeinschaftlich
akzeptierter langue, und sie stellen sich die Frage, ob und wie die von
einem Individuum sprachlich gestalteten Folklore-Fakten, also sagen wir:
ein in der Spinnstube erzählter Schwank, von der Allgemeinheit
übernommen, sozialisiert und damit in die langue integriert wird. Ihre
Hauptthese lautete damals: «In der Folklore erhalten sich nur diejenigen

Formen, die sich für die gegebene Gemeinschaft funktionell bewähren.

[...] Sobald [...] eine Form funktionslos wird, stirbt sie in der Folklore

ab, während sie in einem Literaturwerke ihre potentielle Existenz
bewahrt.»5 Die Folklore bedarf also des Gedächtnisses, der Erinnerung6,

um für die Tradition erhalten zu bleiben; die Literatur hingegen,
auf Papier fixiert, kann zwar in Vergessenheit geraten, aber zu einem

späteren Zeitpunkt wieder aus Bibliotheken oder Archiven hervorgeholt,

reaktualisiert werden. Eine Art von «Präventivzensur der Gemeinschaft»7

entscheide, ob ein Folklore-Faktum erhalten oder reproduziert
werden könne; das mündlich-dichterische Schaffen habe einen
«Rudelcharakter»8, die Produktion der Folklore sei also letztlich doch ein
kollektiver Akt, eine «Produktion auf Bestellung», nicht - wie die Literatur

- eine «Produktion auf Absatz». Folklore entspricht also sozusagen
einem Bedürfnis des naturnahen «Rudels», Literatur kommt dem von
außen produzierten Bedürfnis einer &#/t«rkonsumierenden städtischen
Masse von Lesern entgegen.

Eine solche Abgrenzung der Folklore, würde sie noch heute, 60 Jahre

später, in Mitteleuropa vertreten, könnte uns doch ein wenig
wissenschaftsfremd erscheinen: nicht ohne einen Beigeschmack des Kulturpessimismus9,

vor allem aber simplifizierend in bezug auf den sozialen

Kontext von «Erzählgemeinschaften»10 wie auch hinsichtlich der Pro-

Plenumsvortrag, gehalten am 20. Juni 1990 beim 4. Kongress der International
Society for Ethnology and Folklore (SIEF) in Bergen/Norwegen.



16 Rudolf Schenda

duktions- und Rezeptionsbedingungen von populärer Literatur und
Leserbedürfnissen.11 In der hochindustrialisierten Welt der Großstädte
haben sich ja nicht nur Produktionsbedingungen und Inhalte der Folklore
stark verändert auch steht die Folklore nicht mehr nur in einem
Spannungsverhältnis zur Literatur, sie ist auch ein Bestandteil der
Kulturwarenproduktion, insbesondere im Bereich der Massenmedien, geworden.

Es gilt also, die Rolle der Folklore in unserer modernen Gesellschaft

neu zu bedenken.

Der Begriff der Folklore sollte dabei möglichst auf sprachliche
Äußerungen eingegrenzt, aber doch weit definiert werden, möglichst ohne
die Konnotation der «Kunst», wie sie von William Bascom in die
Diskussion eingebracht, aber durch ihn selbst auch wieder in den Hintergrund

gedrängt wurde.1 Sprachliche Folklore hat ja doch nicht nur mit
Poesie zu tun, sondern auch mit schmucklosen Alltagsvokabeln; der
Gruß «Schönes Wetter heute» gehört zur Folklore, scheint mir aber

kunstlos zu sein, und die Maledicta können auch nur ausnahmsweise

poetischen Wert beanspruchen. Zum Zwecke einer gemeinsamen
Arbeitsgrundlage möchte ich Folklore hier definieren als gesprochene
und/oder geschriebene (gedruckte), zeitlich und/oder räumlich verbreitete

Textsorten (Genres, Gattungen) sowie Sprachformen und -formein,
die allesamt im alltäglichen Gebrauch sind.15

Bogatyrev und Jakobson hatten in ihrer Diskussion Diffusionsmöglichkeiten

der modernen technischen Welt noch ausgeblendet; die alte

dörfliche, noch nicht alphabetisierte «Gemeinschaft» galt ihnen als

Paradigma für ihre Überlegungen. Wenige Jahre später brachte Walter
Benjamin einen neuen Begriff in die Kulturdiskussion, nämlich den der
«technischen Reproduzierbarkeit» eines Kunstwerks16, ein Konzept, das

sehr wohl auch für unsere Überlegungen fruchtbar gemacht werden
kann. Die technische Reproduktion von Folklore existiert nämlich
spätestens seit der Erfindung des Druckes von Bildern mit Holzplatten1
und dann von Texten mit Hilfe von beweglichen Lettern.18 Die
Sinneswahrnehmungen der Europäer haben sich mit der Literarisierung und

Ikonisierung des Volkes seit dem 16. Jahrhundert mehr und mehr
erweitert, die Erfahrungswelten primärer Art wurden durch sekundäre,
indirekte Erfahrungsbereiche ergänzt und teilweise ersetzt; so konnte
zum Beispiel eine Fußwallfahrt nach Rom in der Weise sekundär
nachvollzogen werden, daß man einen Romführer mit seinem Text und
seinen Illustrationen von den heiligen Stätten las. Die Einmaligkeit, die
«Aura» der Selbsterfahrung ebenso wie die der Folklore-Kommunikation

in einer Dorfgemeinschaft, wird ergänzt oder ersetzt durch die
«Wiederholbarkeit» und «Flüchtigkeit» des Anschauens eines ge-



Folklore und Massenkultur 17

druckten erzählenden Bildes oder der Lektüre eines Volksbüchleins
oder des Vorlesens von Abschnitten der Bibel oder der Heiligenlegende.

' Die technische Reproduzierbarkeit der Folklore ermöglicht mehr
und mehr ihre zeitliche und räumliche Verfügbarkeit; sie ist, in gedrucktem

Zustand, eine Konserve, die jederzeit und an den unterschiedlichsten

Orten zum Verbrauch geführt, sinnlich wahrgenommen werden
kann. Spätestens seit dem 15. Jahrhundert dient Folklore dann auch als

Gewürz für die unterschiedlichsten literarischen Suppen; von Ludovico
Ariosto22 über François Rabelais23 bis hin zu William Shakespeare24

finden wir Dutzende von Folkore-Verarbeitern, die ihrerseits wiederum

zur literarischen Diffusion von Folklore beigetragen haben. Hinzu
kommen die Prediger und die Schausteller, literarisch mehr oder weniger

gebildete Leute, die in «semiliterarischen Prozessen» den Analphabeten

Folkore aus aller Welt vortragen: ausländische Folklore-Ware

sozusagen, Antiquitäten der Araber, Griechen und Römer einerseits,
Exotismen aus dem Mittelmeerraum andererseits, auf jeden Fall aber

Material, das nicht autochthon ist, nicht mehr Spinnstuben-p«ro/e,
sondern europäische Literatur-langue.

Reproduzierbarkeit und Verfügbarkeit hindern den noch nicht
alphabetisierten Zuhörer von Folklore-Fakten nicht daran, eigene

Leistungen aufzubringen, um diesem fixierten Text zu einem abermals neuen

Leben zu verhelfen. Die spezifische Arbeit des Folklore-Reprodu-
zenten, sagen wir: einer Sängerin, ist bekanntlich diese26: Sie eignet sich

den Text mit Hilfe ihres zuverlässigen Gedächtnisses an (Acquisition),
trägt ihn an einem anderen Ort neu vor (Transposition und Re-Produk-

tion) und verändert dabei, bewußt oder unfreiwillig, den erlernten Text

(Adaptation 7), indem sie ihn variiert (Variabilität des Textes) und/
oder mit anderen, früher angeeigneten Texten kontaminiert oder
kombiniert (Kombinationsfähigkeit, Mischbarkeit von Folkloretexten29).
Die Variabilität eines Textes, seine Formbarkeit sichert gleichzeitig seine

Konstanz; paradox formuliert heißt das: Ein Folklore-Faktum ist um
so konstanter, je variabler es ist. Metaphorisch formuliert: Das
Folklore-Faktum ist ein Schilfrohr, das sich biegt, aber nicht bricht.

Durch die Arbeiten der Historiker und Philologen des 18. Jahrhunderts
: (die Antiquare der Aufklärungszeit) und des 19. Jahrhunderts

(vor allem nationalbewußte Romantiker wurde eine ungeheure Masse

von Folklore-Fakten zusammengetragen und in Hunderten von
Buchpublikationen33 und Tausenden von Einzeltext-Veröffentlichungen

(Schul-Lesebücher34, Kalender, Illustrierte Zeitschriften) vermarktet.

Folklore wird damit definitiv aus der privaten Sphäre und aus der

oralen Produktionsweise herausgezogen und in den öffentlichen Druck-



18 Rudolf Schenda

und Leseverkehr gebracht. Dabei verändert sich nicht nur die Quantität
von Texten und Verbrauchern - von zwanzig zuhörenden Besuchern
einer Spinnstube zu den 20.000 Lesern einer Märchen- oder Sagen-

Sammlung-; auch die Qualität dieser Texte und ihres Gebrauchs haben

wesentliche Modifikationen erfahren: die Übersetzung vom Dialekt in
die Hochsprache, die Übertragung der Sprach-Syntax in die Schreib-

Syntax, die Versetzung von lokalen, zumeist dörflichen Spezifika in
einen anderen, zumeist städtisch-bürgerlichen Kulturraum, das Wegschieben

von konkreten Aussagen über den sozialen und materiellen Alltag

die Metamorphose von Erwachsenentexten zu Geschichten zum
Gebrauch für Schulkinder, das Wegfallen von Allusionen, die im dörflichen

Bereich noch allgemein verständlich waren, das Unterdrücken der

Erzählerpersönlichkeit mit seiner Gestik und Mimik - und so fort. Die
Märchen und die Sagen der Brüder Grimm oder gar die von Ludwig
Bechstein zeigen kaum noch einen Schimmer von den sozialen und so-

ziopsychischen Funktionen, welche die Texte in ihrem alten dörflichen
und städtisch-handwerklichen Lebensraum gehabt hatten. Sie übernehmen

als Lesetexte neue und zusätzliche Aufgaben: Sie transportieren
zum Beispiel historisierende Lehren von der angeblich uralten Mythologie

und von langer national-eigenständiger Tradition; sie zeigen
pädagogische Absichten auf dem Hintergrund von bürgerlich-männlicher
Moral37; sie demonstrieren eine poetische Einheitlichkeit und Gleichartigkeit

von Folklore Diese Folklore, inzwischen allen Zwecken gefügig

für alle Ideologien verfügbar, ist, wie eine paysanne pervertie40,
in die Stadt gezogen und fast schon dabei, eine öffentliche Dirne zu
werden.

Im 19. Jahrhundert besteht indes noch eine friedliche Koexistenz
zwischen dörflich-oralen und städtisch-literarischen Folklore-Traditionen.
Neben beiden Systemen wächst nach und nach, insbesondere als Folge
des Ersten Weltkrieges, ein drittes Phänomen heran. Sowohl die
Überproduktion von Folklore und ihrer Schwester, der Eakelore wie auch
die geistige Hauptbeschäftigung der nunmehr hochindustrialisierten
und hochpolitisierten Gesellschaft, nämlich die Bewältigung der
Kriegskatastrophe, bringen einen Überdruß an der Folklore mit sich, eine

«Traditionsmüdigkeit». Hinzu kommt die in ganz Europa spürbare
Verschiebung des Zeitdenkens.4 Die episch angelegte Folklore aus dem

zyklischen Zeitsystem des Jahres (Winter-) und des Tages (-Abende)
wird in das lineare Zeitsystem gepreßt und dabei unter dem Druck der

neuen Zeitökonomie verdichtet. Seit 1920 etwa gibt es so etwas wie eine
«basic folklore» einen komprimierten, wenngleich noch ungedruckten

Schlagwortkatalog zur Folklore des 18. und 19. Jahrhunderts, der



Folklore und Massenkultur 19

jedermann bekannt ist. Die Verkürzung der Kommunikationsakte aller

Art bringt Schrumpf-Formen, «Schwundstufen»45 hervor, zum Beispiel
den zum Witz verkürzten Schwank und den abermals «gerafften»
Witz46. Im Bruder-Klausen-Kalender aufdas Jahr 1923 (Sarnen/Schweiz)
erscheint 1922 «Ein modernes Märchen» unter dem Titel Ein Feengeschenk.

Die Fee heißt «Persila», das Zaubergeschenk «Persil»; dieses

moderne Waschmittel-Märchen ist nur eine halbe Minute lang. 1918 wird in
Bern die neue Hundertfrankennote gedruckt. Sie trägt das Bild des

Wilhelm Teil mit der Armbrust.47 Teil braucht hier kein Wort zu sprechen;
das Bedeutete (signifié) dieses bedeutenden Zeichens lautet: Befreiung
(von der Kriegsdrohung), Stärke (der Schweiz), Stabilität des Franken.
Die Macher dieser neuen massenmedialen Folklore setzen auf die
Vertrautheit des Publikums mit der seit gut hundert Jahren eingetrichterten
Langtext-Botschaft48 und liefern sie als ein Kurz-Signal. Stenogramm
und Ikonogramm genügen, um tausend Wünsche zu wecken.49 Die
Furcht vor dem Unbekannten wird überspielt, sobald die neue Ware in
dem schon lange bekannten Gewand der Folklore auftritt.50

Wenn wir somit in großen Sprüngen bis zur gegenwärtigen Wirklichkeit

der Massenkultur vorangerückt sind, dürfen wir nicht der

Fehleinschätzung unterliegen, alle moderne Welt sei nunmehr voll von
Folklore-Resten, wir brauchten nur eine Zeitung aufzumachen, um dort
schon wieder auf ein Rotkäppchen51 oder einen Froschkönig52 zu
stoßen. Gewiß, es ist wahr, Folklore-Konzentrate tauchen an vielen Stellen

unseres Industriealltags auf: insbesondere in der Werbung53, in Schulbüchern

und anderen populären Lesestoffen, insbesondere auch in der

Heimatliteratur, im Kino54, in Reiseführern und illustrierten Zeitschriften.55

Die Kulturindustrie verwendet diese Materialien, die einen
hohen Bekanntheitsgrad aufweisen, neben einer Reihe von Signalen, die

einen ebenso hohen Aufmerksamkeitspegel hervorrufen. Ich nenne nur
einmal die Themen Automobil, Bier, Natur, Reisen, Sexualität, Sport
oder auch Magie57 oder Mittelalter58. Die Kumulation dieser hochaktuellen

Signale mit Elementen der «basic folklore» wirkt zunächst
überraschend, dann aber umso eindringlicher. Das omnipräsente Signal Bier
erhält sozusagen einen höheren Alkoholgehalt, wenn es etwa mit Fee

oder Ritter oder auch mit der Gattungsbezeichnung Märchen oder mit
beliebten Redensarten kombiniert wird. Eine Tourismus-Werbung der
Schweizerischen Bundesbahnen sagte im Winter 1989/90: «Ein Winter
wie ein Märchen. Sagenhaftes Tal der Täler.» Die zu Markte getragene
Reise wird also nicht nur mit Märchen und Sage höher qualifiziert,
sondern gleichzeitig erhält die Ware das Gütezeichen Shakespeare
aufgedrückt und wird noch mit einer rhetorischen Formel aufgewertet, die



20 Rudolf Schenda

das Buch der Bücher evoziert. Eine Reklame für alkoholfreies Bier zeigt
ein leeres und ein volles Bierglas und sagt dazu: «Maß leer/Maßvoll. Die
Maß aller Dinge».60 Hier wird zunächst einmal auf eine ältere Bier-Reklame

zurückverwiesen, die mit abermaliger Shakespeare-Folklore-Anspielung

«Maß für Maß» (also: Glas um Glas ein treffliches Bier) lautete.
Das Sprach-Spiel wird aber hier noch weiter getrieben: «Maß voll»
heißt: volles Liter-Bierglas, «maßvoll»: Sie können trinken und bleiben
doch nüchtern; «Die Maß aller Dinge» schließlich spielt mit dem

Aristoteles-Zitat, der Mensch sei das Maß aller Dinge; dieses Bier maßt sich

durch diese Signal-Kumulation einen geradezu klassisch-philosophischen

Wahrheitswert an.
Einfache Anspielungen eines Traiteurs auf Tischlein-deck-dich, eines

Textilgeschäftes auf Des Kaisers neue Kleider, eines Lebkuchenbäckers
auf Hansel und Gretel genügen einer modernen, sophisticated
Massenwerbung nicht mehr. Um die «corporate identity» einer Ware
herzustellen, braucht es mehr als nur e i n Stück Einwickelpapier. Folklore ist
bei diesen massenmedialen Verkaufskampagnen nur ein verwertbares
Element, doch scheint es um so verwendbarer, je bekannter, fast möchte

man sagen: je verbrauchter es schon ist. Das Erzbekannte erscheint
durch die Kombination mit anderen polyvalenten Signalen in einem

neuen, überraschenden Licht62; wer diese Zusammenhänge erkennt,
erfährt ein neues Aha-Erlebnis, welches dem des Witze-Verstehens nicht
unähnlich ist.

Reproduzierte, in neue Zusammenhänge gestellte Folklore produziert

ihrerseits neue Gattungen der Folklore. Daß die Massenmedien
selbst zur Erhaltung und zur Schaffung von Folklore beitragen, ist
inzwischen evident geworden, insbesondere auf dem Sektor der Lied-Tradierung

4, der Ausbreitung von Horrorsagen und der Redensarten.

Gedruckte oder über den Rundfunk ausgestrahlte Dauerbotschaften
wirken in gleicher Weise Folklore-erhaltend und Folklore-stiftend. Die
Kinderlore übernimmt immer wieder neue Elemente der Werbesprache
und der Fernsehunterhaltungen sei es in Form einer Nacherzählung
oder eines Nach-Spielens, sei es in sich-distanzierender Weise in Form
einer Parodie des Gesehenen oder des Gehörten.67 Diese Phänomene
brauchen hier im Detail nicht dargestellt werden. Jeder hat sie abends

am Fernseher vor Augen und morgens in der Eisenbahn, auf dem Schulhof

oder Büro im Ohr. Die Schlagzeilen der Zeitungen reproduzieren
täglich ihre eigene Art von Folklore.

Wichtiger scheint mir, eine andere Einschränkung der Allgegenwart
von Folklore in der Massenkultur vorzubringen: Es gibt ein nicht gerade

schmales Spektrum von Gattungen der Folklore, die sich für die Ver-



Folklore und Massenkultur 21

wertung in den Massenmedien als ungeeignet erweisen. Es handelt sich

um Gattungen von geringer Reichweite, aber von breiter soziopsychi-
scher Bedeutung: Das ist zunächst einmal der Austausch von lokalen
Informationen über Personen, Ereignisse, Probleme des Alltags, eine
erzählende Kommunikationsform, die mit dem Begriff Klatsch62, (gossip,

commérage) nur schlecht wiedergegeben ist. Klatsch ist small talk, kleines

Gerede von diesem und jenem (das lateinische quamquam ergibt
französisch cancan), aber er ist der sichere Kitt, der den homo communicator

an den anderen klebt. Klatsch ist nur parodisierend massenkom-

munizierbar (Hans D. Husch, Jürgen von Manger, Emil, Coluche); diese

Parodien haben indes reinen Unterhaltungswert, nicht die soziopsychi-
schen Funktionen von Bindungs- und Zugehörigkeits-Versicherungen.
Eben diese Funktionen übernimmt auch eine andere Folklore-Gattung:
der persönliche, individuelle Gruß, der sich auf das Tun des anderen
bezieht: «So, geht man auch spazieren?», oder: «Geht es Ihrer Tochter
besser?»69 Auch das sind formalisierte und ritualisierte Anreden, aber sie

sind empathisch, personen- und situationsbezogen und nicht generalisierbar

wie «Hallo!» oder «Ciao!», diese Allerwelts-Grüße der Massenmedien.

Und ich möchte in diesem Zusammenhang eine dritte Gattung
nennen, die parole bleiben wird, weil sie nicht zur langue der Massenkultur

avancieren darf: das ist das Fluchen und Beschimpfen, der
Austausch von Injurien und der Ausdruck von spontaner Entrüstung70.
Noch also ist nicht der gesamte Umfang der Folklore der Ausbeutung
und der Manipulation71 durch die Kulturindustrie zum Opfer gefallen.

Mit dieser Metapher «zum Opfer gefallen» gerät aber die Diskussion
in die gefährliche Richtung der kulturpessimistischen Kritik. Es gibt
indes keinen Grund zur Klage: Nie ist es der Folklore besser gegangen als

unter der Fahne der Massenkultur, nie hat sie mehr Beifall erhalten,
längst ist sie von der parole nicht nur in die langue aufgenommen worden,

sondern in einen Bereich vorgedrungen, von dem Bogatryrev und

Jakobson noch kein Verständnis haben konnten, in einen öffentlichen
Diskurs12 nämlich, der ein «kommunikatives Gemisch»73 darstellt und

gleichzeitig mit den unterschiedlichsten Aktionen und Absichten
verbunden ist: mit Verkaufsstrategien des kapitalistisch orientierten Marktes74,

mit psychohygienischen Beruhigungsmanövern zum Beispiel in
bezug auf die immer weiter reichende Zerstörung unserer Umwelt, mit
entsprechenden Rückverweisen auf die angeblich Gute Alte Zeit7 mit
politischen Wahltaktiken aller Art76. Die Wohlgefälligkeit der Folklore,
die dem allgemeinen Nostalgie-Trend77 schmeichelt, darf uns nicht
darüber hinwegtäuschen, daß mit dieser Unschulds-Maske eine Reihe von

gar nicht so unschuldigen Ideologien zugedeckt werden können. Sol-



22 Rudolf Schenda

chem Maskentreiben auf die Spur zu kommen, scheint mir eine der

dringlichen Aufgaben heutiger Folklore-Forschung zu sein.

Folklore - eine besondere Form des Schaffens? Die alte Frage hat nach

wie vor ihre Berechtigung. Nur braucht sie, sechzig Jahre danach, in
einer radikal veränderten Welt, eine ganze Serie von neuen Antworten.
Folklore - eine besondere Form der Verpackung? Die Folklore-Debatte

ist noch keineswegs abgeschlossen. Sie wird im total elektronisierten
Jahre Zweitausend erst richtig aktuell werden.

A nmerkungen

' Zu diesem russischen Volkskundler und Literaturwissenschaftler vgl. Kirill V.
Cistov: Petr Grigor'evic Bogatyrev. In: Enzyklopädie des Märchens 2 (1979), Sp.
575-578. - Maria Di Salvo: Nota sull'autore/Bibliografia delle opere di P. G. Bogatyrev.

In: Pëtr G. Bogatyrëv: Il teatro delle marionette, a cura di Maria Di Salvo et al.
Brescia: Grafo edizioni 1980, 129-154.

2 Zu Jakobson vgl. den Nachruf von Lyubomira Parpulova et al. in: Journal of
American Folklore 97 (1984), 57-60 (mit weiterführender Bibliographie). Vgl. auch
Giovanni Battista Bronzini: Cultura popolare. Dialettica e contestualità. Bari: Dedalo libri
1980, 81-94: Il saggio di Bogatyrev e Jakobson.

3 P. Bogatyrev/R. Jakobson: Die Folklore als eine besondere Form des Schaffens.
In: Donum natalicium Schrijnen. Verzameling van opstellen door ondleerlingen en be-
vriende vakgenooten [...]. Nijmegen/Utrecht: Dekker & Van de Vegt 1929, 900-913. -
Vgl. dazu: Hermann Bausinger: Formen der «Volkspoesie». Berlin: E. Schmidt 21980,

47-50, 53, 55, 57; ferner die provozierenden Ausführungen von Jürgen Kramer: Sechs
Thesen über <Folklore> und <Massenkunst>. In: Zeitschrift für Volkskunde 71 (1975),
21-27 (mit einem Nachwort von Hermann Bausinger).

4 Ferdinand de Saussure: Cours de linguistique generale. Lausanne 1916, Paris 1922

etc.
5 P. Bogatyrev/R. Jakobson (wie Anm. 3), 902.
6 Dieses Element der Tradierung, von Maurice Halbwachs schon 1925 analysiert

(Les Cadres sociaux de la mémoire. Dt.: Das Gedächtnis und seine sozialen Bedingungen.
Berlin/Neuwied 1966), wird von Bogatyrev und Jakobson noch kaum berücksichtigt.
Seitdem ist dieser Kulturleistung des Volkes sehr viel mehr Beachtung geschenkt worden.
Vgl. zum Beispiel: Memoria del sacro e tradizione orale. Padova: Edizioni Messaggero
1984.

7 P. Bogatyrev/R. Jakobson (wie Anm. 3), 903.
8 Ebenda 906. G. B. Bronzini (wie Anm. 2, S. 88) übersetzt «carattere collettivo»

und verwischt dabei die zoologische Metapher.
9 Vgl. Fritz Stern: Kulturpessimismus als politische Gefahr. Eine Analyse nationaler

Ideologie in Deutschland. (The Politics of Cultural Dispair, Berkeley 1961). Bern/Stuttgart:

A. Scherz 1963. Taschenbuch-Ausgabe: München: ÛTV 1986.
10

Vgl. zum Beispiel Linda Dégh: Erzählen, Erzähler. In: Enzyklopädie des Märchens
4 (1984), Sp. 315-342 oder Déghs früheren Artikel: Biologie des Erzählgutes, ebenda 2

(1979), 386-406.
" Rudolf Schenda: Volk ohne Buch. Studien zur Sozialgeschichte der populären

Lesestoffe, 1770-1910. (1970). Frankfurt/M.: Klostermann 31988, passim. - Auch Literatur
ist «Produktion auf Bestellung»: Sie entspricht dem, was Robert Jauß «Erwartungshorizont»

genannt hat, anders gesagt: Sie kann nur in einem vorgegebenen «Erwartungsraum»

Absatz finden. Vgl. R. Schenda: Sozialproblematischer Erwartungsraum und



Folklore und Massenkultur 23

Autorenlenkung. Der Rezeptionsprozess des ideologiekonformen «populären» Romans
(Eugene Sue: Les Mystères de Paris, 1842/43). In: Zeitschrift f. Volkskunde 72 (1976), 62-73.

Alan Dundes/Carl R. Pagter: Work Hard and You Shall Be Rewarded. Urban
Folklore from the Paperwork Empire. Bloomington/Indiana: Indiana University Press
1978. - Uli Kutter: «Ich kündige!» Zeugnisse von Wünschen und Ängsten am Arbeitsplatz.

Marburg: Jonas Verlag 1982.
13 William Bascom: Verbal Art. In: Journal of American Folklore 68 (1955),

245-252. - Ders: Folklore, verbal art, and culture. In: JAF 86 (1973), 374-381. - Ders.:
Folklore. In: Encyclopedia of the Social Sciences 5 (1968), 496-500.

14 Maledicta. The International Journal of Verbal Aggression. Hg. Reinhold Aman.
Waukesha: Maledicta Press, ab 1 (1977); zuletzt erschienen: 10 (1988/89).

15
Vgl. Hermann Bausinger: Folklore. In: Sowjetsystem und demokratische Gesellschaft.

Eine vergleichende Enzyklopädie. Freiburg/Br.: Herder 1969, Sp. 578-583. -
Carl Stief: Folklore [in der USSR]. Ebenda, Sp. 598-601. - H. Bausinger: Folklore,
Folkloristik. In: Enzyklopädie des Märchens 4 (1984), Sp. 1397-1403.

1 Waiter Benjamin: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit
[1936]. Drei Studien zur Kunstsoziologie. Frankfurt/M.: Suhrkamp 21968, 7-63.

17 Die ältesten Heiligenbilder enthalten in ihren Attributen (Barbara mit dem Turm
etc.) bereits Folklore-Elemente (Motiv der eingesperrten Frau etc.). Vgl. zum Beispiel
den Christophorus-Holzschnitt von 1423 in Jean Mistler/F. Blaudez/A. Jacquemin: Epi-
nal et l'imagerie populaire. Paris: Hachette 1961, 10.

Zu den populären Lesestoffen der Inkunabelzeit (2. Hälfte des 15. Jahrhunderts)
vgl. Rolf Wilhelm Brednich: Die Liedpublizistik im Flugblatt des 15. bis 17. Jahrhunderts.
1-2. Baden-Baden: Koerner 1975. - Gisela Ecker: Einblattdrucke von den Anfängen bis
1555. 1-2. Göppingen: Kümmerle 1981. - Rudolf Juchhoff: Kleine Schriften zur
Frühdruckforschung. Hg. von Richard Mummendey. Bonn: Bouvier 1973.

19 R. Schenda: Bilder vom Lesen - Lesen von Bildern. In: Internationales Archiv für
Sozialgeschichte der deutschen Literatur 12 (1987), 82-106.

20 W. Benjamin 1936 (wie Anm. 16), 18 f.
21 R. Schenda: Vorlesen. Zwischen Analphabetentum und Bücherwissen. Soziale und

kulturelle Aspekte einer semiliterarischen Kommunikationsform. In: Bertelsmann Briefe
119 (Gütersloh, März 1986), 5-14 (zweispaltig).

2 R. Schenda: Ariosto, Ludovico. In: Enzyklopädie des Märchens 1 (1977), Sp.
774-783.

23 René Pomeau: Rabelais et le folklore. In: Studi francesi 7 (1963), 218-225.
24 T. F. Thiselton Dyer: Folk-Lore of Skakespeare [1883]. New York: Dover 1966. -

Charles G. Smith: Shakespeare's Proverb Lore. Cambridge/Mass.: Harvard University
Press 1963. - Kenneth Muir: Folklore and Shakespeare. In: Folklore 92 (1981), 231-240.

25 R. Schenda: Volkserzählung und Sozialgeschichte. In: Il Confronto Letterario 1

(Pavia 1984), 265-278, bes. 268 f.
26 Vgl. Hermann Strobach: Einleitung zu: Deutsche Volksdichtung. Eine Einführung.

Frankfurt/M.: Röderberg 1979, 5-28, bes. 6-19.
Lauri Honko/Vilmos Voigt (Hg.): Adaption, Change and Decline in Oral Literature.

Helsinki: Suomalaisen Kirjallisuuden Seura 1981 (Studia Fennica, 26).
28 Anniki Kaivola-Bregenhoj: Variability and Narrative Context. In: D'un conte à

l'autre. La variabilité dans la littérature orale. Paris: Editions du CNRS 1990, 47-64.
29 Lehrreiche Beispiele jetzt bei Charlotte Oberfeld et al.: Brüder Grimm. Volkslieder.

Aus der Handschriftensammlung der Universitätsbibliothek Marburg, 1: Textband;
2: Kommentar. Marburg: N. G. Elwert 1985, 1989, passim.

30
Jean de Lafontaine: Le chêne et le roseau. In: Fables (zahlreiche Ausgaben) I, 22.

31 Richard M. Dorson: The British Folklorists, 1: A History; 2-3: Peasant Gustoms
and Savage Myths. London: Routledge & Kegan Paul 1968. - Manfred Grätz: Das Märchen

in der deutschen Aufklärung. Vom Feenmärchen zum Volksmärchen. Stuttgart:
Metzler 1988.

32 R. Schenda/Hans ten Doornkaat (Hg.): Sagenerzähler und Sagensammler der
Schweiz. Studien zur Produktion volkstümlicher Geschichte und Geschichten vom 16.

bis zum frühen 19. Jahrhundert. Bern/Stuttgart: Haupt 1988.



24 Rudolf Schenda

" R. Schenda: Mären von deutschen Sagen. Bemerkungen zur Produktion von
«Volkserzählungen» zwischen 1850 und 1870. In: Geschichte und Gesellschaft 9 (1983),
26-48. - Ders.: Volkserzählung und nationale Identität. Deutsche Sagen im Vormärz
(1830-48). In: Fabula 25 (1984), 296-303.

4 Vgl. zum Beispiel Ljiljana Marks: Usmena prica u skolskim udzbenicima (Die
mündliche Erzählung im Schulbuch). In: Narodna umjetnost 24 (1987), 147-156. -
Ingrid Tomkowiak: Traditionelle Erzählstoffe im Lesebuch. Ein Projekt zur schulischen
Geschichtenpädagogik zwischen 1770 und 1920. In: Fabula 30 (1989), 96-110. - Vgl.
auch Klaus Roth: Märchen als Lesestoff für alle; populäre Märchenbüchlein in Bulgarien.
In: Dona Ethnologica Monacensia. Leopold Kretzenbacher zum 70. Geburtstag. Hg. von
Helge Gerndt et al. München: Institut für deutsche und vergleichende Volkskunde 1983,
267-288.

15 Ernst Philippson: Der Märchentypus von König Drosselbart. Greifswald 1923

(FFC, 50), 39-48 (zu Frauenarbeit im Märchen!). - Linda Dégh: Grimm's «Household
Tales» and its place in the household; the social relevance of a controversial classic. In:
Michael M. Metzger/Katharina Mommsen (Hg.): Fairy Tales as Ways of Knowing.
Essays on Märchen in psychology, society and literature. Bern: Lang 1981, 21-53. - R.
Schenda: Remarques sur le contenu socio-historique des récits légendaires: In: Le Monde
Alpin et Rhodanien 10 (1982), 185-188. - Bengt Holbek: Interpretation of Fairy Tales.
Danish Folklore in an European Perspective. Helsinki 1987 (FFC, 239), 391. - Luisa
Rubini: «Essen, soviel man mag, und leiden, was man muss.»: Die «Kinder- und Hausmärchen»

der Brüder Grimm als Koch- und als Hauswirtschaftsbuch. In: Die Küche, wie sie

im Buche steht: Ausstellung im Wohnmuseum Bärengasse Zürich, 9. Juni - 13. August
1989. Hg. von Barbara E. Messerli Bolliger. Zürich: Präsidialabteilung der Stadt Zürich
1989,37-52.

36 Ruth Bottigheimer: Ludwig Bechstein's Fairy Tales. Nineteenth Century Bestsellers

and Bürgerlichkeit. In: Internationales Archiv für Sozialgeschichte der deutschen
Literatur 15/2 (1990), 55-88.

37 Ruth Bottigheimer: Grimm's Bad Girls & Bold Boys. The Moral & Social Vision
of the Tales. New Haven/London: Yale University Press 1987. - Maria Tatar: The Hard
Facts of the Grimms' Fairy Tales. Princeton/New Jersey: Princeton University Press
1987. - Jack Zipes: The Brothers Grimm. From Enchanted Forests to the Modern
World. New York/London: Routledge, Chapman and Hall 1988.

Barbara Kindermann-Bieri: Heterogene Quellen - homogene Sagen. Philologische

Studien zu den Grimmschen Prinzipien der Quellenbearbeitung untersucht anhand
des Schweizer Anteils an den Deutschen Sagen. Basel: Schweizerische Gesellschaft für
Volkskunde 1989.

Beim Alphirtenfest von Unspunnen/Kanton Bern im Jahre 1808 wurden auch
«schickliche Gedichte in Umlauf gebracht. Einige Strophen gedichtet von der bekannten
Emilie von Harmes (Frau von Berlepsch) wurden gesungen, so wie manch anderes auf
den Ort, dessen Geschichte und den Zweck des Festes sich beziehende Lied [...]. Eine
Romanze [poetisierte Sage] hatte die Geschichte eines Burgfräuleins von Unspunnen zum
Gegenstand: <Ida, die Tochter Burkhards von Unspunnen» [...].» Johann Jakob Hottin-
ger/Gustav Schwab (Hg.): Die Schweiz in ihren Ritterburgen und Burgschlössern, 3.

Bern/Chur, Leipzig 1839, 220.
4 Vgl. den gleichnamigen Roman des Nicolas Edme Restif de la Bretonne (1784),

eine Fortsetzung seines Paysan perverti von 1776.
41 Richard M. Dorson: «Fakelore«. In: Zeitschrift für Volkskunde 65 (1969), 56-64.

- Dave Harker: Fakesong - The Manufacturing of British <Folksong>, 1700 to the
Present Day. Milton Keynes: Open University Press 1985.

42 R. Schenda: Das Onuphrius-Fest in Sizilien. In: Österreichische Zeitschrift für
Volkskunde 68 (1965), 151-167, bes. 164 (in der Überschrift lies: «Traditionsmüdigkeit»
statt «-mündigkeit»!)

4 Edward P. Thompson: Time, Work-Discipline and Industrial Capitalism. In: Past
and Present 38 (1967), 56-97. (Deutsch:) Zeit, Arbeitsdisziplin und Industriekapitalismus.

In: E. P. Thompson: Plebeische Kultur und moralische Ökonomie. Frankfurt/M.
1980, 35-66. - Rudolf Wendorff: Zeit und Kultur. Geschichte des Zeitbewusstseins in



Folklore und Massenkultur 25

Europa. Opladen: Westdeutscher Verlag 1980. - Ursula und Heinz-Albert Heindrichs
(Hg.): Die Zeit im Märchen. Kassel: Roth 1989.

Ich übernehme den Begriff von Eckhardt Frahm: Zum Medien-Folklorismus: Die
Volksmusik-Hitparade oder die öffentlich-rechtliche Umschulung des Produzenten in
seinem Kopf, während er Konsument ist. In: Direkte Kommunikation und Massenkommunikation.

Tübingen: Tübinger Vereinigung für Volkskunde 1976, 105-126, bes. 115.
45 Kurt Ranke: Schwank und Witz als Schwundstufe (1955). In: K. Ranke: Die Welt

der Einfachen Formen. Berlin/New York: de Gruyter, 61-78. - Norbert Neumann:
Vom Schwank zum Witz. Zum Wandel der Pointe seit dem 16. Jahrhundert. Frankfurt/
M./New York: Campus 1986.

46 Hannjost Lixfeld (Hg.): Arbeitstexte für den Unterricht. Witz. Stuttgart: Reclam
1978, 50 f.

47 Uli Windisch/Florence Cornu: Tell im Alltag. Zürich: Edition M 1988, 160.
48 Beim Nationalfest von Arth im Kanton Schwyz zeigte man 1784 beim Festumzug

die grossen Gestalten des Schweizerischen Sagenbuches: Hinter einer Schützenkompanie,
mit Pfeilen an den Hüten und Armbrusten in den Händen, schritten Wilhelm Teil

und sein Sohn, die drei Befreier Stauffacher, Melchtal und Fürst sowie Conrad Baumgarten,

«qui, d'un coup de hache, fendit ia tête d'un noble de Wolfenchies [sic], prêt à faire à

sa femme et à lui, l'outrage le plus sanglant [!]»; dann folgten die Gesellen des Gessler -
und so fort. Am Ende des Festes spielte man im Theater ein Teilen-Drama in fünf Akten,
und das Gleiche wiederholte sich an den beiden darauffolgenden Tagen. Vgl. Le Conservateur

Suisse, 1. Lausanne 1813, 276-287, bes. 277. Der Autor des Artikels war
wahrscheinlich der «Doyen» Phillipe Sirice Bridel.

49 1989 genügten sieben Buchstaben: LEGANZA und ein bestrumpftes Frauenbein,
um dies zu sagen: Diese Strumpfhose (GANZ) ist eLEGANt, sie passt zu deinem Bein
(LEG) wie der Handschuh (GAN[TJ) zu deiner Hand; zieh sie an! (LEG AN). Zur Analyse

solcher Werbeplakate vgl. Roland Barthes: Mythen des Alltags (Mythes. Paris 1957).
Frankfurt/M.: Suhrkamp 1964. Vgl. jetzt auch Nicholas Wade: Visual Allusions. Pictures
of Perception. Hove/East Sussex: Lawrence Erlbaum 1990.

50
Eugen Leitherer/Hans Wichmann: Reiz und Hülle. Gestaltete Warenverpackungen

des 19. und 20. Jahrhunderts. Basel: Birkhäuser 1987.
51 Jack Zipes: The Trials and Tribulations of Little Red Riding Hood. Versions of the

Tale in Sociocultural Context. South Hadley: Bergin & Garvey 21984. - Alan Dundes
(Hg.): Little Red Riding Hood. A Casebook. Madison/London: The University of
Wisconsin Press 1989.

52 Lutz Röhrich: Wage es, den Frosch zu küssen! Das Grimmsche Märchen Nummer
Eins in seinen Wandlungen. Köln: Diederichs 1987.

53 Wolfgang Mieder: Das Sprichwort in unserer Zeit. Frauenfeld: Huber 1975.
54 Insbesondere Märchenfilme haben eine breite Beachtung erfahren. Vgl. Tom

Davenport: Some Personal Notes on Adapting Folk-Fairy Tales to Film. In: Children's
Literature 9 (1981), 107-115. - Donald Haase: Gold into Straw: Fairy-tale movies for children

and the culture industry. In: The Lion and the Unicorn 12 (1988), 193-207.
55 Maja Boskovic-Stulli: Mündliche Dichtung ausserhalb ihres ursprünglichen

Kontextes. In: Folklore and Oral Communication Narodna umjetnost 18 (1981), 37-52. -
R. Schenda: Märchen erzählen - Märchen verbreiten. Wandel in den Mitteilungsformen
einer populären Gattung. In: Klaus Doderer (Hg.): Über Märchen für Kinder von heute.
Weinheim/Basel: Beltz 1983, 25-43. (In englischer Sprache:) Telling Tales - Spreading
Tales: Changes in the Communicative Forms of a Popular Genre. In: Ruth B. Bottigheimer

(ed.): Fairy Tales and Society: Illusion, Allusion and Paradigm. Philadelphia: University

of Pennsylvania Press 1986, 75-94. Zum gesamten Komplex vgl. jetzt den Sammelband

von Jörg Uther (Hg.): Märchen in unserer Zeit. Zu Erscheinungsformen eines

populären Erzählgenres. München: E. Diederichs 1990.
56 Michael Kausch: Kulturindustrie und Populärkultur. Kritische Theorie der

Massenmedien. Frankfurt/M.: Fischer TB Verlag 1988.
57 Linda Dégh: Magie als Versandartikel. In: Utz Jeggle et al. (Hg.): Volkskultur in

der Moderne. Probleme und Perspektiven empirischer Kulturforschung. (Festschrift
Hermann Bausinger). Reinbek 1986 (rowohlts enzyklopädie, 431), 290-307.



26 Rudolf Schenda

58
Sergio Gensini: Introduzione al convegno. In: Il sogno del Medioevo. Il revival de!

Medioevo nelle culture contemporanee. Relazioni e communicazioni del convegno San

Gimignano 11-12 novembre 1983 (Quaderni medievali, 21). Bari: Edizioni Dedalo 1986,
11-17.

59 Visit. Mehr erleben mit der Bahn, Nr. 4. Bern: Schweizerische Bundesbahnen,
Werbedienst, November 1989, Titelblatt.

60 TV plus. Fernseh- und Radioprogramme vom 7. bis 13. April 1990 (Beilage des

Tagesanzeigers, Zürich), S. 2. Geradezu simpel erscheint demgegenüber die Bier- und
Shakespeare-Reklame «Ende gut - Haldengut».

61 E. Leitherer/H. Wichmann (wie Anm. 50), 244-247.
62 Die Überraschung kann sich zum Schock und zur Entrüstung ausweiten, wenn in

der Öffentlichkeit Gefühle der Religion oder der Scham verletzt werden, so bei der
Vermarktung von Leonardos Abendmahl oder Michelangelos Schöpfung. Vgl. (wsp.): Michelangelo

wirbt für Fassadenisolation. In: Neue Zürcher Zeitung vom 28. 09. 1989, S. 55.

Ein Beispiel aus der welschen Schweiz, Plakat der nationalen Fluggesellschaft
(Bahnhof Lausanne, Mai 1990): «Genève - Los Angeles non stop. Jamais le mardi. Jamais
le vendredi. Et alors? Demandez à votre agence de voyages ou à Swissair.»

64 Johannes Moser: Ansätze zu einer neuen Volksliedforschung. In: Jahrbuch für
Volksliedforschung 34 (1989), 56 - 69, bes. 64-67.

65
Bengt af Klintberg: Die Ratte in der Pizza und andere moderne Sagen und

Grossstadtmythen. Kiel: W. Butt Verlag 1990 (Rattan i pizzan. Folksägner i vir tid. Stockholm:

Norsted 1986, 31988).
66 Zu der jetzt (1989/90) aktuellen Diskussion über Horror-Videos vgl. Angela

Riesberg/Ursula Martin-Newe: Macho-, Monster-, Medienfreizeit. TV- und Videokonsum
Jugendlicher. Pfaffenweiler: Centaurus 1988 (MedienWissenschaft, 4).

67 Alfred Messerli: Elemente zu einer Pragmatik des Kinderliedes und des Kinderreimes

aufgrund autobiographischer Texte und einer eigenen Befragung von Zürcher
Schulkindern im Frühjahr 1985. Diss. Zürich 1989.

68 Max Gluckmann: Gossip and Scandal. In: Current Anthropology 4 (1963),
307-316. - Anders Gustavsson: Folklore in Community Conflicts. Gossip in a Fishing
Community. In: Arv. Scandinavian Yearbook of Folklore 35 (1979), 49-85. - Jörg R.
Bergmann: Klatsch. Zur Sozialform der diskreten Indiskretion. Berlin/New York: de

Gruyter 1987. - Angela Keppler: Der Verlauf von Klatschgesprächen. In: Zeitschrift für
Soziologie 16 (1987), 288 - 302.

69 Anna Zollinger-Escher: Die Grussformeln der deutschen Schweiz. Diss. Freiburg/
Br. 1925. - Hermann Bausinger: Gruss, Grüssen. In: Enzyklopädie des Märchens 6

(1990), Sp. 274-276.
70 Sabine Kienitz: «Da war die Weibsperson nun eine der Ärgsten mit Schreien und

Lärmen.» Der Stuttgarter Brotkrawall 1847. In: Carola Lipp (Hg.): Schimpfende Weiber
und patriotische Jungfrauen. Frauen im Vormärz und in der Revolution 1848/49. Moos /
Baden-Baden: Elster Verlag 1986, 76-87.

71 Arnold Niederer: Le folklore manipulé. In: Schweizerisches Archiv für Volkskunde
79 (1983), 175-186.
72 Neil Postman: Amusing Ourselves to Death. Public Discourse in the Age of Show

Business. (1985). New York/London: Penguin Books 31987.
73 R. Schenda/H. ten Doornkaat (wie Anm. 32), 17 f.
74 Hermann Strobach: Folklore - Folklorepflege - Folklorismus. In: Jahrbuch für

Volkskunde und Kulturgeschichte 10 (1982), 9-52, bes. 33 f.
75 Zu den diesbezüglichen Gedanken des Zürcher Philosophen Hermann Lübbe vgl.

Peter Assion: Historismus, Traditionalismus, Folklorismus. Zur musealisierenden
Tendenz der Gegenwartskultur. In: U. Jeggle et al. (wie Anm. 57), 351-362.

76 A. Niederer (wie Anm. 71), 177-180. Eine Analyse der Reden des Bundeskanzlers
Helmut Kohl zur deutsch-deutschen Politik (1989/90) wäre in diesem Zusammenhang
sehr aufschlussreich («in diesem unserem Land», «der deutsche Strom der Geschichte»,
«historischer Augenblick» etc.). Eine journalistische Analyse der «bodenständigen» Vokabeln

des französischen Präsidenten François Mitterrand fand sich in der Zeitung Libération,

8 avril 1990, S. 5: Le Président se ressource dans le terroir. Vgl. jetzt auch Ernst Leisi:



Folklore und Massenkultur 27

Churchills Beschwörungsformeln. Zum Stil einer Rede vom Sommer 1940. In: Neue
Zürcher Zeitung vom 19./20. Mai 1990, S. 70.

7 Volker Fischer: Nostalgie: Geschichte und Kultur als Trödelmarkt. Luzern:
Bucher 1980. - Beatrice Brunner/Martin Heule: Der Zürcher Flohmarkt - ein Stück
verordneter Nostalgie? In: Schweizerisches Archiv für Volkskunde 82 (1986), 4-21.


	Folklore und Massenkultur

