
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 87 (1991)

Heft: 3-4

Artikel: In der Kirche schlafen : eine sozialgeschichtliche Lektüre von Conradin
Riolas "Geistliche Trompete" (Strada im Engadin, 1709)

Autor: Mathieu, Jon

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-117768

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-117768
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


¦

h, lz: :, \,.:

In der Kirche schlafen.
Eine sozialgeschichtliche Lektüre von Conradin Riolas

«Geistlicher Trompete» (Strada im Engadin, 1709)

Von Jon Mathieu

Im Jahre 1709 veröffentlichte der Unterengadiner Pfarrer Conradin
Riola ein 192 Seiten umfassendes, rätoromanisches Traktat wider alle

eingeschlafenen Sünder und besonders wider das Schlafen in der
Kirche.1 «Es ist unnötig, sich darüber zu wundern, weshalb so grosse
Kosten und Mühen hingegeben werden, um über diese Sünde so viel zu
predigen und zu schreiben, denn genügsame Gründe rechtfertigen unser
Vorhaben und unsere Absicht von selbst.»2 Diese Gründe, sieben an der

Zahl, füllen das zweite der insgesamt sieben Kapitel: 1. Das Thema ist in
der Gegend noch nie gründlich behandelt worden. 2. Die Kirchenschläfer

sehen nicht ein, dass sie allergrösste Skandale verursachen. 3. Viele
Leute sind an diese Sünde gewöhnt und wissen sich nicht von ihr zu
befreien. 4. Wenige kennen den Umfang der Gefahr. 5. Die Materie lässt

sich besser schriftlich als mündlich behandeln, unter anderem weil es als

untunlich gilt, die Schlafenden während der Predigt mit Namen aufzurufen.

6. Ein rechter Christ muss die Säumigen und Faulen wachrütteln.
7. Auch eine kleine Gabe auf dem geistlichen Tabernakel wird Gott
gefallen.

Allgemeinen Beifall hat sich Riola mit seiner «Geistlichen Trompete»
allerdings nicht erworben. 1718 bemerkte er in der Einleitung zu einer

umfangreichen, übersetzten Märtyrergeschichte, das frühere Werk sei

«wegen Niedertracht des Subjekts oder der Bruderverbindung nicht mit
dankbarem und heiterem Angesicht aufgenommen worden». Die
Übersetzungsarbeit habe er schon vor einem Dezennium begonnen, nach

einem Jahr - also um 1709 - seien aber «gewisse bekannte Hindernisse»
dazwischen gekommen.3 Worauf spielte der protestantische Prädikant
an? Was hatte sich in seiner Wohn- und Pfarrgemeinde zugetragen? Weshalb

die ungnädige Aufnahme?
Es sei vorweggenommen, dass sich diese Fragen nicht restlos klären

lassen. Die direkten Quellen sind zum Teil bruchstückhaft, zum Teil
bewusst mehrdeutig. Um die Vorgänge aufzudecken und einzuordnen,
sind wir immer wieder auf Kontextinformationen angewiesen. Sie ergeben

sich in erster Linie aus dem gesellschaftlichen Umfeld am Ort des

Geschehens: Sent, ein Bauerndorf von gut tausend Seelen, gelegen im
Unterengadin an der Ostgrenze des «Freistaats gemeiner drei Bünde».

Auf der andern Seite vermag gerade ein nicht alltägliches Ereignis wie



122 Jon Mathieu

das Erschallen einer «Geistlichen Trompete» und ihr weltliches Echo
die lokalen Sozialstrukturen aus einer besonderen Perspektive zu erhellen.

Der Vorfall bringt Dinge ans Licht, welche der Normalfall im Dunkeln

lässt. Hier handelt es sich um Zusammenhänge zwischen theologischer

Doktrin, religiöser Praxis und gesellschaftlichen Realitäten.
Sofern man sich nicht mit generellen Feststellungen begnügt, sind diese

Verbindungen häufig schwer nachzuzeichnen.5 Der theologische
Diskurs spielte sich auf einer übergeordneten Ebene ab, an Hohen Schulen,
bei geistlichen Synoden, in den Büchern, auf den Kanzeln. Aber er zielte

auf das Volk und bildete in veränderter Form ein Element des

dörflichen Tauziehens um richtige Lebensführung und Lebensdeutung. Das

vorliegende Traktat befasst sich über weite Strecken mit der Nahtstelle
zwischen den beiden Bezugsystemen. Dass die Bauern in einer religiösen

Druckschrift (nicht nur in anderen weniger prestigeträchtigen Texten)

zur Sprache kamen, ist in diesem Fall einer radikalen Form von
Gesprächsverweigerung zu verdanken - dem Schlaf. In den Augen des

Kanzelredners Riola war der Predigtschlummer ein unerträgliches
Ärgernis, ja eine Sünde ersten Ranges. Um das Übel an der Wurzel zu pak-
ken, legte er sich im einleitenden Kapitel des Werks eine Theorie des

Schlafens zurecht. Sie kann als lokales Dokument betrachtet werden für
jene noch weitgehend ungeschriebene Geschichte, die von den

Schlafphasen des Menschen und ihrer normativen Einordnung handeln
würde.

Der gute und der schlechte Schlaf

«Schlafen in Betrachtung und mit Bezug auf den Christenmensch
wird in der Heiligen Schrift entweder im eigentlichen oder im übertragenen

Sinn verwendet», so begann der «Diener Christi», wie sich Riola

gern bezeichnete, seine Schlafwissenschaft und -théologie, die er laut

eigener Aussage anno 1707 durch Kompilation und Übersetzung erarbeitet

hatte.7 Das Resultat der Bemühungen war eine feingliedrige Klassifikation

der «verschiedenen Arten oder Gattungen des Schlafes»:

- Es gibt den Schlaf im eigentlichen und übertragenen Sinn.

- Der eigentliche Schlaf zerfällt in den gewöhnlichen und den ausserge-
wöhnlichen.

- Der gewöhnliche Schlaf kann erlaubt oder verboten sein, der ausser-

gewöhnliche hat natürliche oder übernatürliche Ursachen.

- Im übertragenen Sinn stellt sich der Schlaf meist anders dar für Gläubige

und Ungläubige.

- Mit Bezug auf die Ungläubigen wird der Schlaf als Sünde verstanden
oder als deren Gewalt und Herrschaft.



wHmmmrmm
-..,.. ¦*

m

\

ü

Ano. î 7°Z>-

T ROM META

SPIRITVALA
Ter excttar tots dormen-

z^ats pecchiaders,

In Special

Concis chi dormen in E-afelgia &ì
Chiapida Deis.

'

Li nos Romanfeh tfch.incài •'. I'I'ìÉ

DA
'CONRAD. RIO LÀ 'Iff
Serviamt da lESVChnfi: jig

in la Bafelgia da Sent.

Stampa in Engiadina Balla tins
Ludovico Liner.

J2m

Approbatio.
Excitare qui dormite? reiur^eZi mortüts&
illucefcct tlblClirijìi&sut verhaPaull ìonorx

Sp.StUnbje,pcccAtoresexcitanth,Eph.e.i^.

Quin esularaus hifa temponb. hajus à pu-

cutifomno excitandi oesfidos V. D. Ministrai

maxima urgent neceffìtiu non Hatur

ulliu dubitandì /oc«.«.

EfkJM marniti t!Je Pn(heMPXEii%eliß+
quii [exdamat]cretlil p-sdicatiöi r.of'x'.tat

hodicj.vcltrniu Mxdplurimo! invaluit,ut

vixperboruliveiho Deicxqitofi-leskoio.
17. violates patulli turcsprzberc vélin,

quàm jit ispernkhfm Commis ac magnifuM

obfiactttu >vir Erttditiane ite pietre darin

DNfS Conrad. RIOLA Eccfi* Semina

Afinißcr fdiJJÌm.-if,Jil:icid'c hic olicdit, net-

-vofiA. argumenta ex tantofopore adviji'-'a-
tiàtn'luccmh. Chriftum excitare eótttir.-Qm

A. V. inF.Enç. Colloquium pios hofee Lilio-

resEccfixJ'. Chritli proficuo; jttdiatverit,

typis in luccm d.iri permfit.det pro invfi be-

nitatc De«: ut oi" cedra ad S.S. Nomini!fa
plvrió,Eccfu:xdifc<itibe>miiU.nu/]. ar.ini.nii

Ulule, Fci.iij.yto 1joS.Jie14.7bri!. Job.

AUrthfEd.Rcmufs.Mnr.Fen.CoU.Cial

Ampi/Jf.tm
¦DEDICATION.

'Als iüuflrifl.™
Nobili'(.' Conßiffp '& pru¬

dentif.* Sg."
AI Sg.r Sg/

IOFIAN ANDREA de SALIS,
Signorili Mafcgra.Cavalicrclest:Marto,
Syndicate.! in ias terras suhj. daCom.3.

ligss.Gapiunco da Guardia da (ia Mijc.
ftatChnftmii(s.a,& della mcdclimaCoL

loncllo Strcnuifs.o Gcnctosiflimo.

AI Sig.i- Sig.r
TETRO à l'L ANTA de Wildeber-g,

fiat lx 5. vota MI. in Criminal fotpont alta,

SyrJicator in lai terrai fuhj. da. coni.,. liç.v,
Pedeftat'z Mo'beng,VicAli di tot la p'alte-

linx,ty modem Comifari del Cornila da

Clayenna dignifs-o &r. Cpr.ColUif.o
Sco tir al Sfr.

Sfr. HENR ICO ti ARDO LA,
Hit Land.en della hon : Dretiirafot Tasna,

0-I'odeftatdd Comitat dalìuorm,Sjr.
Mai b.i CT Srr.Cpr Honoraufs.o

Mlai

'ìt>-7



124 Jon Mathieu

- Die Sünden sind allgemeiner oder besonderer Art. Die Sündenherrschaft,

der Tod, ist einerseits gleich für jedermann, zum grossen Teil
aber verschieden für Gläubige und Ungläubige.
Schon formal erwies sich der Autor mit diesem Text als eifriger

Verfechter der göttlichen Sache auf Erden. Anders als bei der ersten
Hauptkategorie gerieten ihm bei der zweiten die Dichotomien durcheinander.
Den übertragenen Sinn des Schlafs hätte man auch nach Sünde und Tod

unterteilen können. Er gab indes einer eindringlichen Version den Vorzug,

stellte die soziale Gliederung Gläubige/Ungläubige voran und
behandelte den Tod als eine Dimension der Sünde. Im Vordergrund stand
der Schlaf des Ungläubigen, welchem der grösste Teil des allgemeinen
Kapitels zugedacht wurde. In den folgenden sechs Kapiteln befasste sich
der praktische Dorfpfarrer dann mit Argumenten rund um die näherlie-
gende Frage des eigentlichen Schlafes, speziell des gewöhnlichen und
verbotenen und ganz besonders desjenigen im Gotteshaus. Was erfahren
wir aus der theoretischen Einleitung über den ordinären Schlaf und seine

Ordnung?
Der Mensch hat die natürliche Ruhe von Gott erhalten zur Bewahrung

seiner körperlichen Wärme, damit sich die Lebensgeister erholen
und die müden Glieder kräftigen können.8 Der natürliche Schlaf wird
durch die Dämpfe verursacht, welche vom Magen ins Gehirn steigen,
wo sie die Sinne ausser Funktion setzen. «Und deshalb wird der Schlaf

von Aristoteles sensuum ligatio genannt, eine Fessel der Sinne.» Es handelt

sich um eine Gottesgabe, die allen zuteil wird und für jedermann
notwendig ist. Der Schlaf besänftigt den Zorn, vertreibt die Sorgen,
setzt den Christen in gute Verfassung und Gemütszustände. Er ist auch
eine Heilung von der Arbeit, wie Tertulian, ein alter Gelehrter der
christlichen Kirche, sagt. So nützlich und nötig ist der Schlaf, dass man
abends gern zur Ruhe geht, gleich wie man sich morgens gern ans Werk
macht. Wenn der Schlaf nicht missbraucht wird, bildet er laut Seneca

den besten Teil des natürlichen Lebens. «Oder ist es nicht wahr, dass der
Schlaf die Hälfte des Menschenlebens ausmacht, in welcher kein Unterschied

besteht zwischen Herr und Knecht, König und Untertan, Krösos
und Kodros, Reich und Arm?» Ähnlich sagt Erasmus, dass sich Glückliche

und Unglückliche aller Arten während der einen Lebenshälfte nicht
unterscheiden. Ja, auch die Seele beruhigt sich, wenn der Mensch
schläft. Die Furcht, selbst die Furcht vor dem Tod, kann ihn dann nicht
bedrängen.

Sechs Punkte zeichnen den angemessenen Schlaf aus, sechs Punkte
den verbotenen (fast alle lassen sich biblisch bezeugen). Zuvorderst
steht die rechte Zeit: Die Nacht ist dem Menschen zur Ruhe verordnet,



In der Kirche schlafen 125

der Tag für die Werke seines Berufs, und nicht umgekehrt der Tag zur
Ruhe und die Nacht zum Umherstreifen wie die wilden Tiere. In Zeiten
der Krankheit, der Schwäche oder bei anderen Unglücken darf auch

tagsüber geschlafen werden. Nicht erlaubt ist die Ruhe, wenn man
beten oder das Gotteswort hören sollte und wenn man seinen Geschäften

nachgehen müsste. Es gilt das rechte Mass zu wahren: Der Schlaf darf
nicht zu lang sein und die Arbeit behindern, aber auch nicht zu kurz, so
dass er die Gesundheit gefährdet. Gut ist der Schlaf, wenn er durch
Gebete geheiligt wird, ohne welche keine Sache gottgefällig sein kann. Ungut

ist er, wenn der Mensch einschläft, ohne Gott zu loben und sich

seinem Schutz zu empfehlen, so wie es heutzutage bei vielen geschieht.
Kommt der Schlaf als Folge der Arbeit, so gehört er zur rechten Art,
denn der Schlaf des Arbeiters ist süss, ob er nun viel oder wenig zu essen

hat, wohingegen die Sattheit den Reichen nicht schlafen lässt. Folgt der
Schlaf auf die Begehung der Sünde, ist er unerlaubt. Unsere Seele soll
wachen und in heiligen Gedanken erwachen, unsere Träume seien wie

diejenigen des Patriarchen Jakob, von Gott, vom Himmel, von den

Engeln etc. Gut steht es, wenn wir durch den Schlaf zu unseren Arbeiten
tauglicher werden. Wenn die Seele sich über begangenes Übel freut und
in der Sünde einschläft, steht es schlecht. Auch soll sich der Mensch
durch schlechten Schlaf nicht mehr und mehr an die Sünden gewöhnen
und mit ihnen fortfahren.

Soweit Riola, Prädikant in einer kleinbäuerlichen Gesellschaft, 1709.

Dass sein Schlafgesetz stark einem traditionellen Diskurs von Theologie
und Philosophie verhaftet war, liegt offen zutage. Es liegt uns daher

auch ziemlich fern: Die Autoritäten und Instanzen, auf die sich die
«Geistliche Trompete» berufen konnte, sprechen uns nicht mehr direkt

an, sie haben im Säkularisierungs- und Modernisierungsprozess des 19.

Jahrhunderts ihre Kraft verloren. Der Schlafdiskurs wurde aber

weitergeführt, ja intensiviert. In den neu entstandenen Zeitungsbeilagen und

Magazinen vom Stil der «Gartenlaube» wurde das Thema zum Beispiel
immer wieder abgehandelt.9 «Wie suchst du dein Bett auf?» fragte ein

längerer Artikel von 1894. «Obige Frage, obwohl es für unzählige
Menschen eigentlich keine ist, wird für uns Kulturmenschen schon von Tag

zu Tag eine wichtigere; schon deshalb, weil die jetzige Erkenntnis an
alles, auch an das Untergeordnetste, mit der Fackel der Prüfung herangeht,

um dasjenige zu beleuchten, was gut und nicht gut, was praktisch,
was schön, was gesund, was das Leben verkürzend oder verlängernd
sein könnte.» Um die «Erkenntnis eines mehr rationellen Schlafs» zu
verbreiten, befasste sich der Autor mit einer ganzen Reihe von Problemen,

welche der Lösung harrten, auf technischem wie auf moralischem



126 Jon Mathieu

Gebiet. «Sein Tun in der Gewalt haben, alles geistige Denken und Tun,
das gehört zunächst zu den Vorbedingungen einer gesunden

Nachtruhe, das gehört weiter auch zu einer verständigen Volksgesund-
heits- und Volkswirtschaftslehre.»10

In der Tat kamen viele Impulse von medizinischen oder hygienischen
Lehrstühlen, und die nationalökonomischen Aspekte des Themas Hessen

sich in diesem wissenschaftlich dominierten Diskurs nicht ausblenden.11

Das bildungsbeflissene Publikum lernte den Schlaf mit neuen Augen

sehen. Man erfuhr, dass die Ruhephasen des Menschen im
Zusammenhang von Stoffwechsel, Nervensystem, inneren und äusseren Reizen

standen, alles komplizierte Erscheinungen, die es — trotz grosser
Erfolge - weiter mit exakter Methode zu erforschen gelte. Damit auch
der Bürger am Fortschritt teilhaben konnte, mussten sich die Gelehrten
und Journalisten einer verständlichen Sprache befleissigen. Die
Muskelapparate waren «Maschinen» beziehungsweise «grossartige chemische
Werkstätten», wo mittels Stoffwechsel «Arbeitskapital» abgebaut und
während der Ruhe angehäuft wurde. Das «geistige Arbeitskapital» in
den Ganglienzellen der grauen Hirnsubstanz folgte ebenfalls einer
zyklischen Bewegung, allerdings einer bedeutend langsameren. Dieser
physiologisch ermittelte Unterschied zwischen kurzfristiger Körper- und
langfristiger Nervenermüdung deckte sich vollkommen mit der täglichen

Erfahrung. Es folgte daraus die nicht minder wichtige Tatsache,
«dass nämlich der gewöhnliche Arbeiter, bei welchem ja fast ausschliesslich

die Leistung seines Muskelapparates in Betracht kommt, einer
entschieden kürzeren Nachtruhe bedarf, als der Gelehrte und Leute, die im
hohen Grade geistig angestrengt sind.»12 Andere Experimente wiesen

allgemeiner darauf hin, dass der Schlaf in eine bloss einstündige tiefe
Phase und eine langdauernde leichte Phase zerfiel. «Die Curve des

normalen Schlafes hat somit etwa die Gestalt des Profiles eines sehr spitzen
Kegels, an welchen sich eine sehr sanft abfallende Ebene anschliesst.»
Schon graphisch zeigte die in Abszisse und Ordinate verankerte
Festigkeitskurve «die Nutzlosigkeit des Langschlafens, bei welchem sie sich in
ihrem sanft abfallenden Theile in ganz ungebührlicher Weise verlängert».13

Von ausseruniversitärer, aber gleichfalls gebildeter Seite wurden
gegenteilige Ansichten vertreten. Die überall herrschende
Neurasthenie, die Nervenschwäche oder Nervosität der Zeit, gehe zur
Hauptsache auf den Überhand nehmenden Mangel an genügendem
Nachtschlaf zurück. «Denn ich wiederhole, es ist physiologisch bewiesen,
dass nur während des Schlafes, besonders des ruhigen Nachtschlafes, die
Nerven aus dem Blut ernährt und gestärkt werden.» Mit dieser Theorie,
welche dem «Lang- oder Vielschläfer» zu neuem Ansehen verhelfen soll-



In der Kirche schlafen 127

te, kontrastierte wiederum jene, welche das Schlafbedürfnis zur
Tagesanstrengung in lineare Abhängigkeit setzte: «Dementsprechend ist der
Arbeiter zum Langschlafen mehr berechtigt als der Faulenzer.»14

Es kann hier nicht darum gehen, alle Modalitäten der Diskussion zu
berühren und mit klassenspezifischen Interessen in Verbindung zu
bringen. Ihre Bandbreite muss aber noch angedeutet werden. Die neue
Normierung befasste sich mit der Dauer und dem Zeitpunkt des Schlafes

(sechs oder acht Stunden? notwendigerweise während der Nacht?).
Sie inspizierte die Schlafräume (luftig, geräumig, sauber, nicht gegen
Norden orientiert?). Sie warf einen kritischen Blick auf die Möbel (hat
jedermann eigene, grosse, mit luftdurchlässigen Stoffen, wenig
Kopfkissen und einer lastverteilenden Matratze versehene Betten? wo
stehen sie?). Dann rang sie um die richtige Körperstellung des Schlafenden

(mehr horizontal und seitwärts, aber links oder rechts?). Und
auch der ganze Mensch, die Massigkeit und Regelmässigkeit seines

Lebenswandels, seine moralische Haltung, seine Ernährungsweise usw.
wurden begutachtet. Man versicherte den Leuten, die sich über
Schlaflosigkeit oder unerquicklichen Schlaf mit vielen Träumereien beklagten,

dass auf Besserung hoffen könne, wer von «Versündigungen gegen
die Hygiene» Abstand nehme und auf die Winke der Natur höre:
«Denn die Natur ist strenge in Ursache und Wirkung, und Krankheiten

sind gewöhnlich die Folgen unserer Vergehen gegen ihre
Gesetze!»15

Diese Schlafverfassung, der wir manches verdanken und mit deren
Revision wir weiterhin beschäftigt sind16, markiert die Distanz zu jener
alten Form, welche in der «Geistlichen Trompete» aufscheint. Im Un-
terengadin des 19. Jahrhunderts begannen fortschrittliche Kreise über
die Lüftung der Kammer nachzudenken, wo bisweilen vier, sechs oder
acht Personen beisammenschliefen.17 Im Jahre 1709 war dies kein Thema.

Arbeit und Gesundheit spielten zwar eine Rolle, aber sie waren
eingebunden in eine Schlaflehre, die von der Schöpfung über die

Menschwerdung des Gottessohns - mit Zwischenhalt bei Aristoteles und Erasmus

- bis hin zum Jüngsten Tag reichte, in eine Lehre auch, die das

diesseitige mit dem jenseitigen Leben verband. Der isolierte, schlafende

Körper und seine nächste Umgebung waren dagegen nicht der Beachtung

und Reglementierung würdig. Das gelehrte Wissen um den guten
Schlaf hatte einen einheitlicheren, stabileren Charakter, der dem geringen

Grad sozialer Differenzierung entsprach. Verwaltet wurde es nicht
von Ärzten mit Hilfe der Naturgesetze, sondern von Geistlichen
vermittelst höherem Beistand. In diesem Fall von Conradin Riola. Wer war
Riola?



128 Jon Mathieu

Der Diener Christi und seine Zuhörer

Er entstammte einer Prädikantenfamilie. Sein Vater, 1640-1705,
amtete zunächst in Sent und später während langer Jahre im Münstertal,

wo Conradin einen Teil seiner Jugendjahre verbracht haben muss.
Wann der Pfarrerssohn geboren wurde, lässt sich nicht feststellen. Nach
Studien in Zürich wurde er 1690 in die bündnerische Synode aufgenommen.

Ein wenig später bestieg er die Kanzel von Sent, wo er mit einem
kurzen Unterbruch nach 1710 bis an sein Lebensende im Jahre 1743

blieb. Sein Bruder war unter der Schirmherrschaft von Johann Andrea
Salis in französische Solddienste getreten und nach der Beförderung
zum Hauptmann eines vorzeitigen Tods gestorben (vor 1709). Vier Söhne,

geboren zwischen 1703 und 1714, schlugen die geistliche Laufbahn
ein, die sie alle an entlegene Orte führte. Bloss einer predigte im Alter,
seit 1758, wiederum in der Heimatgemeinde.18 Es besteht kein Zweifel,
dass Conradin Riola zu einer niedrigen Schicht innerhalb der bündne-

risch-evangelischen Geistlichkeit gehörte. Dafür sprechen nicht nur die
bescheidenen Karrieren seiner Söhne und vielleicht diejenige des Vaters.
Man hat auch einige Quellen, die zeigen, dass Riola auf ökonomische

Unterstützung angewiesen war. Um der Nachkommenschaft die

Ausbildung zu ermöglichen, müsste er sich beispielsweise bei der Gemeinde
Sent und bei den grossen Kreditgebern der Region, den Herren Planta-

Wildenberg in Zernez, verschulden. Seinen schriftstellerischen Schwung
entwickelte er in einer Zeit, als der Haushalt relativ günstig dastand.

Der Vater und der Bruder waren gestorben, die Söhne noch sehr klein.
Zudem erhielt er von der Gemeinde gewisse Vergünstigungen, 1706

zwei Gulden, 1708 drei Scheffel Gerste, möglicherweise auch zur Abfassung

seiner Schrift. Schliesslich gelang es ihm 1707, in Sent ein Haus zu
kaufen, ein bescheidenes zwar, aber eines mit Tradition: das Pfarrhaus.

Dass das Pfarrhaus käuflich zu erwerben war, erklärt sich aus den
besonderen Bedingungen, in denen sich das geistliche Leben des Unterengadins

abspielte. Wie überall im protestantischen Teil des bündnerischen

Freistaats waren die Prädikanten stark von der Gemeinde abhängig.

Anders als in Zürich, ihrem grossen Vorbild, konnten sie nicht als

verlängerter Arm einer städtischen Herrschaft ihres Amtes walten. Das

verbot die Struktur der rätischen Gemeinderepublik, deren zentrale
Instanzen - der Bundstag, die Bundshäupter - über geringen Einfluss
verfügten. Noch geringer waren die Machtbefugnisse der Synode, der

übergreifenden geistlichen Institution, in welcher auch eine Vertretung
des Bundstags Einsitz nahm. Das letzte Wort in Sachen Pfrundbeset-

zung und ähnlichen Belangen hatten jedenfalls die Gemeinden. Im Un-



In der Kirche schlafen 129

terengadin war dieser kommunale Ansatz speziell weit entwickelt, weil
seit dem späten 16. Jahrhundert die ungeschriebene Regel herrschte,
dass jeder ordinierte Gemeindebürger einen Anteil an der Kanzel
beanspruchen durfte. Die Teilbarkeit von Pfrund und geistlicher Funktion
bewirkte, dass manchmal im selben Bauerndorf eine Handvoll Prediger
nebeneinander tätig war. Dies brachte den Geistlichen näher an den

weltlichen Zuhörer, sein Amt wurde zum Nebenamt. Mit einem
speziellen Pfrundhaus war die Regel nur schlecht zu vereinbaren. Um 1650

befanden sich diese althergekommenen Gebäude noch in brauchbarem
Zustand, um 1800 waren sie praktisch im ganzen Tal verkauft oder
verfallen.20

Es lässt sich schon hier erahnen, dass Conradin Riola seine «Geistliche

Trompete» auf unsicherem Podest blies: zeitweise ausserhalb von
Sent aufgewachsen, in ziemlich bescheidenen Verhältnissen lebend, von
keiner Zentralbehörde beschirmt und mit anderen Ortsgeistlichen um
die Kanzel konkurrierend. Dies mag ihn neben anderen Motiven bewogen

haben, nach dem vierten, dem gewichtigsten Kapitel seines Traktats

(Argumente zur Überzeugung der Kirchenschläfer) ein Kapitel den
anderen Ansichten zu widmen: «Entschuldigungen und Einwände derjeni-

ger, welche in der Kirche schlafen». An solchen bestand kein Mangel.
Eingeteilt in vier Abschnitte mit vielen Unterabschnitten erstellte der

Autor einen ganzen Katalog dörflicher Beschwerden wider die

beabsichtigte Kirchenzucht, wider den Kanzelredner und seine Rede. Er sah

sich bemüssigt, jede einzelne zu entkräften.
Der Predigtschlaf ist nicht eine grosse, sondern bloss eine kleine Sünde,

sagte der unaufmerksame Kirchgänger. Es handelt sich um eine
verbreitete Angelegenheit, die wenig beachtet wird. Der Schlaf im Tempel
schadet niemandem. Besser ist es, wenn man schläft, als wenn man das

Wort hört und nicht befolgt, wachsam bleibt und das Herz voller Geiz,
Unzucht, Rache und weiterer schlechter Gedanken hat. Der Schlummer

kommt nicht absichtlich, sondern ein wenig wider Willen. Ich bin
daran gewöhnt, kann trotz Anstrengung nicht anders und müsste sonst
zuhause bleiben. Ich bin alt und schwach, so dass der Schlaf für mich
weniger sündhaft sein wird als für andere. Ich wache die ganze Woche,
verrichte schwere Arbeiten, wenn ich ruhen kann, überkommt mich
der Schlaf. Auch an diesem Tag, vor der Predigt, sind wir so früh
aufgestanden, dass wir jetzt müde sind. Ich sitze weit weg von der Kanzel,
höre schlecht, die Stimme des Pfarrers ist zu schwach, um verstanden zu
werden. Ich kenne meine Pflicht so gut wie ein anderer, der genau
zuhört. Was ich während des Schlafs verpasse, kann ich ein andermal
nachholen, durch die Lektüre eines Buchs oder durch Erzählungen meiner



130 Jon Mathieu

Hausgenossen. Sogar jene, welche die Fleissigsten und Aufmerksamsten
sein wollen, schlafen im Gotteshaus des öfteren ein.

Nun nahm sich der Autor mit seinem fingierten Dialog selber ins
Visier. Er hat nicht gut studiert, sagte der schläfrige Kirchgänger über den

Pfarrer, er kennt keine Sprachen, ist kein Historikus; er zieht die alten
Gelehrten nicht bei, füllt sein Amt nicht aus, verrichtet bäuerliche
Arbeit und strebt nach weltlichen Dingen. Was fruchtet es, die Predigten
anzuhören, wenn sein Lebenswandel seiner Doktrin nicht entspricht?
Er ist mir schlecht gesinnt, tut mir Unrecht und will mich in die Schande

bringen. Er macht zu lang, übersättigt die Leute, so dass man nicht
mehr hören mag. Die Predigt (das sagten die Kirchenschläfer auf Eingebung

des Satans) ist nicht wert, gehört zu werden. Der Redner kommt
nicht vom Fleck. Der Grossteil seines Predigens besteht aus Drohen
und Strafen; bezüglich der allgemeinen Verfehlungen, welche von Richtern,

der Jugend oder dem gemeinen Volk begangen werden; man kann
kaum ein wenig fröhlich sein, so wird man abgekanzelt und füllt den

guten Teil der Predigt; im speziellen muss ich in jeder Predigt von ihm
gestraft werden, bis es alle bemerken, dass er mich meint, weshalb ich
Ruf und Ansehen verliere. Gewöhnlich redet er über die Hölle und die

Verdammnis, was den armen Sünder bloss verzagen kann. Wenn ich den

Anfang der Predigt gehört habe, weiss ich, was er sagen will, und seine

Materie ist mir bekannt, obgleich ich schlafe. Viele Jahre habe ich nun
dem Predigen beigewohnt und weiss nicht, ob es mir viel genützt hat,
obwohl ich auch mit Fleiss zugehört habe.

Der Autor, so ist anzunehmen, müsste sich bei der Kompilation
derartiger Reden nicht auf geschriebene Texte beschränken. Viele von
ihnen dürften ihm auf mehr oder minder direktem Weg zu Ohren gekommen

sein, allerdings kaum in der Form, in welcher sie im Traktat
nachzulesen sind. Riola organisierte die Beschwerden und Entschuldigungen
zu einem umfassenden, rigoros gegliederten Diskurs, der dem dörflichen

Gerede fremd war. Dieser Unterschied bildete auch während des

Gottesdiensts eine hohe Verständnisbarriere. «Wenn du nicht die ganze
Predigt hörst, vom Anfang bis zum Ende, weisst du nicht, wie das eine

aus dem anderen folgt, und so hast du daraus wenig Nutzen», mahnte
der Diener Christi. Weiter hinten formulierte er es als Ratschlag: «Gehe

mit dem Prädikanten von Punkt zu Punkt, beachte, wie der eine aus
dem andern folgt.»22 Die gelehrte Organisation der Predigt oder des

Traktats war keine wertfreie Angelegenheit, sie enthielt hegemoniale
Absichten. Zur folgerichtigen Redeweise des Geistlichen gehörten
verschiedene Figuren, die den Zuhörer auf einen Punkt behafteten, um ihn
durch eine Wendung um so stärker von seiner Meinung abzubringen.



In der Kirche schlafen 131

Im konstruierten Gespräch zwischen der bäuerlichen Bevölkerung
und dem Theologen kamen auch unterschiedliche Haltungen gegenüber
der religiös-sozialen Welt zum Ausdruck. Der schlafende Kirchgänger

zog die Tradition und die Religion kaum in Zweifel, mass ihnen jedoch
nicht die Bedeutung bei, welche auf der Kanzel in einem fort unterstrichen

wurde. Dafür schaute er mehr auf seine Situation und seine soziale

Umgebung. Dass es sich beim Nickerchen während der Predigt nicht

um eine grosse Sünde handeln konnte, zeigte ihm die Verbreitung dieser

Verhaltensweise und deren geringer gesellschaftlicher Stellenwert. Den
allzu aufmerksamen Nachbarn begegnete er mit einem gewissen

Misstrauen, sie schienen sich auf ungebührliche Weise hervortun zu wollen.
Er hingegen fügte niemandem Schaden zu. Wenn seine Gefühle feindseliger

oder ungehöriger Art waren (das Herz erfüllt mit Geiz, Unzucht
und Rache), mochte er sich der Gemeinschaft nicht mitteilen, dann
blieb er lieber abseits von Gottes Wort. Andrerseits war ihm an dieser

Gemeinschaft sehr gelegen. In der Kirche konnte ihn nichts stärker aus

der Fassung bringen, als wenn der Prediger seinen Mahnfinger gegen
ihn erhob und er annehmen müsste, dass die persönliche Rüge von den

Nachbarn bemerkt wurde. Der Grund für die öffentliche Beschämung

- das wusste er sogleich - lag in der bösen Absicht des Redners, dieser

war ihm feindlich gesinnt und hasste ihn. Ähnliche Gedanken gingen
dem Prädikanten durch den Kopf: «Viele sind derart vom Teufel
verführt mit Hass und Missgunst gegenüber ihren Ministern, dass sie sie

weder sehen noch hören können.» Wenn sie sie hören müssen, wäre es

ihnen lieber, dass jene stumm oder sie selber taub wären. Oder sie sind

wie jene, von denen David sagt, dass sie Augen haben und nicht sehen,

Ohren besitzen und nicht hören. Oder wenn sie aufmerksam sind, so

nur aus schlechter Absicht, um die Predigt zu kritisieren, die Prediger
zu bekümmern und zu verängstigen. «So wie es heutzutage geschieht,
besonders unter uns.»23

Während die individuelle Anspielung oder Schelte in ein Netz von
persönlichen und familiären Leidenschaften verstrickt war, hatte die

allgemeine Strafpredigt einen unverbindlicheren, aber zugleich politischeren

Charakter. Daher können wir die drohenden Stösse der «Geistlichen

Trompete» gegen das Spielen, die Trunkenheit und weitere Verfehlungen

auf dem Hintergrund einer anderen Musik anhören. Diese

ertönte auf dem Dorfplatz bei der Gemeindeversammlung. Am 9. Februar

1694 (Riola hatte neulich die Kanzel bestiegen) beschlossen die Bürger

von Sent, dass die Dorfmeister bei Bussen für tagsüber stattgefundene

Vergnügungsspiele nicht zur Pfändung schreiten durften. Damit
milderten sie eine Bestimmung, welche drei Jahre zuvor eingeführt wor-



132 Jon Mathieu

den war und ihrerseits eine Revision vorgängiger Beschlüsse dargestellt
hatte. Auch das Gesetz von 1694 sollte nicht lange währen. Vier Jahre

später griff man auf einen alten Artikel zurück, der Spiele aller Art
gänzlich verbot, bei Strafen für die Spieler wie für die Hauswirte. Ein
Jahr darauf wollte dies nicht genügen, die Bussen wurden angehoben.
Anno 1703 (Riola dachte vielleicht an die Notwendigkeit einer schriftlichen

Intervention) rief man erneut das alte absolute Verbot an. Im
Februar 1709 (die «Geistliche Trompete» war zu Papier gebracht, aber
noch ungedruckt) herrschte eine freizügigere Stimmung, bis nachts um
zehn Uhr wurde das Spielen straffrei. Das lockere Gesetz dauerte drei
Jahre. 1712, 1713, 1714 präsentierte man sich wiederum unnachgiebig.
Ähnliche Sträusse wurden in diesen zwei Jahrzehnten mit Bezug auf
musikalische «Spiele und Unordnung» ausgefochten. Ein ähnliches Ringen

gab es auch im Wirtshauswesen, namentlich bei der Frage des

Branntweinausschanks, wobei die Jahre 1706 bis 1708 offenbar eine
liberalere Zeit bildeten.24

Damals meditierte und arbeitete Riola laut eigener Aussage am

Schreibpult. Seine Haltung stand ausser Zweifel: «Fröhlich müsste man
im Herrn sein und nicht im und mit dem Teufel.» 5Andere öffentlich
diskutierte Fragen gingen ihm noch näher, weil sie das Gotteshaus und
dessen Ordnung betrafen. Er trat bestimmt für eine strenge Regelung
des Kirchengesangs ein, zum Beispiel für eine klar festgehaltene, kurze
Frist, während welcher die Vorsinger bei Todesfällen in der Familie ihr
Amt niederlegen konnten. Die zentrale Absicht des Prädikanten lag ja
in der Durchsetzung eines einheitlichen und disziplinierten Gottesdiensts.

Deshalb war er gewiss auch dagegen, dass die Bauern am
Mittwochmorgen, wenn man die Werktagspredigt abhielt, die Ochsen schon
früh einspannten. Am brisantesten war aber das Thema der kirchlichen
Sitzordnung. «Weil man sieht, dass viele zwei eigene Plätze in der Kirche

haben wollen», erliess man im Jahre 1690 einen Artikel, der solche

Rechtsanhäufung untersagte und zudem die hintersten, die allgemein
gebliebenen Bänke, vor Privatisierungstendenzen schützen sollte. Das
Problem spitzte sich gegen die Jahrhundertwende zu, als das Kirchengestühl

einer Erneuerung bedurfte. Danach, im Februar 1699, fasste die

Gemeinde den kühnen Beschluss, alle individuellen Ansprüche aufzuheben,

bei Verlust des Bürgerrechts für Zuwiderhandelnde - eine Strafe,
die gleich nach der Todesstrafe kam und zeigte, dass die Sache schlecht
durchführbar war. Der Kampf um die Sitzplätze dürfte in der Folge an

Erbitterung eher zugenommen haben.

Das betraf besonders die Reichen und Mächtigen des Dorfes, deren

Kirchenstühle sich in der Regel quantitativ wie qualitativ vom Durch-



In der Kirche schlafen 133

schnitt abhoben. Auch ihnen gegenüber schlug der Prädikant einen un-
missverständlichen Ton an. Schon seine Schlaftheorie enthielt Passagen,
die zu unangenehmen Schlußfolgerungen Anlass geben konnten. Der
Schlaf bilde den besseren Teil des Menschenlebens, weil es in dieser Zeit
keinen Unterschied gebe zwischen den Herren und den Knechten,
zwischen dem reichen und dem armen Mann. Der Schlaf des Arbeiters sei

süss, während der Satte und Begüterte schlecht schlafe. Vor dem
himmlischen Herrn müsste Gleichheit herrschen, vor ihm mussten sich alle
das Brot im Schweisse ihres Angesichts verdienen - das war die

Meinung des Prädikanten, welcher «als Botschafter anstelle Jesu Christi
gesandt war» und selber in eher bescheidenen Verhältnissen lebte. Den

Regenten hatte er noch direktere Botschaften zu übermitteln. Wenn die

Obrigkeit (der Gemeinde) wirklich Ernst machen wollte mit dem
Abstellen des Kirchenschlafs, fragte er seinen müden Zuhörer, würdest du

dich dann nicht eines Besseren besinnen und aufmerksam bleiben? Auf
den Einwand des Zuhörers, dass seine Predigt aus lauter Drohungen
gegen Richter, Jugend und Volk bestehe, wusste er unter anderem zu
antworten: Der beste Weg zur Korrektur des Bösen muss beim Kopf beginnen,

der über alle Glieder herrscht. «Daher ist es überaus notwendig,
zuerst die Sünden der Regenten zu tadeln, welche den übrigen mit
gutem Beispiel vorangehen sollten.»27

Diese Bemerkungen konnte man vielleicht überhören beziehungsweise

überlesen, denn sie befanden sich im Predigtteil des Traktats, im
religiös legitimierten Text, der eine ziemlich schläfrige Stimmung
verbreitete. Anders verhielt es sich mit der vorangestellten Widmung, welche

das Buch in seinen aktuellen sozialen Rahmen einfügte. Die

Widmungen des bündnerischen Ancien Regime geben meist in feiner Weise

Auskunft über die Abhängigkeitsverhältnisse der Autoren, ja sie gehören

zu den zugänglichsten Quellen, mit denen wir die Sprache des

Klientelwesens studieren können.28 Verwandtschaftliche oder ver-
wandtschaftsähnliche Klientelverbände, kurz die «Freunde», bildeten

im Freistaat wichtige Beziehungsnetze, oft quer durch alle Schichten.
Der Aristokrat oder der dörfliche Magnat war angesichts der dezentralen,

gemeindedemokratischen Verhältnisse auf politische Unterstützung
angewiesen und konnte seinen Anhängern dafür Protektion in
mancherlei Belangen anbieten. Gerade die Prädikanten kamen ohne persönliche

Schirmherren kaum aus, weil ihre geistliche Vorsteherposition
institutionell wenig abgesichert war.

Die Widmung der «Geistlichen Trompete», datiert auf den 1. September

1709, richtete sich an Johann Andrea de Salis, Peter Planta de

Wildenberg und Heinrich Bardola. Die beiden ersten gehörten zur bünd-



134 Jon Mathieu

nerischen Aristokratie. Der letztere war ein Lokalmatador von Sent,
der wahrscheinlich aus einer politisch aktiven Wirtefamilie stammte,
schon verschiedene Ämter bekleidet hatte und gerade eben von Bormio
zurückgekehrt war. Dort hatte er eines der unbedeutendsten Pode-

statenämter versehen, welches die Drei Bünde in ihren Untertanenlanden

vergeben konnten.29 Für Bardola, für die Verwandtschaft und für
die gesamte Gemeinde war dies freilich eine grosse Ehre. Und in einem
solchen umfassenderen Sinn wollte Riola die Widmung an seinen

Gevatter verstanden wissen. Wie üblich gab er darin seiner Dankbarkeit
für alle erhaltenen Wohltaten Ausdruck, hob die Liebe und den Respekt
hervor, den er dem Patron entgegenbringe, und lobte dessen vortreffliche

Eigenschaften. Anstatt zu betonen, dass seine kleine schriftliche
Gabe die von oben gewährte Güte nimmer vergelten könne (was zu den

unumgänglichen Regeln der Klientelsprache gehörte, der Untergebene
war stets Schuldner), leitete er die Widmung aber mit eigenartigen Sätzen

ein. Mit Berufung auf Cicero und andere Klassiker meinte er: «Wer
das Wenige mit Dankbarkeit empfängt, lädt zum Geben ein, wer das

Erhaltene anerkennt, ist würdig und hat Hoffnung, mehr zu empfangen.»30

Bei solchen Sätzen mussten die Zuhörer des Diener Christi in
Sent erwachen, nun hatten sie Ohren zu hören.

Der protestantische Mönch

Auch die Widmung an die grossen Herren scheint nicht eben

vorsichtig gewesen zu sein. Johann Andrea Salis, der erstgenannte, war der
frühere militärische Schutzpatron des verstorbenen Bruders und zeichnete

sich offenbar durch Gelehrsamkeit aus, welche der Pfarrer im
persönlichen Gespräch erkannt und schätzen gelernt hatte. Aber er war
nicht der Mächtige des Tals. Dieser hiess Peter Planta und kam an zweiter

Stelle. An ihm wusste der Autor, der «demütige und in Christo
devote Diener und Klient», vor allem die Vorfahren zu rühmen. Der
Grossvater und der Vater des Patrons seien Zierden des Landes gewesen
und hätten sich ganz besonders seines Vaters sowie seiner eigenen Person

angenommen. Man habe als Bürger derselben Gemeinde und als

Gevatter miteinander geredet, heisst es in etwas anzüglichem Ton, gleich
wie mit einem eigenem Vater. Riola sprach sich auch über die Verhältnisse

innerhalb dieser vornehmen Welt aus. Die beiden Herrschaften
seien nicht bloss durch Blutsbande vereinigt (sie waren seit 1697

angeheiratete Cousins31), sondern auch bezüglich Tugenden von entsprechender

Höhe und Autorität. Weiter hinten klärte er den Leser sogar
auf, dass die illustren Personen - unter Einschluss Bardolas - «für ein



In der Kirche schlafen 135

Weilchen» getrennt gewesen seien «durch Entzweiung einiger Linien».
In seiner Widmung wolle er sie wieder zusammenbringen.

Für Entzweiung von verwandtschaftlichen und politischen
Freundschaften gab es 1709 Anlass genug. Die Region war eben daran, in einen

heftigen, teilweise gewalttätig ausgetragenen Parteienstreit zu schlittern,
in einen jener wirren Klientelkämpfe, wie sie von Zeit zu Zeit durch
Rivalität zwischen den herrschenden Familien und andere Umstände
hervorgebracht wurden. Diese «Praktiken» konzentrierten sich meist auf
den unteren Talabschnitt (wo Riola amtete), weil die Machtverhältnisse
unklarer waren als in den oberen Gemeinden, in denen die Planta-Zer-

nez das politische Leben völlig dominierten. Talabwärts konnte ihre
Position in Frage gestellt werden. So auch im Jahre 1708, als es wegen eines

kleinen Veltliner Postens zu einem Scharmützel kam, welches besagter

Johann Andrea Salis mit Hilfe seiner verzweigten Familie für sich
entschied. Im selben Jahr - und das war von weit grösserer Tragweite -
beschenkte ein neureicher Anführer aus Scuol alle Stimmbürger und
erhielt dafür das 1717 fällige höchste Amt in den Untertanenlanden
zugesprochen. Wer mit den Verhältnissen vertraut war, konnte ahnen, dass

die Planta einen solchen Schachzug nicht tatenlos hinnehmen würden.
Die Lage scheint sich von Jahr zu Jahr angespannt zu haben, gewalttätig
wurde sie seit 1711, den Höhepunkt und zugleich das faktische Ende
fand die Praktik in der Nacht vom 27./28. September 1713 durch einen
Überfall auf das Haus des Emporkömmlings. Die Pfarrer konnten sich

schon wegen ihrer weitgehenden Integration in die Gemeinden schlecht

aus diesem Treiben heraushalten. Von der Synode wurde ihnen zwar
eingeschärft, dass sie in Zeiten des Streits jeglicher Verbindung fernbleiben

mussten und keine Stimme abgeben durften. Parteileidenschaften
und -intrigen standen dem geistlichen Stand schlecht an, das meinte
auch das Volk. Riola teilte diese Meinung.33 In seiner Position war mit
solchen Formen von Politik wenig zu bewirken, sein Eifer scheint
religiöser Natur gewesen zu sein. Trotzdem konnte er von den gegebenen
Konstellationen nicht absehen.

An diesem Punkt der Untersuchung müssen wir innehalten und unser

Vorgehen zur Diskussion stellen. Wir lesen ein religiöses Traktat
des beginnenden 18. Jahrhunderts, das in zwei verschiedenen, aber
verbundenen Bezugsystemen stand. Einerseits war der Autor einem weiten

theologisch-philosophischen Diskurs verpflichtet, der ihm aus
Studien und Büchern bekannt sein müsste. Gedruckte Texte über den

Predigtschlaf gehörten im Barock nicht zu den Raritäten.34 Andrerseits
hatte es der Text - abgefasst «in unserem Romanisch und mütterlichen
Idiom von Sent, mit möglichster Anpassung an das Lateinische» - auf



136 Jon Mathieu

ein bestimmtes Publikum abgesehen. Er wollte die lokale Kirchenzucht
verschärfen, besonders den Schlummer im Gotteshaus zur Sünde
machen und unter Strafe stellen. Uns interessieren die lokalen Bezüge.
Weshalb reagierte man unwirsch auf den schriftlichen Trompetenstoss?
Wer hatte welche Ursache, diese Gabe nicht «mit heiterem und dankbarem

Angesicht» aufzunehmen? Viele Gründe sind denkbar. In der

Dorfbevölkerung herrschte ein Ringen um den rechten Lebenswandel und
die rechte Art des Gottesdiensts. Einmal siegte eine rigorosere, einmal
eine freizügigere Richtung. Vielleicht verschärfte sich die Frage gerade
beim Zeitpunkt der Publikation, weil jetzt eine Reihe schlechter Jahre
einsetzte, in denen die Bauern von wirtschaftlichen und demographischen

Krisen heimgesucht wurden.35 Gleichzeitig befand man sich am
Beginn einer politischen Krise, welche von der Elite ausging und das

Fussvolk zur Parteinahme zwang. Mehrfache Loyalitäten konnten in
solchen Zeiten zu schwierigen persönlichen Konflikten führen. Einen
Eindruck davon gibt die Widmung an die «entzweiten Linien». Ausserdem

mischte sich das Traktat in das Verhältnis zwischen Obrigkeit, Kirche

und gemeinem Mann ein. Es tadelte Reiche und Regenten mit dem
Hinweis auf höhere geistliche Werte, für deren Einhaltung die
Prädikanten zu sorgen hätten. Der Tadel müsste in theologischer Manier
erfolgen, er müsste allgemein, bildhaft und mehrdeutig bleiben, er durfte
die Sündenböcke nicht allzu klar beim Namen nennen. Unser Problem
besteht darin, die Mehrdeutigkeit des Textes in möglichst zeitgenössischer

Weise zu entziffern. Dabei sind wir auf die Spuren angewiesen,
welche durch die Zufälle der Quellenüberlieferung sichtbar werden.
Bisher haben sie uns zu mehr oder weniger repetitiven Ereignissen und
Verhältnissen geführt. Es gibt aber noch eine andere Fährte. Sie endet
bei einem einmaligen Umstand, einem regelrechten «fait divers» der

regionalen und lokalen Geschichte.
Wir wissen nicht genau, wann Caspar Pincett - Franziskanermönch,

genuesischer Herkunft, geboren im Königreich Neapel - den Boden
des Unterengadins betrat und vor dem nächsten Dorfpfarrer seiner
papistischen Kirche abschwor, um die «wahre evangelisch-reformierte
Religion» anzunehmen. Aber wir kennen die Umrisse seines erstaunlichen
Aufstiegs. Nachdem Pincett unter grosser Anteilnahme der geistlichen
und weltlichen Elite die Kutte abgelegt hatte, lebte er zunächst von milden

Gaben, dann vermehrt von Einkünften aus seiner Tätigkeit als

Arzt. Er liess sich in Sent nieder, wo er «eine Jungfrau aus vorrangiger
und löblicher Verwandtschaft» ehelichte und deren Güter mitbenutzen
konnte, wo er nicht nur «unter dem Patrozinium vieler Freunde und
Verwandter» stand, sondern laut eigener Aussage die Gunst der Allge-



In der Kirche schlafen 137

meinheit besass. Er beeindruckte die Leute durch seine hohe Bildung
und durch einen heiligen Lebenswandel. Im Jahre 1709 hinterliess er
erstmals eine Notiz in der öffentlichen Buchhaltung, als ihm die
Gemeinde Gerste und Roggen im Wert von 22 Gulden übergab. Das deutete

bereits auf einen neuen Beruf: Früher hatte der Mönch die Kanzel

von Sent betreten, um seine Bekehrung bekanntzumachen, jetzt bestieg
er sie immer regelmässiger als evangelischer Prediger. In der nächsten
Phase folgte die institutionelle Absicherung. Das Unterengadiner
Kolloquium, die regionale Organisation der Synode, gestattete im Juni 1710

die Herausgabe einer ausführlichen Konversionsschrift, welche im
Frühling 1711 gedruckt wurde. Im Oktober desselben Jahres nahm das

Kolloquium Pincett ohne weitere Prüfung als «Minister» in seine Reihen

auf. Im Frühsommer 1712 wurde er sogar von der bündnerischen
Synode gelobt. Zwei Jahre später besann sich der «Nichtsnutzige», wie
es in einem späteren Protokoll heisst, eines anderen. Er verliess die Kanzel,

die Frau und die Tochter und kehrte nach Italien zurück.36

Diese kometenhafte Karriere erfolgte zu einer Zeit, als die Zahl der
Prädikanten im Tal und im ganzen evangelischen Landesteil diejenige
der verfügbaren Pfründe seit mindestens einer Generation überstieg
und die ökonomischen Aussichten für den geistlichen Stand immer
schlechter wurden. So auch in Sent, wo man lange mit zwei Pfarrern
ausgekommen war, 1707 aber einen dritten einstellte. Zwanzig Jahre

später ging man noch weiter und teilte das kirchliche Amt in fünf
Portionen: zwei Senioren erhielten je einen Drittel, drei Junioren je einen
Neuntel.37 Conradin Riola arbeitete und meditierte also im Rahmen
einer zunehmend härteren Konkurrenz, die zum Teil mit gewöhnlichen,
zum Teil mit aussergewöhnlichen Mitteln operierte. Die letztere dürfte
ihn speziell erbittert haben. Gleich zu Beginn seiner «Geistlichen Trompete»,

in der am 1. September 1709 fertiggestellten Widmung, benannte

er die Eigenschaften eines «treuen Dieners und Hirten» der Kirche. Die
erste betraf die Art der Amtseinsetzung: Ein guter Pfarrer müsste in
legitimer Weise berufen und eingesetzt sein, er durfte sich weder mit
unerlaubten Mitteln aufdrängen, noch in diesem Zustand verharren. Ein

guter Pfarrer müsste ferner das Wächteramt richtig ausfüllen und seine

Beobachtungen der Öffentlichkeit kundtun. Für die eingeweihten
Zeitgenossen war es wohl deutlich genug, dass der Autor mit diesen Zeilen
sein Verhältnis zum protestantischen Mönch beschrieb. Eine dunkle
Passage im vierten Kapitel dürfte zu ähnlichen Vermutungen Anlass
gegeben haben. Bei einem Predigtschläfer, so Riola, könne man füglich
zweifeln, ob es sich um einen wahren Reformierten und Evangelischen
handle und nicht um einen Simulanten, besonders wenn er sich biswei-



138 Jon Mathieu

len in papistischen Gegenden aufhalte. «Zumindest lässt sich bezweifeln,

ob einer, der die Werke der Nacht und der Dunkelheit verrichtet,
ein Sohn und Kind des Tages und des Lichtes ist.» Meinte er damit
nicht jenen italienischen Überläufer, der zwar wachsam blieb, aber als

Arzt und Prediger wirkte - eine Kombination, die sich aus offizieller
Sicht in einer Dämmerzone bewegte?

Die Konkurrenz um die Kanzel wurde im allgemeinen auf verwandt-
schaftlich-kHentelistischem Terrain entschieden, doch das öffentliche
Auftreten der Prädikanten, ihr Lebenswandel, ihr Predigtstil, konnten
die Gemeinde ebenfalls beeinflussen. Riola scheint in unglücklicher
Position gekämpft zu haben. Er war von keinem Heiligenschein umgeben
und müsste sich Mühe geben, die Fehler der geistlichen Vorsteher
theologisch zu begründen. Seine Erziehung im orthodoxen Protestantismus
verbot ihm, dem Volk nach dem Munde zu reden. Dass die Verkündigung

des göttlichen Worts zu hohe Anforderungen in Sachen

Schlafbekämpfung stelle, wenn sie eine Stunde, anderthalb Stunden oder länger
dauere, mochte er nicht recht zugeben. Auch wusste er jenen Prediger
nicht zu würdigen, «der die Zeit mit leeren und unnötigen Dingen,
Geschichten und weltlichen Exempeln vertreibt, welche die Zuhörer mehr

zum Lachen als zum Hören, mehr zum Vergnügen als zur Aufmerksamkeit

veranlassen». Aber er kannte seine Herde in Sent, er lockte sie

mit ihrer Neugierde. Im Tempel des Herrn sehe man «vergnügliche
Komödien» mit Isaak, Joseph, Moses und anderen, bisweilen auch «traurige

Tragödien» mit Kain, Sodom, dem Pharao usw. Die Heilige Schrift
wusste er als einen besseren Volkskalender anzupreisen. Man finde darin

«Prophezeiungen und Geschichten, Gleichnisse und Exempel, Gesetze

und Statuten, Theologien und Philosophien, Kosmographien und

Geographien, alte und neue Sachen, vom Krieg und vom Frieden, vom
Hunger und vom Überfluss, ja alles, was das Herz und die Seele des

Gläubigen wünschen und begehren kann».39

Solche Stellen machen deutlich, dass sich der Prädikant selbst in
seinem weiteren theologischen Bezugsfeld im Zwiespalt befand. Er war
einer älteren, von den Hohen Schulen getragenen, intellektuell-dogmatischen

Richtung verpflichtet. Er befleissigte sich, sein Werk im Kosmos
der bedeutsamen Zahlen zu verankern. Nicht zufällig umfasste die
«Geistliche Trompete» sieben Kapitel, von denen das mittlere 12, die
andern 2, 3, 4, oder 7 Abschnitte enthielten. Die grösste Kunst des

Meisters bestehe darin, seine Kunst zu verbergen, meinte er.40 Aber
mittlerweile waren andere Meister herangewachsen, mit neuen Gesten,
mit neuen Redefiguren. Wir können annehmen, dass sein Rivale Pincett

zu ihnen gehörte. Auch in seiner protestantischen Phase dürfte er die



In der Kirche schlafen 139

populäre Rhetorik und die gefühlvolle Frömmigkeit des Franziskanerordens

nicht vergessen haben. Seine Konversionsschrift hatte einen
geschmeidigeren Klang, sie variierte lieblichere Themen als der
Trompetenschall. Die göttliche Gnade und der zugängliche Gottessohn waren
nun deutlicher zu vernehmen als der Zorn und das Gesetz des Herrn,
als die düsteren Mahnungen der Propheten und der Apokalypse. Auch
Riola scheint sich der modernen Theologie nicht ganz verschlossen zu
haben. Er hielt sich eher für einen «Diener Jesu Christi» als für einen
«Diener am Göttlichen Wort». Und mit seiner Schlaftheologie führte er
ein Thema ein, das in der Gegend nie systematisch abgehandelt worden

war. Die Entdeckung des Schlafs erfolgte in gesetzgeberischer Absicht,
aber sie zielte auf einen Bewusstseinszustand und am Rand auf das innere

Leben des Gläubigen, welches die Prädikanten nun mehr und mehr
beschäftigte. Was nicht heisst, dass es auch viele Gläubige beschäftigte.41

Eine Frage müssen wir schliesslich noch stellen: Was geschah in Sent

nach der Publikation des Traktats aus der Feder von Conradin Riola?
Die Hinweise sind dürftig. Offenbar fand im Jahre 1709 ein
Meinungsumschwung zu seinen Ungunsten statt. Kurz zuvor hatte er noch
öffentliche Subventionen erhalten, und im September 1708 war das Werk
vom Kolloquium genehmigt worden. Dann scheint man ihm Steine in
den Weg gelegt zu haben, um die weiteren Publikationen zu verhindern,
welche in der «Geistlichen Trompete» angekündigt wurden. Er müsste
seine Arbeit für ein Jahr unterbrechen (um 1710). Parallel zum Aufstieg
des Mönchs erfolgte der Abstieg des ordinierten Pfarrers. Im Frühjahr
1711 bezeichnet man jenen im Dorf als «ravarenda» (Pfarrer); Riola
verHess die Gemeinde und trat die Nachfolge eines verstorbenen Kollegen
im unweit gelegenen Ftan an. Doch bald begann sich das Blatt zu wenden.

Am 17. April 1713 beschloss das Unterengadiner Kolloquium, kein
Prediger dürfe aus Heuchelei oder um der Darbietung willen andere als

die in der Kirche gebräuchlichen Formen brauchen, ein Wink, dass sich
die Reaktion gegen den neuen Stil formiert hatte. Im Oktober legte man
vor demselben Gremium einen Streit zwischen der Ftaner Kirche und
ihren Pfarrern durch eine Neubesetzung bei: Der Autor war entlassen.

Diese Chronologie gleicht so frappant dem Ablauf der politischen
Praktiken, welche im Tal grassierten, dass Zusammenhänge bestanden haben

müssen. Sie sind aber nicht genau auszumachen, unter anderem weil
sich Riola mit vielen Seiten angelegt hatte und eher zwischen den
Parteifronten stand. Dies dürfte ihm in Ftan zum Verhängnis geworden sein,

wo es zu einem politischen Umschwung kam.4 Fest steht, dass er in Sent

(wegen kirchlicher Machtverschiebungen?) wieder Fuss fassen konnte.
Im Rechnungsjahr 1712/13 beglich er eine Schuld von 13 Gulden, die seit



140 Jon Mathieu

längerem bei der Dorfkasse ausstehend war. 1714 verschwand die begabte
italienische Konkurrenz. Am 14. März 1715 unterzeichnete der alte Pfarrer

einen neuen Vertrag mit der Gemeinde, in welchem der Kirchenschlaf

in klausulierter Form Eingang fand. Der Herr, so stellt das Dokument

fest, möge den Zuhörern den Geist geben, mit Fleiss zu hören.43

Das war ein Teilerfolg. Als vollen Erfolg durfte Riola seine Trompete
so lange nicht betrachten, als das Schlafen in der Senter Kirche unge-
büsst blieb. In benachbarten Tälern nahm man diese Sünde im späten
17. und im 18. Jahrhundert vereinzelt in den Katalog der Tatbestände

auf, welche von den Dorfmeistern vermerkt und gestraft werden mussten.

Härtere Massnahmen - wie das anderswo dokumentierte Wecken
durch steckenbewehrte Aufseher - konnte man kaum ergreifen. Das
hätten die Bauern, welche sich ihrer «schönen Freiheiten» bewusst

waren, glatt verworfen. Den Stecken verwendete man in den Kirchen des

Freistaats höchstens zur Züchtigung der ungebärdigen Jugend. In Sent

aber, in der Heimat Riolas, führte man auch nach 1709 keinen Artikel
gegen kirchliche Schlafsünden ein, und dabei blieb es bis ans Lebensende

des Autors.44 Immerhin gelang ihm die Wiedereinsetzung in Amt
und Würden. 1718 legte ein neues, umfangreiches Werk Zeugnis von
seinem Eifer ab. Ein Jahr später bezeugten zwei Besitzerinnen der «Geistlichen

Trompete», dass sie zwar willens waren, die Botschaft zu hören,
aber kaum alles verstehen konnten, was auf der Kanzel gepredigt wurde.

Gemäss einem zweifach ausgeführten handschriftlichen Eintrag
wollten sie viel Gutes aus ihrem gemeinsamen Buch lernen, zum Wohle
der Kirche und gegen das Schlafen, «zum Lobe Gottes und zum Heil
seiner Seele».45 Waren ihre eigenen Seelen nicht von Bedeutung?

Schi,uss

Wer für die Lektüre historisch-religiöser Drucke eine sozialgeschichtliche

Perspektive wählt, betrachtet weniger das Verhältnis zu ähnlichen
Texten als dasjenige zu möglichst verschiedenartigen Schriftstücken,
welche über das gesellschaftliche Umfeld informieren. Das Druckwerk
wird also gewissermassen aus dem Bücherregal herausgenommen und in
einen regionalen Diskurs gestellt.

Den Anlass zur «Geistlichen Trompete» von Conradin Riola gab eine

angestrebte Verschärfung der Kirchenzucht. In diesem Zusammenhang
befasste sich der Autor 1709 als erster seiner Gegend in allgemeiner Weise

mit dem Thema des Schlafens. Die Feststellungen und Normen zu
den menschlichen Ruhephasen waren geprägt von einer traditionellen,



In der Kirche schlafen 141

theologischen Denkweise, die dem Charakter der kleinbäuerlichen
Gesellschaft in manchem entsprach. Sie unterschieden sich beträchtlich

von den medizinischen, körper- und sachbezogenen Theorien, welche

mit den sozioökonomischen Umwälzungen des 19. Jahrhunderts Einzug
hielten. Trotzdem lassen sich Verbindungslinien ausmachen. Die
Entdeckung des Schlafs erfolgte zu einer Zeit, als sich theologische - und
andere - Interessen dem Menschen in neuer Weise näherten, als sie

auch seine Befindlichkeit in den Griff zu bekommen versuchten.
Das Hauptthema des Buchs, die Sündhaftigkeit des Kirchenschlafs,

hebt sich von vielen Religionstraktaten ab, indem es eine bestimmte
soziale Situation behandelt: die Prediger und ihre Zuhörer, die Predigt
und ihre Rezeption. Dabei werden Verständigungsschwierigkeiten
sowie unterschiedliche Haltungen sichtbar. Waren die Pfarrer einem
weiträumigen Netz des gelehrten theologischen Diskurses verpflichtet, so

massen die Bauern der Rede von Tradition und Religion nicht denselben

Stellenwert bei und bezogen sie auf ihre eigene Umgebung. Dort
vermischte sich die Auslegung der Heiligen Schrift mit den fluktuierenden

Normen des Dorflebens, mit dem Anspruch auf eine gewisse
Gleichheit und auf die Ehre des gemeinen Manns, mit den Freundschafts-

und Feindschaftsgefühlen individuell-familiären Charakters.
Die bäuerliche Religiosität war mit andern Worten sprachlich wenig
artikuliert und gesellschaftlich stark integriert. In Zeiten des grossen oder
kleinen Umbruchs, zum Beispiel wenn ein mitreissender Prediger
auftauchte, war sie durchaus begeisterungsfähig, normalerweise hatte sie

einen pragmatischen Charakter.
Das Traktat und die Reaktion auf dessen Veröffentlichung widerspiegeln

schliesslich auch die besonderen Verhältnisse im Bündnerland, im

Unterengadin und in Sent zu Beginn des 18. Jahrhunderts. Von Interesse

ist die Form dieser Widerspiegelung. Mit Bezug auf sein zentrales, religiös

legitimiertes Anliegen konnte sich der Autor einer unverblümten
Sprache bedienen. Bei Aussagen über persönlich-politische Konstellationen

müsste er hingegen mehrdeutig bleiben. Unsere Aufgabe ist es, die

Mehrdeutigkeit ernst zu nehmen. Sein Fehler war es, dass sie noch heute

teilweise entschlüsselt werden kann.

Anmerkungen

1 Trommeta spirituala per excitar tots dormenzats pecchiaders, in special quels chi
dormen in Baselgia & Chiasa da Deis. In nos Romansch tschantà da Conrad. Riola, Ser-

viaint da Iesu Christi in la Baselgia da Sent. Stampa in Engiadina Bassa tras Ludovico la-



142 Jon Mathieu

net. Ano 1709 (Druckort: Strada). In deutscher Übersetzung heisst der Titel: Geistliche
Trompete zur Erweckung aller eingeschlafenen Sünder, speziell derjeniger, welche in der
Kirche und im Gotteshaus schlafen. Für hilfreiche Bemerkungen zu einer ersten Fassung
dieser Studie danke ich Jakob Messerli.

2 Trommeta spirituala, S. 30; alle Zitate im Original in rätoromanischer Sprache.
3 Conradin Riola: Martyrologium magnum oder il Cudesch grand dels martyrs.

Strada 1718, Dedication und Praefation. Die erste ziemlich dunkle Stelle lautet: «la quala
(offerta) per la vilitat del subjecti oder del sodalitij, non fuo grata ne serena fronte
acceptada».

Zum regionalen Umfeld: Jon Mathieu: Bauern und Bären. Eine Geschichte des

Unterengadins von 1650 bis 1800. Chur 1987.
5 Aus der umfangreichen modernen Literatur sei genannt: David W. Sabean: Power

in the Blood. Popular culture and village discourse in early modern Germany. Cambridge
1984.
6 Anders als der Traum gehört der Schlaf bisher nicht zu den gängigen historisch-so-

zialwissenschaftlichen Forschungsthemen, vgl. Maria Elisabeth Wittmer-Butsch: Zur
Bedeutung von Schlaf und Traum im Mittelalter. Krems 1990; Peter Pfrunder und Martin
Heule: Du heiliger Strohsack! Tages Anzeiger Magazin, Nr. 22, 1987.

7 Trommeta spirituala, Dedication und S. 1.
8 Für die beiden folgenden Abschnitte: Trommeta spirituala, S. 1-7.
9 Die folgenden Ausführungen basieren vor allem auf deutschschweizerischen

Zeitungsbeilagen und verwandten populären Periodika, welche im Rahmen eines laufenden
Nationalfondsprojekts unter der Leitung von Prof. Beatrix Mesmer systematisch gesichtet

werden. Die Schriften, häufig aus deutscher Quelle, fanden auch im rätoromanischen
Sprachgebiet Eingang.

10 Alpenrosen. Ein schweizerisches Sonntagsblatt. Bern 1894, S. 286 f.
11 Zum Kontext: Beatrix Mesmer: Reinheit und Reinlichkeit. Bemerkungen zur

Durchsetzung der häuslichen Hygiene in der Schweiz. In: Gesellschaft und Gesellschaften.

Festschrift Ulrich Im Hof. Hg. von Nicolai Bernhard und Quirinus Reichen. Bern
1982; Rudolf Braun: Zur Professionalisierung des Arztestandes in der Schweiz. In: Werner

Conze und Jürgen Kocka (Hg.): Bildungsbürgertum im 19. Jahrhundert. Teil 1. Stuttgart

1983.
12 Heimath und Fremde. Blätter für Unterhaltung und Belehrung. Biel 1890, S. 474f.
13

Alpenrosen (wie Anm. 10), 1873, S. 464.
14 A. v. Fellenberg-Ziegler: Über die Folgen u. Nachteile ungenügenden Schlafes.

Eine zeitgemässe hygienische Betrachtung. Auszug aus den Annalen der Elektro-Ho-
möopathie und Gesundheitspflege. Monatsschrift des elektro-homöopathischen Instituts
in Genf. Genf 1893, S. 4; Neuer Hausfreund. Blätter zur Unterhaltung und Belehrung für
das Volk. Bern 1900, S. 377.

15
Alpenrosen (wie Anm. 10), 1895, S. 138 und Neuer Hausfreund (wie Anm. 14),

1898, S. 392, 400.
16 Neue Zürcher Zeitung, 15. Aug. 1990: Ein Wissenschafter der Universität Boston

prüft die Frage, ob die legendäre Schlafmethode von Leonardo da Vinci (alle vier Stunden
eine Viertelstunde anderthalb Stunden Schlaf) Ärzten und Angehörigen anderer
arbeitsintensiver Berufe helfen könnte, länger wach und aufmerksam zu bleiben. Vgl. auch
die verschiedenen Essais zum Thema Schlaf in «du», Die Zeitschrift der Kultur, Nr. 12,

1990.
17 Fundaziun Planta, Samedan, Ae 22, S. 20.
18

J. R. Truog: Die Pfarrer der evangelischen Gemeinden in Graubünden und seinen
ehemaligen Untertanenlanden. In: Jahresbericht der Historisch-antiquarischen Gesellschaft

von Graubünden 64/65 (1935/1936), Register (teilweise fehlerhaft); F. Jecklin: Die
Bündner Studenten in Zürich nach dem Album in Schola Tigurina Studentium. In:
Bündner Monatsblatt, 1917, S. 360; Trommeta spirituala, Dedication.

19 Gemeindearchiv Sent, C 15/4 (1730) und C 15/5 (1706, 1708); Staatsarchiv
Graubünden, D III PCP/I 2, Inventario 1733 e 1738, S. 37. Tona Schmid: L'urbari da Sent da

l'an 1650. In: Il Chalender Ladin 70 (1980), S. 33.



In der Kirche schlafen 143

Jon Mathieu: Eine Region am Rand: das Unterengadin 1650 - 1800. Studien zur
Gesellschaft. Unveröff. Dissertation an der Universität Bern 1983, S. 486ff. (auch mit der
älteren allgemeinen Literatur); David Gugerli: «... die Würde unseres Amtes gelten zu
machen»: Selbstbild und soziale Stellung der Zürcher Geistlichen im Ancien regime. In:
Schweiz im Wandel. Studien zur neueren Gesellschaftsgeschichte. Festschrift Rudolf
Braun. Hg. von Sebastian Brandii et al. Basel und Frankfurt 1990.

21 Trommeta spirituala, S. 97- 139.
22 Trommeta spirituala, S. 107f., 157.
2 Trommeta spirituala, S. 42 f.

Andrea Schorta (Hg.): Tschantamaints d'Engiadina bassa. Die Dorfordnungen des

Unterengadins. Celerina/Schlarigna 1982, S. 462ff., 537ff. Der Branntweinausschank
wurde besonders auch vor und während der Sonntags- und Mittwochspredigt verboten.

25 Trommeta spirituala, S. 134; dazu die konkreteren Stellen, z.B. S. 41, 85, 93.
26 Andrea Schorta: Tschantamaints (wie Anm. 24), S. 530f.; P. Högberg (Hg.): Ils

statuts civils da Suot-Tasna. In: Annalas da la Società Retorumantscha 28 (1914), S. 183;
Gemeindearchiv Sent, C 15/2, fol. 52 (Wiederholung des Artikels im Jahre 1720).

27 Trommeta spirituala, S. 60 und 69 (Selbstbezeichnung), 89, 133.
28 Eine Auswahl findet man in Caspar Decurtins (Hg.): Rätoromanische Chrestomathie.

15 Bde. Chur 1982 -1986 (Register, Bd. 15, S. 120: Bücher-Widmungen); durch
Druckkostenbeiträge hatten die Widmungen oft auch einen direkten ökonomischen
Bezug.

29 Jon Mathieu: Region am Rand (wie Anm. 20), S. 435, 587, 591.
30 Trommeta spirituala, Dedication.
31 Conradin v. Mohr: Stemmographia equestris nec non vetustissimae Hetruscae origi-

nis prosapiae de Planta. Chur 1872, Tafeln 7 und 14; Anton v. Sprecher: Stammbaum der
Familie v. Salis. Vervielfältigt. Chur 1941, Tafel 21, Nr. 12.

32 Staatsarchiv Graubünden, Bundstagsprotokolle Bd. 66, S. 425f., 440; dazu B 109,
S. 503 undB 1007, S. 461f. Für das Folgende: Jon Mathieu: Region am Rand (wie Anm. 20),
S. 442ff.; dort werden auch die landesweiten Bezüge des Parteienkampfs angeschnitten.

3 Trommeta spirituala, S. 121.
34 Wir kennen die Vorlagen nicht. Beispiele vor allem aus dem katholischen Bereich

bei Elfriede Moser-Rath: Predigtmärlein der Barockzeit. Exempel, Sage, Schwank und
Fabel in geistlichen Quellen des oberdeutschen Raumes. Berlin 1964; Urs Herzog: Geistliche

Wohlredenheit. Die katholische Barockpredigt. München 1990.
35

Jon Mathieu: Bauern (wie Anm. 4), S. 219.
Conversiun da Caspari Pincettij. Qhne Ort. Einleitung gegeben in Sem am 24. März

1711. 55 Seiten; Synodal- und Kirchenratsarchiv, Chur, A 22, S. 17f.; Staatsarchiv Graubünden,

B 1500, Bd. 2, Nr. 2, Gemeindearchiv Sent, C 15/5.
C. Camenisch (Hg.): Contrats da finaschun del cumün da Sent con seis ministers

(1669 - 1772). In: Fögl d'Engiadina 1902, Nr. 43.
38 Trommeta spirituala, S. 84.
39 Trommeta spirituala, S. 61f. (Zitat), 73 (Zitat), 77, 92, 96,124ff., 151.
40 Trommeta spirituala, S. 118.
41 Zur späteren Predigtpraxis meinte ein reformorientierter Kritiker: «Die meisten

Zuhörer schlafen dabei, und den übrigen sieht man die lange Weile an.» (J. G. Rösch:
Fortsetzung der Nachträge über das Unter-Engadin. In: Der neue Sammler 3. Jg., 1807, S. 120).

Sein Mitpfarrer Martin Schucan war ein Verwandter der Scuoler Parteiführer; der
Nachfolger kam aus Zernez, dem Ort der Familie Planta.

43 Gemeindearchiv Sent, C 15/4, fol. 185; C. Camenisch: Contrats (wie Anm. 37), Nr.
42; die übrigen Daten im Synodal- und Kirchenratsarchiv, Chur, A 22, S. 18 f. und B 6, S.

112,122.
44 Andrea Schorta (Hg.): Die Rechtsquellen des Kantons Graubünden. Die Statuten

der Gerichtsgemeinden. Erster Teil: Der Gotteshausbund. Vierter Band: Indices. Aarau
1985, S. 351 (Kirchenschlaf). Vgl. dagegen Gemeindearchiv Sent, C 15/2; dort findet man
nur einen 1737 statuierten Artikel zur Jugendbeaufsichtigung (fol. 64 v).

45 Conradin Riola, Trommeta spirituala. Kantonsbibliothek Graubünden, Aa 227.


	In der Kirche schlafen : eine sozialgeschichtliche Lektüre von Conradin Riolas "Geistliche Trompete" (Strada im Engadin, 1709)

