
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 86 (1990)

Heft: 1-2

Artikel: Sankt Nikolaus zwischen Katechese, Klamauk und Kommerz : zu den
Metamorphosen eines populären Brauchkomplexes. Teil I

Autor: Mezger, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-117732

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-117732
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sankt Nikolaus zwischen Katechese, Klamauk und Kommerz (I)*
Zu den Metamorphosen eines populären Brauchkomplexes

Von Werner Mezger

1. Defizite der bisherigen Forschung

Sankt Nikolaus, der mit Abstand populärste Heilige der Advents- und
Vorweihnachtszeit, hat die Forschung stets unter zwei Aspekten
beschäftigt: einmal als Bezugsfigur eines ausgedehnten kirchlichen Kultes
und zum anderen als Kristallisationspunkt eines ebenso differenzierten
wie diffusen Brauchkomplexes.

Aufdem ersten, primär theologisch definierten Feld der Hagiographie
und der Kultgeschichte scheinen die Erkenntnismöglichkeiten inzwischen

weitgehend ausgeschöpft.1 So wissen wir, dass die Gestalt des

Nikolaus, wie sie in der katholischen Kirche bis heute verehrt wird,
eigentlich eine Kompilation aus zwei historischen Persönlichkeiten ist -
einem nur wenig greifbaren Bischof von Myra im kleinasiatischen

Lykien, der wahrscheinlich dem 4.Jahrhundert angehörte, und einem

gleichnamigen Abt von Sion, der Bischofvon Pinora war und 564 ebenfalls

in Lykien starb.2 Durch zahlreiche Quelleneditionen und textkritische

Untersuchungen sind wir relativ gut unterrichtet über die Entstehung

und das Wachsen der einzelnen Teile der Legende, von deren
altem griechischem Grundstock bis hin zu den jüngeren lateinischen
Erweiterungen.3 Gesicherte Informationen besitzen wir ferner darüber,
dass der Nikolaus-Gedenktag spätestens seit dem 9.Jahrhundert aufden
6. Dezember festgelegt war4; und schliesslich haben wir dank der
Überlieferung mehrerer Originaldokumente hinreichende Kenntnis vom
Ablauf und von den Hintergründen der Translation der Gebeine des

Heiligen nach Bari 1087, können wir uns aufgrund geographischer
Analysen zur Volksfrömmigkeit ein ziemlich detailliertes Bild machen

von der danach massiv einsetzenden Kultausbreitung im Westen', ja
verfügen wir seit Karl Meisen sogar über eine Zusammenstellung von mehr
als 2000 zwischen dem 11. und 15Jahrhundert im Bereich der römischen
Kirche errichteten Kultstätten mit Nikolaus-Patrozinium.6 All diese

Sachverhalte bedürfen in der Wissenschaft künftig höchstens noch der

einen oder anderen Ergänzung; kontroverse Debatten aber werden sich
daran wohl nicht mehr entzünden.

* Dieser Beitrag erscheint in zwei Teilen (Fortsetzung im SAVk 86,1990, Heft 3/4).



Sankt Nikolaus zwischen Katechese, Klamauk und Kommerz 63

Wesentlich problematischer und nach wie vor mit zahlreichen offenen

Fragen präsentiert sich hingegen das zweite, vorwiegend ethnologisch

abgesteckte Untersuchungsfeld der populären Brauchformen rund
um Sankt Nikolaus. Selbst wenn wir uns im folgenden ausschliesslich auf
den deutschsprachigen Raum beschränken, lässt sich die Fülle der
Phänomene kaum überblicken: am weitesten verbreitet ist heute zweifellos
der Einkehrbraxic\\, bei dem ein Nikolausdarsteller im Bischofsgewand in
die Häuser geht, um dort die Kinder zu examinieren und sie anschliessend

zu belohnen oder zu bestrafen. Demselben Grundmuster entspricht
auch der sogenannte Einlegebrauch, in dessen Verlauf der Heilige nicht
in persona auftritt, sondern sich lediglich als unsichtbarer, nächtlicher
Gabenbringer bemerkbar macht, der den Kindern - wiederum je nach
deren Verhalten - entweder Geschenke oder Ruten zurücklässt. Eine
andere wichtige Brauchfacette bilden die zahlreichen Nikolausspiele,
die am 5. oder 6. Dezember im Alpenraum mit Schwerpunkt in der
Steiermark und im Tirol aufgeführt werden und die, ausgehend vom Part
des Bischofs, in einer revueartig ablaufenden Szenenfolge meist die
Entscheidungssituation des Menschen zwischen Gut und Böse, Leben und
Tod, Gott und Teufel thematisieren.' Und ebenfalls vorwiegend im
alpenländischen Bereich vollziehen sich, in Osterreich oft mit den

genannten Spielen gekoppelt, in der deutschsprachigen Schweiz gänzlich

unabhängig davon, jene merkwürdigen Lärmumzüge, bei denen der

Heilige nur noch als Randfigur erscheint und in einer Schar wilder
Dämonengestalten unterzugehen droht.

Überhaupt fällt auf, dass die bräuchlichen Nikolausrollen, wo immer
man ihnen begegnet, praktisch ausnahmslos in enger Beziehung zu

irgendwelchen seltsamen Schreckfiguren stehen. Beim Einkehrbrauch
können das je nach Landschaft etwa der Ruprecht, der Krampus, der
Swarte Pitt oder auch Tiergestalten wie der Klapperbock, der Klausen-

picker oder die Habergeiss sein. Bei den Spielen ist es meist ganz direkt
der Teufel, und bei den Umzügen erweitert sich das Spektrum der

unheimlichen Begleiter ins schier Endlose: da gibt es maskierte Klau-
baufe, Strohschaben und Buttmandeln, im Gesicht geschwärzte
Schmutzli, mit Kuhschellen scheppernde Treichler, Peitschen schwingende

Geisselchlöpfer und viele andere mehr. Vor allem aber zeigen sich

in der Nikolausgestalt selbst nicht selten ambivalente Züge, so dass

neben dem schönen und guten Bischof auch der hässliche und böse

Klaus steht." Vollends verwirrend wird das Bild endlich durch
Sonderentwicklungen wie im Appenzeller Land, wo solche schönen und

wüsten Klause nicht mehr am Nikolaustermin, sondern an Silvester, am
31. Dezember, und an «Altsilvester», am 13.Januar, auftreten', ganz zu



64 Werner Mezger

schweigen von dem noch komplizierteren Befund, dass in bestimmten
Teilen Südwestdeutschlands anstelle der Nikolausfigur als furchteinflös-
sender adventlicher Hausbesucher der Pelz- oder Schellenmärte

umgeht, ein gleichermassen verfremdeter wie verspäteter heiliger Martin

also, dessen Gedenktag ja bekanntlich bereits am 11. November
gefeiert wird.1"

Gerade diese dunklen und rätselhaften Seiten des Nikolausbrauchtums,

seine dämonischen Züge, seine gelegentlichen Terminabweichungen

und seine zumindest partiell offenkundige Vermischung mit
Brauchphänomenen anderer Provenienz haben in der Forschung zu
unterschiedlichen Deutungen und nicht selten auch zu kühnen Spekulationen

geführt. Breite Resonanz fand vor allem der von der älteren
Volkskunde entwickelte mythologische Ansatz, der sämtliche Bräuche am 5.

und 6. Dezember in ihrer Grundsubstanz auf «uralte» mittwinterliche
Kulthandlungen und Lärmumzüge aus heidnisch-germanischer «Vorzeit»

zurückzuführen bestrebt ist und der demzufolge im Auftritt der

Nikolausfigur lediglich einen relativ jungen und keineswegs vollständig
gelungenen Adaptionsversuch der Kirche sieht. So äusserte sich etwa
Karl Weinhold über die seiner Meinung nach höchst geheimnisvollen
Brauchfiguren, «welche durch die Dämmerung der Adventsabende
schleichen», 1875 folgendermassen: «Es sind verschiedenartige Wesen:
im Norden des deutschen Vaterlandes altheidnische Götter, unter ihnen
verirrt eine Gestalt aus der Schar der Kirchenheiligen; im Süden und dessen

Grenzgegenden die lebendig gewordenen Bilder der biblischen
Geschichte; mitten unter ihnen tauchen aber alte Heiden auf und

gemahnen an die gestürzte Dynastie, deren Reich das Kristkind (sie!)
eroberte und die früher zu solcher Zeit die Länder durchzogen.»" Diese

Erklärung der wilden und ungebärdigen Seiten des Nikolausbrauchtums
mit Hilfe der sogenannten germanischen Kontinuitätsprämisse12 fand
seit ihrem Aufkommen im 19Jahrhundert " immer wieder neue Verfechter

- von RudolfKriss14 über Otto Höfler1" und Adam Wrede" bis hin zu
Oswald A.Erich und Richard Beiti.1'Ja selbst in unseren Tagen wirkt sie

offenbar lebhaft fort, wenn beispielsweise der Schweizer Volkskundler
und katholische Priester Walter Heim in seiner 1983 erschienenen und
als Bestandesaufnahme höchst verdienstvollen Arbeit über «Volksbrauch

im Kirchenjahr heute» bei der Suche nach den Wurzeln
bestimmter Brauchphänomene nach wie vor davon ausgeht, dass in den

gegenwärtigen Nikolausbräuchen sehr viele vorchristliche Elemente
fortleben.18 Die grosse Schwäche des mythologischen Deutungsmodells
liegt freilich in dessen absolutem Beweismangel. Trotz krampfhafter
Bemühungen konnte bisher nämlich noch nicht ein einziger überzeu-



Sankt Nikolaus zwischen Katechese, Klamauk und Kommerz 65

gender Beleg dafür beigebracht werden, dass es die stets axiomatisch

vorausgesetzten fruchtbarkeitskultischen oder vegetationsdämonischen
winterlichen Lärmumzüge der Germanen wirklich gegeben hat.1'' Und
unabhängig davon bleibt die noch viel wichtigere Frage offen, warum
solche möglichen vorchristlichen Brauchformen nach der Christianisierung

dann ausgerechnet mit der Gestalt des heiligen Nikolaus in Verbindung

gebracht worden sein sollen.2" Das Postulat heidnisch-germanischer

Wurzeln des Nikolausbrauchtums entbehrt also jeglicher
gesicherten Grundlage, ja es erscheint nüchtern historisch betrachtet alles in
allem ziemlich abwegig.

In bewusstem Kontrast zur Ansicht der Mythologen formulierte Karl
Meisen 1931 seinen ausschliesslichen christlichen Erklärungsansatz, der

jeden eventuellen Zusammenhang der Nikolausbräuche mit älteren,
heidnischen Brauchschichten rundweg negiert.2' Meisen leitet die
wesentlichsten Brauchelemente, die sich nach und nach um die Gestalt
des Sankt Nikolaus rankten, sehr plausibel von den zentralen Inhalten
der Heiligenlegende her und sieht als treibende Kräfte aller bräuchlichen
Spielhandlungen einmal die katechetischen Absichten der Kirche und

zum anderen das Bedürfnis der mittelalterlichen Menschen nach
Veranschaulichung heilsgeschichtlicher Botschaften. Ihren eigentlichen
Ausgangspunkt hatte die gesamte Nikolaus-Folklore diesem christlichen

Interpretationsmodell zufolge in den Klosterschulen des 13. und

14Jahrhunderts, wobei die Brauchgestaltung des Nikolaustages wesentlich

durch das schon früher nachweisbare Knabenbischofsfest vom
28. Dezember, dem Tag der Unschuldigen Kinder, beeinflusst worden
sein soll.22 Was die mittlerweile in kaum einem Brauchablauf fehlenden
finsteren Begleiter des heiligen Nikolaus angeht, so führt Meisen ihre
Existenz ausnahmslos auf den christlichen Dualismus zwischen Himmel

und Hölle zurück. Schon die ältesten Teile der Legende wiesen
Nikolaus als entschiedenen Bekämpfer des Bösen aus, und demnach
habe es nahegelegen, der bräuchlichen Bischofsgestalt den gebändigten

Teufel als Knecht beizugesellen. Ausserdem sei der im
13. Jahrhundert «gewaltig emporschiessende Teufelsglaube» zeitlich

genau mit der Ausprägung des Nikolauskultes und -brauches
zusammengefallen, wodurch sich «die Möglichkeit, dass beide miteinander
in Beziehung traten», ganz von selbst ergeben habe.23 - All dies scheint
in ideengeschichtlicher Hinsicht zunächst völlig überzeugend; die

Entwicklung der realen Brauchpraxis aber birgt dann doch einige
Ungereimtheiten. So gerät Meisen bereits in Schwierigkeiten, wenn er das

besonders im Alpenraum zu beobachtende Überhandnehmen des

Dämonenvolkes im Nikolausbrauch erklären soll, das die Bischofsfigur



66 Werner Mezger

förmlich an den Rand des Geschehens drängt.M Ebenso problematisch
wird in seinem idealtypischen Modell beispielsweise die Beantwortung
der Frage, warum in manchen Gegenden die Nikolausgestalt selbst

zum bösen Klaus und damit ihrerseits zum Schreckwesen degenerieren

konnte. Und reichlich gekünstelt wirkt schliesslich etwa auch der
Versuch, den in Schwaben auftretenden Pelz- oder Schellenmärte um
jeden Preis als Teufel zu identifizieren, wo hier der Name doch viel
eher an einen verballhornten heiligen Martin als an den Satan denken
lässt.25 Die Reihe ähnlicher Kritikpunkte Hesse sich fortsetzen. So

einleuchtend Meisens gegen die Mythologen gerichteter christlicher
Deutungsversuch auf den ersten Blick wirken mag, so wenig wird er
bei genauerer Betrachtung einer ganzen Serie von Detailphänomenen
gerecht. Rein ideen- und bedeutungsgeschichtlich orientierte
Analyseverfahren reichen demnach offenbar nicht aus, um die Entstehungsbedingungen

und vor allem die Veränderungen von Bräuchen hinlänglich

zu erfassen. Jeder Brauch einer bestimmten Region formt sich - in

ständig wachsender Entfernung von seinem ursprünglichen inhaltlichen

Kristallisationspunkt - mit der Zeit unter dem Einfluss vielfach
wechselnder sozialer, ökonomischer, politischer und religiöser bzw.

frömmigkeitsgeschichtlicher Bestimmungsfaktoren unablässig um.
Diese konkrete und dynamische Komponente der Volkskultur kommt
in Meisens relativ abstraktem und statischem Beobachtungsraster
eindeutig zu kurz.

Im Wissen um die Unhaltbarkeit des rein mythologischen und um die
Defizite des eben beschriebenen christlichen Interpretationsmusters
unternahm 1965 der niederländische Psychologe Adriaan D. de Groot
den interessanten Versuch, der Nikolaus-Problematik mit einem
psychoanalytischen Deutungsansatz näherzukommen.26 Ausgangspunkt seiner
Studie, die sich weniger als geschlossene Theorie, sondern eher als
skizzenhafter Denkanstoss versteht, ist die Beobachtung, dass sowohl im
Nikoiauskult als auch in der Nikolausfolklore für den Tiefenpsychologen
und Psychoanalytiker eine Überfülle von Fruchtbarkeits-, Geburts- und
Liebessymbolen erkennbar seien. Aus diesem Befund entwickelt
de Groot dann einen Problemzugang, der den heiligen Nikolaus zunächst
als einen «inoffiziellen Patron des Kindersegens» beschreibt2, und
danach konsequent mit Freudschen Kategorien weiterarbeitet. Hierbei
tun sich einige durchaus anregende Perspektiven auf, die dem Ethnologen

normalerweise verschlossen bleiben. Was speziell den dunklen
Begleiter des heiligen Nikolaus - in den Niederlanden der Swarte Pitt -
betrifft, so sieht de Groot dessen Ursprung zwar auch zunächst wie Meisen
im christlichen Dualismus zwischen Gut und Böse, gelangt dann



Sankt Nikolaus zwischen Katechese, Klamauk und Kommerz 67

aber vom psychoanalytischen Blickpunkt aus zu der bemerkenswerten
Folgerung: «It is true that Nicolaus fought the devil, but he tamed and
subdued him rather than driving him out... Taken together, St.Nicolas
and Black Peter can be seen to represent... the dyadic unity of flesh and

spirit, ofanimal and man, the integration of instinctual drive and moral
mastery.»21. In der Tat sind solche Überlegungen nicht von der Hand zu
weisen; aber sie fokussieren eben doch nur einen Teilaspekt der populären

Nikolaustradition. Die eigentliche Vielschichtigkeit der Brauchentwicklung,

ihre ungeheuer weiten Verästelungen, auch ihre Inkonsequenzen

und Irritationen vermag ein Annäherungsversuch mit allein
psychoanalytischem Erkenntnisinteresse nicht zu erfassen.

Eine Art integrierenden Ansatz zur Analyse der Nikolausbräuche, der
Elemente aus allen drei bisher genannten Interpretationsmodellen
aufgreift und weiterverwertet, hat 1978 Colette Méchin vorgelegt.29
Ausgehend von den volkstümlichen Verehrungsformen des Heiligen rund

um das Kultzentrum Saint-Nicolas-de-Port in Lothringen, versucht sie,

das Nikolausbrauchtum in Beziehung zu anderen jahreszeitlichen
Braucherscheinungen zu setzen. Dabei kommen immer wieder
fruchtbarkeitskultische Deutungsmuster zum Tragen, vor allem, wenn Sankt
Nikolaus - ähnlich wie bei de Groot - als Patron der jungen Leute und
des Ehestandes betrachtet und sein Gedenktag als hervorragender Termin

für die Partnersuche gewertet wird.30 Besonders exotisch aber wirkt
ein Kapitel über das regional begrenzte Frühlingsfest des Nikolaus, das in

Erinnerung an die Überführung der Gebeine des Heiligen nach Bari am
9. Mai 1087, in Lothringen am Pfingstmontag gefeiert wird. Von hier aus

spekuliert Méchin nämlich über mögliche Verbindungslinien zwischen
Nikolaus und Hexennacht, ja sogar zwischen der Bischofsfigur und
Pfingststrohmännem.31 So stellen sich die Brauchformen um Sankt
Nikolaus am Ende als ein völlig undurchsichtiges Handlungsgewirr voll
komplexer Symbole dar, deren jeweilige Bedeutungsgehalte nicht einmal

mehr annähernd auszuloten sind. Dass die fürchteinflössenden
Begleiter des Bischofs mit ihren häufig anzutreffenden Lärminstrumenten
Peitsche, Schellen und Kuhhorn von Méchin übrigens in die Nähe von
Wiedergängern gerückt werden, die «den Einbruch der Toten in die

Welt der Lebenden» ankündigen, verwundert angesichts des Gesamttenors

der Arbeit kaum noch.32 Alles in allem leistet die Autorin damit
eher einen Beitrag zur weiteren Mystifizierung als zur schrittweisen

Klärung der verschiedenen Phänomene des Nikolausbrauchtums.
Beachtung verdient noch ein letzter Deutungsansatz aus der Sicht der

Verhaltensforschung, den der Lorenz-Schüler Otto Koenig aus Wien auf
Einladung des Hamburgischen Museums für Völkerkunde 1980 erstmals



68 Werner Mezger

vorgestellt hat. Koenig visiert ausschliesslich die wilden Nikolausbräuche

maskierter junger Burschen, das sogenannte «Klaubaufgehen»,
in Osttirol und in der Gastein an und untersucht hier besonders
markante Elemente im Verhalten der Brauchträger.33 Dabei gelangt er zu
wichtigen Aussagen über deren jeweilige Intentionen, von allgemeinem
Imponiergehabe bis hin zu erleichterter Partnerwerbung im Schutz der
Maske. Diese verhaltenswissenschaftlichen Studien zum alpinen
Nikolausbrauchtum, die ihren Niederschlag unter anderem in über 20
Filmdokumentationen des Wiener Instituts für vergleichende Verhaltensforschung

gefunden haben", sind für die Volkskunde zweifellos eine

grosse Bereicherung. Wo Koenig allerdings sein eigentliches
Forschungsgebiet verlässt und aufdie historische Herleitung des

Brauchkomplexes, insbesondere aufdas genuine Verhältnis zwischen der
Nikolausfigur und der Schar der Klaubaufs, zu sprechen kommt, tun sich in
seiner Argumentation plötzlich merkwürdige Widersprüche auf. So
formuliert er zunächst ein sehr vielversprechendes und mit dem Standpunkt

der modernen Ethnologie völlig übereinstimmendes Postulat an
den wissenschaftlichen Umgang mit Bräuchen, das ausdrücklich vor der
Annahme starrer Kontinuitäten und vor mythologischen Begründungen
warnt. Wörtlich heisst es darin: «Jeder Versuch zur Analyse eines Brauches

muss..., vom psychischen Grundbedarf des Menschen und seinen

spezifischen Möglichkeiten zur Lebensbewältigung ausgehend, die

jeweilige ökologische Situation und die daraus resultierende
ökonomische Organisation in Rechnung stellen, um aufspezielle Motivationen

und Zielsetzungen zu schliessen. Je älter ein Brauch, je weiter seine

Verbreitung, desto tiefer in angeborenen Bedürfnissen müssen die Wurzeln

liegen. Es wäre falsch, seine Kausalität ins Mythisch-Numinose
abzuschieben...»33 Nur wenige Kapitel später aber praktiziert Koenig
dann selber genau das Gegenteil, indem er sich auf Otto Höflers
angeblich « einwandfreie» Identifizierung des Wilden Heeres der
germanischen Mythologie als winterlichen Umzug maskierter Burschen
beruft16 und daraus kritiklos folgert, dass im Auftritt der Klaubaufs ohne
Zweifel die am weitesten zurückreichende, archaische Brauchschicht zu
sehen sei, während die Figur des Nikolaus lediglich eine nachträgliche
Zutat bilde.37 Ja, er versucht diesen nicht gerade neuen Gedanken
schliesslich noch durch die ebenfalls bereits hundert Jahre vor ihm
aufgestellte Behauptung zu stützen, der greise christliche BischofNikolaus
inmitten der Klaubaufs müsse wohl auf Drängen der Kirche den heidnischen

«getreuen Eckhart» abgelöst haben, der einstens dem Wilden
Heer in Gestalt eines alten Mannes mit langem weissem Bart als Warner
und Platzmacher vorangeschritten sei.3" Stichhaltige Belege aber bleibt



Sankt Nikolaus zwischen Katechese, Klamauk und Kommerz 69

Koenig, wie bei solch einem Rückfall in uneingeschränkt mythologische
Argumentationsstrukturen schwerlich anders zu erwarten, schuldig. So

ist der Beitrag der Vergleichenden Verhaltensforschung zur Erhellung
des Nikolausbrauchtums gespalten: während er in sozialwissenschaftlicher

Hinsicht unbestritten neue Wege aufzeigt und dort auch erkennbar
weiterführt, bedeutet er für die geschichtliche Analyse der Brauchentwicklung,

die mit gesicherten Fakten arbeiten sollte, keinen Fortschritt,
sondern eher eine belastende Hypothek.

Nimmt man nun einmal sämtliche bisherigen Forschungsansätze
zusammen, so steht am Ende die ernüchternde Feststellung, dass eine
historisch einwandfreie Erklärung für die Herkunft und Rolle der finsteren

Gestalten im Nikolausbrauch, für ihre häufige zahlenmässige Dominanz

gegenüber der Bischofsfigur und überhaupt für die oft stärkere
Ausprägung der klamaukhaften vor den frommen Zügen des Brauchgeschehens

noch immer nicht existiert. Das reichlich vorhandene Quellenmaterial

einmal unter diesem speziellen Aspekt konsequent chronologisch
auszuwerten wurde nämlich bisher weitgehend versäumt. Selbst Karl
Meisen liess hier seine Möglichkeiten praktisch ungenutzt: einerseits

verstreute er die Fülle der von ihm beigebrachten Belege aufso viele
thematische Einzelfacetten, dass sich eine chronologische Synopse des

Gesamtmaterials für den Leser von selbst ausschliesst; und andererseits
beschränkte er sich in den beiden einschlägigen Kapiteln über die

Schreckgestalten und die dämonischen Züge im Nikolausbrauch auf
blosse ideengeschichtliche Begründungen, ohne konkret danach zu
fragen, wann und wo eigentlich welche wilden und unfrommen Phänomene

in der Geschichte des Nikolausbrauchtums erstmals nachweisbar
sind.39 Diesem Desiderat soll im folgenden wenigstens skizzenhaft
entsprochen werden.

2. Brauchentwicklung - sakraler Anspruch und profane Wirklichkeit

Die Keimzelle aller populären Adventsbräuche, die in irgendeiner
Form mit der Person des heiligen Nikolaus zu tun haben, bilden nach

heutigem Kenntnisstand ziemlich sicher die spätmittelalterlichen
Klosterschulen des nordfranzösischen Raums.4" Dort wurde es nämlich im
14. und besonders im 15Jahrhundert zunehmend üblich, am Nikolaustag
unter den Schülern einen Kinderbischof zu wählen, den man offenbar

ganz realitätsnah mit Pontifikalgewändern und mit den episkopalen In-
signien Krummstab und Mitra ausstaffierte und der so für ein paar Stunden

zumindest dem äusseren Anschein nach wie ein echter Oberhirte
agieren durfte.4' In welcher Beziehung diese Brauchinnovation zu dem



70 Werner Mezger

damals schon seit langem am 28. Dezember, dem Tag der Unschuldigen
Kinder, gefeierten Narren- oder Eselsfest stand, bei dem ebenfalls ein

Knabenbischof die Hauptrolle spielte, ist in der Forschung umstritten/2
Keinen Zweifel gibt es jedoch daran, dass das Bischofsspiel der
Klosterzöglinge und Chorknaben am 6. Dezember oder an dessen Vorabend
seine inhaltliche Begründung in dem speziellen Patronat des heiligen
Nikolaus für die lernende Jugend hatte; und dieses wiederum resultierte

aus der im 12. Jahrhundert - bezeichnenderweise auch in Nordfrankreich

- aufgekommenen sogenannten Schülerlegende, wonach der

wundertätige Bischof drei fahrende Scholaren zum Leben erweckt
haben soll, die auf ihrer Bildungsreise einem grausamen Mordanschlag
zum Opfer gefallen und von einem blutrünstigen Metzger sogar schon

zu Pökelfleisch verarbeitet worden waren. Seither galt Nikolaus im
Abendland als der grosse und wichtigste Beschützer der Schüler und
schliesslich der Kinder undJugendlichen überhaupt, was die Brauchphänomene,

die sich im Laufe der Zeit um ihn herausbildeten, natürlich

ganz entscheidend prägte.43

Für den Diffusionsprozess des ältesten bekannten Nikolausbrauches
in Form des Bischofsspiels bot dessen Bindung an den kirchlich-klösterlichen

Lebensbereich übrigens Voraussetzungen, wie sie günstiger sonst

nirgends hätten sein können. Gerade zwischen den Klöstern bestanden
nämlich verblüffend gut funktionierende Kommunikationssysteme und
Austauschmechanismen, die - wie etwa grossräumig angelegte
Untersuchungen zur Entwicklung der Psalterillustration zeigen44 - das praktisch

identische Auftreten bestimmter Gedanken, Bildmotive oder
Handlungsmuster binnen kürzester Zeit an geographisch weit
auseinanderliegenden Orten ermöglichten. In der Tat gibt es denn auch seit
dem frühen 14. Jahrhundert schlagartig nicht nur aus Frankreich,
sondern ebenso aus Deutschland, England und aus den Niederlanden ein
dichtes Netz von Belegen für die Wahl des Knabenbischofs «in festo
Sancti Nicolai», die offenbar überall ganz ähnlich ablief4': der Hauptdarsteller

wurde prunkvoll ausgestattet, fast immer fand ein öffentlicher
Umzug statt, für die Schüler gab es kleine Aufmerksamkeiten, zumindest
aber ein besonderes Essen, und vor allem hatten sie schulfrei.

Eingeführt worden war das Bischofsspiel zum Nikolaustag, das ja
ohnehin nur mit ausdrücklicher Billigung durch die Klosteroberen
stattfinden konnte, zunächst zweifellos aus katechetischen Gründen. In einer
Zeit, die nach Veranschaulichung religiöser Mysterien formlich drängte,
in der zu allen wichtigen Terminen des Kirchenjahrs geistliche Spiele
aufgeführt wurden46 und in der nicht zuletzt die grossen Figuralprozes-
sionen entstanden4', lag es nahe, am Nikolausfest einen Akteur mit



Sankt Nikolaus zwischen Katechese, Klamauk und Kommerz 71

Krummstab und Mitra auftreten zu lassen, der die Erinnerung an den

Bischofvon Myra augenfällig machen sollte. Dass die Rolle des jugendlichen

Bischofsdarstellers dabei von vornherein nicht allzu ernst, sondern
eher heiter aufgefasst wurde, dürfte von den verantwortlichen Klerikern
wohl durchaus intendiert gewesen sein; denn einerseits kam dies der
Mentalität der halbwüchsigen Brauchträger geschickt entgegen, und
andererseits müsste ihnen Sankt Nikolaus dadurch als um so milderer
und liebenswerterer Patron erscheinen.

Schon sehr bald traten dann aber doch Entwicklungen ein, die von der

geistlichen Obrigkeit bei aller selbst auferlegten Nachsicht nicht mehr
uneingeschränkt gutgeheissen werden konnten. So entbrannten zum
Beispiel in Hamburg derart erbitterte Prestigekämpfe darum, wer die
Rolle des Knabenbischofs spielen dürfe, dass bereits 1305 eine «Concordia

inter senatum Hamburgense et capitulum de eligendo episcopi pue-
rorum in festo beati Nycolai» erlassen werden müsste, in der auf jede
Übertretung der dort formulierten Vorschriften strenge Strafen gesetzt
wurden.48 In Worms beklagte sich die Bürgerschaft 1307 beim Bischof
über die schlimme Ausgelassenheit der Schüler während ihres adventlichen

Bischofsspiels, was dessen schärfere Reglementierung und engere
zeitliche Eingrenzung zur Folge hatte.49 Ziemlich unerträglich muss
dann im Laufe der Zeit auch die Bettelei der Schüler geworden sein, weil
diese den Umzug mit dem episcopus puerorum am Nikolausfest immer
mehr zu einem Heischegang umgestalteten und dabei der Bevölkerung
gegenüber aufsässig wurden.'" Und schliesslich scheint es zu Beginn des

15Jahrhunderts eine regelrechte Inflation von unberufenen Bischofsgestalten

gegeben zu haben; denn 1435 sah sich keine geringere Institution
als das Konzil von Basel genötigt, den Unfug zu verbieten, dass «etliche
auf gewisse Festtage mit Infein (Mitren), Stab und Kleidung wie die
Bischöff den Segen geben, Täntz, Zechen und andere Gauckelspiel
anrichteten.»51 An welchen Festtagen im Jahr solche Pseudobischöfe

genau ihr Unwesen trieben, geht aus der Verordnung des Konzils zwar
nicht hervor; es kann sich aber primär eigentlich nur um den Nikolaustermin

gehandelt haben, an dem der Auftritt eines Bischofsdarstellers

mit Gefolge ohnehin üblich war. Und dass hier - aus Konkurrenzgründen
ebenso wie zur Befriedigung der allgemeinen Spiellust - aus dem

einen Bischof mitunter auch mehrere wurden, liegt auf der Hand.
Was die jugendlichen Brauchträger bei ihren Aktivitäten am meisten

faszinierte, war offenbar die Möglichkeit des vorübergehenden
Ausbruchs aus der Alltagsrealität und des Eintauchens in eine Spielwirklichkeit.

Als Vehikel dafür dienten zunächst entsprechende Verkleidungen
und schliesslich in zunehmendem Masse auch Gesichtsmasken. Ver-



72 Werner Mezger

schiedene Quellen des 15.Jahrhunderts berichten jedenfalls ausdrücklich,

dass die Akteure des Bischofsspiels absolut unkenntlich «in larvis>

herumgelaufen seien.'2 Genau damit aber näherte sich das

Brauchgeschehen am Nikolausfest zumindest in seinen äusseren Merkmalen
einem anderen Brauchkomplex an, der seit etwa 1400 ebenfalls mächtig
expandierte: der Fastnacht.'3 Die häufigste dort anzutreffende Maskierung

war das ganze 15.Jahrhundert über noch nicht etwa der Standardnarr

- er wurde erst wesentlich später zur dominierenden Figur der tollen

Tage -, sondern der Teufel.'4 Und Teufelsdarsteller wiederum agierten

keineswegs nur innerhalb der Fastnacht; vielmehr traten sie mit
nahezu gleicher Intensität auch dasJahr über bei geistlichen Spielen und

Figuralprozessionen in Erscheinung, damit den Gläubigen so jeweils das

ganze Spektrum der Heilsgeschichte von deren leuchtenden Vorbildern
bis hin zu den schlimmsten Vertretern des Bösen vor Augen geführt
wurde.55 Das ausserordentlich starke Interesse am Rollentyp des Teufels

hatte zur Folge, dass einschlägige Kostüme und Masken in reicher Zahl
vorhanden waren. Zunächst sammelten sie sich im Fundus der Kirchen
und Klöster, von wo sie auch für die Verwendung in der Fastnacht entliehen

wurden, bis dort der Aufmarsch an vermummten Schreckgestalten
schliesslich derart überhand nahm, dass die Aktiven sich für das

fastnächtliche Treiben eigene Gewänder und Masken zulegten.
Aus Überlingen ist dazu ein schönes Beispiel überliefert. Ein ungefähr

von 1496 stammender Ratserlass der Reichsstadt besagt nämlich, dass

ein im Besitz der Heiligenpflege der Pfarrei Sankt Nikolaus"' befindliches
Teufelskostüm, das übersjahr bei Prozessionen getragen wurde, auch für
die profane Nutzung während der Fastnachtstage zur Disposition stand.

Wörtlich heisst es zu den Modalitäten des Entleihens und der Rückgabe:
«Item ewer der ist, der das tewfel häs von sannt Niclaspfleger entlehnet
hab oder das innhett den pflegern zugehörig, der soll inen das widerumb
anntwurtten.» Und besonders interessant ist der Zusatz: «Wo aber ainer
ein tewfelhäs vber sein eigen costen gemacht hatte, der mag dasselb

haben, doch das er gut willig seye, das in den Crutzganng gott zu lob dar-
lyhen.»57 Offenbar wurde also auch umgekehrt erwartet, dass die von
den Bürgern eigens für die Fastnacht angefertigten Teufelsgewänder das

Jahr hindurch ebenso selbstverständlich für Prozessionen (Crutzganng)
zur Verfügung gestellt werden sollten.

Angesichts dieses reichen Bestandes an Teufelskleidern in Kirchen-
wie in Privatbesitz und angesichts der enormen Popularität von
Teufelsauftritten bei verschiedensten Spielanlässen imJahr konnte es eigentlich
gar nicht ausbleiben, dass irgendwann auch im Zusammenhang mit dem

Bischofsspiel des Nikolausfestes Teufelskostüme auftauchten. Zum



Sankt Nikolaus zwischen Katechese, Klamauk und Kommerz 73

einen müsste eine solche Erweiterung des Figurenrepertoires der
allgemeinen Spielbegeisterung des Spätmittelalters und dessen Wunsch
nach dramatischer Ausgestaltung jeder zeichenhaften Handlung
entgegenkommen, und zum anderen lag es ganz auf der Linie des christlichen

Dualismusmodells, der positiven Bischofsfigur einen oder mehrere

negative Gegenspieler zuzuordnen. In der Tat trat die vermutete
Entwicklung denn auch schon in den ersten Jahrzehnten des

15. Jahrhunderts ein, und sie nahm offenbar binnen kurzem so heftige
Formen an, dass sich die Obrigkeiten genötigt sahen, dagegen
einzuschreiten. Einem Ratserlass der Stadt Basel von 1418 verdanken wir
hierzu wichtige Hinweise. Er lautet: «So ist ouch ein nüwe gewonheit
hie ufTerstanden, daz man im atvent anfaht in Bökenwise ze gonde und
erber lüte zu überfallende in iren hüsern, davon dik (oft) gebrest
ufTerstanden ist und noch tun möchte. Darumb so hand Rat und meyster
erkent, üch geheissen sagen und gebieten, daz nyemand me von disshin
in Böken wise gon sol, untz (bis) uff der pfaffenvasnacht nehst
kommend.»5" Diese in ihrem vollständigen Wortlaut bisher so gut wie nicht
zur Kenntnis genommene Quelle hat für die Deutung des gesamten
Nikolausbrauchtums eine entscheidende Schlüsselfunktion. Durch sie

wird nämlich der teilweise noch bis heute vertretene mythologische
Ansatz endgültig widerlegt, besagt sie doch klipp und klar, dass die
Auftritte von Schreckmasken im Advent keineswegs etwa in «graue
Vorzeit» zurückreichen, sondern dass es sich dabei um eine erst am Anfang
des 15.Jahrhunderts aufgekommene «neue Gewohnheit» handelt. LJnd

ebenso unmissverständlich räumt die Basler Verordnung mit der fixen
Idee vom angeblichen Fortleben mittwinterlicher Lärmumzüge
heidnisch-germanischer Männerbünde im Nikolausbrauch auf Es waren
ganz einfach Fastnachtsvermummungen, die da plötzlich noch ein zweites

Mal imjahr, kurz vor Weihnachten, hervorgeholt wurden; und dieser

Entwicklung wollte nun der Rat wieder Einhalt gebieten, indem er den
einreissenden Dämonenspuk während der Adventszeit untersagte und
das Tragen finsterer Maskierungen ausdrücklich nur für die Tage vor
dem Aschermittwoch gestattete.

Was in dem Basler Ratsbeschluss von 1418 allerdings noch fehlt, ist

eine letzte Bestätigung dafür, dass die damals üblich gewordenen
Teufelsauftritte im Dezember auch tatsächlich in direktem Zusammenhang
mit dem Bischofsspiel der Schüler standen. Eventuell verbleibende
Zweifel hieran räumt jedoch ein zweites Mandat des Basler Rats von
1420 aus, in dem das zweiJahre zuvor ausgesprochene Verbot nochmals
bekräftigt wurde. Nun wählten die Stadtväter nämlich folgende
Formulierung: «Als man dis hochzit (Weihnachten) und davor bischofe



74 Werner Mezger

machet, bede, herren und schüler, und denen zu dienst tüfel louffent,
heissent üch unser herren sagen, daz sy nit wellent, dz yemant in tüfels

wise louffen solle in den kilchen noch in der Stadt, wand dadurch got/,
dienst gehindert und gewirret wird.» Hieraus geht nun ganz eindeutig
hervor, dass die zu Beginn des 15.Jahrhunderts einsetzenden,
vorweihnachtlichen Streifzüge junger Leute in diabolischen Vermummungen
nicht etwa irgendeine isolierte Brauchinnovation waren, sondern dass

die Teufelsmasken sich wirklich unmittelbar im Anschluss an die zur
Adventszeit schon länger üblichen Schülerbischöfe herauskristallisiert
hatten, denen sie, wie es wörtlich hiess, «zu Dienst liefen». Die Faszination

des wilden Dämonentreibens im Schlepptau der Bischofsdarsteller

muss für die Akteure enorm gewesen sein. Jedenfalls sahen sich die
Basler Behörden gezwungen, von nun an alle paarJahre erneut dagegen
einzuschreiten. 1432 versuchten sie - diesmal sogar unter Androhung
empfindlicher Strafen - sicherzustellen, dass während der Weihnachtszeit

«niemand in tüfels hüten (Häuten) louffen solle, noch in Bökenwise

gon.» 1436 wiederholten sie das Verbot in fast gleichem Wortlaut; weitere

Initiativen entsprechenden Inhalts folgten 1441 und 1447.59 Die neue
Brauchpraxis derJugend aber war offenbar stärker als alle
Reglementierungsbestrebungen der Obrigkeit.

Dass es sich hier um kein bloss auf Basel oder Oberdeutschland
beschränktes Einzelphänomen handelte, sondern dass andere Städte

etwa im niederdeutschen Sprachraum während jenerJahrzehnte genau
dieselben Vorgänge verzeichneten, beweist eine Braunschweigische
Stadtrechtsquelle von 1408, in der es heisst: « Vortmer is hyr eyn wonheit,
dat de junghen lüde pleghen to hebende eyne kumpanye, also dat se

lopen schoduwel (Schauteufel) in den hillighen daghen to wynachten.»6"
Von zahlreichen weiteren Orten sind ähnliche Nachrichten erhalten. -
Ganz ohne Zweifel erlebte also das adventliche Maskenlaufen im
15.Jahrhundert eine ausgesprochen expansive Dynamik; und man wird
davon ausgehen müssen, dass das Bischofsspiel des Nikolausfestes bald

nur noch den äusseren Vorwand lieferte, um ganze Scharen junger Leute
in den tollsten Vermummungen ihr Unwesen treiben zu lassen. Übrigens
waren es nach 1400 auch längst nicht mehr nur die Scholaren, die als

Brauchträger fungierten, sondern inzwischen fanden die ledigen
Handwerksburschen, die «jungen Gesellen», an den zunehmend wilder
werdenden Formen der adventlichen Maskenzüge genauso Gefallen und
machten ihrerseits kräftig mit. Dadurch wiederum beschleunigte sich
die Diffusionsgeschwindigkeit der neu auftretenden Brauchelemente
weiter; denn nicht nur unter den Schülern und Studierenden gab es
einen raschen, grossräumigen Informationsaustausch, sondern gerade



Sankt Nikolaus zwischen Katechese, Klamauk und Kommerz 75

auch die jungen Handwerksgesellen verfügten durch ihre hohe Mobilität

über ein ausgedehntes Kommunikationssystem.
Von den geistlichen und weltlichen Obrigkeiten war die einmal in

Gang gekommene Eigengesetzlichkeit des vorweihnachtlichen
Umzugswesens in den Städten trotz aller Reglementierungsversuche
nicht mehr zu bremsen. Zwei Entwicklungstendenzen zeichneten sich
besonders deutlich ab: zum einen die zunehmende zeitliche Ausweitung
der Phänomene und zum andern der wachsende Umfang und die schubweise

Aufblähung der Figurenzahl. Spätestens um 1500 war es nichts

Aussergewöhnliches mehr, wenn Gruppen maskierter junger Leute die

ganzen vier Adventswochen hindurch, ja selbst schon am Martinstag,
lärmend herumstreiften; und ebenso hatte man sich daran gewöhnt, dass

die Bischofsgestalten in den Umzügen immer nebensächlicher wurden
oder vollends zur Lächerlichkeit absanken, während die Schar der Teufel

sich ständig ausdehnte und das Gesetz des Handelns weitestgehend
an sich riss. Verwunderlich ist diese Umgewichtung zugunsten der
Negativfiguren übrigens nicht: die Dämonenrollen boten den jugendlichen

Akteuren ganz einfach mehr «Spielraum» als der vergleichsweise
brave Part eines Bischofs. - Aus theologischer Sicht war das von der

ursprünglichen Nikolausidee reichlich entfremdete Umzugswesen der

Vorweihnachtszeit, wie es sich zu Beginn des 16Jahrhunderts darstellte,
praktisch kaum mehr zu rechtfertigen. Hatte es zuvor schon auf Seiten

der römischen Kirche wachsende Kritik gegeben, so kam Martin Luther
von seinem reformierten Standpunkt her schliesslich zu dem lapidaren
Urteil: «Gott kennet das Larvenvolk und Niclas Bischoffe nicht, sintemal
sie nicht lehren, noch einigs bischofflichs Amts pflegen.»61 Völlig abstellen

Hessen sich die adventlichen Umzüge später aber selbst in evangelischen

Territorien nicht.
Einen anderen Nikolausbrauch war Luther prinzipiell eher zu tolerieren

bereit, ja er praktizierte ihn zunächst offenbar sogar ohne grössere
Vorbehalte in seinem eigenen Hause: das heimliche Einlegen von
Kindergeschenken, die mit dem Namen des Bischofs von Myra verbunden
waren.62 Die Vorstellung von Nikolaus als unsichtbarem nächtlichem
Gabenbringer hatte sich aus dem Legendenstoffvon den drei verarmten
Jungfrauen entwickelt, die dadurch vor der Schande der Prostitution
bewahrt worden sein sollen, dass ihnen der Heilige, während sie schliefende

einen goldenen Apfel als Mitgift zuspielte.63 Aufgrund einer
Kompilation dieses Motivs mit dem Schülerpatronat des Bischofs war im
15. Jahrhundert - ursprünglich wohl wiederum im klösterlichen Umfeld

- die Gewohnheit entstanden, den Kindern je nach deren Folgsamkeit,

Lerneifer und religiösem Streben in der Nacht vom 5. auf den



76 Werner Mezger

6. Dezember grössere oder kleinere Geschenke vors Kamin, ans Bett, in

die Schuhe oder in eigens dafür gefertigte Papierschiffchen zu legen und
auf neugierige Fragen zu antworten, die Gaben stammten vom heiligen
Nikolaus persönlich.64 Wegen der stark pädagogischen Wirkung des

Brauchs und der Möglichkeit, ihn als Disziplinierungsmittel einsetzen zu
können, wurde er bald auch in den Privathäusern geübt, wobei sich in

der Art der geschenkten Gegenstände stets das Prinzip von Belohnung
und Bestrafung ausdrückte. So zählte der reformierte Autor Thomas
Kirchmair, genannt Naogeorgus, bereits um die Mitte des 16.Jahrhun¬
derts zu den klassischen Nikolausgaben der romtreuen «Papisten» für
ihre Kinder einerseits Esswaren wie Nüsse, Äpfel und Birnen und
andererseits «ein scharpffe rut».'" Gegen diesen erzieherischen Aspekt des

aus der altgläubigen Tradition kommenden Einlegens hatte Kirchmair
übrigens keine Vorbehalte, - was ihn allerdings störte, war die inhaltliche

Bindung des Brauchs an einen Heiligen. Die fatale Folge einer
solchen Praxis der Katechese für die Kinder sei, so schrieb er abschliessend,
«das sie wenden jr sin vnd gmüt / Von Gott / den glouben zu verletzen /
Jr hoffnung zu den heiligen setzen.»66 Genau das wollte natürlich auch
Martin Luther selbst vermeiden, und so versuchte er nachweislich ab

etwa 1545, die Bescherung der Kinder im Advent zwar beizubehalten,
aber in der Braucherklärung den aus reformatorischer Perspektive nicht
mehr vertretbaren Sankt Nikolaus gegen den Heiligen Christ auszutauschen.'"

Vermutlich ohne sich über die langfristige Breitenwirkung seiner

Umpolungsidee im klaren zu sein, legte er mit ihr den Grund dafür,
dass es später im deutschsprachigen Raum neben oder statt Nikolaus
einmal noch einen wichtigeren Geschenkebringer der Weihnachtszeit
geben sollte: das Christkind6".

Im selben Masse, in dem die reformierte Seite das vorweihnachtliche
Brauchtum von der Figur des heiligen Nikolaus abzukoppeln bestrebt

war, bemühten sich die Katholiken in der Epoche der Gegenreformation,

den Bischofvon Myra nun erst recht zu einem zentralen Instrument
ihrer Adventspädagogik zu machen. In Erinnerung an das sogenannte
Säuglingswunder, wonach Nikolaus als Kleinkind an den beiden
Abstinenztagen der Woche Mittwoch und Freitag die Mutterbrust nur einmal

genommen haben soll69, wurde von den Kindern erwartet, dass sie am
Vortag des Nikolausfestes bis zum Abend fasteten.7" Ansonsten hielt
man sie in den Wochen vor dem 6. Dezember zu besonders eifrigem
Gebet an, was später in Südwestdeutschland, in den katholischen Teilen
der Schweiz, in Vorarlberg und in Westtirol seinen sichtbaren Ausdruck
in der Einführung der sogenannten Klausenhölzer fand. Darunter sind
Zählhölzer zu verstehen, auf denen die Kinder ihre Gebetsleistun-



Sankt Nikolaus zwischen Katechese. Klamauk und Kommerz 77

gen durch eine entsprechende Anzahl von eingeschnitzten Zeichen

quantitativ dokumentierten und die sie dann am Nikolausabend vorzeigten,

um danach die erhofften Belohnungen zu empfangen. " Überhaupt
wurde Sankt Nikolaus innerhalb der römischen Kirche seit etwa 1550

immer mehr als der von himmlischer Warte kritisch prüfende, den
Zustand seiner Herde stets wachsam beobachtende « episcopus speculator»

verstanden - eine Bezeichnung nebenbei, der möglicherweise das

im niederdeutschen Raum bis heute als «Spekulatius» bekannte
Weihnachtsgebäck seinen Namen verdankt.'2

Unabhängig von den nach dem Augsburger Religionsfrieden
spürbaren Bemühungen der Katholiken um ein würdiges Andenken an den
Bischof von Myra durch katechetisch vertretbare Brauchformen und

ungeachtet des Bruchs der Protestanten mit dem Heiligenkult war
jedoch die ältere Brauchschicht nicht auszurotten: Sowohl in evangelischen

als auch in katholischen Territorien bestanden die einstens aus
dem Bischofsspiel zum Nikolaustermin erwachsenen wilden Maskenzüge

der Adventszeit fort. Ja gerade in reformierten Gebieten erweiterten

sie sich mit der Zeit sogar noch dahingehend, dass dort neben Nikolaus

bald ebenso das von Luther propagierte Christkind oder auch Sankt
Martin als grotesk entstellte Zentralfiguren herhalten mussten, letzterer
wohl vor allem deshalb, weil die Lutheraner den Namenspatron ihres
Reformators weniger konsequent aus der Erinnerung eliminierten als

andere Heilige und weil sie das Martinsfest unter Beibehaltung eines
Grossteils seiner traditionellen Brauchelemente als Namenstag Martin
Luthers weiterfeierten.'3 Wie sich die ausser Kontrolle geratenen
vorweihnachtlichen Maskenumtriebe schliesslich im 17. Jahrhundert in

evangelischen Territorien darstellten, entnehmen wir einem 1682

erlassenen Dekret des Herzogs Gustav Adolf von Mecklenburg. Und zwar
beklagte dieses - in der vergeblichen Hoffnung, den Vorgängen Einhalt
gebieten zu können -, dass während der gesamten Adventszeit «dem

gemeinen Gebrauch nach allerhand vermummte Personen unter dem
Namen des Christ-Kindleins, Nicolai und Martini, auff den Gassen

umher lauften, in die Häuser entweder willig eingeruffen werden, oder
auch in dieselbe sich hineindringen, dergestalt, dass den Kindern
eingebildet wird, als wäre es das ware Christ-Kindelein, welches sie
anzubeten angemahnet werden, Nicolaus und Martinus auch als Intercesso-
res bey demselben die Kinder zuvertreten sich annehmen, auch sonsten
andere nichtige, unchristliche, muthwillige Dinge in Worten und
Werken, vornehmen, und treiben...»'4 Ihre geschichtlichen Wurzeln, so
weiss das Dekret am Ende noch zu berichten, habe die geschilderte
«repraesentatio scandalosa» zweifellos in dem «abergläubischen und



78 Werner Mezger

abgöttischen Pabstthum, so gar wol, mutatis nominibus & personis,
stockfinstern Heydenthum.»'' Diese Einschätzung, dass es sich bei dem
adventlichen Mummenschanz im Laufder Zeit immer mehr um verzerrte

Formen vorreformatorischer Katechese handelte, war völlig richtig,
wobei der damalige Gebrauch des Reizworts «Heidentum» zur
Qualifizierung der Phänomene uns übrigens hellhörig machen sollte. In der

zitierten protestantischen Quelle von 1682 wurde die Bezeichnung
«heidnisch» nämlich eindeutig nicht im historisch-analytischen,
sondern allein im konfessionell-polemischen Sinn verwendet. Mit anderen
Worten: sie meinte keineswegs etwa «vorchristlich» oder gar «germanisch»,

sondern lediglich «unchristlich», weil katholischen Ursprungs
und damit der rechten evangelischen Lehre widersprechend.
Möglicherweise waren es Missverständnisse in genau diesem Begriffsfeld, die

später in der volkskundlichen Forschung zu den bekannten mythologischen

Deutungsversuchen des Nikolausbrauchtums geführt haben.

Wenn das mecklenburgische Dekret unter anderem davon berichtet,
dass die adventlichen Umzugsmasken häufig in die Häuser kämen und
dass sie sich dort besonders mit den Kindern befassten, so stand dahinter
offenbar bereits der Einfluss einer jüngeren Brauchpraxis, die sich inzwischen

vor allem in den katholischen Territorien Süddeutschlands
ausgebreitet und etabliert hatte. Hier muss nämlich das Bedürfnis, die
übliche Kinderbescherung am Nikolausfest dramatisch in Szene zu
setzen, spätestens von der Mitte des 17. Jahrhunderts an immer stärker

geworden sein, bis schliesslich aus dem einfachen nächtlichen E'mlege-

brauch mehr und mehr der aufwendigere abendliche Eini^rbrauch
wurde, bei dem Sankt Nikolaus als grossväterlich wirkende Autorität in

prächtigem Ornat und mit langem, weissem Bart leibhaftig in Erscheinung

trat. Die ersten gesicherten Belege für einen solchen Bischofsauftritt

im Familienkreis stammen übrigens durchweg aus Adelshäusern.76

So verkörperte zum Beispiel, wie aus erhaltenen Rechnungen hervorgeht,

am bayerischen Hof in München von 1680 bis 1696Jahr fürJahr der

Hofkapellmeister Enderes den Nikolaus.'2 Ab ungefähr derselben Zeit
mehren sich ähnliche Nachrichten auch in anderen Residenzstädten
südlich der Donau." Ob derEinkehrbrauch allerdings tatsächlich durch
den Adel innoviert wurde und sich von dort ins Bürgertum und schliesslich

ins bäuerliche Milieu hinein ausdehnte oder ob dieser Eindruck nur
aufgrund der besseren Quellenlage in herrschaftlichen Archiven
entsteht, bliebe durch eine Spezialuntersuchung zu klären. Am Anfang des

18. Jahrhunderts war die Haus- und Kinderbesuchsszene des Nikolaus
jedenfalls schon nicht mehr an ein bestimmtes gesellschaftliches Umfeld
gebunden, sondern begann zunehmend zum sozialen Allgemeingut zu



Sankt Nikolaus zwischen Katechese, Klamauk und Kommerz 79

werden. Die früheste Detailschilderung des Brauchablaufs verdanken

wir Abraham a Sancta Clara, der 1729 berichtet, dass am Vorabend des

6. Dezember gewöhnlich der «Nicola» komme, «die Kinder zu probiren
und zu examiniren, ob sie auch durch ihre Herren Lehrmeister, Hofmeister,

Schulmeister, Rechenmeister, Sprachmeister und andere Informa-
tions-Räthe wohl unterwiesen in Glaubens-Sachen, im Buchstabiren,

Sylbe theilen, Lesen und Schreiben, im Rechnen, in Sprachen etc.»79

Anschliessend referiert der Barockprediger sogar noch konkrete Einzelfragen,

die den Kindern bei dieser Gelegenheit üblicherweise gestellt
wurden.

Um dem Auftritt Nachdruck zu verleihen und seine pädagogische
Wirkung zu verstärken, kam Nikolaus aber meist nicht alleine in die

Häuser, sondern brachte allerlei weitere Figuren mit. Zum Beispiel
erwähnt schon die zitierte Quelle von 1729 ein Gefolge des Bischofs aus

Engeln und Teufeln."" Im Alpenraum sind diese Begleiter des Heiligen
wahrscheinlich in enger Wechselbeziehung mit dem Rollenbestand der

Nikolausspiele zu sehen, die dort, von kirchlicher Seite initiiert, ziemlich

genau zur selben Zeit mächtig aufblühten und die in ihrem exempla-
risch-moralisierenden Handlungsablauf mitunter sogar eigens auf die

Einkehrszene abhoben."1 In den gesamten anderen Gebieten vom
Voralpenland bis zur Nord- und Ostseeküste ist dagegen eher an eine
Figurenfluktuation zwischen den zählebigen, wilden Umzügen der
Vorweihnachtszeit und dem Einkehrbrauch zu denken, was übrigens für die

Alpenregion noch zusätzlich zum Einfluss der Nikolausspiele in

Betracht kommt. Wie unentwirrbar die Abstammungslinien und
Verwandtschaftsverhältnisse von Fall zu Fall auch sein mögen, bis zur zweiten

Hälfte des 18.Jahrhunderts hatte sich eine riesige, über ganz
Mitteleuropa verzweigte Familie von Nikolausbegleitern entwickelt, deren

Mitglieder von Landschaft zu Landschaft unter wechselnden Namen

agierten. Ihre erste flächendeckende Katalogisierung und
geographische Einordnung ist mittlerweile in den Volkskundeatlanten der

Schweiz, Österreichs und Deutschlands greifbar."2 Um den Rahmen der

vorliegenden Studie nicht zu sprengen, müssen wir uns hier aufeine

einzige strukturelle Beobachtung beschränken, die allerdings von zentraler
Bedeutung ist: Sämtliche Begleiter des in die Häuser einkehrenden
Nikolaus lassen sich sehr klar entweder als Positiv- oder als

Negativgestalten identifizieren und fügen sich damit wiederum voll und ganz ins

christliche Dualismusdenken ein, wie es bereits in den Adventsumzügen
des 15Jahrhunderts mit dem Bischofaufder einen und den Schauteufeln
aufder anderen Seite manifest geworden war. Während in jener
spätmittelalterlichen Brauchschicht jedoch alsbald die Teufel die Oberhand



80 Werner Mezger

gewonnen und den Part des Bischofs zur lächerlichen Farce degradiert
hatten, wies das viel stärker pädagogisch ausgerichtete Modell des

barocken Einkehrbrauchs dem Heiligen eine wesentlich dominantere
Stellung zu. Hier waren die Negativfiguren nämlich - so wollte es zumindest

die Kirche - nicht zu eigenmächtigem Handeln belügt, sondern

mussten deutlich sichtbar Nikolaus als ihren Herrn anerkennen und ihm

zu Diensten sein. Wenn er ein Kind lobte, hatten sie sich still zu verhalten,

wenn er tadelte und strafte, durften sie aufsein Geheiss hin kurzfristig

Angst und Schrecken verbreiten, bis er ihnen wieder Einhalt gebot.
All diesen guten Absichten zum Trotz aber taten sich zwischen der

Realität des Einkehrbrauchs und seiner von der kirchlichen Adventspädagogik

intendierten Idealform schliesslich doch auch erhebliche Diskrepanzen

auf. So müsste bereits Abraham a Sancta Clara das gelegentliche
Vorkommnis eingestehen, dass «der Nicola einen Rausch hat und die

Stiegen herunter fället.» Ja, es heisst in seiner Kritik sogar noch weiter:
«und werden bey sothanen Nicolai-Possen oft silberne Messer und
Löffel verloren, dass man nicht wissen kan, ob der verstellte Nicola, oder
die Engel und Teuffei die grösste Dieb seyen.»"3 Offenbar bot also auch
die im Vergleich zu den praktisch regelmässig eskalierenden Strassen-

umzügen alten Stils sehr viel besser überschaubare jüngere Brauchform
der häuslichen Einkehr des Nikolaus keinerlei Sicherheit vor Entgleisungen.

Selbst die soziale Kontrolle durch den Familienkreis hielt die
Akteure nicht davon ab, immer wieder kräftig über die Stränge zu schlagen

und dabei den erzieherischen Auftrag gegenüber den Kindern gänzlich

zu vergessen. So verwundert es denn auch nicht, dass der am Abend
des 5. Dezember mit seinem Gefolge von Haus zu Haus gehende Bischof
Nikolaus, der eigentlich würdevoll hätte auftreten müssen, bisweilen
selbst zur Groteskfigur degenerierte und in manchen Gegenden zuletzt
nur noch als komischer «Nickel» oder als ungehobelter «Klaus» sein
Unwesen trieb." Für eine ganze Reihe von Orten der deutschsprachigen
Schweiz ist sogar noch bis in die jüngste Zeit das Drohwort gegenüber
unartigen Kindern bezeugt: «De bös Chlaus chunnt.»"'

Die Sonderentwicklungen der Einkehrszene konnten demnach in
zwei Richtungen gehen: das eine Extrem war die Ausdehnung der
Gefolgschaft des Nikolaus auf ein halbes Dutzend oder mehr Personen,
das andere die Reduzierung der Spielrollen aufeinen einzigen Darsteller,
dessen Part, wie eben geschildert, abgesehen vom Namensanklang mit
dem Bild des Bischofs von Myra, so gut wie nichts mehr zu tun hatte.
Beide Phänomene sind jedoch als Ausnahmen und keineswegs als Regel
zu betrachten. Der Normalfall des Einkehrbrauchs sah üblicherweise
zwei Akteure vor: Nikolaus und eine ihn begleitende Schreckgestalt.



Sankt Nikolaus zwischen Katechese, Klamauk und Kommerz 81

Diese einfache Figurenkonstellation hatte hinsichtlich ihrer Wirkung
einen doppelten Effekt: zum einen konkretisierte sich in ihr die
heilsgeschichtliche Antithetik zwischen Gott und Teufel, Himmel und Hölle,
Gut und Böse; und zum anderen personalisierte sie zugleich das pädagogische

Prinzip von Belohnung und Bestrafung, indem der Bischof die

eifrigen und folgsamen Kinder beschenkte und sein dunkler Knecht die
lernfaulen und unartigen unter ihnen züchtigte. Das waren klare
Zuordnungen, die alle am Brauchgeschehen Beteiligten, unabhängig von
ihrem Reife- und Bildungsgrad, ohne weiteres verstehen konnten.Wie-
weit übrigens der Umgang mit dem gebändigten Teufel gewissermassen
als immanenter Wesenszug des heiligen Nikolaus zu gelten hat, wäre
einmal in einer eigenen Untersuchung zu klären. Meisen zum Beispiel
weist daraufhin, dass ein besonders enges, gegensätzliches Verhältnis
zwischen dem Bischofvon Myra und dem Teufel schon von jeher in der

hagiographischen Überlieferung bezeugt sei."6 Bislang völlig unberücksichtigt

blieb in diesem Zusammenhang jedoch ein mindestens ebenso
interessanter ikonographischer Befund. Seit dem 13. und vor allem im
14.Jahrhundert gab es nämlich in weiten Teilen Europas einen Bildtypus,
wo der heilige Nikolaus bei der wunderbaren Rettung der Seeleute den
Teufel auf das Segel oder an den Mast des havarierten Schiffes bannt."7

Möglicherweise geht die verbreitete volkstümliche Vorstellung, dass zu
Nikolaus notwendig eine ihm unterworfene Dämonengestalt gehören
müsse, gerade auch auf solche frühen bildlichen Vorlagen zurück.

Zu dem im deutschen Sprachraum wohl bekanntesten Begleiter des

einkehrenden Nikolaus profilierte sich im Laufe der Zeit Knecht
Ruprecht. Folgt man Friedrich Vogt, so käme der Name von «rühperht»,
also von «rauher Percht», her und würde in den grösseren Kontext der
Perchtenläufe des Alpenraums verweisen."" Möchte man dagegen Karl
Meisen glauben, der den Ursprung der Figur nicht so weit im Süden,
sondern in Mitteldeutschland vermutet, so wäre Ruprecht aufgrund
gleichnamiger Gestalten in geistlichen Spielen ganz unmittelbar als

«diabolus personatus», als Teufelsdarsteller, zu sehen."9 Ob eine endgültige

etymologische Deutung und eine sichere genealogische Herleitung
überhaupt jemals noch möglich sein werden, bleibt angesichts der
dürftigen Quellenlage fraglich. Insbesondere lässt sich auch nur sehr vage
bestimmen, wann Ruprecht in engere Beziehung zum heiligen Nikolaus
trat. Zwar kommt schon in einem Lied des frühen 16.Jahrhunderts ein

gewisser «Knecht Ruprecht» vor; da aber dessen «Herr» nicht genannt
wird und der Text keinerlei sonstige Anhaltspunkte bietet, wäre die
Herstellung eines Zusammenhangs mit dem Bischofvon Myra reine
Spekulation.9" Sicher nachzuweisen ist der gemeinsame Auftritt der Figuren



82 Werner Mezger

Nikolaus und Ruprecht erst ab der zweiten Hälfte des 17.Jahrhunderts.
So bestätigtjohannes Praetorius in den 1663 erschienenen «Weihnachts-
frazzen», dass damals am adventlichen Einkehrbrauch neben Christus,
Sankt Peter und dem Engel Gabriel eben auch Nikolaus und Knecht
Ruprecht beteiligt gewesen seien. Seine Funktion in der Spielhandlung
charakterisiert der Bischofsbegleiter dort übrigens gleich selbst mit
folgendem Sprechtext:

«Ich bin der alte böse Mann,
der alle Kinderfressen kann.
Ich Ruprecht hab ' euch was zu sagen,
wie mir der heilige Christ hat aufgetragen,

er mit seinem Engel draussen,

und ich will euch die Kolbe lausen.»""

Dieses hier beschriebene Rollenklischee des Kinderschrecks, der die

unfolgsamen Sprösslinge mit der Rute straft, sie im eigens dafür
mitgeführten Rupfensack fortträgt oder sie gar an einem geheimen Ort zu
verschlingen droht, hat der Knecht Ruprecht im Nikolausbrauch bis

heute bewahrt. Vieles spricht dafür, dass in ihm eine jener angsteinflös-
senden Wahnfiguren aus dem Gruselkabinett voraufklärerischer
Pädagogik zum Leben erwachte, deren Bilder seit etwa 1650 verstärkt auf
Flugblättern kursierten, um im Rahmen der ohnehin strengen elterlichen

Erziehung als zusätzliches Disziplinierungsmittel eingesetzt zu
werden. Die Klaviatur des Schreckens reichte hier vom «Kindleinfresser»

über den «Mann mit dem Sack» bis hin zur «Butzen-Bercht», wobei
letztere schon vom Namen her dem Ruprecht wohl am nächsten steht.92

Gemeinsam ist all diesen Gestalten, dass sie die unbotmässigen Kinder in
Taschen, Körben oder Säcken von zuhause entführen und ihnen entsetzliche

Strafgerichte ankündigen, die in den grässlichsten Formen der
Tötung gipfelten. Die einzige Rettungschance besteht für die Kinder, so
betonen die Texte auf den Drucken, in der radikalen Abkehr von ihrem
bisherigen Fehlverhalten oder zumindest in einem festen Gelöbnis der
Besserung. Speziell der «Butzen-Bercht» werden in diesem Zusammenhang

Worte in den Mund gelegt, die genauso Knecht Ruprecht als

Begleiter des examinierenden Nikolaus bei der Einkehrszene sagen könnte:
«Ich thu den Frommen nichts, die Bösen will ich plagen... Wolt ihr euch
nun erweisen zu Haus und in der Schul, gottsfürchtig, fleissig,
fromm...»93

Die längste und durchgängigste Tradition unter den genannten
Schreckfiguren hat zweifellos der Kinderfresser. Wie hoch sein Bekannt-
heitsgrad bereits im ersten Viertel des 16.Jahrhunderts war, bestätigt



Sankt Nikolaus zwischen Katechese, Klamauk und Kommerz 83

neben einem Holzschnitt des in Strassburg und Augsburg tätigen Hans
VVeiditz von etwa 152094 wohl am besten der um dieselbe Zeit errichtete,
berühmte «Chindlifresser-Brunnen» des Bildhauers H.G. in Bern.95 Das

Motiv des Kinderfressers aber basiert seinerseits aufeiner noch viel älteren

Vorstellung, nämlich auf dem spätestens seit Dante Alighieris «Divina

Commedia» in der Ikonographie oftmals wiederkehrenden Bild des

Teufels, der die Seelen der Sünder verschlingt.96 Und genau dies ist nun
wiederum für die ideengeschichtliche Einordnung der Ruprechtfigur im
Nikolausbrauch von entscheidender Bedeutung: offenbar geht der
kinderschreckende Knecht des heiligen Bischofs - wenngleich nicht ganz
so unmittelbar, wie Meisen vermutet - letzten Endes eben doch auch auf
den Teufel und damit auf christliches Gedankengut zurück.

Ungeachtet aller theologischen Präferenzen war die Rolle des

Ruprecht den Brauchausübenden bald erkennbar wichtiger als diejenige
der eigentlichen Hauptperson der Einkehrszene, des Nikolaus. Einmal
mehr begegnet uns damit jene Gesetzmässigkeit, die wir bereits aus
früheren Phasen der Brauchentwicklung kennen: Negativrollen mit
teuflisch-dämonischen Zügen werden wegen der ihnen innewohnenden

grösseren Entfaltungsmöglichkeiten von den Akteuren stets wesentlich
mehr geschätzt als die ungleich zahmeren Rollenklischees der Heiligen.
Es war demnach geradezu zwangsläufig, dass sich der Knecht Ruprecht
äusseren Reglementierungen gegenüber auf Dauer sehr viel resistenter

zeigte als Nikolaus selbst. Wo dieser - etwa in protestantischen Gebieten

- allmählich aus dem Einkehrbrauch verdrängt wurde, da blieb am Ende
nicht selten Ruprecht als alleiniger adventlicher Hausbesucher übrig.9'
Aber auch selbst in solchen Fällen, in denen der heilige Christ an die
Stelle des Nikolaus trat, konnte sich Ruprecht noch häufig genug halten
und begleitete fortan das Christkind als seinen neuen Herrn.9" - Und
schliesslich blieb ein weiterer Effekt nicht aus, der bei attraktiven Rollen
innerhalb eines Brauchkomplexes ebenfalls oft zu beobachten ist: die

Multiplikation der ursprünglichen Einzelfigur zu einer ganzen Gruppe
von Gestalten gleichen Typs und die zeitliche Ausdehnung ihres primären

Aktionstermins durch die Suche nach zusätzlichen Auftrittsgelegenheiten.

Dass es dazu mindestens in manchen Gegenden tatsächlich

gekommen ist, bestätigt eine Quelle aus Thüringen, nämlich die am
1. Dezember 1702 vom Fürstlich-Hennebergischen Landeskonsistorium
in Schleusingen erlassene «Instruction für den Knecht Ruprecht». Darin
erhalten die Scholaren als Träger des Einkehrbrauchs genaue Vorschriften

für die Form und Dauer ihrer Aktivitäten in Maske und Kostüm.
Unter anderem wird bestimmt, dass das «Herumgehen nicht länger
als auf den Nicolausabend eine Stunde, auf den Weihnachtsabend aber



84 Werner Mezger

drei Stunden währen soll.» Und der 3. Absatz stellt vor allem klar, dass

«der Knecht Ruprecht's dann auf den Nicolausabend nicht mehr als

Einer, auf den heiligen Weihnachtsabend aber Drei hiermit zugelassen
werden.»99 Ob diese Beschränkungen freilich eingehalten worden sind,

entzieht sich unserer Kenntnis.
Der Wandel der ökonomischen und gesellschaftlichen Verhältnisse

im 19. Jahrhundert bewirkte, dass der Einkehrbrauch vor allem in den

Städten einen Veränderungsprozess durchmachte, dessen Grundtendenzen

sich mit zwei Schlagwörtern charakterisieren lassen: Säkularisierung

und Verbürgerlichung. Am deutlichsten sichtbar wurde dies in der
Kreation einer neuen Brauchgestalt, nämlich des Weihnachtsmanns. Als
stark verweltlichte Kompromissfigur aus katholischen und evangelischen

Anschauungen wie auch aus germanisch-mythologischem
Gedankengut, das wohl bereits durch die damalige Altertumskunde in

die Brauchpraxis vermittelt worden war, begann er die zuvor allein
üblichen, noch klar religiös determinierten Gabenbringer der Adventszeit,
Sankt Nikolaus und den heiligen Christ samt ihren Begleitern, zunehmend

abzulösen. Dass sein Hauptverbreitungsgebiet zunächst im
protestantischen Norden Deutschlands lag, wo die bräuchlichen Traditionsbindungen

durch die Eingriffe der Reformation ohnehin manchen Bruch
erfahren hatten, verwundert nicht.'"" Das äusserliche Erscheinungsbild
des Weihnachtsmanns wurde offenbar ganz entscheidend durch den
Maler Moritz von Schwind geprägt, der 1847 für die auflagenstarken und
in mehreren Ländern vertriebenen «Münchner Bilderbogen» eine Figur
des «Herrn Winter» entwarf"" Diese Personifikationsallegorie der kalten

Jahreszeit als alter Mann mit langem Bart, dickem Kapuzenmantel,
Fellstiefeln und einem Christbäumchen in der Hand wurde über
Kommunikationskanäle, die einmal genauer zu untersuchen blieben, nach

einigen Erweiterungen schliesslich zum Klischee des neuen Kinderbe-
scherers am 5. oder 6. Dezember. Ohne eine solche Zwischenstufe der
Profanierung wäre es übrigens ein gutes Menschenalter später auch
kaum möglich gewesen, im kommunistisch gewordenen Russland den
weihnachtlichen Gabenbringer vollends total zu entkirchlichen und
Nikolaus wie Christkind kurzerhand durch «Väterchen Frost» zu ersetzen,

ein nichtsdestotrotz beachtlicher Kraftakt der Staatsführung, wenn
man bedenkt, dass Nikolaus innerhalb der Ostkirche als der mit Abstand
beliebteste Heilige überhaupt gilt."12

Das eigentlich Neue am deutschen Weihnachtsmann des 19.

Jahrhunderts war seine oberflächliche Universalität. Dazu gehörte insbesondere,

dass durch ihn die für den alten Einkehrbrauch typische, strenge
personelle Trennung zwischen den Prinzipien der Belohnung und



Sankt Nikolaus zwischen Katechese, Klamauk und Kommerz 85

Bestrafung aufgehoben wurde, indem er sowohl Eigenschaften des

himmlischen Kinderfreunds Sankt Nikolaus als auch Wesenszüge des

dämonischen Kinderschrecks Knecht Ruprecht auf sich vereinte. An
den Details der Kostümierung und Ausstaffierung des Weihnachtsmanns

lässt sich diese Vermengung von ursprünglich zwei Figuren zu
einer Person nach wie vor ablesen: die rote Standardfarbe seiner
Kleidung rührt eindeutig von den bischöflichen Pontifikalgewändern des

heiligen Nikolaus her, der Zuschnitt des Mantels zur Kapuzenform sowie
Pelzbesatz und Stiefel sind dagegen Anleihen beim Knecht Ruprecht.
Von letzterem hat die neue Brauchgestalt auch die Ruten übernommen,
während die mitgeführten Gaben wiederum am Bild des mildtätigen
Nikolaus anknüpfen. Der obligatorische, mächtige Rupfensack
bekommt beim Weihnachtsmann ambivalente Funktion. Für die artigen
Kinder birgt er Geschenke, auf die ungezogenen wirkt er einschüchternd,

da er ja jederzeit auch zum Transportmittel für Bösewichte
umfunktioniert werden könnte. Der Bischofsstab des Nikolaus endlich,
wichtiges Zeichen kirchlicher Würde, verflacht in der Hand der
Surrogatfigur zum unverbindlichen Wanderstock oder allenfalls - man erinnere

sich an Moritz von Schwind - zu einem kleinen Christbaumtänn-
chen. - Anders als Sankt Nikolaus und der heilige Christ verkörpert also

der Weihnachtsmann nicht mehr ein primär religiös orientiertes Leitbild,

sondern es war in erster Linie eine soziale Funktion, die ihm zufiel:
in seiner gleichzeitigen Liebenswürdigkeit und Bedrohlichkeit, verbunden

mit der Attitüde des Übernatürlichen, repräsentierte er für die Kinder

eine von aussen kommende, über die hausinterne Allmacht des

Familienvaters noch hinausreichende, quasi nicht mehr hinterfragbare
Autorität, die den Erwachsenen als willkommenes Hilfsmittel bürgerlicher

Erziehung diente.
Der Weihnachtsmann war die letzte grosse Innovation unter den

adventlichen Brauchgestalten; danach hat deren Kreis keine eigentlich
substantiellen Veränderungen mehr erfahren. Seit dem 20.Jahrhundert
vollziehen sich lediglich noch gewisse Schwerpunktverlagerungen
innerhalb der bereits bestehenden Elemente der Nikolausfolklore, wobei
die Zielrichtungen hier keineswegs einheitlich sind, sondern einander
teilweise sogar fast paradox zu widersprechen scheinen. So zeichnet sich

einerseits eine deutliche Tendenz zum möglichst überlieferungsgetreuen

Bewahren des regionalen Brauchbestands ab, die wohl aus der
nach 1900 immer bewusster organisierten Traditionspflege resultiert,
während sich andererseits auch der genau umgekehrte Trend zur
überregionalen Einebnung kleinräumig gegliederter Brauchlandschaften
beobachten lässt, der vermutlich eine Folge der vor allem nach dem



86 Werner Mc/.ger

Zweiten Weltkrieg eingetretenen totalen Vermarktung von Nikolaus
und Weihnachten durch die Konsumwirtschaft und die Massenmedien
ist. Angesichts derart vielfältiger und zudem von Fall zu Fall noch
unterschiedlich zu gewichtender Faktoren, die das Gesamtspektrum der
Nikolausbräuche heute bestimmen, muss es nicht verwundern, wenn
dieses sich jedem simplifizierenden Zugriffsversuch ethnologischer
Forschung sofort wieder entzieht. Immerhin reicht der voll entfaltete
Fächer der gegenwärtigen Brauchphänomene vom anonymen Einlegen
der Kindergeschenke bei Nacht bis zur realen Einkehr des Bischofs
Nikolaus oder eines anderen Gabenbringers mit einem oder mehreren
Begleitern in die Häuser, von den archaisch anmutenden Maskenzügen
bis zu den historischen Nikolausspielen des Alpenraums und nicht
zuletzt vom Bild des Weihnachtsmanns auf Postkarten, in Kinderbüchern

und in der Werbung bis hin zu den einschlägigen Angeboten der
Süsswarenindustrie. Um den kulturgeschichtlichen Entwicklungspro-
zess, der zwischen der Legende des grossen Heiligen von Myra und den

Legionen uniformer kleiner Schokoladennikoläuse im Weihnachtsangebot

der Supermärkte liegt, auch nur annähernd erklären zu können,
bedarf es zweifellos einer sehr komplexen Brauchtheorie.

(wird fortgesetzt)

Anmerkungen

' Den umfassendsten Überblick hierüber geben die Teile I und II der grossen
Arbeit von Karl Meisen: Nikolauskult und Nikolausbrauch im Abendlande. Fane kult-
geographisch-volkskundliche Untersuchung (Forschungen zur Volkskunde, 9-12).
Düsseldorf 1931 (Neudruck 1981),50-389, ferner 527-531.

" Gustav Anrieh: Hagios Nikolaos. Der Heilige Nikolaus in der griechischen
Kirche. Texte und Untersuchungen. 2 Bde. Leipzig/Berlin 1913 und 1917, hier: Bd.2,
241 ff. und 509 IT.

1 K.Meisen (wie Anm. 1), 216ff. - Eine übersichtliche Stichwortliste der wichtigsten

Wunderlegenden um den heiligen Nikolaus, geordnet nach Herkunft und
Popularität, findet sich bei Leander Petzoldt: Nikolaus von Myra (von Bari). In: Lexikon
der christlichen Ikonographie. Hg.v. Engelbert Kirschbaum und Wolfgang Braunfels.
Bd. 8. Rom/Freiburg i.Br./Basel/Wien 1976, 46.

4 K. Meisen (wie Anm. 1), 60f.
5 K. Meisen (wie Anm. 1), 94ff.
6 K.Meisen (wie Anm.l), 126-171.
' Die bislang ausführlichste Untersuchung hierzu stammt von Hans Schuhladen:

Die Nikolausspiele des Alpenraumes. Ein Beitrag zur Volksschauspielforschung
(Schlern-Schriften, 271). Innsbruck 1984.

8 Zu den zahlreichen Schreckgestalten im Nikolausbrauch wie auch zu den
verschiedenen Bezeichnungen der Nikolausfigur selbst und ihrer Varianten siehe spe-



Sankt Nikolaus zwischen Katechese, Klamauk und Kommerz 87

ziell für die Schweiz: Atlas der schweizerischen Volkskunde (ASV), Karten 151-153:
Nikolaus (Name, Datum, Begleiter, Aussehen), dazu Kommentar II, 1-13; für
Deutschland: Atlas der deutschen Volkskunde (ADV) III: Nikolaustag (Namen,
Gestalten, fermine) und IV: Nikolaus, Gestalten der Weihnachtszeit; für Osterreich:
Österreichischer Volkskundeatlas (ÖVA), Kartenblätter 88-89: Nikolausbrauchtum I
und II, dazu Kommentar v. Edith Hörandner 1981/VIII, 1-26. - Ferner: Paul Geiger:
Deutsches Volkstum in Sitte und Brauch. Berlin/Leipzig 1936, 140ff.

9 Regina Bendix/Theo Nef: Silvesterkläuse in Urnäsch (Appenzeller Brauchtum.
Bd. 1. Hg. v. Walter Irniger). Urnäsch 1984, 50fT.

"' Helmut Dölker: Martin und Nikolaus. In: Württembergisches Jahrbuch für
Volkskunde 1957/58, 100ff; Werner Mezger: Der Martinstag. Brauchtum im
Spannungsfeld zwischen Ökonomie und Katechese. In: Gottes Volk. Bibel und Liturgie im
Leben der Gemeinde. Lesejahr B. Heft 8. Hg. v. Hubert Ritt. Stuttgart 1988, 116ff.

11 Karl Weinhold: Weihnachtsspiele und -lieder aus Süddeutschland und Schlesien.

Wien 1875, 3.

Vgl. etwa: Otto Höfler: Das germanische Kontinuitätsproblem. Hamburg 1937.
Über die Unhaltbarkeit des von Höfler vertretenen Kontinuitätsbegriffs, der allzu oft
gar nicht mehr als Problem gesehen, sondern gleich zu einer Prämisse erhoben
wurde: Hermann Bausinger: Zur Algebra der Kontinuität. In: Kontinuität?
Geschichtlichkeit und Dauer als volkskundliches Problem. Hg. v. H. Bausinger und
Wolfgang Brückner. Berlin 1969, 9 fT.

13 Einen guten Einblick in die historische Entwicklung des Kontinuitätsdenkens
der älteren Volkskunde und des damit verknüpften methodischen Ansatzes gibt:
Bernward Deneke: Zur Tradition der mythologischen Kontinuitätsprämisse.
Fragestellungen des 17. und 18. Jahrhunderts bei Jacob Grimm. In: Kontinuität (wie
Anm. 12), 47ff.

14 Rudolf Kriss: Ist der volkstümliche Nikolausbrauch christlichen Ursprungs?
Eine kritische Betrachtung zu: Karl Meisen: Nikolauskult und Nikolausbrauch im
Abendlande. In: Wiener Zeitschrift für Volkskunde (1932), 42 ff.

15 Otto Höfler: Kultische Geheimbünde der Germanen. Bd. 1. Frankfurt/M. 1934,
16 ff

16 Adam Wrede: Nikolaus, hl. In: Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens.
Hg. v. Eduard Hoffmann-Krayer und Hanns Bächtold-Stäubli. Bd. 6. Berlin/Leipzig
1934/35, 1086fr.. bes. 1103ff.'

17 Oswald A. Erich / Richard Beiti: Wörterbuch der deutschen Volkskunde.
3. Aufl., neu bearbeitet von Richard Beiti unter Mitarbeit von Klaus Beiti. Stuttgart
1974, 599ff, s.v.«Nikolaus».

18 Walter Heim: Volksbrauch im Kirchenjahr heute (Schriften der Schweizerischen

Gesellschaft für Volkskunde, 67). Basel 1983, 25f.
19 Die von Otto Höfler zum Beweis herangezogenen «Berichte» des Strassburger

Predigers Geiler von Kaysersberg (Omeiss, XXXVlII, r.) und des schwedischen
designierten Erzbischofs Olaus Magnus (Historia de gentibus septentrionalibus,
Hb. XVIII, cap. XLV u. XLVI) über den Umgang des Wilden Heeres bzw. das Auftauchen

von Werwölfen zur Weihnachtszeit sind alles andere als etwa Schilderungen
real existierender Brauchphänomene, sondern schlichtweg erzählerische Wiedergaben

populären Aberglaubens und blühender Volksphantasie des 16.Jahrhunderts
(Höfler [wie Anm. 15], 19f. u. 22 ff).

2,1 Zu welch merkwürdigen Ideen die Lösungsversuche dieses Problems geführt
haben, zeigt die 1893 aufgestellte Hypothese von Alexander Tille, wonach die
Germanen im Herbst und Winter angeblich zwei grosse Schlachttermine hatten, einen
Anfang November und einen Anfang Dezember. Nach Einführung des Christentums
seien dann, so Tille, auf diese beiden wichtigen Schlachttage, den 11. November und
den 6. Dezember, die Feste des heiligen Martin und des heiligen Nikolaus gelegt worden

(Alexander Tille: Geschichte der deutschen Weihnacht. Leipzig 1893, 7). Völlig



88 Werner Mezger

ausser acht bleibt dabei die sehr viel näher liegende Frage, ob denn nicht die beiden

genannten Heiligenfeste nach und nach zu so markanten Einschnitten im Wirt
schaftsjahr wurden, dass sie ihrerseits den Ausschlag fur die Entstehung traditioneller
Schlachttermine gaben.

21 K.Meisen (wie Anm. 1), 2ff.
22 K. Meisen (wie Anm. 1), 307ff. und 39011'.
23 K.Meisen (wie Anm. 1), 427.
2; Vgl. K. Meisen (wie Anm. 1), 446ff.

K. Meisen (wie Anm. 1), 422. - An genau diesen Punkten setzten übrigens auch
Meisens Kritiker an, um den mythologischen Ansatz zu verteidigen. Siehe dazu etwa
R. Kriss (wie Anm. 14), 42 ff.

26 Adriaan D. de Groot: Saint Nicholas. A psychoanalytic study ofhis history and
myth. The Hague/Paris 1965.

27 A.D.deGroot (wie Anm. 26), 9.
28 A.D.deGroot (wie Anm.26), 174.
29 Colette Méchin: Saint Nicolas. Fêtes et traditions populaires d'hier et aujourd'hui.

Paris 1978. Eine (leicht gekürzte) deutsche Ausgabe des Buches, übersetzt von
Heide Werner und mit einem Vorwort von Gabriele Oberhauser, erschien unter dem
Titel: Sankt Nikolaus. Feste und Brauchtum in Vergangenheit und Gegenwart.
Saarbrücken 1982.

30 C. Méchin (wie Anm. 29, dt. Ausg.), 38ff
31 C. Méchin (wie Anm. 29, dt. Ausg.), 91 ff.
32 C. Méchin (wie Anm. 29, dt. Ausg.), 76ff

Otto Koenig: Klaubaufgehen. Ein Maskenbrauch in Osttirol und der Gastein.
Veröffentlicht aus Anlass einer Sonderausstellung des Hamburgischen Museums für
Völkerkunde in Zusammenarbeit mit dem Institut für Vergleichende Verhaltensforschung

der Osterreichischen Akademie der Wissenschaften (Wegweiser zur Völkerkunde,

24). Hamburg 1980.
34 O. Koenig (wie Anm. 33), 88 f. (Verzeichnis sämtlicher Filmtitel) und 87

(Verzeichnis der von Otto Koenig verfassten Publikationen zu den Filmen). Siehe ferner
die Fotodokumentation von Otto Koenig: Klaubauf- Krampus - Nikolaus. Maskenbrauch

in Tirol und Salzburg. Wien 1983.
35 O. Koenig (wie Anm. 33),9.
36 O. Höfler (wie Anm. 15), 7ff.
37 O. Koenig (wie Anm. 33), 45.
,8 O. Koenig (wie Anm. 3.3), ebda, unter Bezugnahme auf Otto Henne am Rhyn:

Die Deutsche Volkssage im Verhältnis zu den Mythen aller Zeiten und Völker. Wien/
Pest/Leipzig 1879. Zum «getreuen Eckhart» siehe auch O.Höfler (wie Anm. 15), 72 ff.

39 K. Meisen (wie Anm. 1), Kap. 16 u. 17, 416ff. u. 46ff.
4,1 K.Meisen (wie Anm. 1), 390ff.
41 K.Meisen (wie Anm. 1), 318ff
42 Die Einsetzung von Kinder- oder Narrenbischöfen am 28. Dezember, deren

spielerischen Anordnungen die wirklichen geistlichen Amtsinhaber sich zur
allgemeinen Erheiterung beugen mussten, erfolgte aufgrund einer Stelle des Magnifikats:
«Deposuit potentes de sede, et exaltavit humiles.» (Jacques Heers: Fêtes des fous et
Carnavals. Paris 1983, 170; dt. Ausgabe unter dem Titel: Vom Mummenschanz zum
Machttheater. Europäische Festkultur im Mittelalter. Deutsch v. Grete Osterwald.
Frankfurt/M. 1986, 194). Der Sinn dieser bewusst komischen Umkehrung bestehender

Hierarchien und des Rollentausches aufZeit lag demnach darin, die kirchlichen
Würdenträger an die Tugend der Demut zu erinnern und sie vor Amtsmissbrauch zu
warnen. Ganz andere Ziele scheint dagegen die Wahl eines «episcopus puerorum»
am Nikolausfest verfolgt zu haben, diente sie doch in erster Linie dazu, das Andenken
an den Bischofvon Myra lebendig werden zu lassen. - Trotzdem glaubt Karl Meisen
in dem Brauch vom Tag der Unschuldigen Kinder den direkten Vorläufer des
Knabenbischofsfestes am Nikolaustermin sehen zu dürfen, wobei er freilich weder die



Sankt Nikolaus zwischen Katechese, Klamauk und Kommerz 89

Zeitverschiebung um mehr als 20 Tage noch den tiefgreifenden Wandel der Intentionen

plausibel begründen kann (K. Meisen [wie Anm. 1], 30711'.). Hans Schubladen
zieht dagegen aus eben diesen bei Meisen unaufgelösten Widersprüchen den
Schluss, dass die Knabenbischofswahlen am 6. und am 28. Dezember zwei formal
zwar ähnlich scheinende, inhaltlich aber völlig getrennte Brauchkomplexe seien, die
bei der Analyse auf keinen Fall miteinander vermengt werden könnten
(FI. Schuhladen [wie Anm. 7], 216). Dietz-Rüdiger Moser aber gibt wiederum Karl
Meisen recht, indem er eine Vorverlagerung des Brauches vom 28.Dezember aufden
Nikolaustermin doch für wahrscheinlich hält. Und zwar sieht er den Grund für die
zeitliche Verlegung und den inhaltlichen Wandel darin, dass es bei dem Fest am
28. Dezember zunehmend zu Ausschreitungen gekommen sei und die Kirchenoberen
deshalb ganz gezielt versucht hätten, die wilde Kinderbischofsfeier alten Stils zu
einem leichter kontrollierbaren, gesitteten Patronatsfest des heiligen Nikolaus
umzufunktionieren (D.-R. Moser: unveröffentlichtes Vorlesungsmanuskript, dem Verfasser
der vorliegenden Studie freundlicherweise zur Verfugung gestellt). Die Diskussion
sollte in diesem Punkt weitergeführt werden.

43 K.Meisen (wie Anm. 1), 289ff. u. bes. 296ff.
44 Günther Haseloff: Die Psalterillustration im 13. Jahrhundert. Studien zur

Geschichte der Buchmalerei in F^ngland, FYankreich und den Niederlanden. Kiel
1938.

45 K.Meisen (wie Anm. 1), 318ff.
46 Heinz Kindermann: Theatergeschichte F'uropas. Bd. 1: Das Theater der Antike

und des Mittelalters. Salzburg 1957, 243-383.
47 H. Kindermann (wie Anm. 46), bes. 25011'.
48 Rüdiger Vossen: Weihnachtsbräuche in aller Welt (Wegweiser zur Völkerkunde,

3,3). Hamburg 1985, 49. (Siehe auch K. Meisen [wie Anm. 1], 324.
49 K.Meisen (wie Anm. 1), 324.
50 K.Meisen (wie Anm. 1), 325 u. 329.
51 Christian Wurstisen: Basler Chronik (1580). Basel 31828, 228.
'" Vgl. etwa die sehr anschauliche Schilderung des Maskenspiels der Scholaren

am Nikolausfest aus der Abtei Hvde in Winchester von 1490, wiedergegeben bei
K. Meisen (wie Anm. 1), 323.

Werner Mezger: Brauchphänomene zwischen Mündlichkeit, .Schriftlichkeit
und Bildlichkeit. Beobachtungen anhand einer niederländischen Fastnachtsschrift
des 16.Jahrhunderts. In: Volksdichtung zwischen Mündlichkeit und Schriftlichkeit.
Hg. v. Lutz Röhrich und Erika Lindig (ScriptOralia, 9). Tübingen 1989, 298 ff.

14 Hans Moser: Städtische Fasnacht des Mittelalters. In: Masken zwischen Spiel
und Ernst. Hg. v. Hermann Bausinger u.a. (Volksleben, 18). Tübingen 1967. 164ff.

Siehe dazu etwa: Maximilianjosef Rudwin: Der Teufel in den deutschen geistlichen

Spielen des Mittelalters und der Reformationszeit. Ein Beitrag zur Literatur-,
Kultur- und Kirchengeschichtc Deutschlands (Hesperia. Schriften zur germanischen
Philologie. Hg. v. Hermann Collwitz, Nr.6). Göttingen 1915; speziell zu den Teufeln in
den Prozessionen: Anton Dörrer: Tiroler Umgangsspiele. Ordnungen und Sprechtexte

der Bozner FYonleichnamsspiele und verwandter F'iguralprozessionen vom
Ausgang des Mittelalters bis zum Abstieg des Aufgeklärten Absolutismus (Schlern-
Schriften. 160). Innsbruck 1957, 161 ff.

Das Nikolaus-Patrozinium der Überlinger Hauptkirche hängt zweifellos mit
der Lage der Stadt am Bodensee und mit dem aus der Seesturmlegende abgeleiteten
Patronat des Bischofs von Myra für die Schiffsleute und F'iseher zusammen, das
bekanntlich älter ist als das Schülerpatronat (vgl. K. Meisen [wie Anm. 1], 245ff).

Stadtarchiv Überlingen, Ratsprotokolle 1496-1518, p. 158 f Näheres dazu Dieter
H.Stolz: Die Fasnacht in Überlingen. In: Masken zwischen Spiel und Ernst. Hg. v.
Hermann Bausinger u. a. (Volksleben, 18). Tübingen 1967, 72. - In Wasserburg am Inn
ist noch wesentlich später, nämlich durch einen Erlass von 1577, genau dieselbe
Regelung der vorübergehenden Entnahme von «Theufels Claidern » aus dem Prozes-



90 Werner Mezger

sionsfundus zur Verwendung in der Fastnacht bezeugt (Hans Moser: Zur Geschichte
der Maske in Bayern. In: Masken in Mitteleuropa. Hg.v. Leopold Schmidt Wien 195,
135).

18 Zit. nach: Flduard Hoffmann-Krayer: Die Fastnachtsgebräuche in der Schweiz.
In: Schweizerisches Archiv für Volkskunde 1 (1897), 186.

Sämtliche Basler Zitate von 1420 bis 1447 nach: Eduard Hoffmann-Krayer:
Neujahrsfeier im alten Basel und Verwandtes. In: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde

7 (1903), 117 und 119.
611

Ludwig Hänselmann (Hg.): Urkundenbuch der Stadt Braunschweig. Bd. 1.

Braunschweig 1883, 184. Vgl. auch Karl Schiller / August Lübben: Mitteldeutsches
Wörterbuch. Bd. 4. Bremen 1878, 108ff, s.v. «schoduvel».

61 Martin Luther: Erlanger Ausgabe. Bd. 28, 148.
62 In einer Aufstellung seiner Ausgaben für das Rechnungsjahr 1535/36 erwähnte

Luther neben Jahrmarktsgeschenken für Kinder und Gesinde ausdrücklich auch
Beschergaben des «S.Niclas» (Ernst Ludwig Finders: Dr.Martin Luthers Briefwechsel.

Bd. 15. Leipzig 1914, 62).
Näheres über die dem griechischen Legendengrundstock angehörende

Dreijungfrauengeschichte bei K.Meisen (wie Anm. 1), 232ff.
64 K. Meisen (wie Anm. 1), 403 f.; siehe auch Leopold Kretzenbacher: Das Niko

lausschiff. In: Blätter für Heimatkunde 25 (1951), 81 ff
65 Thomas Kirchmair: Das Paepstisch Rc-ych. Basel 1555, 4. Buch, Cap. 28 (vgl.

auch die lateinische Erstausgabe: Basel 1553, p. 158).
66 Th. Kirchmair (wie Anm. 65).
6' Schlüsselfunktion hat hier eine durchJohannes Aurifabcr überlieferte Frage, die

Luther 1545 oder 1546 an seine kleine Tochter Magdalene stellte: «Lenichen, was
wird dir der heilige Christ bescheren?» (Genauer Quellennachweis und Kontext bei
K. Meisen [wie Anm. 1], 26).

Näheres über diese Entwicklung, insbesondere auch darüber, dass der Heilige
Christ bzw. das Christkind als Gabenbringer nicht ohne weiteres vom Bild desjesus-
kindes in der Krippe herzuleiten ist, bei Ingeborg Weber-Kellermann: Das
Weihnachtsfest. Eine Kultur- und Sozialgcschichte der Weihnachtszeit. Luzern/Frankfurt/M.

1978, 98; ferner: R. Vossen (wie Anm. 48), 55f.
69 K. Meisen (wie Anm. 1), 259ff.

Davon berichtet schon 1555 Thomas Kirchmair (wie Anm.65, 4.Buch, Cap.28):
«Darumb allenthalben die leüt /Jr kind bereden diese zeit / Das sie hierin geben
gehör / Jm (sant Nicolaus) fasten einen tag beuor.»

Genaueres hierzu: Klaus Beiti: Das Klausenholz. Untersuchung der Gebets-
zählhölzer im vorweihnachtlichen Kinderbrauch. In: Rheinisches Jahrbuch für
Volkskunde 20 (1969), 7ff. - Es handelt sich beim Klausenholz übrigens um eine Spe-
zialentwicklung des wesentlich älteren «Kerbholzes», des wichtigsten Zählhilfsmittels

vor der Einführung der schriftlichen Rechnungslegung im Wirtschaftsleben.
Siehe dazu: Lutz Röhrich: Lexikon der sprichwörtlichen Redensarten. Bd. 1.

Freiburg/Basel/Wien 1973, 54ff, s.v. «Kerbholz».
7- K. Meisen (wie Anm. 1), 408.
73 Da Luther am 10. November 1483 geboren und einen Tag später, an Martini,

getauft worden war, hatte er den Namen Martin erhalten. Vgl. R. Vossen (wie
Anm. 48), 24ff; ferner: Ingeborg Weber-Kellermann: Saure Wochen - Frohe Feste.
Fest und Alltag in der Sprache der Bräuche. München/Luzern 1985, 89ff und 199.

74 Zit. nach K. Meisen (wie Anm. 1), 32.
K. Meisen (wie Anm. 1), 32.

'6 Meisen glaubt den ältesten Hinweis auf eine Einkehr des Nikolaus bereits im
frühen lO.Jahrhundert gefunden zu haben; und zwar zitiert er eine Rechnung des
Gräflich Stolbergischen Rentamtes von 1507, in der die Ausgabe von zwei Groschen
verzeichnet ist «für Docken (Puppen) und anderes Gockelwerk, welches die F'rau
Gräfin von Sanct Nicolaus den Herrlein und FYäulein hat bringen lassen» (K.Meisen



Sankt Nikolaus zwischen Katechese. Klamauk und Kommerz 91

[wie Anm. 1], 24). Von dieser vagen Aussage jedoch darauf zu schliessen, dass hier
wirklich eine Bischofsgestalt aufgetreten sei, ist kaum gerechtfertigt, zumal alle anderen

Quellen des ló.Jahrhunderts ausschliesslich vom Einlegen sprechen. Siehe dazu
auch H. Schuhladen (wie Anm. 7), 217.

" Alois Mitterwieser: Sankt Nikolaus am bayrischen Hofe. In: Bayrischer
Heimatschutz 25 (1929), 88 f.

78 H. Schuhladen (wie Anm. 7), 219.
'' Abraham a Sancta Clara: Abrahamisches Gehab dich wohl! Nürnberg

1729, 167.
8" Abraham a Sancta Clara (wie Anm. 79), 167.
81 H. Schuhladen (wie Anm. 7), 215ff, ferner 152fF. und 167f.
82 Siehe Anm. 8.
83 Abraham a Sancta Clara (wie Anm. 79), 167.
84 Umfangreiches Material über die Verbreitung vorweihnachtlicher Groteskgestalten,

die trotz ihrer völligen Entfremdung vom Idealbild des Bischofs Nikolaus von
Mvra immer noch unter Namen wie «Nickel», «Klaus» oder «Chlaus» auftreten, in:
ASV, ADV und ÖVA (wie Anm. 8); O.A.Erich / R. Beiti (wie Anm. 17), 600f; ferner
K.Meisen (wie Anm.l), 36 ff. und 361 ff. (zu Meisens offenkundig falscher Deutung der
Bezeichnung «Herrscheklas» vgl. Ingeborg Weber-Kellermann: Herrscheklas und
Herrschedame. In: Deutsches Jahrbuch für Volkskunde 6 [1960], 91 ff).

Schweizerisches Idiotikon. Bd. 3. FYauenfeld 1895, 687ff, s.v. «Chlaus», hier:
690.

86 K. Meisen (wie Anm. 1), 428.
'' Der älteste uns bisher bekanntgewordene Beleg fur diese Darstellungsform

stammt aus den Randszenen einer zu Beginn des 13.Jahrhunderts nach östlichem
Vorbild in Apulien entstandenen Nikolaus-Ikone, die heute in der Pinacoteca Provinciale

in Bari aufbewahrt wird (Reproduktion in: Rüdiger Müller/Helmuth Nils
Loose: Sankt Nikolaus. Der Heilige der Ost- und Westkirche. Freiburg i.Br./Basel/
Wien 1982, Abb. 24). Während es in der byzantinisch-süditalienischen Version noch
zwei schwarze F'idolon-Teufelchen sind, die gebannt im Segel hängen, zeigt dieselbe
Szene nördlich der Alpen später nur noch einen Teufel. Fan Beispiel für diesen
Bildtypus enthält das um 1320 zu datierende sogenannte Tulenhaupt-Fenster des Münsters

zu Freiburg i.Br.: hier richtet Nikolaus zudem seinen Bischofsstab auf den im
Segeltuch hockenden Teufel und scheint ihn damit zu berühren (Reproduktion in:
Ingeborg Kummer-Schroth: Glasmalereien aus dem Freiburger Münster. FYeiburg
i.Br. 21978, Taf XIV). Ganz ähnlich wird das Thema auch in dem fast genau zur
gleichen Zeit entstandenen Tympanonrclief des Portals der Nikolauskapelle am Worm-
ser Dom behandelt, wo der Patron der Seeleute einem Teufel Einhalt gebietet, der am
Schiffsmast zerrt (Reproduktion in: Siegrid Metken: Sankt Nikolaus in Kunst und
Volksbrauch. Duisburg 1966. 43). - In der bisherigen Literatur zur Nikolaus-Ikonographie

findet sich auf das im Spätmittelalter offenbar gängige und ideengeschicht-
lich zweifellos wichtige Detailmotiv des gebannten Teufels beim Schiffswunder kein
Hinweis. (Vgl. etwa L. Petzoldt [wie Anm. 3], 45ff).

*8 Friedrich Vogt: Die Schlesischen Weihnachtsspiele. Leipzig 1901, 115 ff.

K.Meisen (wie Anm.l), 476 ff. - Die bereits im 17.Jahrhundert versuchte Herleitung

der Ruprecht-Rolle im Nikolausbrauch von dem legendären Priester Rupertus,
der 1012 die gottlosen Tänzer von Kölbigk verwünscht haben soll, ist mit Sicherheit
eine Fehldeutung (AdolfSpamer: Weihnachten in alterund neuer Zeit. Jena 1937,66).

90 A. Spamer (wie Anm. 89), 67.
" Johannes Praetorius: Weihnachtsfrazzen. Leipzig 1663, zit. nach K.Meisen (wie

Anm. 1), 477. Siehe auch August Stöber (Hg.): Alsatia. Jahrbuch für elsässische
Geschichte, Sage, Alterthumskunde, Sitte, Sprache und Kunst. Bd. 2. Mühlhausen
1851, 167.

'2 Der wichtigste Herstellungsort solcher Drucke scheint Augsburg gewesen zu
sein. Von dort stammen folgende Blätter: Abraham Bach: Der Kindlein Fresser; ders.:
Der Mann mit dem Sack; Albrecht Schmid: Die Butzen-Bercht; Lorenz Schuhes: Der



92 Werner Mezger

Kinderfresser - alle aus der zweiten Hälfte des 17.Jahrhunderts. Reproduktionen in:
Dorothy Alexander / Walter L. Strauss: The German Single-Leaf Woodcut
1600-1700. New York 1977. Vol. 1, 62, 63; Vol. 2, 489, 570. - Zum Weiterwirken der
Motive im 18. Jahrhundert: Wolfgang Brückner: Populäre Druckgraphik Europas.
Deutschland. Vom 15. bis zum 20.Jahrhundert. München 1969, 113, 114. Dort wird
übrigens aus der Offizin der F>ben Albrecht Schmids als Pendant zur «Butzen-
Bercht» noch ein «Kinderfresser» aufgeführt (113), der offenbar schon auf Schmid
selbst zurückgeht.

93 So auf dem Blatt von Albrecht Schmid: Die Butzen-Bercht. In: D.Alexander /
W.L.Strauss (wie Anm. 92), Vol. 2, 489.

Reproduktion in: Walter L. Strauss (Hg.): The German Single-Leaf Woodcut
1500-1550. Vol. 4. New York 1974, 1482 (Geisberg 1520).

Über die Frage der Zuweisung des Werks an Hans Gieng oder Hans Geiler:
Max de Diesbach: Geiler ou Gieng, Hans. In: Schweizerisches Künstler-Lexikon.
Hg.v. Carl Brun. Bd.l. Frauenfeld 1905, 558. - Margarethe Sattler: Gieng, Hans, a.a. O.
Bd.4. Frauenfeld 1917, 173. - Ulrich Thieme (Hg.): Allgemeines Lexikon der bildenden

Künste von der Antike bis zur Gegenwart. Bd. 13. Leipzig 1920. 348, s.v. «Geiler.
Hans» und Bd.14, Leipzig 1921, 2, s.v. «Gieng, Hans». - Zu den populären
Weiterentwicklungen des Kinderfresser-Motivs im 16Jahrhundert:Jürgen Küster: Spectaculum
Vitiorum. Studien zur Intentionalität und Geschichte des Nürnberger Schembart-
Laufes (Kulturgeschichtliche Forschungen. Hg.v. Dietz-Rüdiger Moser. Bd.2).
Remscheid 1983. 88f.

96 Eva Kimminich: Des Teufels Werber. Mittelalterliche Lasterdarstellung und
Gestaltungsformen der Fastnacht (Artes populäres. Studia ethnographica ct folklo-
ristica. Hg.v. Lutz Röhrich. Bd. 11). FVankfurt/M./Bern/NewYork 1986, 15ff.

97 Die von Martin Luther initiierte Übertragung der Rolle des weihnachtlichen
Gabenbringers von Nikolaus auf den heiligen Christ ging keineswegs ohne Widerstände

der traditionsverhafteten Bevölkerung vonstatten und hatte sich selbst im
18Jahrhundert noch nicht in allen reformierten Territorien vollständig durchgesetzt.
Wie sehr die Menschen an ihrem alten Nikolaus hingen, beweist ein Streit, der sich
Generationen nach Luther in Strassburg abspielte. Als der dortige Münsterprediger
Johannes Flimmer davor warnte, den Glauben der Kinder aufdie Heiligen zu lenken,
wurde ihm folgende Pasquill ans Münsterportal geheftet: «(), ihr lieben Kinder /
Schlaget alle auf den Flinder, / Der will euch verwehren / Dass euch St. Nikolaus
nicht mehr soll bescheren!» (Camille Schneider: Der Weihnachtsbaum und seine
Heimat, das Elsass. Stuttgart 1929, 38 f.).

98 K.Meisen (wie Anm.l), 479ff. - Wie stark sich die Erinnerung an die wirklichen

ideengeschichtlichen Wurzeln des Knecht Ruprecht dann aber gerade in
reformierten Gebieten wiederum verflüchtigte, zeigen jene Abwandlungen seines
Namens, die in ihm pikanterweise selbst einen Heiligen vermuten. Ein Beispiel hierfür

ist etwa die in Mitteldeutschland vorkommende Benennung «Herrsche-Ruppe-
nch». Sie lässt sich nämlich nur als Verschleitüng aus «Herr Sente Rupperich» bzw.
«Herr Sankt Ruprecht» deuten (vgl. K. Meisen [wie Anm. 1], 480).

'9 Zit. nach Friedrich August Reimann: Deutsche Volksfeste im neunzehnten
Jahrhundert. Weimar 1839, 217f.

")0 I.Weber-Kellermann (wie Anm. 68). 98. Zum Umgang der Reformation mit
Festbräuchen allgemein: Erika Kohler: Martin Luther und der Festbrauch. Köln/
Graz 1959.

"" I.Weber-Kellermann (wie Anm. 68), 100 f.
103 Herbert Henrv Wernecke: Christmas Customs Around the World. Folkestone

1974, 39 f.


	Sankt Nikolaus zwischen Katechese, Klamauk und Kommerz : zu den Metamorphosen eines populären Brauchkomplexes. Teil I

