Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 86 (1990)

Heft: 1-2

Artikel: Sankt Nikolaus zwischen Katechese, Klamauk und Kommerz : zu den
Metamorphosen eines populéaren Brauchkomplexes. Teil |

Autor: Mezger, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-117732

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-117732
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sankt Nikolaus zwischen Katechese, Klamauk und Kommerz (I)*

Zu den Metamorphosen eines populdren Brauchkomplexes

Von Werner Mezger

1. Defizite der bisherigen Forschung

Sankt Nikolaus, der mit Abstand populirste Heilige der Advents- und
Vorweihnachtszeit, hat die Forschung stets unter zwei Aspekten bes-
chiftigt: einmal als Bezugsfigur eines ausgedehnten kirchlichen Kultes
und zum anderen als Kristallisationspunkt eines ebenso differenzierten
wie diffusen Brauchkomplexes.

Aufdem ersten, primir theologisch definierten Feld der Hagiographie
und der Kultgeschichte scheinen die Erkenntnismoglichkeiten inzwis-
chen weitgehend ausgeschépft." So wissen wir, dass die Gestalt des
Nikolaus, wie sie in der katholischen Kirche bis heute verehrt wird,
eigentlich eine Kompilation aus zwei historischen Persénlichkeiten ist -
einem nur wenig greifbaren Bischof von Myra im kleinasiatischen
Lykien, der wahrscheinlich dem 4. Jahrhundert angehorte, und einem
gleichnamigen Abt von Sion, der Bischof von Pinora war und 564 eben-
falls in Lykien starb.’ Durch zahlreiche Quelleneditionen und textkri-
tische Untersuchungen sind wir relativ gut unterrichtet tiber die Entste-
hung und das Wachsen der einzelnen Teile der Legende, von deren
altem griechischem Grundstock bis hin zu den jiingeren lateinischen
Erweiterungen.’ Gesicherte Informationen besitzen wir ferner dariiber,
dass der Nikolaus-Gedenktag spitestens seit dem 9. Jahrhundert aufden
6. Dezember festgelegt war’; und schliesslich haben wir dank der Uber-
lieferung mehrerer Originaldokumente hinreichende Kenntnis vom
Ablauf und von den Hintergriinden der Translation der Gebeine des
Heiligen nach Bari 1087, kénnen wir uns aufgrund geographischer
Analysen zur Volkstrommigkeit ein ziemlich detailliertes Bild machen
von der danach massiv einsetzenden Kultausbreitung im Westen®, ja ver-
fligen wir seit Karl Meisen sogar tiber eine Zusammenstellung von mehr
als 2000 zwischen dem 11. und 15.Jahrhundert im Bereich der romischen
Kirche errichteten Kultstitten mit Nikolaus-Patrozinium.® All diese
Sachverhalte bediirfen in der Wissenschaft kiinftig hochstens noch der
einen oder anderen Erginzung; kontroverse Debatten aber werden sich
daran wohl nicht mehr entziinden.

* Dieser Beitrag erscheint in zwei Teilen (Fortsetzung im SAVk 86, 1990, Heft 3/4).



Sankt Nikolaus zwischen Katechese, Klamauk und Kommerz 63

Wesentlich problematischer und nach wie vor mit zahlreichen offe-
nen Fragen prisentiert sich hingegen das zweite, vorwiegend ethnolo-
gisch abgesteckte Untersuchungsfeld der populidren Brauchformen rund
um Sankt Nikolaus. Selbst wenn wir uns im folgenden ausschliesslich auf
den deutschsprachigen Raum beschrinken, lisst sich die Fiille der Phii-
nomene kaum iiberblicken: am weitesten verbreitet ist heute zweifellos
der Esnkehrbrauch, bei dem ein Nikolausdarsteller im Bischofsgewand in
die Hiuser geht, um dort die Kinder zu examinieren und sie anschlies-
send zu belohnen oder zu bestrafen. Demselben Grundmuster entspricht
auch der sogenannte Eznlegebrauch, in dessen Verlauf der Heilige nicht
in persona auftritt, sondern sich lediglich als unsichtbarer, nichtlicher
Gabenbringer bemerkbar macht, der den Kindern - wiederum je nach
deren Verhalten — entweder Geschenke oder Ruten zuriickliisst. Eine
andere wichtige Brauchfacette bilden die zahlreichen Nikolausspiele,
die am 5. oder 6. Dezember im Alpenraum mit Schwerpunkt in der
Steiermark und im Tirol aufgefiihrt werden und die, ausgehend vom Part
des Bischofs, in einer revueartig ablaufenden Szenenfolge meist die Ents-
cheidungssituation des Menschen zwischen Gut und Bése, Leben und
Tod, Gott und Teufel thematisieren.” Und ebenfalls vorwiegend im
alpenlindischen Bereich vollziehen sich, in Osterreich oft mit den
genannten Spielen gekoppelt, in der deutschsprachigen Schweiz giinz-
lich unabhiingig davon, jene merkwiirdigen Lirmumziige, bei denen der
Heilige nur noch als Randfigur erscheint und in einer Schar wilder
Dimonengestalten unterzugehen droht.

Uberhaupt fillt auf, dass die brauchlichen Nikolausrollen, wo immer
man ihnen begegnet, praktisch ausnahmslos in enger Beziehung zu
irgendwelchen seltsamen Schreckfiguren stehen. Beim Einkehrbrauch
konnen das je nach Landschaft etwa der Ruprecht, der Krampus, der
Swarte Pitt oder auch Tiergestalten wie der Klapperbock, der Klausen-
picker oder die Habergeiss sein. Bei den Spielen ist es meist ganz direkt
der Teufel, und bei den Umziigen erweitert sich das Spektrum der
unheimlichen Begleiter ins schier Endlose: da gibt es maskierte Klau-
baufe, Strohschaben und Buttmandeln, im Gesicht geschwiirzte
Schmutzli, mit Kuhschellen scheppernde Treichler, Peitschen schwin-
gende Geisselchlopfer und viele andere mehr. Vor allem aber zeigen sich
in der Nikolausgestalt selbst nicht selten ambivalente Ziige, so dass
neben dem schénen und guten Bischof auch der hissliche und bése
Klaus steht.” Vollends verwirrend wird das Bild endlich durch Sonder-
entwicklungen wie im Appenzeller Land, wo solche schénen und
wiisten Kliuse nicht mehr am Nikolaustermin, sondern an Silvester, am
31. Dezember, und an «Altsilvester», am 13. Januar, auftreten’, ganz zu



64 Werner Mezger

schweigen von dem noch komplizierteren Befund, dass in bestimmten
Teilen Stidwestdeutschlands anstelle der Nikolausfigur als furchteinflés-
sender adventlicher Hausbesucher der Pelz- oder Schellenmiirte
umgeht, ein gleichermassen verfremdeter wie verspiteter heiliger Mar-
tin also, dessen Gedenktag ja bekanntlich bereits am 11. November
gefeiert wird."

Gerade diese dunklen und ritselhaften Seiten des Nikolausbrauch-
tums, seine ddmonischen Ziige, seine gelegentlichen Terminabwei-
chungen und seine zumindest partiell offenkundige Vermischung mit
Brauchphinomenen anderer Provenienz haben in der Forschung zu
unterschiedlichen Deutungen und nicht selten auch zu kithnen Spekula-
tionen gefiihrt. Breite Resonanz fand vor allem der von der dlteren Volks-
kunde entwickelte mythologische Ansatz, der simtliche Briuche am 5.
und 6. Dezember in ihrer Grundsubstanz auf «uralte» mittwinterliche
Kulthandlungen und Lirmumziige aus heidnisch-germanischer «Vor-
zeit» zuriickzufiihren bestrebt ist und der demzufolge im Auftritt der
Nikolausfigur lediglich einen relativ jungen und keineswegs vollstindig
gelungenen Adaptionsversuch der Kirche sieht. So dusserte sich etwa
Karl Weinhold tiber die seiner Meinung nach hochst geheimnisvollen
Brauchfiguren, «welche durch die Dimmerung der Adventsabende ...
schleichen», 1875 folgendermassen: «Es sind verschiedenartige Wesen:
im Norden des deutschen Vaterlandes altheidnische Gotter, unter ihnen
verirrt eine Gestalt aus der Schar der Kirchenheiligen; im Stiden und des-
sen Grenzgegenden die lebendig gewordenen Bilder der biblischen
Geschichte; mitten unter ithnen tauchen aber alte Heiden auf und
gemahnen an die gestiirzte Dynastie, deren Reich das Kristkind (sic!)
eroberte und die frither zu solcher Zeit die Linder durchzogen.»" Diese
Erklirung der wilden und ungebirdigen Seiten des Nikolausbrauchtums
mit Hilfe der sogenannten germanischen Kontinuititsprimisse” fand
seit ihrem Aufkommen im 19.Jahrhundert” immer wieder neue Verfech-
ter — von Rudolf Kriss" tiber Otto Hofler'” und Adam Wrede' bis hin zu
Oswald A.Erich und Richard Beitl."” Ja selbst in unseren Tagen wirkt sie
offenbar lebhaft fort, wenn beispielsweise der Schweizer Volkskundler
und katholische Priester Walter Heim in seiner 1983 erschienenen und
als Bestandesaufnahme hochst verdienstvollen Arbeit {iber «Volks-
brauch im Kirchenjahr heute» bei der Suche nach den Wurzeln
bestimmter Brauchphdnomene nach wie vor davon ausgeht, dass in den
gegenwirtigen Nikolausbriuchen sehr viele vorchristliche Elemente
fortleben.” Die grosse Schwiiche des mythologischen Deutungsmodells
liegt freilich in dessen absolutem Beweismangel. Trotz krampfhafter
Bemiihungen konnte bisher ndmlich noch nicht ein einziger iiberzeu-



Sankt Nikolaus zwischen Katechese, Klamauk und Kommerz 65

gender Beleg dafiir beigebracht werden, dass es die stets axiomatisch
vorausgesetzten fruchtbarkeitskultischen oder vegetationsdimonischen
winterlichen Lirmumziige der Germanen wirklich gegeben hat.” Und
unabhingig davon bleibt die noch viel wichtigere Frage often, warum
solche moglichen vorchristlichen Brauchformen nach der Christianisie-
rung dann ausgerechnet mit der Gestalt des heiligen Nikolaus in Verbin-
dung gebracht worden sein sollen.”” Das Postulat heidnisch-germani-
scher Wurzeln des Nikolausbrauchtums entbehrt also jeglicher gesi-
cherten Grundlage, ja es erscheint niichtern historisch betrachtet alles in
allem ziemlich abwegig.

In bewusstem Kontrast zur Ansicht der Mythologen formulierte Karl
Meisen 1931 seinen ausschliesslichen christiichen Erklarungsansatz, der
jeden eventuellen Zusammenhang der Nikolausbriuche mit ilteren,
heidnischen Brauchschichten rundweg negiert.’ Meisen leitet die
wesentlichsten Brauchelemente, die sich nach und nach um die Gestalt
des Sankt Nikolaus rankten, sehr plausibel von den zentralen Inhalten
der Heiligenlegende herund sieht als treibende Kriifte aller briuchlichen
Spielhandlungen einmal die katechetischen Absichten der Kirche und
zum anderen das Bediirfnis der mittelalterlichen Menschen nach Ver-
anschaulichung heilsgeschichtlicher Botschaften. lhren eigentlichen
Ausgangspunkt hatte die gesamte Nikolaus-Folklore diesem christli-
chen Interpretationsmodell zufolge in den Klosterschulen des 13. und
14.Jahrhunderts, wobei die Brauchgestaltung des Nikolaustages wesent-
lich durch das schon frither nachweisbare Knabenbischofsfest vom
28. Dezember, dem Tag der Unschuldigen Kinder, beeinflusst worden
sein soll.”> Was die mittlerweile in kaum einem Brauchablauf fehlenden
finsteren Begleiter des heiligen Nikolaus angeht, so fiihrt Meisen ihre
Existenz ausnahmslos auf den christlichen Dualismus zwischen Him-
mel und Hoélle zuriick. Schon die idltesten Teile der Legende wiesen
Nikolaus als entschiedenen Bekimpfer des Bosen aus, und demnach
habe es nahegelegen, der briuchlichen Bischofsgestalt den gebindig-
ten Teufel als Knecht beizugesellen. Ausserdem sei der im
13. Jahrhundert «gewaltig emporschiessende Teufelsglaube» zeitlich
genau mit der Ausprigung des Nikolauskultes und -brauches zusam-
mengefallen, wodurch sich «die Moglichkeit, dass beide miteinander
in Beziehung traten», ganz von selbst ergeben habe.* — All dies scheint
in ideengeschichtlicher Hinsicht zunichst vollig tiberzeugend; die Ent-
wicklung der realen Brauchpraxis aber birgt dann doch einige Unge-
reimtheiten. So gerit Meisen bereits in Schwierigkeiten, wenn er das
besonders im Alpenraum zu beobachtende Uberhandnehmen des
Dimonenvolkes im Nikolausbrauch erkliren soll, das die Bischofsfigur



66 Werner Mezger

formlich an den Rand des Geschehens dringt.” Ebenso problematisch
wird in seinem idealtypischen Modell beispielsweise die Beantwortung
der Frage, warum in manchen Gegenden die Nikolausgestalt selbst
zum bosen Klaus und damit ihrerseits zum Schreckwesen degenerie-
ren konnte. Und reichlich gekiinstelt wirkt schliesslich etwa auch der
Versuch, den in Schwaben auftretenden Pelz- oder Schellenmiirte um
jeden Preis als Teufel zu identifizieren, wo hier der Name doch viel
eher an einen verballhornten heiligen Martin als an den Satan denken
ldsst.” Die Reihe dhnlicher Kritikpunkte liesse sich fortsetzen. So ein-
leuchtend Meisens gegen die Mythologen gerichteter christlicher
Deutungsversuch auf den ersten Blick wirken mag, so wenig wird er
bei genauerer Betrachtung einer ganzen Serie von Detailphinomenen
gerecht. Rein ideen- und bedeutungsgeschichtlich orientierte Analyse-
verfahren reichen demnach offenbar nicht aus, um die Entstehungsbe-
dingungen und vor allem die Verinderungen von Briuchen hinling-
lich zu erfassen. Jeder Brauch einer bestimmten Region formt sich - in
stindig wachsender Entfernung von seinem urspriinglichen inhaltli-
chen Kristallisationspunkt — mit der Zeit unter dem Einfluss vielfach
wechselnder sozialer, 6konomischer, politischer und religioser bzw.
frommigkeitsgeschichtlicher Bestimmungsfaktoren unablissig um.
Diese konkrete und dynamische Komponente der Volkskultur kommt
in Meisens relativ abstraktem und statischem Beobachtungsraster ein-
deutig zu kurz.

Im Wissen um die Unhaltbarkeit des rein mythologischen und um die
Defizite des eben beschriebenen christlichen Interpretationsmusters
unternahm 1965 der niederlidndische Psychologe Adriaan D. de Groot
den interessanten Versuch, der Nikolaus-Problematik mit einem psyc/o-
analytischen Deutungsansatz niherzukommen.” Ausgangspunkt seiner
Studie, die sich weniger als geschlossene Theorie, sondern eher als skiz-
zenhafter Denkanstoss versteht, ist die Beobachtung, dass sowohl im
Nikolauskult als auch in der Nikolausfolklore fiir den Tiefenpsychologen
und Psychoanalytiker eine Uberfiille von Fruchtbarkeits-, Geburts- und
Liebessymbolen erkennbar seien. Aus diesem Befund entwickelt
de Groot dann einen Problemzugang, der den heiligen Nikolaus zuniichst
als einen «inoffiziellen Patron des Kindersegens» beschreibt® und
danach konsequent mit Freudschen Kategorien weiterarbeitet. Hierbei
tun sich einige durchaus anregende Perspektiven auf, die dem Ethnolo-
gen normalerweise verschlossen bleiben. Was speziell den dunklen Be-
gleiter des heiligen Nikolaus — in den Niederlanden der Swarte Pitt - be-
trifft, so sieht de Groot dessen Ursprung zwar auch zunichst wie Meisen
im christlichen Dualismus zwischen Gut und Bose, gelangt dann



Sankt Nikolaus zwischen Katechese, Klamauk und Kommerz 67

aber vom psychoanalytischen Blickpunkt aus zu der bemerkenswerten
Folgerung: «It is true that Nicolaus fought the devil, but he tamed and
subdued him rather than driving him out... Taken together, St.Nicolas
and Black Peter can be seen to represent ... the dyadic unity of flesh and
spirit, of animal and man, the integration of instinctual drive and moral
mastery.»>* In der Tat sind solche Uberlegungen nicht von der Hand zu
weisen; aber sie fokussieren eben doch nur einen Teilaspekt der populi-
ren Nikolaustradition. Die eigentliche Vielschichtigkeit der Brauchent-
wicklung, thre ungeheuer weiten Veristelungen, auch ihre Inkonse-
quenzen und Irritationen vermag ein Annidherungsversuch mit allein
psychoanalytischem Erkenntnisinteresse nicht zu erfassen.

Eine Art integrierenden Ansatz zur Analyse der Nikolausbriuche, der
Elemente aus allen drei bisher genannten Interpretationsmodellen auf-
greift und weiterverwertet, hat 1978 Colette Méchin vorgelegt.”” Aus-
gehend von den volkstiimlichen Verehrungsformen des Heiligen rund
um das Kultzentrum Saint-Nicolas-de-Port in Lothringen, versucht sie,
das Nikolausbrauchtum in Beziehung zu anderen jahreszeitlichen
Braucherscheinungen zu setzen. Dabei kommen immer wieder frucht-
barkeitskultische Deutungsmuster zum Tragen, vor allem, wenn Sankt
Nikolaus - d@hnlich wie bei de Groot - als Patron der jungen Leute und
des Ehestandes betrachtet und sein Gedenktag als hervorragender Ter-
min flir die Partnersuche gewertet wird.* Besonders exotisch aber wirkt
ein Kapitel iiber das regional begrenzte Friihlingsfest des Nikolaus, das in
Erinnerung an die Uberfiihrung der Gebeine des Heiligen nach Bari am
9.Mai 1087, in Lothringen am Pfingstmontag gefeiert wird. Von hier aus
spekuliert Méchin ndmlich {iber mégliche Verbindungslinien zwischen
Nikolaus und Hexennacht, ja sogar zwischen der Bischofsfigur und
Pfingststrohmiinnern.” So stellen sich die Brauchformen um Sankt
Nikolaus am Ende als ein v6llig undurchsichtiges Handlungsgewirr voll
komplexer Symbole dar, deren jeweilige Bedeutungsgehalte nicht ein-
mal mehr annihernd auszuloten sind. Dass die furchteinflossenden Be-
gleiter des Bischofs mit ihren hiufig anzutreffenden Lirminstrumenten
Peitsche, Schellen und Kuhhorn von Méchin iibrigens in die Nihe von
Wiedergingern geriickt werden, die «den Einbruch der Toten in die
Welt der Lebenden» ankiindigen, verwundert angesichts des Gesamt-
tenors der Arbeit kaum noch.” Alles in allem leistet die Autorin damit
cher einen Beitrag zur weiteren Mystifizierung als zur schrittweisen Kli-
rung der verschiedenen Phinomene des Nikolausbrauchtums.

Beachtung verdient noch ein letzter Deutungsansatz aus der Sicht der
Verhaltensforschung, den der Lorenz-Schiiler Otto Koenig aus Wien auf
Einladung des Hamburgischen Museums fiir Vélkerkunde 1980 erstmals



68 Werner Mezger

vorgestellt hat. Koenig visiert ausschliesslich die wilden Nikolaus-
briuche maskierter junger Burschen, das sogenannte «Klaubaufgehen»,
in Osttirol und in der Gastein an und untersucht hier besonders mar-
kante Elemente im Verhalten der Brauchtriger.” Dabei gelangt er zu
wichtigen Aussagen iiber deren jeweilige Intentionen, von allgemeinem
Imponiergehabe bis hin zu erleichterter Partnerwerbung im Schutz der
Maske. Diese verhaltenswissenschaftlichen Studien zum alpinen Niko-
lausbrauchtum, die ihren Niederschlag unter anderem in tiber 20 Film-
dokumentationen des Wiener Instituts fiir vergleichende Verhaltens-
forschung gefunden haben® sind fiir die Volkskunde zweifellos eine
grosse Bereicherung. Wo Koenig allerdings sein eigentliches For-
schungsgebiet verldsst und auf die historische Herleitung des Brauch-
komplexes, insbesondere auf das genuine Verhiltnis zwischen der Niko-
lausfigur und der Schar der Klaubaufs, zu sprechen kommt, tun sich in
seiner Argumentation plotzlich merkwiirdige Widerspriiche auf. So for-
muliert er zunichst ein sehr vielversprechendes und mit dem Stand-
punkt der modernen Ethnologie vollig iibereinstimmendes Postulat an
den wissenschaftlichen Umgang mit Briauchen, das ausdriicklich vor der
Annahme starrer Kontinuititen und vor mythologischen Begriindungen
warnt. Wortlich heisst es darin: «Jeder Versuch zur Analyse eines Brau-
ches muss..., vom psychischen Grundbedarf des Menschen und seinen
spezifischen Moglichkeiten zur Lebensbewiltigung ausgehend, die
jeweilige Okologische Situation und die daraus resultierende 6ko-
nomische Organisation in Rechnung stellen, um auf'spezielle Motivatio-
nen und Zielsetzungen zu schliessen. Je ilter ein Brauch, je weiter seine
Verbreitung, desto tiefer in angeborenen Bediirfnissen miissen die Wur-
zeln liegen. Es wire falsch, seine Kausalitit ins Mythisch-Numinose
abzuschieben...»® Nur wenige Kapitel spiter aber praktiziert Koenig
dann selber genau das Gegenteil, indem er sich auf Otto Hoflers
angeblich «<einwandfreie» Identifizierung des Wilden Heeres der germa-
nischen Mythologie als winterlichen Umzug maskierter Burschen
beruft* und daraus kritiklos folgert, dass im Auftritt der Klaubaufs ohne
Zweifel die am weitesten zurilickreichende, archaische Brauchschicht zu
sehen sei, wihrend die Figur des Nikolaus lediglich eine nachtrigliche
Zutat bilde.”” Ja, er versucht diesen nicht gerade neuen Gedanken
schliesslich noch durch die ebenfalls bereits hundert Jahre vor ihm auf-
gestellte Behauptung zu stiitzen, der greise christliche Bischof Nikolaus
inmitten der Klaubaufs miisse wohl auf Dringen der Kirche den heidni-
schen «getreuen Eckhart» abgeldst haben, der einstens dem Wilden
Heer in Gestalt eines alten Mannes mit langem weissem Bart als Warner
und Platzmacher vorangeschritten sei.* Stichhaltige Belege aber bleibt



Sankt Nikolaus zwischen Katechese, Klamauk und Kommerz 69

Koenig, wie bei solch einem Riickfall in uneingeschrinkt mythologische
Argumentationsstrukturen schwerlich anders zu erwarten, schuldig. So
ist der Beitrag der Vergleichenden Verhaltensforschung zur Erhellung
des Nikolausbrauchtums gespalten: wihrend er in sozialwissenschaftli-
cher Hinsicht unbestritten neue Wege aufzeigt und dort auch erkennbar
weiterflihrt, bedeutet er fiir die geschichtliche Analyse der Brauchent-
wicklung, die mit gesicherten Fakten arbeiten sollte, keinen Fortschritt,
sondern eher eine belastende Hypothek.

Nimmt man nun einmal simtliche bisherigen Forschungsansitze
zusammen, so steht am Ende die erniichternde Feststellung, dass eine
historisch einwandfreie Erklirung fir die Herkunft und Rolle der finste-
ren Gestalten im Nikolausbrauch, fiir ihre hdufige zahlenmissige Domi-
nanz gegeniiber der Bischofsfigur und iiberhaupt fiir die oft stirkere Aus-
prigung der klamaukhaften vor den frommen Ziigen des Brauchgesche-
hens noch immer nicht existiert. Das reichlich vorhandene Quellenma-
terial einmal unter diesem speziellen Aspekt konsequent chronologisch
auszuwerten wurde nimlich bisher weitgehend versiumt. Selbst Karl
Meisen liess hier seine Moglichkeiten praktisch ungenutzt: einerseits
verstreute er die Fiille der von ihm beigebrachten Belege aufso viele the-
matische Einzelfacetten, dass sich eine chronologische Synopse des
Gesamtmaterials flir den Leser von selbst ausschliesst; und andererseits
beschrinkte er sich in den beiden einschligigen Kapiteln iiber die
Schreckgestalten und die dimonischen Ziige im Nikolausbrauch auf
blosse ideengeschichtliche Begriindungen, ohne konkret danach zu fra-
gen, wann und wo eigentlich welche wilden und unfrommen Phino-
mene in der Geschichte des Nikolausbrauchtums erstmals nachweisbar
sind.” Diesem Desiderat soll im folgenden wenigstens skizzenhaft ent-
sprochen werden.

2. Brauchentwicklung - sakraler Anspruch und profane Wirklichkert

Die Keimzelle aller populdren Adventsbriuche, die in irgendeiner
Form mit der Person des heiligen Nikolaus zu tun haben, bilden nach
heutigem Kenntnisstand ziemlich sicher die spitmittelalterlichen Klo-
sterschulen des nordfranzésischen Raums.* Dort wurde es nimlich im
14. und besonders im 15.Jahrhundert zunehmend iiblich, am Nikolaustag
unter den Schiilern einen Kinderbischof zu wiihlen, den man offenbar
ganz realititsnah mit Pontifikalgewéndern und mit den episkopalen In-
signien Krummstab und Mitra ausstaffierte und der so fiir ein paar Stun-
den zumindest dem #Husseren Anschein nach wie ein echter Oberhirte
agieren durfte.” In welcher Beziehung diese Brauchinnovation zu dem



70 Werner Mezger

damals schon seit langem am 28. Dezember, dem Tag der Unschuldigen
Kinder, gefeierten Narren- oder Eselsfest stand, bei dem ebenfalls ein
Knabenbischof die Hauptrolle spielte, ist in der Forschung umstritten.”
Keinen Zweifel gibt es jedoch daran, dass das Bischofsspiel der Kloster-
zOglinge und Chorknaben am 6. Dezember oder an dessen Vorabend
seine inhaltliche Begriindung in dem speziellen Patronat des heiligen
Nikolaus fiir die lernende Jugend hatte; und dieses wiederum resultierte
aus der im 12. Jahrhundert — bezeichnenderweise auch in Nordfrank-
reich - aufgekommenen sogenannten Schiilerlegende, wonach der
wundertitige Bischof drei fahrende Scholaren zum Leben erweckt
haben soll, die auf ihrer Bildungsreise einem grausamen Mordanschlag
zum Opfer gefallen und von einem blutriinstigen Metzger sogar schon
zu Pokelfleisch verarbeitet worden waren. Seither galt Nikolaus im
Abendland als der grosse und wichtigste Beschiitzer der Schiiler und
schliesslich der Kinder und Jugendlichen iiberhaupt, was die Brauchphi-
nomene, die sich im Laufe der Zeit um ithn herausbildeten, natiirlich
ganz entscheidend prigte.”

Fiir den Diffusionsprozess des iltesten bekannten Nikolausbrauches
in Form des Bischofsspiels bot dessen Bindung an den kirchlich-kloster-
lichen Lebensbereich tibrigens Voraussetzungen, wie sie glinstiger sonst
nirgends hitten sein kdnnen. Gerade zwischen den Klostern bestanden
nidmlich verbliiffend gut funktionierende Kommunikationssysteme und
Austauschmechanismen, die - wie etwa grossrdumig angelegte Unter-
suchungen zur Entwicklung der Psalterillustration zeigen* - das prak-
tisch identische Auftreten bestimmter Gedanken, Bildmotive oder
Handlungsmuster binnen kiirzester Zeit an geographisch weit ausein-
anderliegenden Orten erméglichten. In der Tat gibt es denn auch seit
dem frithen 14. Jahrhundert schlagartig nicht nur aus Frankreich, son-
dern ebenso aus Deutschland, England und aus den Niederlanden ein
dichtes Netz von Belegen fiir die Wahl des Knabenbischofs «in festo
Sancti Nicolai», dic offenbar iiberall ganz dhnlich ablief”: der Hauptdai-
steller wurde prunkvoll ausgestattet, fast immer fand ein 6ffentlicher
Umzug statt, fr die Schiiler gab es kleine Aufmerksamkeiten, zumindest
aber ein besonderes Essen, und vor allem hatten sie schulfrei.

Eingefiihrt worden war das Bischofsspiel zum Nikolaustag, das ja
ohnehin nur mit ausdriicklicher Billigung durch die Klosteroberen statt-
finden konnte, zunichst zweifellos aus katechetischen Griinden. In einer
Zeit, die nach Veranschaulichung religioser Mysterien formlich dringte,
in der zu allen wichtigen Terminen des Kirchenjahrs geistliche Spiele
aufgefiihrt wurden® und in der nicht zuletzt die grossen Figuralprozes-
sionen entstanden”, lag es nahe, am Nikolausfest einen Akteur mit



Sankt Nikolaus zwischen Katechese, Klamauk und Kommerz 71

Krummstab und Mitra auftreten zu lassen, der die Erinnerung an den
Bischof von Myra augenfillig machen sollte. Dass die Rolle des jugendli-
chen Bischofsdarstellers dabei von vornherein nicht allzu ernst, sondern
eher heiter aufgefasst wurde, diirfte von den verantwortlichen Klerikern
wohl durchaus intendiert gewesen sein; denn einerseits kam dies der
Mentalitit der halbwiichsigen Brauchtriger geschickt entgegen, und
andererseits musste ihnen Sankt Nikolaus dadurch als um so milderer
und liebenswerterer Patron erscheinen.

Schon sehr bald traten dann aber doch Entwicklungen ein, die von der
geistlichen Obrigkeit bei aller selbst auferlegten Nachsicht nicht mehr
uneingeschrinkt gutgeheissen werden konnten. So entbrannten zum
Beispiel in Hamburg derart erbitterte Prestigekimpfe darum, wer die
Rolle des Knabenbischofs spielen diirfe, dass bereits 1305 eine «Concor-
dia inter senatum Hamburgense et capitulum de eligendo episcopi pue-
rorum in festo beati Nycolai» erlassen werden musste, in der auf jede
Ubertretung der dort formulierten Vorschriften strenge Strafen gesetzt
wurden.” In Worms beklagte sich die Biirgerschaft 1307 beim Bischof
iiber die schlimme Ausgelassenheit der Schiiler wihrend ihres advent-
lichen Bischofsspiels, was dessen schirfere Reglementierung und engere
zeitliche Eingrenzung zur Folge hatte.” Ziemlich unertriglich muss
dann im Laufe der Zeit auch die Bettelei der Schiiler geworden sein, weil
diese den Umzug mit dem episcopus puerorum am Nikolausfest immer
mehr zu einem Heischegang umgestalteten und dabei der Bevolkerung
gegeniiber aufsissig wurden.” Und schliesslich scheint es zu Beginn des
15.Jahrhunderts eine regelrechte Inflation von unberufenen Bischofsge-
stalten gegeben zu haben; denn 1435 sah sich keine geringere Institution
als das Konzil von Basel genétigt, den Unfug zu verbieten, dass «etliche
auf gewisse Festtage mit Infeln (Mitren), Stab und Kleidung wie die
Bischoft den Segen geben, Tiéntz, Zechen und andere Gauckelspiel
anrichteten.»” An welchen Festtagen im Jahr solche Pseudobischéfe
genau ihr Unwesen trieben, geht aus der Verordnung des Konzils zwar
nicht hervor; es kann sich aber primir eigentlich nur um den Nikolaus-
termin gehandelt haben, an dem der Auftritt eines Bischofsdarstellers
mit Gefolge ohnehin {iblich war. Und dass hier — aus Konkurrenzgriin-
den ebenso wie zur Befriedigung der allgemeinen Spiellust — aus dem
einen Bischof mitunter auch mehrere wurden, liegt auf der Hand.

Was die jugendlichen Brauchtriger bei ihren Aktivititen am meisten
faszinierte, war offenbar die Moglichkeit des voriibergehenden Aus-
bruchs aus der Alltagsrealitit und des Eintauchens in eine Spielwirklich-
keit. Als Vehikel dafiir dienten zunichst entsprechende Verkleidungen
und schliesslich in zunehmendem Masse auch Gesichtsmasken. Ver-



72 Werner Mezger

schiedene Quellen des 15. Jahrhunderts berichten jedenfalls ausdriick-
lich, dass die Akteure des Bischofsspiels absolut unkenntlich «in larvis»
herumgelaufen seien.” Genau damit aber niherte sich das Brauch-
geschehen am Nikolausfest zumindest in seinen dusseren Merkmalen
einem anderen Brauchkomplex an, der seit etwa 1400 ebenfalls michtig
expandierte: der Fastnacht.” Die hiufigste dort anzutreffende Maskie-
rung war das ganze 15.Jahrhundert iiber noch nicht etwa der Standard-
narr — er wurde erst wesentlich spiter zur dominierenden Figur der tol-
len Tage —, sondern der Teufel.” Und Teufelsdarsteller wiederum agier-
ten keineswegs nur innerhalb der Fastnacht; vielmehr traten sie mit
nahezu gleicher Intensitit auch das Jahr iiber bei geistlichen Spielen und
Figuralprozessionen in Erscheinung, damit den Glidubigen so jeweils das
ganze Spektrum der Heilsgeschichte von deren leuchtenden Vorbildern
bis hin zu den schlimmsten Vertretern des Bésen vor Augen gefiihrt
wurde.” Das ausserordentlich starke Interesse am Rollentyp des Teufels
hatte zur Folge, dass einschldgige Kostlime und Masken in reicher Zahl
vorhanden waren. Zunichst sammelten sie sich im Fundus der Kirchen
und Kloster, von wo sie auch flir die Verwendung in der Fastnacht entlie-
hen wurden, bis dort der Aufmarsch an vermummten Schreckgestalten
schliesslich derart iiberhand nahm, dass die Aktiven sich fiir das fast-
nichtliche Treiben eigene Gewinder und Masken zulegten.

Aus Uberlingen ist dazu ein schones Beispiel iiberliefert. Ein ungefihr
von 1496 stammender Ratserlass der Reichsstadt besagt namlich, dass
ein im Besitz der Heiligenpflege der Pfarrei Sankt Nikolaus™ befindliches
Teufelskostiim, das ibers Jahr bei Prozessionen getragen wurde, auch fiir
die profane Nutzung wiihrend der Fastnachtstage zur Disposition stand.
Wortlich heisst es zu den Modalitéiten des Entleihens und der Riickgabe:
«Item ewer der ist, der das tewfel hiis von sannt Niclaspfleger entlehnet
hab oder das innhett den pflegern zugehorig, der soll inen das widerumb
anntwurtten.» Und besonders interessant ist der Zusatz: < Wo aber ainer
ein tewfelhds vber sein eigen costen gemacht hatte, der mag dasselb
haben, doch das er gut willig seye, das in den Crutzganng gott zu lob dar-
lyhen.»*” Offenbar wurde also auch umgekehrt erwartet, dass die von
den Biirgern eigens fiir die Fastnacht angefertigten Teufelsgewinder das
Jahr hindurch ebenso selbstverstindlich fiir Prozessionen (Crutzganng)
zur Verfligung gestellt werden sollten.

Angesichts dieses reichen Bestandes an Teufelskleidern in Kirchen-
wie in Privatbesitz und angesichts der enormen Popularitiit von Teufels-
auftritten bei verschiedensten Spielanldssen im Jahr konnte es eigentlich
gar nicht ausbleiben, dass irgendwann auch im Zusammenhang mit dem
Bischofsspiel des Nikolausfestes Teufelskostiime auftauchten. Zum



Sankt Nikolaus zwischen Katechese, Klamauk und Kommerz 73

einen musste eine solche Erweiterung des Figurenrepertoires der all-
gemeinen Spielbegeisterung des Spitmittelalters und dessen Wunsch
nach dramatischer Ausgestaltung jeder zeichenhaften Handlung ent-
gegenkommen, und zum anderen lag es ganz auf der Linie des christ-
lichen Dualismusmodells, der positiven Bischofsfigur einen oder meh-
rere negative Gegenspieler zuzuordnen. In der Tat trat die vermutete
Entwicklung denn auch schon in den ersten Jahrzehnten des
15. Jahrhunderts ein, und sie nahm offenbar binnen kurzem so heftige
Formen an, dass sich die Obrigkeiten genétigt sahen, dagegen einzu-
schreiten. Einem Ratserlass der Stadt Basel von 1418 verdanken wir
hierzu wichtige Hinweise. Er lautet: «So ist ouch ein niiwe gewonheit
hie ufferstanden, daz man im atvent anfaht in Bokenwise ze gonde und
erber liite zu iiberfallende in iren hiisern, davon dik (oft) gebrest uffer-
standen ist und noch tin mochte. Darumb so hand Rat und meyster
erkent, ich geheissen sagen und gebieten, daz nyemand me von disshin
in Boken wise gon sol, untz (bis) uff der pfaftenvasnacht nehst kom-
mend.»™ Diese in ihrem vollstindigen Wortlaut bisher so gut wie nicht
zur Kenntnis genommene Quelle hat fiir die Deutung des gesamten
Nikolausbrauchtums eine entscheidende Schliisselfunktion. Durch sie
wird ndmlich der teilweise noch bis heute vertretene mythologische
Ansatz endgiiltig widerlegt, besagt sie doch klipp und klar, dass die Auf-
tritte von Schreckmasken im Advent keineswegs etwa in «graue Vor-
zeit» zurlickreichen, sondern dass es sich dabei um eine erst am Anfang
des 15.Jahrhunderts aufgekommene «neue Gewohnheit» handelt. Und
ebenso unmissverstindlich rdumt die Basler Verordnung mit der fixen
Idee vom angeblichen Fortleben mittwinterlicher Lirmumziige heid-
nisch-germanischer Minnerbiinde im Nikolausbrauch auf. Es waren
ganz einfach Fastnachtsvermummungen, die da plétzlich noch ein zwei-
tes Malim Jahr, kurz vor Weihnachten, hervorgeholt wurden; und dieser
Entwicklung wollte nun der Rat wieder Einhalt gebieten, indem er den
einreissenden Dimonenspuk wihrend der Adventszeit untersagte und
das Tragen finsterer Maskierungen ausdriicklich nur fiir die Tage vor
dem Aschermittwoch gestattete.

Was in dem Basler Ratsbeschluss von 1418 allerdings noch fehlt, ist
eine letzte Bestitigung daflir, dass die damals iiblich gewordenen Teu-
felsauftritte im Dezember auch tatsidchlich in direktem Zusammenhang
mit dem Bischofsspiel der Schiiler standen. Eventuell verbleibende
Zwelifel hieran rdumt jedoch ein zweites Mandat des Basler Rats von
1420 aus, in dem das zwei Jahre zuvor ausgesprochene Verbot nochmals
bekriftigt wurde. Nun wiihlten die Stadtviiter nimlich folgende Formu-
lierung: «Als man dis hochzit (Weihnachten) und davor bischofe



74 Werner Mezger

machet, bede, herren und schiler, und denen zu dienst tiifel louftent,
heissent tich unser herren sagen, daz sy nit wellent, dz yemant in tiifels
wise louften solle in den kilchen noch in der stadt, wand dadurch gotz
dienst gehindert und gewirret wird.» Hieraus geht nun ganz eindeutig
hervor, dass die zu Beginn des 15.Jahrhunderts einsetzenden, vorweih-
nachtlichen Streifziige junger Leute in diabolischen Vermummungen
nicht etwa irgendeine isolierte Brauchinnovation waren, sondern dass
die Teufelsmasken sich wirklich unmittelbar im Anschluss an die zur
Adventszeit schon linger iiblichen Schiilerbischofe herauskristallisiert
hatten, denen sie, wie es wortlich hiess, «zu Dienst liefen». Die Faszina-
tion des wilden Ddmonentreibens im Schlepptau der Bischofsdarsteller
muss fiir die Akteure enorm gewesen sein. Jedenfalls sahen sich die
Basler Behorden gezwungen, von nun an alle paar Jahre erneut dagegen
einzuschreiten. 1432 versuchten sie - diesmal sogar unter Androhung
empfindlicher Strafen - sicherzustellen, dass wihrend der Weihnachts-
zeit «niemand in tiifels hiiten (Hduten) louffen solle, noch in Bokenwise
gon.» 1436 wiederholten sie das Verbot in fast gleichem Wortlaut; wei-
tere Initiativen entsprechenden Inhalts folgten 1441 und 1447.” Die neue
Brauchpraxis der Jugend aber war offenbar stirker als alle Reglementie-
rungsbestrebungen der Obrigkeit.

Dass es sich hier um kein bloss auf Basel oder Oberdeutschland
beschrinktes Einzelphinomen handelte, sondern dass andere Stiidte
etwa im niederdeutschen Sprachraum wihrend jener Jahrzehnte genau
dieselben Vorginge verzeichneten, beweist eine Braunschweigische
Stadtrechtsquelle von 1408, in der es heisst: «Vortmer is hyr eyn wonheit,
dat de junghen lude pleghen to hebende eyne kumpanye, also dat se
lopen schoduwel (Schauteutfel) in den hillighen daghen to wynachten.»*
Von zahlreichen weiteren Orten sind dhnliche Nachrichten erhalten. -
Ganz ohne Zweifel erlebte also das adventliche Maskenlaufen im
15.Jahrhundert eine ausgesprochen expansive Dynamik; und man wird
davon ausgehen miissen, dass das Bischofsspiel des Nikolausfestes bald
nur noch den dusseren Vorwand lieferte, um ganze Scharen junger Leute
in den tollsten Vermummungen ihr Unwesen treiben zu lassen. Ubrigens
waren es nach 1400 auch lingst nicht mehr nur die Scholaren, die als
Brauchtriger fungierten, sondern inzwischen fanden die ledigen Hand-
werksburschen, die «<jungen Gesellen», an den zunehmend wilder wer-
denden Formen der adventlichen Maskenziige genauso Gefallen und
machten ihrerseits kriftig mit. Dadurch wiederum beschleunigte sich
die Diftusionsgeschwindigkeit der neu auftretenden Brauchelemente
weiter; denn nicht nur unter den Schiilern und Studierenden gab es
einen raschen, grossriumigen Informationsaustausch, sondern gerade



Sankt Nikolaus zwischen Katechese, Klamauk und Kommerz 75

auch die jungen Handwerksgesellen verfiigten durch ihre hohe Mobili-
tit {iber ein ausgedehntes Kommunikationssystem.

Von den geistlichen und weltlichen Obrigkeiten war die einmal in
Gang gekommene Eigengesetzlichkeit des vorweihnachtlichen
Umzugswesens in den Stidten trotz aller Reglementierungsversuche
nicht mehr zu bremsen. Zwei Entwicklungstendenzen zeichneten sich
besonders deutlich ab: zum einen die zunehmende zeitliche Ausweitung
der Phinomene und zum andern der wachsende Umfang und die schub-
weise Aufblihung der Figurenzahl. Spitestens um 1500 war es nichts
Aussergewohnliches mehr, wenn Gruppen maskierter junger Leute die
ganzen vier Adventswochen hindurch, ja selbst schon am Martinstag,
lirmend herumstreiften; und ebenso hatte man sich daran gewéhnt, dass
die Bischofsgestalten in den Umziigen immer nebensichlicher wurden
oder vollends zur Licherlichkeit absanken, wihrend die Schar der Teu-
fel sich stindig ausdehnte und das Gesetz des Handelns weitestgehend
an sich riss. Verwunderlich ist diese Umgewichtung zugunsten der
Negativfiguren {ibrigens nicht: die Ddmonenrollen boten den jugendli-
chen Akteuren ganz einfach mehr «Spielraum» als der vergleichsweise
brave Part eines Bischofs. — Aus theologischer Sicht war das von der
urspriinglichen Nikolausidee reichlich entfremdete Umzugswesen der
Vorweihnachtszeit, wie es sich zu Beginn des 16.Jahrhunderts darstellte,
praktisch kaum mehr zu rechtfertigen. Hatte es zuvor schon auf seiten
der romischen Kirche wachsende Kritik gegeben, so kam Martin Luther
von seinem reformierten Standpunkt her schliesslich zu dem lapidaren
Urteil: «Gott kennet das Larvenvolk und Niclas Bischofte nicht, sintemal
sie nicht lehren, noch einigs bischofflichs Amts pflegen.»*' Vollig abstel-
len liessen sich die adventlichen Umziige spiter aber selbst in evangeli-
schen Territorien nicht.

Einen anderen Nikolausbrauch war Luther prinzipiell eher zu tolerie-
ren bereit, ja er praktizierte ihn zunichst offenbar sogar ohne grossere
Vorbehalte in seinem eigenen Hause: das heimliche Einlegen von Kin-
dergeschenken, die mit dem Namen des Bischofs von Myra verbunden
waren.” Die Vorstellung von Nikolaus als unsichtbarem nichtlichem
Gabenbringer hatte sich aus dem Legendenstoff von den drei verarmten
Jungfrauen entwickelt, die dadurch vor der Schande der Prostitution
bewahrt worden sein sollen, dass ihnen der Heilige, wihrend sie schlie-
fen, je einen goldenen Apfel als Mitgift zuspielte.” Aufgrund einer Kom-
pilation dieses Motivs mit dem Schiilerpatronat des Bischofs war im
15. Jahrhundert - urspriinglich wohl wiederum im klosterlichen Um-
feld - die Gewohnheit entstanden, den Kindern je nach deren Folgsam-
keit, Lerneifer und religiosem Streben in der Nacht vom 5. auf den



76 Werner Mezger

6. Dezember grossere oder kleinere Geschenke vors Kamin, ans Bett, in
die Schuhe oder in eigens dafiir gefertigte Papierschiffchen zu legen und
auf neugierige Fragen zu antworten, die Gaben stammten vom heiligen
Nikolaus personlich.” Wegen der stark pidagogischen Wirkung des
Brauchs und der Moglichkeit, thn als Disziplinierungsmittel einsetzen zu
konnen, wurde er bald auch in den Privathidusern getibt, wobei sich in
der Art der geschenkten Gegenstinde stets das Prinzip von Belohnung
und Bestrafung ausdriickte. So zihlte der reformierte Autor Thomas
Kirchmair, genannt Naogeorgus, bereits um die Mitte des 16. Jahrhun-
derts zu den klassischen Nikolausgaben der romtreuen «Papisten» fiir
ihre Kinder einerseits Esswaren wie Niisse, Apfel und Birnen und ande-
rerseits «ein scharpffe rut».* Gegen diesen erzieherischen Aspekt des
aus der altglaubigen Tradition kommenden Einlegens hatte Kirchmair
tibrigens keine Vorbehalte, - was ihn allerdings storte, war die inhalt-
liche Bindung des Brauchs an einen Heiligen. Die fatale Folge einer sol-
chen Praxis der Katechese fiir die Kinder sei, so schrieb er abschliessend,
«das sie wenden jr sin vind gmiit / Von Gott / den glouben zu verletzen /
Jr hoffnung zu den heiligen setzen.»" Genau das wollte natiirlich auch
Martin Luther selbst vermeiden, und so versuchte er nachweislich ab
etwa 1545, die Bescherung der Kinder im Advent zwar beizubehalten,
aber in der Braucherkldrung den aus reformatorischer Perspektive nicht
mehr vertretbaren Sankt Nikolaus gegen den Heiligen Christ auszutau-
schen.” Vermutlich ohne sich iiber die langfristige Breitenwirkung sei-
ner Umpolungsidee im klaren zu sein, legte er mit ihr den Grund dafiir,
dass es spiter im deutschsprachigen Raum neben oder statt Nikolaus
einmal noch einen wichtigeren Geschenkebringer der Weihnachtszeit
geben sollte: das Christkind"

Im selben Masse, in dem die reformierte Seite das vorweihnachtliche
Brauchtum von der Figur des heiligen Nikolaus abzukoppeln bestrebt
war, bemiihten sich die Katholiken in der Epoche der Gegenreforma-
tion, den Bischof von Myra nun erst recht zu einem zentralen Instrument
ihrer Adventspidagogik zu machen. In Erinnerung an das sogenannte
Sduglingswunder, wonach Nikolaus als Kleinkind an den beiden Absti-
nenztagen der Woche Mittwoch und Freitag die Mutterbrust nur einmal
genommen haben soll”, wurde von den Kindern erwartet, dass sie am
Vortag des Nikolausfestes bis zum Abend fasteten.” Ansonsten hielt
man sie in den Wochen vor dem 6. Dezember zu besonders eifrigem
Gebet an, was spiter in Siidwestdeutschland, in den katholischen Teilen
der Schweiz, in Vorarlberg und in Westtirol seinen sichtbaren Ausdruck
in der Einflihrung der sogenannten Klausenhdlzer fand. Darunter sind
Zihlholzer zu verstehen, auf denen die Kinder ihre Gebetsleistun-



Sankt Nikolaus zwischen Katechese, Klamauk und Kommerz 77

gen durch eine entsprechende Anzahl von eingeschnitzten Zeichen
quantitativ dokumentierten und die sie dann am Nikolausabend vorzeig-
ten, um danach die erhofften Belohnungen zu empfangen.” Uberhaupt
wurde Sankt Nikolaus innerhalb der rémischen Kirche seit etwa 1550
immer mehr als der von himmlischer Warte kritisch priifende, den
Zustand seiner Herde stets wachsam beobachtende «episcopus specula-
tor» verstanden - eine Bezeichnung nebenbei, der moglicherweise das
im niederdeutschen Raum bis heute als «Spekulatius» bekannte Weih-
nachtsgebiick seinen Namen verdankt.”

Unabhingig von den nach dem Augsburger Religionsfrieden spiir-
baren Bemiithungen der Katholiken um ein wiirdiges Andenken an den
Bischof von Myra durch katechetisch vertretbare Brauchformen und
ungeachtet des Bruchs der Protestanten mit dem Heiligenkult war
jedoch die iltere Brauchschicht nicht auszurotten: Sowohl in evangeli-
schen als auch in katholischen Territorien bestanden die einstens aus
dem Bischofsspiel zum Nikolaustermin erwachsenen wilden Masken-
ziige der Adventszeit fort. Ja gerade in reformierten Gebieten erweiter-
ten sie sich mit der Zeit sogar noch dahingehend, dass dort neben Niko-
laus bald ebenso das von Luther propagierte Christkind oder auch Sankt
Martin als grotesk entstellte Zentralfiguren herhalten mussten, letzterer
wohl vor allem deshalb, weil die Lutheraner den Namenspatron ihres
Reformators weniger konsequent aus der Erinnerung eliminierten als
andere Heilige und weil sie das Martinsfest unter Beibehaltung eines
Grossteils seiner traditionellen Brauchelemente als Namenstag Martin
Luthers weiterfeierten.” Wie sich die ausser Kontrolle geratenen vor-
weihnachtlichen Maskenumtriebe schliesslich im 17. Jahrhundert in
evangelischen Territorien darstellten, entnehmen wir einem 1682 erlas-
senen Dekret des Herzogs Gustav Adolf von Mecklenburg. Und zwar
beklagte dieses - in der vergeblichen Hoftnung, den Vorgingen Einhalt
gebieten zu kénnen -, dass wihrend der gesamten Adventszeit «dem
gemeinen Gebrauch nach allerhand vermummte Personen unter dem
Namen des Christ-Kindleins, Nicolai und Martini, auft den Gassen
umher lauften, in die Hiuser entweder willig eingeruffen werden, oder
auch in dieselbe sich hineindringen, dergestalt, dass den Kindern ein-
gebildet wird, als wire es das ware Christ-Kindelein, welches sie anzu-
beten angemahnet werden, Nicolaus und Martinus auch als Intercesso-
res bey demselben die Kinder zuvertreten sich annehmen, auch sonsten
andere nichtige, unchristliche, muthwillige Dinge in Worten und
Werken, vornehmen, und treiben...»" Thre geschichtlichen Wurzeln, so
weiss das Dekret am Ende noch zu berichten, habe die geschilderte
«repraesentatio scandalosa» zweifellos in dem «abergliubischen und



78 Werner Mezger

abgottischen Pabstthum, so gar wol, mutatis nominibus & personis,
stockfinstern Heydenthum.»” Diese Einschitzung, dass es sich bei dem
adventlichen Mummenschanz im Lauf der Zeit immer mehrum verzerr-
te Formen vorreformatorischer Katechese handelte, war véllig richtig,
wobei der damalige Gebrauch des Reizworts «Heidentum» zur Quali-
fizierung der Phinomene uns tibrigens hellhérig machen sollte. In der
zitierten protestantischen Quelle von 1682 wurde die Bezeichnung
<heidnisch» ndmlich eindeutig nicht im historisch-analytischen, son-
dern allein im konfessionell-polemischen Sinn verwendet. Mit anderen
Worten: sie meinte keineswegs etwa «vorchristlich» oder gar «germa-
nisch», sondern lediglich «unchristlich», weil katholischen Ursprungs
und damit der rechten evangelischen Lehre widersprechend. Mogli-
cherweise waren es Missverstindnisse in genau diesem Begriffsfeld, die
spater in der volkskundlichen Forschung zu den bekannten mythologi-
schen Deutungsversuchen des Nikolausbrauchtums gefiithrt haben.
Wenn das mecklenburgische Dekret unter anderem davon berichtet,
dass die adventlichen Umzugsmasken hiufig in die Hduser kimen und
dass sie sich dort besonders mit den Kindern befassten, so stand dahinter
offenbar bereits der Einfluss einer jiingeren Brauchpraxis, die sich inzwi-
schen vor allem in den katholischen Territorien Stiddeutschlands aus-
gebreitet und etabliert hatte. Hier muss ndmlich das Bediirfnis, die
iibliche Kinderbescherung am Nikolaustest dramatisch in Szene zu set-
zen, spitestens von der Mitte des 17. Jahrhunderts an immer stirker
geworden sein, bis schliesslich aus dem einfachen nichtlichen Ein/ege-
brauch mehr und mehr der aufwendigere abendliche Einke//brauch
wurde, bei dem Sankt Nikolaus als grossviterlich wirkende Autoritit in
prichtigem Ornat und mit langem, weissem Bart leibhaftig in Erschei-
nung trat. Die ersten gesicherten Belege fiir einen solchen Bischofsaut-
tritt im Familienkreis stammen {ibrigens durchweg aus Adelshidusern.™
So verkorperte zum Beispiel, wie aus erhaltenen Rechnungen hervor-
geht, am bayerischen Hof in Miinchen von 1680 bis 1696 jJahr fur Jahr der
Hofkapellmeister Enderes den Nikolaus.” Ab ungefiihr derselben Zeit
mehren sich dhnliche Nachrichten auch in anderen Residenzstidten
siidlich der Donau.™ Ob der Einkehrbrauch allerdings tatsiichlich durch
den Adel innoviert wurde und sich von dort ins Biirgertum und schliess-
lich ins biuerliche Milieu hinein ausdehnte oder ob dieser Eindruck nur
aufgrund der besseren Quellenlage in herrschaftlichen Archiven ent-
steht, bliebe durch eine Spezialuntersuchung zu kliren. Am Anfang des
18. Jahrhunderts war die Haus- und Kinderbesuchsszene des Nikolaus
jedenfalls schon nicht mehr an ein bestimmtes gesellschaftliches Umfeld
gebunden, sondern begann zunehmend zum sozialen Allgemeingut zu



Sankt Nikolaus zwischen Katechese, Klamauk und Kommerz 79

werden. Die fritheste Detailschilderung des Brauchablaufs verdanken
wir Abraham a Sancta Clara, der 1729 berichtet, dass am Vorabend des
6.Dezember gewdhnlich der «Nicola» komme, «die Kinder zu probiren
und zu examiniren, ob sie auch durch ihre Herren Lehrmeister, Hofmei-
ster, Schulmeister, Rechenmeister, Sprachmeister und andere Informa-
tions-Rithe wohl unterwiesen in Glaubens-Sachen, im Buchstabiren,
Sylbe theilen, Lesen und Schreiben, im Rechnen, in Sprachen etc.»™
Anschliessend referiert der Barockprediger sogar noch konkrete Einzel-
fragen, die den Kindern bei dieser Gelegenheit tiblicherweise gestellt
wurden.

Um dem Auftritt Nachdruck zu verleihen und seine pidagogische
Wirkung zu verstirken, kam Nikolaus aber meist nicht alleine in die
Hiuser, sondern brachte allerlei weitere Figuren mit. Zum Beispiel
erwithnt schon die zitierte Quelle von 1729 ein Gefolge des Bischofs aus
Engeln und Teufeln.” Im Alpenraum sind diese Begleiter des Heiligen
wahrscheinlich in enger Wechselbeziehung mit dem Rollenbestand der
Nikolausspiele zu sehen, die dort, von kirchlicher Seite initiiert, ziemlich
genau zur selben Zeit michtig aufbliihten und die in ihrem exempla-
risch-moralisierenden Handlungsablauf mitunter sogar eigens auf die
Einkehrszene abhoben.” In den gesamten anderen Gebieten vom Vor-
alpenland bis zur Nord- und Ostseekiiste ist dagegen eher an eine Figu-
renfluktuation zwischen den zihlebigen, wilden Umziigen der Vorweih-
nachtszeit und dem Einkehrbrauch zu denken, was iibrigens fiir die
Alpenregion noch zusitzlich zum Einfluss der Nikolausspiele in
Betracht kommt. Wie unentwirrbar die Abstammungslinien und Ver-
wandtschaftsverhiltnisse von Fall zu Fall auch sein moégen, bis zur zwei-
ten Hiilfte des 18. Jahrhunderts hatte sich eine riesige, tiber ganz Mittel-
europa verzweigte Familie von Nikolausbegleitern entwickelt, deren
Mitglieder von Landschaft zu Landschaft unter wechselnden Namen
agierten. lhre erste flichendeckende Katalogisierung und geogra-
phische Einordnung ist mittlerweile in den Volkskundeatlanten der
Schweiz, Osterreichs und Deutschlands greifbar.” Um den Rahmen der
vorliegenden Studie nicht zu sprengen, miissen wir uns hier auf eine ein-
zige strukturelle Beobachtung beschrinken, die allerdings von zentraler
Bedeutung ist: Simtliche Begleiter des in die Hiuser einkehrenden
Nikolaus lassen sich sehr klar entweder als Positiv- oder als Negativ-
gestalten identifizieren und figen sich damit wiederum voll und ganz ins
christliche Dualismusdenken ein, wie es bereits in den Adventsumziigen
des 15.Jahrhunderts mit dem Bischof auf der einen und den Schauteufeln
auf der anderen Seite manifest geworden war. Wihrend in jener spatmit-
telalterlichen Brauchschicht jedoch alsbald die Teufel die Oberhand



80 Werner Mezger

gewonnen und den Part des Bischofs zur licherlichen Farce degradiert
hatten, wies das viel stirker pidagogisch ausgerichtete Modell des
barocken Einkehrbrauchs dem Heiligen eine wesentlich dominantere
Stellung zu. Hier waren die Negativfiguren nimlich - so wollte es zumin-
dest die Kirche - nicht zu eigenmichtigem Handeln befugt, sondern
mussten deutlich sichtbar Nikolaus als ihren Herrn anerkennen und thm
zu Diensten sein. Wenn er ein Kind lobte, hatten sie sich still zu verhal-
ten, wenn er tadelte und strafte, durften sie auf sein Geheiss hin kurzfri-
stig Angst und Schrecken verbreiten, bis er ihnen wieder Einhalt gebot.

All diesen guten Absichten zum Trotz aber taten sich zwischen der
Realitit des Einkehrbrauchs und seiner von der kirchlichen Adventspid-
agogik intendierten Idealform schliesslich doch auch erhebliche Diskre-
panzen auf. So musste bereits Abraham a Sancta Clara das gelegentliche
Vorkommnis eingestehen, dass «der Nicola einen Rausch hat und die
Stiegen herunter fillet.» Ja, es heisst in seiner Kritik sogar noch weiter:
«und werden bey sothanen Nicolai-Possen ... oft silberne Messer und
Loftel verloren, dass man nicht wissen kan, ob der verstellte Nicola, oder
die Engel und Teuffel die grosste Dieb seyen.»™ Offenbar bot also auch
die im Vergleich zu den praktisch regelmissig eskalierenden Strassen-
umziigen alten Stils sehr viel besser tiberschaubare jiingere Brauchform
der hiuslichen Einkehr des Nikolaus keinerlei Sicherheit vor Entgleisun-
gen. Selbst die soziale Kontrolle durch den Familienkreis hielt die
Akteure nicht davon ab, immer wieder kriftig iiber die Stringe zu schla-
gen und dabei den erzieherischen Auftrag gegeniiber den Kindern ginz-
lich zu vergessen. So verwundert es denn auch nicht, dass der am Abend
des 5.Dezember mit seinem Gefolge von Haus zu Haus gehende Bischof
Nikolaus, der eigentlich wiirdevoll hitte auftreten miissen, bisweilen
selbst zur Groteskfigur degenerierte und in manchen Gegenden zuletzt
nur noch als komischer «Nickel» oder als ungehobelter «Klaus» sein
Unwesen trieb.™ Fiir eine ganze Reihe von Orten der deutschsprachigen
Schweiz 1st sogar noch bis 1n die jingste Zeit das Drohwort gegeniiber
unartigen Kindern bezeugt: «De bos Chlaus chunnt.»®

Die Sonderentwicklungen der Einkehrszene konnten demnach in
zwei Richtungen gehen: das eine Extrem war die Ausdehnung der
Gefolgschaft des Nikolaus auf ein halbes Dutzend oder mehr Personen,
das andere die Reduzierung der Spielrollen auf einen einzigen Darsteller,
dessen Part, wie eben geschildert, abgesehen vom Namensanklang mit
dem Bild des Bischofs von Myra, so gut wie nichts mehr zu tun hatte.
Beide Phinomene sind jedoch als Ausnahmen und keineswegs als Regel
zu betrachten. Der Normalfall des Einkehrbrauchs sah iiblicherweise
zwei Akteure vor: Nikolaus und eine ihn begleitende Schreckgestalt.



Sankt Nikolaus zwischen Katechese, Klamauk und Kommerz 81

Diese einfache Figurenkonstellation hatte hinsichtlich ihrer Wirkung
einen doppelten Effekt: zum einen konkretisierte sich in ihr die heilsge-
schichtliche Antithetik zwischen Gott und Teufel, Himmel und Hélle,
Gut und Bose; und zum anderen personalisierte sie zugleich das pidago-
gische Prinzip von Belohnung und Bestrafung, indem der Bischof die
eifrigen und folgsamen Kinder beschenkte und sein dunkler Knecht die
lernfaulen und unartigen unter ihnen ziichtigte. Das waren klare Zuord-
nungen, die alle am Brauchgeschehen Beteiligten, unabhingig von
ihrem Reife- und Bildungsgrad, ohne weiteres verstehen konnten.Wie-
weit tibrigens der Umgang mit dem gebindigten Teufel gewissermassen
als immanenter Wesenszug des heiligen Nikolaus zu gelten hat, wire
einmal in einer eigenen Untersuchung zu kliren. Meisen zum Beispiel
weist darauf hin, dass ein besonders enges, gegensiitzliches Verhiltnis
zwischen dem Bischof von Myra und dem Teufel schon von jeher in der
hagiographischen Uberlieferung bezeugt sei.™ Bislang véllig unberiick-
sichtigt blieb in diesem Zusammenhang jedoch ein mindestens ebenso
interessanter ikonographischer Befund. Seit dem 13. und vor allem im
14.Jahrhundert gab es nimlich in weiten Teilen Europas einen Bildtypus,
wo der heilige Nikolaus bei der wunderbaren Rettung der Seeleute den
Teufel auf das Segel oder an den Mast des havarierten Schiffes bannt.”
Moglicherweise geht die verbreitete volkstiimliche Vorstellung, dass zu
Nikolaus notwendig eine ihm unterworfene Dimonengestalt gehéren
miisse, gerade auch auf solche frithen bildlichen Vorlagen zuriick.

Zu dem im deutschen Sprachraum wohl bekanntesten Begleiter des
einkehrenden Nikolaus profilierte sich im Laufe der Zeit Knecht
Ruprecht. Folgt man Friedrich Vogt, so kime der Name von «rihperht»,
also von «rauher Percht», her und wiirde in den grosseren Kontext der
Perchtenliufe des Alpenraums verweisen.” Mochte man dagegen Karl
Meisen glauben, der den Ursprung der Figur nicht so weit im Siiden,
sondern in Mitteldeutschland vermutet, so wire Ruprecht aufgrund
gleichnamiger Gestalten in geistlichen Spielen ganz unmittelbar als
«diabolus personatus», als Teufelsdarsteller, zu sehen.” Ob eine endgiil-
tige etymologische Deutung und eine sichere genealogische Herleitung
tiberhaupt jemals noch moglich sein werden, bleibt angesichts der diirf-
tigen Quellenlage fraglich. Insbesondere lisst sich auch nur sehr vage
bestimmen, wann Ruprecht in engere Beziehung zum heiligen Nikolaus
trat. Zwar kommt schon in einem Lied des frithen 16. Jahrhunderts ein
gewisser «Knecht Ruprecht» vor; da aber dessen «Herr» nicht genannt
wird und der Text keinerlei sonstige Anhaltspunkte bietet, wire die Her-
stellung eines Zusammenhangs mit dem Bischof von Myra reine Speku-

lation.” Sicher nachzuweisen ist der gemeinsame Auftritt der Figuren



82 Werner Mezger

Nikolaus und Ruprecht erst ab der zweiten Hiilfte des 17. Jahrhunderts.
So bestitigt Johannes Praetorius in den 1663 erschienenen « Weihnachts-
frazzen», dass damals am adventlichen Einkehrbrauch neben Christus,
Sankt Peter und dem Engel Gabriel eben auch Nikolaus und Knecht
Ruprecht beteiligt gewesen seien. Seine Funktion in der Spielhandlung
charakterisiert der Bischofsbegleiter dort tibrigens gleich selbst mit fol-
gendem Sprechtext:

«lch bin der alte bise Mann,

der alle Kinder fressen kann.

Ich Ruprecht hab’ euch was zu sagen,

wie mir der hetlige Christ hat aufgetragen,
er mit setnem Engel draussen,

und ich will euch die Kolbe lausen.»”

Dieses hier beschriebene Rollenklischee des Kinderschrecks, der die
unfolgsamen Sprosslinge mit der Rute straft, sie im eigens daflir mit-
geflihrten Rupfensack forttrigt oder sie gar an einem geheimen Ort zu
verschlingen droht, hat der Knecht Ruprecht im Nikolausbrauch bis
heute bewahrt. Vieles spricht dafiir, dass in ihm eine jener angsteinflos-
senden Wahnfiguren aus dem Gruselkabinett voraufklirerischer Piad-
agogik zum Leben erwachte, deren Bilder seit etwa 1650 verstirkt auf
Flugblittern kursierten, um im Rahmen der ohnehin strengen elterli-
chen Erziehung als zusitzliches Disziplinierungsmittel eingesetzt zu
werden. Die Klaviatur des Schreckens reichte hier vom «Kindleinfres-
ser» liber den «Mann mit dem Sack» bis hin zur « Butzen-Bercht», wobei
letztere schon vom Namen her dem Ruprecht wohl am niichsten steht.”
Gemeinsam ist all diesen Gestalten, dass sie die unbotmissigen Kinder in
Taschen, Kérben oder Sicken von zuhause entflihren und ihnen entsetz-
liche Strafgerichte ankiindigen, die in den grisslichsten Formen der
Totung gipfelten. Die einzige Rettungschance besteht fiir die Kinder, so
betonen die Texte auf den Drucken, in der radikalen Abkehr von ihrem
bisherigen Fehlverhalten oder zumindest in einem festen Geltbnis der
Besserung. Speziell der «Butzen-Bercht» werden in diesem Zusammen-
hang Worte in den Mund gelegt, die genauso Knecht Ruprecht als Be-
gleiter des examinierenden Nikolaus bei der Einkehrszene sagen konnte:
«Ich thu den Frommen nichts, die Bésen will ich plagen... Wolt ihr euch
nun erweisen zu Haus und in der Schul, gottsfirchtig, fleissig,
fromm...»"

Die lingste und durchgingigste Tradition unter den genannten
Schreckfiguren hat zweifellos der Kinderfresser. Wie hoch sein Bekannt-
heitsgrad bereits im ersten Viertel des 16. Jahrhunderts war, bestiitigt



Sankt Nikolaus zwischen Katechese, Klamauk und Kommerz 83

neben einem Holzschnitt des in Strassburg und Augsburg titigen Hans
Weiditz von etwa 1520™ wohl am besten der um dieselbe Zeit errichtete,
beriihmte «Chindlifresser-Brunnen» des Bildhauers H.G. in Bern.” Das
Motiv des Kinderfressers aber basiert seinerseits auf einer noch viel élte-
ren Vorstellung, ndmlich auf dem spiitestens seit Dante Alighieris «Di-
vina Commedia» in der lkonographie oftmals wiederkehrenden Bild des
Teufels, der die Seelen der Siinder verschlingt.” Und genau dies ist nun
wiederum flir die ideengeschichtliche Einordnung der Ruprechtfigur im
Nikolausbrauch von entscheidender Bedeutung: oftenbar geht der kin-
derschreckende Knecht des heiligen Bischofs — wenngleich nicht ganz
so unmittelbar, wie Meisen vermutet - letzten Endes eben doch auch auf
den Teufel und damit auf christliches Gedankengut zuriick.
Ungeachtet aller theologischen Priferenzen war die Rolle des
Ruprecht den Brauchausiibenden bald erkennbar wichtiger als diejenige
der eigentlichen Hauptperson der Einkehrszene, des Nikolaus. Einmal
mehr begegnet uns damit jene Gesetzmaissigkeit, die wir bereits aus frii-
heren Phasen der Brauchentwicklung kennen: Negativrollen mit teuf-
lisch-dimonischen Ziigen werden wegen der ihnen innewohnenden
grosseren Entfaltungsmoglichkeiten von den Akteuren stets wesentlich
mehr geschitzt als die ungleich zahmeren Rollenklischees der Heiligen.
Es war demnach geradezu zwangsliufig, dass sich der Knecht Ruprecht
dusseren Reglementierungen gegeniiber auf Dauer sehr viel resistenter
zeigte als Nikolaus selbst. Wo dieser — etwa in protestantischen Gebieten
— allméhlich aus dem Einkehrbrauch verdringt wurde, da blieb am Ende
nicht selten Ruprecht als alleiniger adventlicher Hausbesucher tibrig.”
Aber auch selbst in solchen Fillen, in denen der heilige Christ an die
Stelle des Nikolaus trat, konnte sich Ruprecht noch hiufig genug halten
und begleitete fortan das Christkind als seinen neuen Herrn.” - Und
schliesslich blieb ein weiterer Eftekt nicht aus, der bei attraktiven Rollen
innerhalb eines Brauchkomplexes ebenfalls oft zu beobachten ist: die
Multiplikation der urspriinglichen Einzelfigur zu einer ganzen Gruppe
von Gestalten gleichen Typs und die zeitliche Ausdehnung ihres primi-
ren Aktionstermins durch die Suche nach zusitzlichen Auftrittsgelegen-
heiten. Dass es dazu mindestens in manchen Gegenden tatsichlich
gekommen ist, bestitigt eine Quelle aus Thiiringen, nimlich die am
1.Dezember 1702 vom Firstlich-Hennebergischen Landeskonsistorium
in Schleusingen erlassene «Instruction fiir den Knecht Ruprecht». Darin
erhalten die Scholaren als Triger des Einkehrbrauchs genaue Vorschrif-
ten fiir die Form und Dauer ihrer Aktivititen in Maske und Kostiim.
Unter anderem wird bestimmt, dass das «Herumgehen ... nicht linger
als auf den Nicolausabend eine Stunde, auf den Weihnachtsabend aber



84 Werner Mezger

drei Stunden wihren soll.» Und der 3. Absatz stellt vor allem klar, dass
«der Knecht Ruprecht’s dann auf den Nicolausabend nicht mehr als
Einer, auf den heiligen Weihnachtsabend aber Drei hiermit zugelassen
werden.»” Ob diese Beschrinkungen freilich eingehalten worden sind,
entzieht sich unserer Kenntnis.

Der Wandel der 6konomischen und gesellschaftlichen Verhiltnisse
im 19. Jahrhundert bewirkte, dass der Einkehrbrauch vor allem in den
Stddten einen Verdnderungsprozess durchmachte, dessen Grundten-
denzen sich mit zwei Schlagwortern charakterisieren lassen: Sikularisie-
rung und Verbiirgerlichung. Am deutlichsten sichtbar wurde dies in der
Kreation einer neuen Brauchgestalt, nimlich des Weihnachtsmanns. Als
stark verweltlichte Kompromissfigur aus katholischen und evangeli-
schen Anschauungen wie auch aus germanisch-mythologischem
Gedankengut, das wohl bereits durch die damalige Altertumskunde in
die Brauchpraxis vermittelt worden war, begann er die zuvor allein iibli-
chen, noch klar religios determinierten Gabenbringer der Adventszeit,
Sankt Nikolaus und den heiligen Christ samt ihren Begleitern, zuneh-
mend abzuldsen. Dass sein Hauptverbreitungsgebiet zunichst im prote-
stantischen Norden Deutschlands lag, wo die brauchlichen Traditions-
bindungen durch die Eingriffe der Reformation ohnehin manchen Bruch
erfahren hatten, verwundert nicht." Das dusserliche Erscheinungsbild
des Weihnachtsmanns wurde offenbar ganz entscheidend durch den
Maler Moritz von Schwind geprigt, der 1847 fiir die auflagenstarken und
in mehreren Lindern vertriebenen «Miinchner Bilderbogen» eine Figur
des «<Herrn Winter» entwarf.""' Diese Personifikationsallegorie der kal-
ten Jahreszeit als alter Mann mit langem Bart, dickem Kapuzenmantel,
Fellstiefeln und einem Christbidumchen in der Hand wurde iber Kom-
munikationskanile, die einmal genauer zu untersuchen blieben, nach
einigen Erweiterungen schliesslich zum Klischee des neuen Kinderbe-
scherers am 5. oder 6. Dezember. Ohne eine solche Zwischenstufe der
Profanierung wire es iibrigens ein gutes Menschenalter spiter auch
kaum moglich gewesen, im kommunistisch gewordenen Russland den
weihnachtlichen Gabenbringer vollends total zu entkirchlichen und
Nikolaus wie Christkind kurzerhand durch «Viiterchen Frost» zu erset-
zen, ein nichtsdestotrotz beachtlicher Kraftakt der Staatsfiihrung, wenn
man bedenkt, dass Nikolaus innerhalb der Ostkirche als der mit Abstand
beliebteste Heilige iberhaupt gilt.""”

Das eigentlich Neue am deutschen Weihnachtsmann des 19. Jahr-
hunderts war seine oberflichliche Universalitit. Dazu gehorte insbeson-
dere, dass durch ihn die flir den alten Einkehrbrauch typische, strenge
personelle Trennung zwischen den Prinzipien der Belohnung und



Sankt Nikolaus zwischen Katechese, Klamauk und Kommerz 85

Bestrafung aufgehoben wurde, indem er sowohl Eigenschaften des
himmlischen Kinderfreunds Sankt Nikolaus als auch Wesensziige des
didmonischen Kinderschrecks Knecht Ruprecht auf sich vereinte. An
den Details der Kostiimierung und Ausstaflierung des Weihnachts-
manns ldsst sich diese Vermengung von urspriinglich zwei Figuren zu
einer Person nach wie vor ablesen: die rote Standardfarbe seiner Klei-
dung rithrt eindeutig von den bischéflichen Pontifikalgewéindern des
heiligen Nikolaus her, der Zuschnitt des Mantels zur Kapuzenform sowie
Pelzbesatz und Stiefel sind dagegen Anleihen beim Knecht Ruprecht.
Von letzterem hat die neue Brauchgestalt auch die Ruten iibernommen,
wihrend die mitgefiihrten Gaben wiederum am Bild des mildtitigen
Nikolaus ankniipfen. Der obligatorische, michtige Rupfensack
bekommt beim Weihnachtsmann ambivalente Funktion. Fiir die artigen
Kinder birgt er Geschenke, auf die ungezogenen wirkt er einschiich-
ternd, da er ja jederzeit auch zum Transportmittel fiir Bosewichte
umfunktioniert werden kénnte. Der Bischofsstab des Nikolaus endlich,
wichtiges Zeichen kirchlicher Wiirde, verflacht in der Hand der Surro-
gatfigur zum unverbindlichen Wanderstock oder allenfalls - man erin-
nere sich an Moritz von Schwind - zu einem kleinen Christbaumtidnn-
chen. - Anders als Sankt Nikolaus und der heilige Christ verkorpert also
der Weithnachtsmann nicht mehr ein primir religiés orientiertes Leit-
bild, sondern es war in erster Linie eine soziale Funktion, die ihm zufiel:
in seiner gleichzeitigen Liebenswiirdigkeit und Bedrohlichkeit, verbun-
den mit der Attitiide des Ubernatiirlichen, reprisentierte er fiir die Kin-
der eine von aussen kommende, iiber die hausinterne Allmacht des
Familienvaters noch hinausreichende, quasi nicht mehr hinterfragbare
Autoritit, die den Erwachsenen als willkommenes Hilfsmittel biirger-
licher Erziehung diente.

Der Weihnachtsmann war die letzte grosse Innovation unter den
adventlichen Brauchgestalten; danach hat deren Kreis keine eigentlich
substantiellen Verdnderungen mehr erfahren. Seit dem 20.Jahrhundert
vollziehen sich lediglich noch gewisse Schwerpunktverlagerungen
innerhalb der bereits bestehenden Elemente der Nikolausfolklore, wobei
die Zielrichtungen hier keineswegs einheitlich sind, sondern einander
teilweise sogar fast paradox zu widersprechen scheinen. So zeichnet sich
einerseits eine deutliche Tendenz zum moglichst {iberlieferungs-
getreuen Bewahren des regionalen Brauchbestands ab, die wohl aus der
nach 1900 immer bewusster organisierten Traditionspflege resultiert,
wihrend sich andererseits auch der genau umgekehrte Trend zur tiber-
regionalen Einebnung kleinrdumig gegliederter Brauchlandschaften
beobachten lisst, der vermutlich eine Folge der vor allem nach dem



86 Werner Mezger

Zweiten Weltkrieg eingetretenen totalen Vermarktung von Nikolaus
und Weihnachten durch die Konsumwirtschaft und die Massenmedien
ist. Angesichts derart vielfiltiger und zudem von Fall zu Fall noch unter-
schiedlich zu gewichtender Faktoren, die das Gesamtspektrum der
Nikolausbriuche heute bestimmen, muss es nicht verwundern, wenn
dieses sich jedem simplifizierenden Zugriffsversuch ethnologischer For-
schung sofort wieder entzieht. Immerhin reicht der voll entfaltete
Ficher der gegenwiirtigen Brauchphinomene vom anonymen Einlegen
der Kindergeschenke bei Nacht bis zur realen Einkehr des Bischofs
Nikolaus oder eines anderen Gabenbringers mit einem oder mehreren
Begleitern in die Hiuser, von den archaisch anmutenden Maskenziigen
bis zu den historischen Nikolausspielen des Alpenraums und nicht
zuletzt vom Bild des Weihnachtsmanns auf Postkarten, in Kinderbii-
chern und in der Werbung bis hin zu den einschligigen Angeboten der
Susswarenindustrie. Um den kulturgeschichtlichen Entwicklungspro-
zess, der zwischen der Legende des grossen Heiligen von Myra und den
Legionen uniformer kleiner Schokoladennikolduse im Weihnachts-
angebot der Supermiirkte liegt, auch nur annihernd erkliren zu kénnen,
bedarf es zweifellos einer sehr komplexen Brauchtheorie.

(wird fortgesetzt)

Anmerkungen

' Den umfassendsten Uberblick hieriiber geben die Teile I und 1I der grossen
Arbeit von Karl Meisen: Nikolauskult und Nikolausbrauch im Abendlande. Eine kult-
geographisch-volkskundliche Untersuchung (Forschungen zur Volkskunde, 9-12).
Diisseldort 1931 (Neudruck 1981),50-389, ferner 527-531.

? Gustav Anrich: Hagios Nikolaos. Der Heilige Nikolaus in der griechischen
Kirche. Texte und Untersuchungen. 2 Bde. Leipzig/Berlin 1913 und 1917, hier: Bd.2,
241fl. und 50691t

* K.Meisen (wie Anm.1), 216 ff. - Eine iibersichtliche Stichwortliste der wichtig-
sten Wunderlegenden um den heiligen Nikolaus, geordnet nach Herkunft und Popu-
laritit, findet sich bei Leander Petzoldt: Nikolaus von Myra (von Bari). In: Lexikon
der christlichen Ikonographie. Hg.v. Engelbert Kirschbaum und Wolfgang Braunfels.
Bd. 8. Rom/Freiburg i.Br./Basel/Wien 1976, 46.

* K. Meisen (wie Anm. 1), 60f.

> K. Meisen (wie Anm. 1), 94f.

® K. Meisen (wie Anm. 1), 126-171.

’ Die bislang ausfiihrlichste Untersuchung hierzu stammt von Hans Schuhladen:
Die Nikolausspiele des Alpenraumes. Ein Beitrag zur Volksschauspielforschung
(Schlern-Schriften, 271). Innsbruck 1984.

® Zu den zahlreichen Schreckgestalten im Nikolausbrauch wie auch zu den ver-
schiedenen Bezeichnungen der Nikolausfigur selbst und ihrer Varianten siehe spe-



Sankt Nikolaus zwischen Katechese, Klamauk und Kommerz 87

ziell fiir die Schweiz: Atlas der schweizerischen Volkskunde (ASV), Karten 151-153:
Nikolaus (Name, Datum, Begleiter, Aussehen), dazu Kommentar II, 1-13; fiir
Deutschland: Atlas der deutschen Volkskunde (ADV) III: Nikolaustag (Namen,
Gestalten, Termine) und IV: Nikolaus, Gestalten der Weihnachtszeit; fiir Osterreich:
Osterreichischer Volkskundeatlas (OVA), Kartenblitter 88-89: Nikolausbrauchtum [
und II, dazu Kommentar v. Edith Horandner 1981/VIII, 1-26. - Ferner: Paul Geiger:
Deutsches Volkstum in Sitte und Brauch. Berlin/Leipzig 1936, 140ff.

’ Regina Bendix/ Theo Nef: Silvesterkliuse in Urniisch (Appenzeller Brauchtum.
Bd. 1. Hg. v. Walter Irniger). Urnisch 1984, 50ff.

" Helmut Délker: Martin und Nikolaus. In: Wiirttembergisches Jahrbuch fiir
Volkskunde 1957/58, 100{t.; Werner Mezger: Der Martinstag. Brauchtum im Span-
nungsfeld zwischen Okonomie und Katechese. In: Gottes Volk. Bibel und Liturgie im
Leben der Gemeinde. Lesejahr B. Heft 8. Hg. v. Hubert Ritt. Stuttgart 1988, 116 fF.

"' Karl Weinhold: Weihnachtsspiele und -lieder aus Siiddeutschland und Schle-
sicn Wien 1875, 3.

? Vgl. etwa: Otto Héfler: Das germanische Kontinuititsproblem. Hamburg 1937.
Uber die Unhaltbarkeit des von Héfler vertretenen Kontmuntdtsbegnffs der allzu oft
gar nicht mehr als Problem gesehen, sondern gleich zu einer Primisse erhoben
wurde: Hermann Bausinger: Zur Algebra der Kontinuitit. In: Kontinuitdt?
Geschichtlichkeit und Dauer als volkskundliches Problem. Hg. v. H. Bausinger und
Wolfgang Briickner. Berlin 1969, 91f.

" Einen guten Einblick in die historische Entwicklung des Kontinuititsdenkens
der dlteren Volkskunde und des damit verkniipften methodischen Ansatzes gibt:
Bernward Deneke: Zur Tradition der mythologischen Kontinuititsprimisse. Frage-
stellungen des 17. und 18. Jahrhunderts bei Jacob Grimm. In: Kontinuitit (wie
Anm. 12), 47fF.

" Rudolf Kriss: Ist der volkstiimliche Nikolausbrauch christlichen UrsprungsP
Eine kritische Betrachtung zu: Karl Meisen: Nikolauskult und Nikolausbrauch im
Abendlande. In: Wiener Zeitschrift fiir Volkskunde (1932), 42 fT.

" Otto Hofler: Kultische Geheimbiinde der Germanen. Bd. 1. Frankfurt/M. 1934,
16 1.

' Adam Wrede: Nikolaus, hl. In: Handworterbuch des deutschen Aberglaubens.
Hg.v. Eduard Hoffmann-Krayer und Hanns Bichtold-Stidubli. Bd. 6. Berlin/Leipzig
1934/35, 1086fF, bes. 1103 .

7 Oswald A. Erich / Richard Beitl: Wérterbuch der deutschen Volkskunde.
3. Aufl, neu bearbeitet von Richard Beitl unter Mitarbeit von Klaus Beitl. Stuttgart
1974, 59911, s.v.«Nikolaus».

' Walter Heim: Volksbrauch im Kirchenjahr heute (Schriften der Schweizeri-
schen Gesellschaft fiir Volkskunde, 67). Basel 1983, 25f.

7 Die von Otto Hofler zum Beweis herangezogenen «Berichte » des Strassburger
Predigers Geiler von Kaysersberg (Omeiss, XXXVIII, r.) und des schwedischen de-
signierten Erzbischofs Olaus Magnus (Historia de gentibus septentrionalibus,
lib. XVIII, cap. XLV u. XLVI) iiber den Umgang des Wilden Heeres bzw. das Auftau-
chen von Werwolfen zur Weihnachtszeit sind alles andere als etwa Schilderungen
real existierender Brauchphinomene, sondern schlichtweg erzihlerische Wieder-
gaben populidren Aberglaubens und blithender Volksphantasie des 16. Jahrhunderts
(Hofler [wie Anm. 15], 19f. u. 221fT).

2 Zu welch merkwiirdigen Ideen die Losungsversuche dieses Problems gefiihrt
haben, zeigt die 1893 aufgestellte Hypothese von Alexander Tille, wonach die Ger-
manen im Herbst und Winter angeblich zwei grosse Schlachttermine hatten, einen
Anfang November und einen Anfang Dezember. Nach Einfihrung des Christentums
seien dann, so Tille, auf diese beiden wichtigen Schlachttage, den 11. November und
den 6.Dezember, die Feste des heiligen Martin und des heiligen Nikolaus gelegt wor-
den (Alexander Tille: Geschichte der deutschen Weihnacht. Leipzig 1893, 7). Vollig



88 Werner Mezger

ausser acht bleibt dabei die sehr viel niher liegende Frage, ob denn nicht die beiden
genannten Heiligenfeste nach und nach zu so markanten Einschnitten im Wirt-

schaftsjahr wurden, dass sie ihrerseits den Ausschlag fiir die Entstehung traditioneller
Schlachttermine gaben.

I K. Meisen (wie Anm. 1), 2fF.

22 K. Meisen (wie Anm. 1), 307ff und 390fF.

K. Meisen (wie Anm. 1), 427.

*! Vgl. K. Meisen (wie Anm. 1), 4461T.

*» K.Meisen (wie Anm.1), 422. - An genau diesen Punkten setzten iibrigens auch
Meisens Kritiker an, um den mythologischen Ansatz zu verteidigen. Siche dazu etwa
R. Kriss (wie Anm. 14), 42 1.

** Adriaan D.de Groot: Saint Nicholas. A psychoanalytic study of his history and
myth. The Hague/Paris 1965.

27 A.D. de Groot (wie Anm. 26), 9.

" A.D.de Groot (wie Anm. 26), 174.

*” Colette Méchin: Saint Nicolas. Fétes et traditions populaires d’hier et aujour-
d’hui. Paris 1978. Eine (Iencht gekiirzte) deutsche Ausgabe des Buches, ibersetzt von
Heide Werner und mit einem Vorwort von Gabriele Oberhauser, erschien unter dem
Titel: Sankt Nikolaus. Feste und Brauchtum in Vergangenheit und Gegenwart. Saar-
briicken 1982.

3 C.Méchin (wie Anm. 29, dt. Ausg.), 38 fF.

3 C. Méchin (wie Anm. 29, dt. Ausg.), 91ff.

32 C. Méchin (wie Anm. 29, dt. Ausg.), 76fF.

¥ Otto Koenig: Klaubaufgehen. Ein Maskenbrauch in Osttirol und der Gastein.
Veroffentlicht aus Anlass einer Sonderausstellung des Hamburgischen Museums fiir
Volkerkunde in Zusammenarbeit mit dem Institut fiir Vergleichende Verhaltensfor-
schung der Osterreichischen Akademie der Wissenschaften (Wegweiser zur Vilker-
kunde, 24). Hamburg 1980.

0. Koenig (wie Anm. 33), 88f. (Verzeichnis simtlicher Filmtitel) und 87 (Ver-
zeichnis der von Otto Koenig verfassten Publikationen zu den Filmen). Siehe ferner
die Fotodokumentation von Otto Koenig: Klaubauf - Krampus - Nikolaus. Masken-
brauch in Tirol und Salzburg. Wien 1983.

* 0. Koenig (wie Anm. 33),9.

3 0. Hofler (wie Anm. 15), 71T

0. Koenig (wie Anm. 33), 45.

O.Koenig (wie Anm. 33), ebda. unter Bezugnahme auf Otto Henne am Rhyn:

Die Deutsche Volkssage im Verhiltnis zu den Mythen aller Zeiten und Volker. Wien/

Pest/Leipzig 1879. Zum «getreuen Eckhart» siehe auch O.Hoéfler (wie Anm.15), 72 fT.
¥ K. Meisen (wie Anm. 1), Kap. 16 u. 17, 416fF. u. 46fF.

1 K. Meisen (wie Anm. 1), 390fF.

1 K. Meisen (wie Anm. 1), 318fT.

* Die Einsetzung von Kinder- oder Narrenbischéfen am 28. Dezember, deren
spielerischen Anordnungen die wirklichen geistlichen Amtsinhaber sich zur allge-
meinen Erheiterung beugen mussten, erfolgte aufgrund einer Stelle des Magnifikats:
«Deposuit potentes de sede, et exaltavit humiles.» (Jacques Heers: Fétes des fous et
Carnavals. Paris 1983, 170; dt. Ausgabe unter dem Titel: Vom Mummenschanz zum
Machttheater. Europiische Festkultur im Mittelalter. Deutsch v. Grete Osterwald.
Frankfurt/M. 1986, 194). Der Sinn dieser bewusst komischen Umkehrung bestehen-
der Hierarchien und des Rollentausches auf Zeit lag demnach darin, die kirchlichen
Wiirdentriger an die Tugend der Demut zu erinnern und sie vor Amtsmissbrauch zu
warnen. Ganz andere Ziele scheint dagegen die Wahl eines «episcopus puerorum»
am Nikolausfest verfolgt zu haben, diente sie doch in erster Linie dazu, das Andenken
an den Bischof von Myra lebendig werden zu lassen. - Trotzdem glaubt Karl Meisen
in dem Brauch vom Tag der Unschuldigen Kinder den direkten Vorldufer des Kna-
benbischofsfestes am Nikolaustermin sehen zu diirfen, wobei er freilich weder die



Sankt Nikolaus zwischen Katechese, Klamauk und Kommerz 89

Zeitverschiebung um mehr als 20 Tage noch den tiefgreifenden Wandel der Intentio-
nen plausibel begriinden kann (K. Meisen [wie Anm. 1], 3071L). Hans Schuhladen
zicht dagegen aus eben diesen bei Meisen unaufgelosten Widerspriichen den
Schluss, dass die Knabenbischofswahlen am 6. und am 28. Dezember zwei formal
zwar dhnlich scheinende, inhaltlich aber véllig getrennte Brauchkomplexe seien, die
bei der Analyse auf keinen Fall miteinander vermengt werden kénnten
(H. Schuhladen [wie Anm. 7], 216). Dietz-Riidiger Moser aber gibt wiederum Karl
Meisen recht, indem er eine Vorverlagerung des Brauches vom 28.Dezember auf den
Nikolaustermin doch fiir wahrscheinlich hilt. Und zwar sieht er den Grund fiir die
zeitliche Verlegung und den inhaltlichen Wandel darin, dass es bei dem Fest am
28.Dezember zunehmend zu Ausschreitungen gekommen seiund die Kirchenoberen
deshalb ganz gezielt versucht hitten, die wilde Kinderbischofsfeier alten Stils zu
einem leichter kontrollierbaren, gesitteten Patronatsfest des heiligen Nikolaus umzu-
funktionieren (D.-R.Moser: unveréffentlichtes Vorlesungsmanuskript, dem Verfasser
der vorliegenden Studie freundlicherweise zur Verfligung gestellt). Die Diskussion
sollte in diesem Punkt weitergefiihrt werden.

# K. Meisen (wie Anm. 1), 2891F. u. bes. 296 .

" Giinther Haseloff: Die Psalterillustration im 13. Jahrhundert. Studien zur
Geschichte der Buchmalerei in England, Frankreich und den Niederlanden. Kiel
1938.

K. Meisen (wie Anm. 1), 318

** Heinz Kindermann: Theatergeschichte Europas. Bd.1: Das Theater der Antike
und des Mittelalters. Salzburg 1957, 243-383.

" H.Kindermann (wie Anm. 46), bes. 2501F.

* Riidiger Vossen: Weihnachtsbriuche in aller Welt (Wegweiser zur Volker-
kunde, 33). Hamburg 1985, 49. (Siehe auch K. Meisen [wie Anm. 1], 324.

# K.Meisen (wie Anm. 1), 324.

" K. Meisen (wie Anm. 1), 325 u. 329.

°! Christian Wurstisen: Basler Chronik (1580). Basel 1828, 228.

** Vgl. etwa die sehr anschauliche Schilderung des Maskenspiels der Scholaren
am Nikolausfest aus der Abtei Hyde in Winchester von 1490, wiedergegeben bei
K. Meisen (wie Anm. 1), 323.

* Werner Mezger: Brauchphinomene zwischen Miindlichkeit, Schriftlichkeit
und Bildlichkeit. Beobachtungen anhand einer niederlindischen Fastnachtsschrift
des 16. Jahrhunderts. In: Volksdichtung zwischen Miindlichkeit und Schriftlichkeit.
Hg. v. Lutz Réhrich und Erika Lindig (ScriptOralia, 9). Tiibingen 1989, 298 (1.

! Hans Moser: Stidtische Fasnacht des Mittelalters. In: Masken zwischen Spiel
und Ernst. Hg. v. Hermann Bausinger u.a. (Volksleben, 18). Tiibingen 1967, 164ft.

% Siche dazu etwa: Maximilian Josef Rudwin: Der Teufel in den deutschen geistli-
chen Spielen des Mittelalters und der Reformationszeit. Ein Beitrag zur Literatur-,
Kultur- und Kirchengeschichte Deutschlands (Hesperia. Schriften zur germanischen
Philologie. Hg.v. Hermann Collwitz, Nr.6). Gottingen 1915; speziell zu den Teufeln in
den Prozessionen: Anton Dorrer: Tiroler Umgangsspiele. Ordnungen und Sprech-
texte der Bozner Fronleichnamsspiele und verwandter Figuralprozessionen vom
Ausgang des Mittelalters bis zum Abstieg des Aufgeklirten Absolutismus (Schlern-
Schriften, 160). Innsbruck 1957, 161(%.

% Das Nikolaus-Patrozinium der Uberlinger Hauptkirche hingt zweifellos mit
der Lage der Stadt am Bodensee und mit dem aus der Seesturmlegende abgeleiteten
Patronat des Bischofs von Myra fiir die Schiffsleute und Fischer zusammen, das
bekanntlich ilter ist als das Schiilerpatronat (vgl. K. Meisen [wie Anm. 1], 245fT)).

57 Stadtarchiv Uberlingen, Ratsprotokolle 1496-1518, p.158 f. Niheres dazu Dieter
H. Stolz: Die Fasnacht in Uberlingen. In: Masken zwischen Spiel und Ernst. Hg. v.
Hermann Bausinger u.a. (Volksleben, 18). Tiibingen 1967, 72. - In Wasserburg am Inn
ist noch wesentlich spiter, namlich durch einen Erlass von 1577, genau dieselbe
Regelung der voriibergehenden Entnahme von «Theufels Claidern» aus dem Prozes-



90 Werner Mezger

sionsfundus zur Verwendung in der Fastnacht bezeugt (Hans Moser: Zur Geschichte
der Maske in Bayern. In: Masken in Mitteleuropa. Hg.v. Leopold Schmidt. Wien 195,
135).

°% Zit. nach: Eduard Hoffmann-Krayer: Die Fastnachtsgebriiuche in der Schweiz.
In: Schweizerisches Archiv fiir Volkskunde 1 (1897), 186.

* Siimtliche Basler Zitate von 1420 bis 1447 nach: Eduard Hoffmann-Krayer:
Neujahrsfeier im alten Basel und Verwandtes. In: Schweizerisches Archiv fiir Volks-
kunde 7 (1903), 117 und 119.

*" Ludwig Hinselmann (Hg.): Urkundenbuch der Stadt Braunschweig. Bd. 1.
Braunschweig 1883, 184. Vgl. auch Karl Schiller / August Liibben: Mitteldeutsches
Worterbuch. Bd. 4. Bremen 1878, 108(L,, s.v. «schoduvel».

®1 Martin Luther: Erlanger Ausgabe. Bd. 28, 148.

2 In einer Aufstellung seiner Ausgaben fiir das Rechnungsjahr 1535/36 erwihnte
Luther neben Jahrmarktsgeschenken fiir Kinder und Gesinde ausdriicklich auch
Beschergaben des «S.Niclas» (Ernst Ludwig Enders: Dr. Martin Luthers Briefwech-
sel. Bd. 15. Leipzig 1914, 62).

' Niheres iiber die dem griechischen Legendengrundstock angehérende Drei-
jungfrauengeschichte bei K. Meisen (wie Anm. 1), 232ff.

** K. Meisen (wie Anm. 1), 403f; siche auch Leopold Kretzenbacher: Das Niko-
lausschiff. In: Blitter fiir Heimatkunde 25 (1951), 8111

> Thomas Kirchmair: Das Paepstisch Reych. Basel 1555, 4. Buch, Cap. 28 (vgl.
auch die lateinische Erstausgabe: Basel 1553, p. 158).

% Th. Kirchmair (wie Anm. 65).

*" Schliisselfunktion hat hier eine durch Johannes Aurifaber iiberlieferte Frage, die
Luther 1545 oder 1546 an seine kleine Tochter Magdalene stellte: «Lenichen, was
wird dir der heilige Christ bescheren?» (Genauer Quellennachweis und Kontext bei
K. Meisen [wie Anm. 1], 26).

*® Niheres iiber diese Entwicklung, insbesondere auch dariiber, dass der Heilige
Christ bzw. das Christkind als Gabenbringer nicht ohne weiteres vom Bild des Jesus-
kindes in der Krippe herzuleiten ist, bei Ingeborg Weber-Kellermann: Das Weih-
nachtsfest. Eine Kultur- und Sozialgeschichte der Weihnachtszeit. Luzern/Frank-
furt/M. 1978, 98; ferner: R. Vossen (wie Anm. 48), 55f.

* K. Meisen (wie Anm. 1), 259{F.

" Davon berichtet schon 1555 Thomas Kirchmair (wie Anm.65, 4. Buch, Cap.28):
«Darumb allenthalben die leiit / Jr kind bereden diese zeit / Das sie hierin geben
gehor / Jm (sant Nicolaus) fasten einen tag beuor.»

' Genaueres hierzu: Klaus Beitl: Das Klausenholz. Untersuchung der Gebets-
zdhlholzer im vorweihnachtlichen Kinderbrauch. In: Rheinisches Jahrbuch fiir
Volkskunde 20 (1969), 7ff. - Es handelt sich beim Klausenholz iibrigens um eine Spe-
zialentwicklung des wesentlich idlteren «<Kerbholzes», des wichtigsten Zihlhilfsmit-
tels vor der Einfilhrung der schriftlichen Rechnungslegung im Wirtschaftsleben.
Siehe dazu: Lutz Roéhrich: Lexikon der sprichwortlichen Redensarten. Bd. 1. Frei-
burg/Basel/‘v\ ien 1973, 541f, s.v. «<Kerbholz».

K. Meisen (wie Anm. 1), 408.

 Da Luther am 10. November 1483 geboren und einen Tag spiter, an Martini,
getauft worden war, hatte er den Namen Martin erhalten. Vgl. R. Vossen (wie
Anm. 48), 241f; ferner: Ingeborg Weber-Kellermann: Saure Wochen - Frohe Feste.
Fest und Alltag in der Sprache der Briuche. Miinchen/Luzern 1985, 89{f. und 199.

™ Zit. nach K. Meisen (wie Anm. 1), 32.

5 K.Meisen (wie Anm. 1), 32.

" Meisen glaubt den iltesten Hinweis auf eine Einkehr des Nikolaus bereits im
frithen 16. Jahrhundert gefunden zu haben; und zwar zitiert er eine Rechnung des
Griflich Stolbergischen Rentamtes von 1507, in der die Ausgabe von zwei Groschen
verzeichnet ist «flir Docken (Puppen) und anderes Gockelwerk, welches die Frau
Griifin von Sanct Nicolaus den Herrlein und Friulein hat bringen lassen» (K. Meisen



Sankt Nikolaus zwischen Katechese, Klamauk und Kommerz 91

[wie Anm. 1], 24). Von dieser vagen Aussage jedoch darauf zu schliessen, dass hier
wirklich eine Bischofsgestalt aufgetreten sei, ist kaum gerechtfertigt, zumal alle ande-
ren Quellen des 16.Jahrhunderts ausschliesslich vom Einlegen sprechen. Siehe dazu
auch H. Schuhladen (wie Anm. 7), 217.

T Alois Mitterwieser: Sankt Nikolaus am bayrischen Hofe. In: Bayrischer Hei-
matschutz 25 (1929), 88f.

® H.Schuhladen (wie Anm.7), 219.

" Abraham a Sancta Clara: Abrahamisches Gehab dich wohl! Niirnberg
1729, 167.

" Abraham a Sancta Clara (wie Anm.79), 167.

" H.Schuhladen (wie Anm. 7), 215fF, ferner 152ff. und 167f.

2 Siehe Anm. 8.

¥ Abraham a Sancta Clara (wie Anm. 79), 167.

¥ Umfangreiches Material iiber die Verbreitung vorweihnachtlicher Groteskge-
stalten, die trotz ihrer volligen Fntfremdung vom Idealbild des Bischofs Nikolaus von
Myra immer noch unter Namen wie «Nickel», «Klaus» oder «Chlaus» auftreten, in:
ASV, ADV und OVA (wie Anm.8); O.A.Erich / R. Beitl (wie Anm.17), 600f; ferner
K.Meisen (wie Anm.1), 36 ff. und 361 1. (zu Meisens oftenkundig falscher Deutung der
Bezeichnung «Herrscheklas» vgl. Ingeborg Weber-Kellermann: Herrscheklas und
Herrschedame. In: Deutsches Jahrbuch fiir Volkskunde 6 [1960], 911L).

¥ Schweizerisches Idiotikon. Bd. 3. Frauenfeld 1895, 687ff, s.v. «Chlaus», hier:
690.

% K. Meisen (wie Anm. 1), 428.

*" Der iilteste uns bisher bekanntgewordene Beleg fiir diese Darstellungsform
stammt aus den Randszenen einer zu Beginn des 13. Jahrhunderts nach éstlichem
Vorbild in Apulien entstandenen Nikolaus-Ikone, die heute in der Pinacoteca Provin-
ciale in Bari aufbewahrt wird (Reproduktion in: Riidiger Miiller/Helmuth Nils
Loose: Sankt Nikolaus. Der Heilige der Ost- und Westkirche. Freiburg i.Br./Basel/
Wien 1982, Abb.24). Wihrend es in der byzantinisch-siiditalienischen Version noch
zwei schwarze Eidolon-Teufelchen sind, die gebannt im Segel hiingen, zeigt dieselbe
Szene nordlich der Alpen spiter nur noch einen Teufel. Ein Beispiel fiir diesen Bild-
typus enthilt das um 1320 zu datierende sogenannte Tulenhaupt-Fenster des Miin-
sters zu Freiburg i.Br.: hier richtet Nikolaus zudem seinen Bischofsstab auf den im
Segeltuch hockenden Teufel und scheint ihn damit zu beriihren (Reproduktion in:
Ingeborg Kummer-Schroth: Glasmalereien aus dem l*rmburger Miinster. Freiburg
i.Br. 71978, Taf. XIV). Ganz iihnlich wird das Thema auch in dem fast genau zur glei-
chen Zeit entstandenen Tympanonrelief des Portals der Nikolauskapelle am Worm-
ser Dom behandelt, wo der Patron der Seeleute einem Teufel Einhalt gebietet, deram
Schiffsmast zerrt (Reproduktion in: Siegrid Metken: Sankt Nikolaus in Kunst und
Volksbrauch. Duisburg 1966, 43). — In der bisherigen Literatur zur Nikolaus-lIkono-
graphie findet sich auf das im Spitmittelalter offenbar gingige und ideengeschicht-
lich zweifellos wichtige Detailmotiv des gebannten Teufels beim Schiffswunder kein
Hinweis. (Vgl. etwa L. Petzoldt [wie Anm. 3], 451T).

* Friedrich Vogt: Die Schlesischen Weihnachtsspiele. Leipzig 1901, 115fF,

¥ K.Meisen (wie Anm. 1), 476 ff. - Die bereits im 17.Jahrhundert versuchte Herlei-
tung der Ruprecht-Rolle im Nikolausbrauch von dem legendiren Priester Rupertus,
der 1012 die gottlosen Tidnzer von Kolbigk verwiinscht haben soll, ist mit Sicherheit
eine Fehldeutung (Adolf Spamer: Weihnachten in alter und neuer Zeit. Jena 1937, 66).

" A.Spamer (wie Anm. 89), 67.

' Johannes Praetorius: Weihnachtsfrazzen. Leipzig 1663, zit. nach K. Meisen (wie
Anm. 1), 477. Siehe auch August Stober (Hg.): Alsatia. Jahrbuch fiir elsissische
Geschichte, Sage, Alterthumskunde, Sitte, Sprache und Kunst. Bd. 2. Miihlhausen
1811 167.

? Der wichtigste Herstellungsort solcher Drucke scheint Augsburg gewesen zu
sein. Von dort stammen folgende Blitter: Abraham Bach: Der Kindlein Fresser; ders.:
Der Mann mit dem Sack; Albrecht Schmid: Die Butzen-Bercht; Lorenz Schultes: Der



92 Werner Mezger

Kinderfresser - alle aus der zweiten Hilfte des 17.Jahrhunderts. Reproduktionen in:
Dorothy Alexander / Walter L. Strauss: The German Single-Leaf Woodcut
1600-1700. New York 1977. Vol. 1, 62, 63; Vol. 2, 489, 570. - Zum Weiterwirken der
Motive im 18. Jahrhundert: Wolfgang Briickner: Populire Druckgraphik Europas.
Deutschland. Vom 15. bis zum 20. Jahrhundert. Miinchen 1969, 113, 114. Dort wird
iibrigens aus der Offizin der Erben Albrecht Schmids als Pendant zur «Butzen-
Bercht» noch ein «Kinderfresser» aufgefiihrt (113), der offenbar schon aut Schmid
selbst zuriickgeht.

?* So auf dem Blatt von Albrecht Schmid: Die Butzen-Bercht. In: D. Alexander /
W. L. Strauss (wie Anm. 92), Vol. 2, 489.

?* Reproduktion in: Walter L. Strauss (Hg.): The German Single-Leaf Woodcut
1500-1550. Vol. 4. New York 1974, 1482 (Geisberg 1520).

* Uber die Frage der Zuweisung des Werks an Hans Gieng oder Hans Geiler:
Max de Diesbach: Geiler ou Gieng, Hans. In: Schweizerisches Kiinstler-Lexikon.
Hg.v. Carl Brun. Bd.1. Frauenfeld 1905, 558. - Margarethe Sattler: Gieng, Hans, a.a. 0.
Bd. 4. Frauenfeld 1917, 173. - Ulrich Thieme (Hg.): Allgemeines Lexikon der bilden-
den Kiinste von der Antike bis zur Gegenwart. Bd. 13. Leipzig 1920, 348, s.v. «Geiler,
Hans» und Bd. 14, Leipzig 1921, 2, s.v. «Gieng, Hans». - Zu den populiren Weiterent-
wicklungen des Kinderfresser-Motivs im 16.Jahrhundert: Jiirgen Kiister: Spectaculum
Vitiorum. Studien zur Intentionalitit und Geschichte des Niirnberger Schembart-
Laufes (Kulturgeschichtliche Forschungen. Hg.v. Dietz-Ridiger Moser. Bd.2). Rem-
scheid 1983, 88f.

% Eva Kimminich: Des Teufels Werber. Mittelalterliche Lasterdarstellung und
Gestaltungsformen der Fastnacht (Artes populares. Studia ethnographica et folklo-
ristica. Hg. v. Lutz Réhrich. Bd. 11). Frankfurt/M./Bern/New York 1986, 15t.

7 Die von Martin Luther initiierte Ubertragung der Rolle des weihnachtlichen
Gabenbringers von Nikolaus auf den heiligen Christ ging keineswegs ohne Wider-
stinde der traditionsverhafteten Bevolkerung vonstatten und hatte sich selbst im
18.Jahrhundert noch nicht in allen reformierten Territorien vollstindig durchgesetzt.
Wie sehr die Menschen an ihrem alten Nikolaus hingen, beweist ein Streit, der sich
Generationen nach Luther in Strassburg abspielte. Als der dortige Miinsterprediger
Johannes Flimmer davor warnte, den Glauben der Kinder auf die Heiligen zu lenken,
wurde ihm folgende Pasquill ans Miinsterportal geheftet: <O, ihr lieben Kinder /
Schlaget alle auf den Flinder, / Der will euch verwehren / Dass euch St. Nikolaus
nicht mehr soll bescheren!» (Camille Schneider: Der Weihnachtsbaum und seine
Heimat, das Elsass. Stuttgart 1929, 38f.).

% K.Meisen (wie Anm.1), 479fF. - Wie stark sich die Erinnerung an die wirkli-
chen ideengeschichtlichen Wurzeln des Knecht Ruprecht dann aber gerade in refor-
mierten Gebieten wiederum verfiuchngte zeigen jene Abwandlungen seines
Namens, die in ihm pikanterweise selbst einen Heiligen vermuten. Ein Beispiel hier-
fiir ist etwa die in Mitteldeutschland vorkommende Benennung «Herrsche-Ruppe-
rich». Sie Idsst sich nimlich nur ais Verschleitung aus «Herr Sente Rupperich» bzw.
«Herr Sankt Ruprecht» deuten (vgl. K. Meisen [wie Anm. 1], 480).

" Zit. nach Friedrich August Reimann: Deutsche Volksfeste im neunzehnten
Jahrhundert. Weimar 1839, 217f.

9 T. Weber-Kellermann (wie Anm. 68), 98. Zum Umgang der Reformation mit
Festbriuchen allgemein: Erika Kohler: Martin Luther und der Festbrauch. Kéln/
Graz 1959.

1 1. Weber-Kellermann (wie Anm. 68), 100f.

192 Herbert Henry Wernecke: Christmas Customs Around the World. Folkestone
1974, 39f.



	Sankt Nikolaus zwischen Katechese, Klamauk und Kommerz : zu den Metamorphosen eines populären Brauchkomplexes. Teil I

