
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 86 (1990)

Heft: 1-2

Artikel: "La Dernière Druidesse du Mont Terrible" : Bemerkungen zu einer
angeblichen Volkssage

Autor: Schwarz, Peter-Andrew

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-117729

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-117729
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«La Dernière Druidesse du Mont Terrible»

Bemerkungen zu einer angeblichen Volkssage*

Von Peter-Andrew Schwarz

1. Einleitung

Der Mont Terri ', aufdem sich die hier besprochene Sage abspielt, liegt
zum grössten Teil auf dem Gebiet der Gemeinde Cornol/JU. Das
rund 800 m ü.M. liegende, im Süden durch eine markante Felsklippe
begrenzte Kalksteinmassiv ist durch das Tälchen «Derrière Mont Terri»

von der Hauptjurakette des Lomont abgetrennt. Die bewaldete Kuppe,
ein von den Einheimischen auch Camp de Jules Césais2 genanntes
Hochplateau, steht heute als Monument von nationaler Bedeutung
unter dem Schutz der Schweizerischen Eidgenossenschaft.

Wegen der auf dem höchsten Punkt (805 m ü.M.) gelegenen
mittelalterlichen Burgruine, der terrassenförmigen Wallanlagen und der vielen,

zum Teil unter mysteriösen Umständen geborgenen Fundobjekte

zog der Mont Terri seit dem 18Jahrhundert immer wieder das Interesse
zahlreicher Privatgelehrter auf sich. So führten unter anderem A.

Quiquerez (1861/1862), F-Ed. Koby/A. Perenne (1922/1923) und A. Gerster
(1933/1934) mehr oder weniger systematische Grabungen durch, die

allerdings den Ansprüchen der modernen Forschung nicht mehr
genügen.3

Aus diesem Grund und wegen der zahlreichen von Privatpersonen
getätigten Zufallsfunde und bevorstehender forstwirtschaftlicher
Eingriffe organisierte das Seminar für Ur- und Frühgeschichte der Universität

Basel unter der Oberleitung von Prof. L. Berger 1984,1985 und 1987

drei Grabungskampagnen aufdem Mont Terri. Diese wurden in
Zusammenarbeit mit dem Office du Patrimoine Historique (OPH)
durchgeführt und im Rahmen des Projektes «Mont Terri - Fouilles jurassiennes

et bâloises» hauptsächlich vom Schweizerischen Nationalfonds zur
Förderung der wissenschaftlichen Forschung finanziert. Die auf dem
Mont Terri geborgenen Kleinfunde belegen zumindest eine intensive

Begehung in derJungsteinzeit (um 3000 v. Chr.) und eine Besiedlung des

Plateaus in der Mittleren Bronzezeit (um 1400 v.Chr.). In spätkeltischer
Zeit (l.Jh. v.Chr.) wurde der Plateaurand mit einer rampenförmigen, aus
Steinen und Erde bestehenden Anschüttung und einer vorgeblendeten
Trockensteinmauer befestigt. Die terrassenförmigen Überreste dieser in
spätrömischer Zeit wiederverwendeten Befestigungsruine zeichnen sich

zum Teil heute noch deutlich im Gelände ab.



20 Peter-Andrew Schwarz

Einen weiteren Schwerpunkt in der Besiedlung bildet neben der
bereits erwähnten spätrömischen Epoche (3./4. Jh. n.Chr.) auch die

karolingische Zeit (9./10.Jh.). Aus dem Mittelalter (13./14.Jh.) stammen
die heute noch sichtbaren Überreste eines von einem halbkreisförmigen
Wall umgebenen Wohnturmes auf dem höchsten Punkt des Plateaus.
Kleinfunde und Überreste von einfachen Behausungen aus dem 17Jahr-
hundert zeugen ferner von einer Besiedelung während des Dreissigjährigen

Krieges.4

2. Die Sage «La Dernière Druidesse du Mont Terrible»

Vor dem eben geschilderten archäologischen und forschungsgeschichtlichen

Hintergrund ist auch die einzige, direkt mit dem Mont
Terri verbundene Sage zu betrachten.

Ziel dieser Ausführungen ist ein Mehrfaches. Einerseits soll versucht
werden, aus der quellenmässig relativ gut dokumentierten Sage den
«wahren», «historischen» Kern herauszuschälen. Andererseits sollen
aber auch einige methodische Probleme der volkskundlichen Sagenforschung,

wie sie nur bei einer am konkreten Beispiel erarbeiteten
Detailanalyse zu Tage treten, eingehender besprochen werden.

Die hier in französischer Sprache und in übersetzter Form wiedergegebene

Sage ist erstmals von C. Hornstein publiziert und später von
J. Beuret-Frantz in fast identischem Wortlaut übernommen worden3; in
anderen Sagensammlungen wurde sie unseres Wissens nie erfasst.

Die in kursiver Schrift hervorgehobenen Partien werden in Abschnitt

4 besprochen.

Französische Originalfassung nach J. Beuret-Frantz:

«De tout temps, le Mont-Terrible, en Ajoie, couvert de chênes, avait été un séjour
préféré et l'un des sites favoris des druides. Par son isolement au bord de la plaine, par
sa crête plate et rocheuse qui lc détache de la chaîne voisine, par ses escarpements qui
le garantissent de trois côtés, ce plateau élevé offre au midi l'aspect d'une forteresse.
La tradition nous apporte une très vieille légende qui se rattache au Mont-Terrible et
au premierJour de Tan.

Une jeune druidesse, après avoir quitté la résidence d'où elle était bannie, vint, avec
quelques Raurai/ues restés fidèles au culte proscrit, chercher un asile sur cette cime
hospitalière. Elle regrettait les lieux qui avaient abrité son enfance et ses yeux remplis
de larmes cherchaient à l'horizon lointain un secours qui ne devait jamais répondre à

son attente. Un jour - c'était au solstice d'hiver, fête anniversaire de la cérémonie du gui
de chêne- ses partisans lui amenèrent deux captifs romains, trophée d'un dernier combat.

Un bûcher fut allumé, des préparatifs furent organisés pour le sacrifice. La
prêtresse celtique, armée du couteau de pierre, allait faire couler le sang des deux victimes

sur la table de rocher, lorsque tout à coup retentirent des sons de trompettes
guerrières et des clameurs menaçantes. C'étaient des légionnaires romains accourant
à la délivrance de leurs compagnons d'armes. Trop peu nombreux pour essayer la



«La Dernière Druidesse du Mont Terrible» 21

résistance, les Rauraques disparurent par les sentiers de la montagne et la druidesse
s'évanouit comme par enchantement: une anfractuosité du rocher l'avait dérobée à

toutes recherches. Désormais les vieux adeptes du druidisme durent se résigner et
porter le joug des vainqueurs.

La jeune fille ne renonça pas à la lutte: souvent elle essaya de raviver l'enthousiasme

patriotique des vaincus, mais ses appels ne furent pas entendus. Elle resta
seule, n'ayant pour abri qu'une grotte creusée au flanc du rocher, pour couche que des
bruyères et des feuilles sèches, pour subsistance que des baies sauvages et des rares
aumônes. Dès lors sa faucille d'or resta inactive, sa couronne de verveine flétrie ne fut
pas renouvelée, son voile de fête fané ne servit plus qu'à cacher la rougeur de son front
quand elle allait au loin tendre la main pour récolter une aumône.

Mais la vierge ne devait pas endurer longtemps les amers chagrins qui la
dévoraient. Un jour elle fut trouvée inanimée au pied de la roche qui lui avait servi de
refuge. Elle gisait sur le sol: sa chevelure blonde rayonnait autour de son visage et ses

yeux ouverts s'emplissaient du ciel bleu. Sur ses lèvres errait un sourire de joie et de
paix ineffable, témoignage du devoir accompli. Le silence le plus complet régnait
autour d'elle, les druides avaient disparu, les bardes avaient cessé leurs chants... Et la
nature pleurait seule l'innocente victime d'une époque de barbarie.

Plus tard les habitants des environs prétendaient que le jour de l'an, parmi la neige
et le givre, on la voyait apparaître telle une Fée, debout sur le sommet du Mont-Terrible,

le front couronné de verveine, ses longs cheveux se déroulant en boucles sur ses
épaules, ses vêtements blancs, son voile de lin flottant dans l'espace. Elle semble parfois

voler, bondir et danser légèrement sur la pointe des rocs. Puis la vision fantastique
se fondait, s'effaçait peu à peu et comme une nuée vaporeuse... s'évanouissait au
souffle de la brise.»

Deutsche Übersetzung des Verfassers:

«Schon seit je her war der von Eichen bewachsene Mont Terri wegen seiner
isolierten Lage und den steil abfallenden Flanken ein bevorzugter Aufenthaltsort der
Druiden.

Um dieses festungsähnliche Hochplateau rankt sich eine sehr alte Erzählung von
einem mysteriösen Vorkommnis, das sich jeweils am Neujahrstag abspielen soll:

Eine junge Druidin, die von den Römern aus ihrer Heimat vertrieben worden war,
kam eines Tages mit einigen der alten Religion treugebliebenen Raurikent auf den
Mont Terri, um Zuflucht auf diesem gastlichen Berg zu suchen.

Eines Tages - es war am Tag der Wintersonnenwende und der alljährlich
wiederkehrenden Zeremonie des Eichenmiste/pflückens - brachten ihre Gefolgsleute zwei
römische Legionäre, die bei einer Schlacht gefangen genommen worden waren, auf
den Berg. Alsbald loderte ein Scheiterhaufen, und die keltische Priesterin tötete die
beiden Gefangenen mit einem Steinmesser und liess das Blut der Opfer über einen
Steintisch rinnen.

Plötzlich ertönten aber Geschrei und Trompetenklang römischer Legionäre, die
herbeieilten, um ihre Gefährten zu retten. Zu schwach, um Widerstand zu leisten,
verschwanden die Rauriker über verborgene Felspfade, während die Druidin, wie von
Zauberhand verschluckt, in einer Felsspalte verschwand, die sie vor den Häschern
verbarg.

Von da an mussten sich die alten Anhänger des Druidenkultes unterwerfen und
dasjoch der Sieger tragen. Die junge Druidin nahm indes die Niederlage nicht tatenlos

hin, sondern versuchte vergeblich immer wieder, die patriotischen Gefühle der
besiegten Rauriker zu wecken. Lange Jahre lebte sie allein in ihrer Felsenhöhle,
schlief auf einer Bettstatt aus getrockneten Blättern und Heidekraut und ernährte
sich von Beeren und den wenigen Almosen, die sie bekam. Ihre goldene Sichel blieb



22 Peter-Andrew Schwarz

jedoch unbenutzt, der Kranz aus Eisenkraut verdorrte, und der einst weisse F'est-
schleier diente nur noch dazu, die Röte ihres Gesichts zu verbergen, wenn sie um
Almosen bettelte.

Die Druidin müsste aber den bitteren Kummer, der sie verzehrte, nicht allzu lange
ertragen. Eines Tages wurde sie nämlich leblos und mit weit geöffneten Augen am
Fuss der Klippe aufgefunden. Um die tote Druidin herrschte völlige Stille; die Druiden

und Barden waren verschwunden, und nur die Natur beweinte das Opfer dieser
barbarischen Zeit.

Später behaupteten die Einheimischen, dass man die Druidin am Neujahrstag wie
eine Fee in Schnee und Reifauf dem Mont Terri herumwandern sieht. Dabei scheint
die bekränzte und weiss bekleidete Druidin bald zu fliegen, bald zu springen oder
leichtfüssig auf den Klippen herumzutanzen.

Diese phantastische Vision verschwindet aber - gleich einer Nebelwolke im Wind
- ebenso plötzlich, wie sie aufgetaucht ist.»

3. Bemerkungen zum Typus der Erzählung

Diese Erzählung wird im Französischen als légende bezeichnet, also

mit einem relativ weitläufigen Begriff, der in der deutschen Sprache
sowohl das Märchen, die Legende wie auch die Sage umfasst.6

Nach Inhalt und Form (seltsames Vorkommnis, numinoses Wesen als

zentrale Figur, Bindung an einen klar umschriebenen und lokalisierbaren

Ort, Wahrheitsanspruch) kann die Erzählung nach der deutschen

Terminologie dem Oberbegriff der Sage zugewiesen werden.'
Anhand des Sageninhaltes unterscheidet L. Röhrich'1 den Komplex

der dämonologischen Sagen, in denen Zwerge, Riesen usw. als

Hauptakteure auftreten, und den Komplex der historischen Sagen, die an aus-

sergewöhnliche historische Ereignisse oder Personen anknüpfen.
Unsere Erzählung ist am ehesten der Gruppe der historischen Sagen

zuzuweisen, da sie - wenn auch indirekt und mit allerhand epischen
Zutaten ausgeschmückt - von einem solchen Ereignis, nämlich der

Eroberung des Landes durch die Römer, berichtet und auch zahlreiche
«Informationen» über die keltische Religion und ihre Praktiken enthält.

4. Analyse des Inhaltes

Weil die Sage das Kriterium der «objektiv-historischen Wirklichkeitsaussage»9

in einem fast überdurchschnittlichen Mass zu erfüllen scheint,
könnte sie bei einer oberflächlichen Betrachtung durchaus auf eine
historische Realität zurückgeführt werden. Diese «objektiv-historische
Wirklichkeitsaussage» soll deshalb im folgenden anhand des
Sageninhaltes genauer untersucht werden, um den «wahren Kern» aus der
mit allerhand epischen Ausschmückungen versehenen Schale
herauszulösen.



«La Dernière Druidesse du Mont Terrible» 23

Die Inhaltsanalyse zielt vorerst weniger aufdie Sage als Ganzes,
sondern nur auf ihre wesentlichsten Einzelkomponenten. Die folgenden
Ausführungen beziehen sich aufdie im Sagentext (Abschnitt 2) mit
kursiver Schrift hervorgehobenen Partien.

Eichen/chênes: spielten in der keltischen Religion - wie u.a. Plinius1"

berichtet - eine wichtige Rolle. Tatsache ist jedoch, dass der Mont Terri
nachweislich seit dem Jahre 1716 unbewaldet war und bis 1862 als
Weideland diente. Heute ist er fast ausschliesslich von Tannen bewachsen.11

Neujahrstag/'premierjour de Tan:T)er l.Januar wurde erst 1691 von Papst
Innozenz XII als Termin für den offiziellen Beginn des neuenJahres
festgelegt.12 Das keltische Jahr richtete sich nach dem Mondkalender, d.h.
das Sommerhalbjahr begann am l.Mai (Beltaine-Fest), das Winterhalbjahr

am 1. November (Samain-Fest). In keinem der antiken Texte wird
ein keltisches Fest zur Neujahrszeit erwähnt.13

Druidin/druidesse: Druidinnen werden in den antiken Quellen nur
ganz selten erwähnt und übten lediglich eine Funktion als Wahrsagerinnen,

nie aber als Priesterinnen aus.14

Rauriker/Rauraques: Der keltische Volksstamm der Rauriker besiedelte

das Gebiet am Oberrhein um Basel und den westlich anschliessenden

Jura.
Nach Aussage des Fundmaterials (Keramik mit sog. Grübchenzier) ist

eine Besiedlung des im Grenzgebiet zwischen den Helvetiern, Raurikern
und Sequanern gelegenen Mont Terri durch die Rauriker möglich.15

Wintersonnenwende/solstice d'hiver: Nach dem caesarischen Kalender
fällt die Wintersonnenwende (bruma) auf den 25. Dezember, der später
von der Kirche zum Geburtstag Christi erklärt wurde. Ein keltischer
Feiertag hingegen ist an diesem Termin nicht belegt.16

Interessant ist ferner, dass in der Sage der Zeitpunkt der Handlung einmal

aufden 25. Dezember, ein andermal aufden l.Januar angesetzt wird.

Eichenmistelpflücken/guide chêne: Dieser Brauch wird im Zusammenhang

mit den Kelten nur von Plinius17 erwähnt. Plinius beschreibt auch
die damit verbundenen Riten, die jeweils am 6. Tag nach Neumond
stattzufinden pflegten.

Das Mistelpflücken ist auch heute noch ein weitverbreiteter Brauch.18

Menschenopfer/'sacrifice: In Notzeiten erwähnen Caesar, Strabo und
Diodor19 Menschenopfer und rituelle Tötungen von Kriegsgefangenen
in zahlreichen Variationen. Menschliche Skelettreste sind in keltischen
Siedlungen wiederholt zum Vorschein gekommen.20

Goldene Sichel/faucille d'or: wird von Plinius21 als Werkzeug zum
Schneiden der Misteln erwähnt.



24 Peter-Andrew Schwarz

Eisenkraut/verveine: wurde nach Plinius22 von den Druiden bei

Weissagungen verwendet.
Barden/bardes: bildeten neben den von Caesar23 erwähnten Druiden

und Rittern einen dritten Stand, dessen Tätigkeit Diodor24 wie folgt
umschreibt: «Es gibt bei ihnen auch Liederdichter, die sie 'bardoi' nennen.

Diese tragen ihre Gesänge unter Begleitung von Instrumenten vor,
welche der Lyra ähnlich sind; und zwar sind dies teils Lobgesänge, teils
Schmählieder.»

Zusammenfassend können wir festhalten, dass unsere Sage eine
erstaunlich grosse Anzahl mehr oder weniger zutreffender Informationen

zur keltischen Religion enthält, obwohl sie in der Art der Darstellung
ein ziemlich obstruses Bild der Kelten und ihrer Religion vermittelt.

Aufgrund der Inhaltsanalyse wäre man folglich versucht, dieser Sage
eine sehr grosse «objektiv-historische Wirklichkeitsaussage» zu attestieren.

Zum gleichen Ergebnis würde auch die von L. Röhrich25 vorgeschlagene

«altersmässige Schichtung» des Sagenstoffes führen.

Spätestens an diesem Punkt stellt sich aber die Frage, wie diese zum
Teil verwischten, insgesamt aber doch recht präzisen Informationen, die
mit den Texten der antiken Autoren und dem archäologischen Befund
(befestigte keltische Siedlung) übereinstimmen, den Sprung von der
Antike in die Neuzeit geschafft haben. Mit anderen Worten
ausgedrückt: Darf man aufgrund der «objektiv-historischen Wirklichkeitsaussage»,

der «altersmässigen Schichtung» und der teilweisen
Übereinstimmung mit den historischen und archäologischen Quellen vorbehaltlos

auf ein hohes Alter dieser Überlieferung schliessen?26

Eine kontinuierliche Tradierung des Erzählstoffes vom Altertum in
die Neuzeit kann von vornherein ausgeschlossen werden; die Kenntnisse
über die keltische Religion gerieten nachgewiesenermassen in Vergessenheit

und sind erst in der Renaissance mit der Wiederentdeckung der
antiken Autoren erneut in das Bewusstsein gerückt.27

Da eine ungebrochene Kontinuität unwahrscheinlich ist, möchten wir
im folgenden versuchen, die Urfassung dieser Sage oder ähnliche
Erzählungen ausfindig zu machen, um festzustellen, wie alt ein allfällig vorhandenes

Grundmotiv ist und unter welchen Umständen es in welchem
Masse Veränderungen erfuhr.28

5. Vergleich mit ähnlichen Sagenmotiven

Verschiedene Autoren haben andeutungsweise die Vermutung geäussert,

dass die im Jura weitverbreiteten Feensagen auf Sagen zurück-



«La Dernière Druidesse du Mont Terrible» 25

gehen, in denen Druidinnen die Hauptrolle spielen.29 Ohne hier aufdiese
nirgends eingehend begründete Schlussfolgerung einzugehen, müssen

wir auch die Sagen mit feenähnlichen Gestalten in unsere Überlegungen
einbeziehen. Der Verdacht liegt nämlich nahe, dass solche Vorbilder
Eingang in unsere Sage gefunden haben könnten. Beim Zusammenstellen

der Sagen um Feen und feenähnliche Wesen1" zeigt sich, dass diese

im Jura und im angrenzenden Elsass tatsächlich weit und in vielen
Varianten anzutreffen sind, während meines Wissens Sagen mit Druidinnen

als Hauptpersonen merkwürdigerweise fehlen.11 Damit steht unsere
Sage, zumindest was die Hauptperson betrifft, vereinzelt da.

Aufschlussreich ist im weiteren ein Vergleich der Handlungsabläufe
und der Charakterisierung der Hauptpersonen zwischen den geläufigen
Feensagen und unserer Protagonistin.

Gemeinsamkeiten zeigen sich lediglich darin, dass sowohl die Feen

wie auch die Druidin auf dem Mont Terri fernab von menschlichen
Behausungen in Höhlen oder auf Burgruinen usw. wohnen. Im weiteren

tragen beide Gestalten mit Vorliebe weisse Kleider und Blumenkränze
im Haar und treten oft an ganz bestimmten Terminen - beliebt sind der

Neujahrstag und der l.Mai - in Erscheinung. Während aber unsere Druidin

ihr Leben ausserhalb der menschlichen Gemeinschaft fristet, an
ihren Aktivitäten nicht teilnimmt und ihr Bezug zu den Menschen auf
ein einseitiges, visuelles Erlebnis beschränkt ist, stehen Feen und
Menschen eindeutig in direktem Kontakt. So treten sie entweder als gute
oder als furchterregende Persönlichkeiten in Erscheinung, die dem
Menschen helfen oder ihm Schaden zufügen; kurzum: Mensch und Fee

stehen in einer direkten, gegenseitigen Beziehung.12

Die im Volksmund übliche Anpassung der Sagen aufeinen gemeinsamen

Nenner, an eine bestimmte Vorstellungswelt der Erzählgemeinschaft,

hat im Falle dieser Sage offensichtlich nie stattgefunden.

6. Die Suche nach der Urfassung

Die Sage von der «Dernière Druidesse du Mont Terrible» ist, wie

eingangs bereits festgestellt, nur in den Sagensammlungen von C. Hornstein33

und J. Beuret-Frantz34 publiziert worden. C. Hornstein, von dem

J. Beuret-Frantz die Sage später fast wortgleich übernommen hat35, stützt
sich nach eigenen Angaben auf einen nur teilweise publizierten
Manuskriptband von A. Quiquerez. In diesem soll die Sage handschriftlich
niedergelegt sein.36

Bei der Durchsicht des 274 Seiten umfassenden Manuskriptbandes im
Staatsarchiv Bern bestätigte sich ein bereits nach der Konsultation



26 Peter-Andrew Schwarz

der bibliographischen Übersicht von St. Martin-Kilcher3' aufgetauchter
Verdacht. Es zeigte sich nämlich, dass die von C. Hornstein zitierte
«Urfassung» dieser Sage weder unter diesem Titel noch in dieser Form
zu finden ist!

C. Hornstein wollte - wie er selbst schreibt38 - die Ursprünge der
volkstümlichen Feste und Bräuche im Jura suchen und bediente sich
dabei der Sagen. Dazu griff er auch auf das volkskundliche Werk von
A. Quiquerez (1801-1882) zurück, das - im Gegensatz zu dessen Schriften

über die Geologie, die Agronomie, die Geschichte und die Archäologie

- eher unbeachtet geblieben ist.39 Mit der Berufung aufA. Quiquerez
wollte er seinen Hypothesen offenbar eine zusätzliche Glaubwürdigkeit
verleihen. Die «fiktive» Sage von der «Dernière Druidesse du Mont
Terrible» zog er dann folgerichtig in seinem Werk «Fêtes et Légendes» im

Kapitel «Le Nouvel An»40 heran, um zu beweisen, dass die festliche

Begehung des Neujahrstages bis in die keltische Zeit zurückreiche.
Dabei ist ihm aber offensichtlich der Widerspruch in «seiner» Sage, wo
einmal vom 25. Dezember, ein andermal vom l.Januar die Rede ist,
entgangen!

C. Hornstein gehörte also offensichtlich - wie zahlreiche seiner

Zeitgenossen und Vorgänger, unter ihnen eben auch A. Quiquerez - zu den

«Keltomanen», also zu den «romantischen und patriotisch-antigermanisch

eingestellten Forschern und Ideologen des 19. und frühen 20Jahr-
hunderts».41

Aus dieser geistigen Haltung heraus, die, der Zeit entsprechend, alles

Vorrömische als keltisch bezeichnete, führte auch C.Hornstein viele seiner

aufgezeichneten (und z.T. wohl erfundenen) Bräuche und abergläubischen

Vorstellungen, namentlich aber diejenigen, die sich auf
prähistorische Siedlungsplätze und Monumente bezogen, aufdie «temps
celtiques» zurück.42

Im hier vorliegenden Fall hat vielleicht auch der Versuch von A.

Quiquerez, mit Hilfe der Etymologie den Namen des Mont Terri aufdie
keltische Bezeichnung «mons druidis»41 zurückzuführen, eine Rolle

gespielt.
Damit lässt sich für unseren Fall auch die Präzision der Informationen

zur keltischen Religion und ihre merkwürdige Übereinstimmung mit
den Berichten der antiken Autoren erklären. C.Hornstein hat beim
Redigieren dieser Sage ganz offensichtlich aus antiken Quellen geschöpft.
Dieser Verdacht bestätigt sich auch im Umstand, dass er dabei einigen
Irrtümern des keltomanischen 19. und frühen 2O.Jahrhunderts aufgesessen

ist. Als typische Beispiele sind der Neujahrstag, die Wintersonnenwende

und die der Druidin angedichtete Funktion anzuführen. Diese



«La Dernière Druidesse du Mont Terrible» 27

Elemente werden in den antiken Quellen - wie oben bereits ausgeführt -
nirgends erwähnt, erfreuten sich aber im keltophilen Schrifttum des

19.Jahrhunderts grosser Beliebtheit.44

Unser Fallbeispiel veranschaulicht mit aller Deutlichkeit: Für die
seriöse Beurteilung der Authentizität von Sagen ist es unerlässlich, die
Person des Sagensammlers in ihrer geistigen Haltung und wissenschaftlichen

Zielrichtung zu erfassen. Nach welchem Verfahren und aus
welchen Beweggründen werden Sagen gesammelt und publiziert? Was
wollte der jeweilige Sammler mit diesen Sagen beweisen oder widerlegen?

Welchen Veränderungen durch den Sammler und Herausgeber
waren die jeweiligen Sagen unterworfen? Diese Überlegungen müssen

unseres Erachtens bei einer systematischen, methodisch korrekten
Sagenanalyse stets berücksichtigt werden.41

Heute steht bekanntlich die Forderung nach absoluter Authentizität46,

d.h. wortwörtlicher Aufnahme der Erzählung, im Vordergrund;
amerikanische Performanzforscher versuchen sogar, die Erzählung im
Kontext, also z.B. als Interaktionsmuster in einer Reihe von Ereignissen,
zu betrachten. Das heisst, die Erzählung wird nicht mehr isoliert,
sondern als Teil eines vielschichtigen Ganzen betrachtet und (folgerichtig)
auch mit ihrem sozialen, psychologischen und kausalen Kontext erfasst
und analysiert.47

C. Hornstein hat sich hingegen sehr wahrscheinlich das Prinzip von
A. Quiquerez zu eigen gemacht, der in der Einführung seines

Manuskriptbandes die Tätigkeit des Sagensammlers wie folgt umschreibt: «II
faut savoir compléter les récits, retrancher les choses inutiles, élaguer,
élucider, refondre la cloche fêlée, qui ne donne plus que des faux sons.»48

Damit zeigt sich paradigmatisch, welcher methodischen Richtung
und Geisteshaltung unsere «historische Sage» entsprungen ist. C.Horn¬
stein gehörte nämlich - wie auch A. Quiquerez undJ. Beuret-Frantz - zu
denjenigen Sagensammlern, die die Sagen anhand mündlicher und
schriftlicher Quellen (re)konstruiert haben.49 Diese Methode führt
unweigerlich zu verdrehten, modifizierten und nach den Ideen der
Sammler zusammengestellten Texten. Die Vermutung, dass die Sage der
«Dernière Druidesse du Mont Terrible» mehr oder weniger konstruiert
ist, wird auch durch die Feststellung bestätigt, dass die Sage in den

Sammlungen von Verfechtern einer volksnahen, wortwörtlichen
Aufnahme nicht auftaucht.50 Soweit ich bei monatelangen Feldaufenthalten
an Ort und Stelle feststellen konnte, kursiert sie auch nicht im Volksmund.

Auch A. Quiquerez, der sich in ständiger Beweisnot für seine
Theorien befand und sämtliche verwertbaren Informationen in seinen
Brauchtumslisten zusammentrug, erwähnt diese Sage nie, obwohl sie



28 Peter-Andrew Schwarz

ihm wegen ihrem Bezug zum Mont Terri, dessen Namen er - wie bereits
vorhin angedeutet - auf« mons druidis» zurückführen will, sehr willkommen

gewesen sein müsste.
Da zudem auch die singulare Ausgestaltung der Gesamtkomposition

ein Indiz für eine künstliche Kreation oder zumindest für eine weitgehende

Überarbeitung einer allfällig vorhandenen, mündlich tradierten
Urfassung bildet, ist die Sage in der überlieferten Form wohl als Schöpfung

des keltophilen C. Hornstein zu betrachten, der mit dieser «Sage»
die keltischen Wurzeln des Neujahrsfestes belegen wollte.

7. Der «wahre» Kern der Sage

Im vorhergehenden Kapitel konnte aufgezeigt werden, dass die hier
besprochene Sage nur in wenigen Punkten auf Vorhandenes zurückgreift,

im wesentlichen aber als Erfindung zu betrachten ist. Da sich
C. Hornstein, abgesehen von dem nicht zutreffenden Verweis auf
A. Quiquerez, nicht dazu äussert, wie und wo er aufdie Sage respektive
aufdie ihr zugrunde liegende Erzählung stiess, sind die folgenden Zeilen
als hypothetischer Versuch zu werten, den Hergang der «Sagenbildung»
zu rekonstruieren.

Gehen wir - wie oben bereits ausgeführt - davon aus, dass die Sage als

Einzelerscheinung ohne exakte Parallelen zu werten ist, bleibt streng
genommen nur noch die Möglichkeit, dass sich C. Hornstein auf ein

Memorat51, also auf einen subjektiv gefärbten Erlebnisbericht, gestützt
hat und den vom Gewährsmann als wahr empfundenen Kern,
möglicherweise eine Vision oder ein Trugbild, mit der Schale einer konstruierten

Geschichte umgeben hat. Was im Falle eines Memorates wirklich
geschildert wurde, lässt sich natürlich nicht mehr rekonstruieren. Als
Modell kann aber ein aktuelles Memorat herangezogen werden, von
dem wir zufällig Kenntnis erhielten.12

«(...) Zweimal muss ich noch eine Kehre machen und erreiche das Plateau des
Mont Terri. Oben hat es mehrere Wege, bedeckt von den Spuren eines Traktors, der
wahrscheinlich gefällte Bäume aus dem Dickicht gezogen hat. Ich wähle irgendeine
Bresche und stehe bald vor den Resten der Keltenstadt. Ein deutlicher Wall und der
entsprechende Graben umgürten eine hügelartige Erhebung am höchsten Punkt.
Überall liegen Steine verstreut, starren in halber Höhe abgebrochene Bäume und sind
schwarze Steinringe von Picknickern sichtbar. Sogar eine Coca Cola-Büchse Hegt
zertreten und verformt in einer Mulde. Obwohl ich den Berg erklommen habe,
verspüre ich ein Frieren. Ich übersteige den Wall und erklettere das Zentrum. Ein
kleiner Durchlass fuhrt hinaus aufdie Felsen, heran an den jähen Abgrund. Ich sehe
aufWeiden, aufHänge des gegenüberliegenden Berges. Unweit von mir kollerte
ein Stein wenige Meter, raschelte im Laub. Zwei Bäume rieben sich im Windhauch
gegeneinander, es knarrte und quietschte ein wenig. Ich war ganz alleine, sass mitten
im Heiligtum und döste vor mich hin. Es kam mir leichtsinnig und gefährlich vor, und



«La Dernière Druidesse du Mont Terrible» 29

doch legte sich bleierne Müdigkeit auf meine Lider. Ich öffnete erschreckt die
Augen, starrte ungläubig in eine Kuppel, sah neben den Sternen die Himmelstierc mit
verschlungenen Leibern, Zwitterwesen, lächelnd, gierend, schäumend das Maul
öffnend und den Zenith verschlingen wollend. Das Grauen wurde stärker, mich fror
tiefer, meine Glieder fühlten sich lahm und hölzern an. Im dichten Gehölz
raschelte es, in Mulden schien es sich zu bewegen, Bäume erbebten, Steine verloren
ihre Kontur und verquollen. Ich schoss hoch und hetzte über den Wall, stolperte über
lose Steinbrocken und rannte den Berg hinunter .»

Der Bericht zeichnet sich in einer für das Memorat typischen Art und
Weise durch einen deutlich spürbaren, starken Bezug des Erzählers zum
Erlebten aus.53 Es würde jedoch an dieser Stelle zu weit führen, die
«geistig-seelische Disposition » des Erzählers, die zum geschilderten Erlebnis
führte, mit rationalen Erklärungen zu ergründen. Wesentlich ist, dass der
Erzähler ein sonderbares - in unseren Augen vielleicht sogar irrationales

- Erlebnis hatte, das er selbst für wahr hält, dementsprechend schildert
und weitererzählt, resp. in diesem Fall sogar schriftlich festhält. Fallen

nun bei derartigen Berichten die Elemente, die einen eindeutig subjektiven

Charakter aufweisen, weg, wird das Memorat zur Erlebnissage.54
Aus dieser kann unter Beifügung einiger lokalhistorischer Fakten eine
historische Sage entstehen. So wäre schliesslich ein Bearbeiter des

21.Jahrhunderts vor die gleichen Probleme gestellt, die wir hier für die
Sage des frühen 20. Jahrhunderts zu lösen haben.

Der wahre Kern dieser Sage könnte also durchaus im Memorat eines
namenlosen Gewährsmannes stecken, das von C. Hornstein in seinem
Sinne umgeformt und mit allerlei keltischen Reminiszenzen
ausgeschmückt wurde. Aus welcher geistigen Haltung heraus und mit
welcher Intention C. Hornstein diese Sage konstruiert hat, wurde bereits
ausführlich geschildert.

Durch die Aufnahme in die wenig quellenkritische Sagensammlung
von J. Beuret-Frantz11 hat dann diese «Sage» schliesslich Eingang in das

«volkstümliche» Sagengut gefunden.

8. Fazit und Zusammenfassung

Im Rahmen dieser Untersuchung wurde der «historische», «wahre»
Kern aus einer mit dem seit prähistorischer Zeit besiedelten Mont Terri
verbundenen Sage herausgeschält.

Dabei zeigte sich, dass bei der Beurteilung des Sagenstoffes das

wissenschaftliche Umfeld, vor allem aber Arbeitsweise und Intention der

primären und sekundären Sagensammler als wesentliche Elemente der

Quellenkritik in die Überlegungen einbezogen werden müssen.



30 Peter-Andrew Schwarz

Im vorliegenden Fall wurde deutlich, dass die Sage «Dernière Druidesse

du Mont Terrible» höchstwahrscheinlich von C. Hornstein erfunden

worden ist, um die keltischen Wurzeln des Neujahrsfestes zu beweisen.

Der Sage lag jedenfalls nicht - wie von C. Hornstein angegeben -
eine bereits im letzten Jahrhundert von A. Quiquerez erfasste «Volkssage»

zugrunde.
Am Beispiel dieser mehr oder weniger konstruierten Sage wurden

weitere methodische Probleme, die bei einer am konkreten Fall
durchgeführten Detailanalyse auftauchen, zur Diskussion gestellt. Dabei ergab
sich, dass die von L. Röhrich aufgestellten Kriterien für die Beurteilung,
Zuweisung und Klassifizierung von Sagen zwar für die grobe Gliederung
des Sagenstoffes durchaus geeignet sind, bei einer Detailanalyse aber

versagen und zu falschen Schlussfolgerungen führen können.
Vom «Sageninhalt» ausgehend, zeigte unser Fallbeispiel, dass der

Gehalt an «historischer Realität» und damit auch die «altersmässige
Schichtung» in den Fällen, wo Sagen von einem historisch geschulten
Sammler überarbeitet werden, so stark verfälscht werden, dass

unumgänglich Fehlschlüsse resultieren. Eine überdurchschnittlich grosse
«objektiv-historische Wirklichkeitsaussage» kann deshalb auch für die
Unechtheit einer Sage sprechen und bildet folglich kein zwingendes
Argument für ihre Authentizität.

Im weiteren zeigte sich auch, dass der singulare Charakter einer Sage

- natürlich mit Vorbehalten - für eine starke Überarbeitung oder gar
Konstruktion einer Sage sprechen kann, da bei einer kursierenden Volkssage

sehr wahrscheinlich die Anpassung an eine gemeinsame Erzählebene

stattgefunden hätte.
Der Sage der «Dernière Druidesse du Mont Terrible» hat - wie an

einem modernen Beispiel erläutert werden konnte - möglicherweise ein
Memorat zugrunde gelegen, das von C. Hornstein mit einem Konglomerat

von historischen Fakten so verändert worden ist, dass der wahre Kern
nicht mehr zu eruieren war.

Das Fehlen einer gründlichen Quellenkritik hat schliesslich dazu

geführt, dass diese «Sage» in die Sagensammlung von J. Beuret-Frantz
aufgenommen worden ist und so Eingang in das «volkstümliche Sagengut»

gefunden hat.



«La Dernière Druidesse du Mont Terrible» 31

Anmerkungen

* Dieser Aufsatz ging aus einer Seminararbeit mit dem Titel «Methodische
Probleme der Sagenforschung am Beispiel einer Sage vom Mont Terri/JU» hervor, die
der Verfasser im Wintersemester 1987/88 im Rahmen einer Lehrveranstaltung von
Prof. Dr. UJeggle zum Thema «Sage - Erzählung und Deutung» verfasst hat. Prof.Dr.
U.Jeggle, Tübingen, und Lie.phil. I E. Huber seien an dieser Stelle herzlich fur ihre
Bemühungen um die Publikation dieser Arbeit und die zahlreichen Hinweise und
Hilfestellungen gedankt. Gedankt sei auch Frau Prof.Dr. Ch.Burckhardt-Seebass und
Lie.phil. I J. Portmann, die einige Literaturhinweise beigesteuert haben. Lie.phil. I

W. Bellwald und Lie.iur. V.Zellweger übernahmen schliesslich die kritische Durchsicht

des Manuskriptes, wofür ihnen besonders herzlich gedankt sei.

1 Der Name bezeichnet nicht das markante Kalksteinmassiv, sondern bezieht
sich auch auf das Umgelände. 1793 wurde der Name in Mont Terrible umgewandelt
und war namengebend für das 87. französische Departement, das das ehemalige
F'ürstbistum Basel umfasste. Zum Flurnamen vgl. Guido Helmig: Zur Geschichte des
Mont Terri. In: Archäologie der Schweiz 7 (1984), 104-112, insbes. 104f. und Anm.2.

2
Vgl. dazu Anm. 1 und Atlas der Schweizerischen Volkskunde (ASV), Teil II,

Karte 250 (Historische Persönlichkeiten) und den Kommentar zu den ASV-Karten,
Teil II, 2. Halbband, Basel 1979, 633, wo mit «en direction d'Outremont» offensichtlich

der Mont Terri gemeint ist.
3 Zur Forschungsgeschichte vgl. G. Helmig (wie Anm. 1), 104ff.
4 Zu den neueren Forschungsergebnissen vgl. Felix Müller/Renata Windler: Le

Mont Terri en Ajoie. In: Nachrichten des Schweizerischen Burgenvereines 58 (1985),
2-7; Geneviève Lüscher/Felix Müller: Le Mont Terri en Ajoie. Les fouilles archéologiques

des années 1984/85. In: Actes de la Société Jurassienne d'Emulation (ASJE) 90
(1987), 9-36; Felix Müller unter Mitarbeit von Sabine Erb, Philippe Morel, Peter-
Andrew Schwarz und Renata Windler: Mont Terri 1984/85 - Ein Grabungsbericht.
In: Jahrbuch der Schweizerischen Gesellschaft fur Ur- und Frühgeschichte (Jb.
SGUF) 71 (1988), 7-70; Peter-Andrew Schwarz mit Beiträgen von Marcel Joos, Liselotte

Meyer, Philippe Morel, Marcel Mundschin, Markus Peter und Willem B.Stern:
Mont Terri - Die Grabungskampagne 1987 (in Vorbereitung); ders.: Le Mont Terri,
Guides Archéologiques de la Suisse (in Vorbereitung) und ders.: Mont Terri, Les
principaux résultats de la campagne des fouilles de 1987. Imjurassica 3 (1990, im Druck).

1 Célestin Hornstein: Fêtes légendaires du Jura bernois. Réjouissances et Traditions

populaires qui s'y rattachent. La Neuveville 1924, 53-55 resp. Célestin Hornstein:

Fêtes légendaires du Jura bernois. Réjouissances et Traditions populaires qui s'y
rattachent. Deuxième édition (reprint). Porrentruy 1978, 53-55 und Joseph Beuret-
Frantz: Les plus belles légendes du Jura. 2. Auflage. Porrentruy 1979, 9-13. Die
deutsche Übersetzung stammt vom Verfasser.

6 Vgl. Max Lüthi: Märchen. 7. Auflage. Stuttgart 1979, 1, 9.
' Vgl. René Zahnd: Un livre de la mémoire immémoriale. In:J.Beuret-FYantz (wie

Anm.5), VIII-IX; M.Lüthi (wie Anm.6), 6, 8; Lutz Röhrich: Sage. 2.Auflage. Stuttgart
1971, 1, 15, 49.

8 L. Röhrich (wie Anm. 7), Iff, 15, 49.
9 L. Röhrich (wie Anm.7), 50, 55. Röhrich führt hier aus, dass eine geringe objektive

Wirklichkeitsaussage nicht gegen einen tatsächlich vorhandenen historischen
Kern spricht. Vgl. dazu auch Bernward Deneke: Sage und Geschichte im W.Jahrhun¬
dert. In: Jahrbuch für Volkskunde 11 (1988), 67-82.

10 Plinius: Naturalis Historia XVI, 249 (zitiert nach T.D.ff] Kendrick: The Druids.
A Study in Keltic Prehistory. New Impression London 1966, 217).

11 G. Helmig (wie Anm.l), 108 und Abb.2 und 3. Rückschlüsse auf eine allfällige
Bewaldung in den ur- und frühgeschichtlichen Epochen und im Mittelalter sind
allerdings nicht möglich.



32 Peter Andrew Schwarz

12 Handbuch des deutschen Aberglaubens (HdA) Bd. 6. Hg. v. Hans Bächtold-
Stäubli und Eduard Hoffmann-Krayer. Berlin ab 1927, 1021.

13 Vgl. die Zusammenstellung der antiken Quellen in Kendrick (wie Anm. 10),
212 ff. und in diesem Sinne auch Jean Markale: Die Druiden. München 1985, 173 ff.

14 Vgl. Pomponius Mela: De Situ Orbis III, 2, 18-19 (zitiert nach Kendrick [wie
Anm. 10], 216); Lampridius: Alexander Severus LIX, 5 (zitiert nach Kendrick [wie
Anm. 10], 219); Vopiscus: Numerianus XIV (zitiert nach Kendrick [wie Anm. 10], 219);
Vopiscus: Aurelianus XLIII, 4-5 (zitiert nach Kendrick [wie Anm. 10], 219).

15
Vgl. Andres Furger-Gunti: Die Helvetier. Zürich 1984, 88 Karte 157, 92 und

Gilbert Kaenel, Andres Furger-Gunti und Felix Müller: L'occupation celtique du Mont
Terri (Jura) sur la base des anciennes collections jurassiennes. In:Jb.SGUF 67 (1984),
95-122, insbes. 102 f., wo noch eine Zuweisung zum Stammesverband der Sequaner
postuliert wird und Schwarz et al. (wie Anm. 4).

16 Vgl. HdA (wie Anm.12), Bd. 9, 864ff. Vgl. dazu auch die Zusammenstellung der
Quellentexte in Kendrick (wie Anm. 10), 212ff. und in diesem Sinne auch J. Markale
(wie Anm. 13), 173ff.

17 Plinius: Naturalis Historia XVI, 249 (zitiert nach Kendrick [wie Anm. 10], 217).
18 Zur geographischen Verbreitung vgl. z.B. die entsprechenden Belege im HdA

(wie Anm. 12), Bd. 6, 381 ff.
19 Caesar: De Bello Gallico VI, 16 (zitiert nach Kendrick [wie Anm. 10], 213f.);

Strabo: Geographica IV, 4, c, 198,5 (zitiert nach Kendrick [wie Anm. 10], 215); Diodo-
rus Siculus: Histories V, 28, 6 (zitiert nach Kendrick [wie Anm. 10], 214).

20 Vgl. Herbert Lorenz: Rundgang durch eine keltische Stadt. Pfaffenhofen 1986,
180.

21 Plinius: Naturalis Historia XVI, 249 (zitiert nach Kendrick [wie Anm. 10], 217).
22 Plinius: Naturalis Historia XXV, 106 (zitiert nach Marcale [wie Anm. 13], 139).
23 Caesar: De Bello Gallico VI, 13 (zitiert nach Kendrick [wie Anm. 10], 212).
24 Diodorus Siculus: Histories V, 33, 2-5 (zitiert nach Kendrick [wie Anm. 10],

214 f.).
!S L. Röhrich (wie Anm. 7), 2. Röhrich meint in diesem Zusammenhang, dass sich

anhand der Sagenmotive eine chronologische Gliederung des SagenstofTes vornehmen

lässt. Demnach gingen z.B. «allgemein-primitive» Sagen um Werwölfe und
wandernde Seelen auf«jägerzeitliche», mit den «Schicksalsfrauen» verknüpfte Sagen
auf «mittelmeerisch-antike» und Sagen wie die Odins-Jagd auf «germanisch-heidnische»

Ursprünge zurück.
26 Vgl. dazu auch Wolfgang Seidenspinner: Mythen von historischen Sagen.

Materialien zum Problemfeld zwischen Sage, Archäologie und Geschichte. In Jahrbuch

für Volkskunde 11 (1988), 83-104, insbes. 85ff.
27 Vgl. dazu J. Markale (wie Anm. 13), 209fT.
28 Auf dieses - m.E. unumgängliche - Vorgehen geht L Röhrich (wie Anm. 7)

nicht ein.
29 So z.B. R. Zahnd (wie Anm. 7), XVI, X. Vgl. dazu auch J. Beuret-Frantz (wie

Anm. 5), 7 sowie seine Anm. 1. - L. Röhrich (Anm. 7) geht aufdie Gestalt der Fee oder
Druidin nicht ein, was wohl mit dem Verbreitungsgebiet dieser Sagen zusammenhängt.

Vgl. in diesem Zusammenhang auch das Sachregister in Rudolf Schenda/
Hans tenDoornkaat (Hg.): Sagenerzähler und Sagensammler in der Schweiz. Bern/
Stuttgart 1988, 633 (Druiden).

30 Ausgangspunkt bildeten die Sagensammlungen von Désiré Monnier/Aimé
Vingtrinier: Croyances et traditions populaires recueillis dans la FYanche-Comté, Le
Lyonnais, La Bresse et Le Bugey. 2.Auflage. Lyon 1874; August Stöber (Hg. v. K.Mün¬
del): Die Sagen des Elsasses getreu nach der Volksüberlieferung, den Chroniken und
anderen gedruckten und handschriftlichen Quellen, Teil 1 und 2. Strassburg 1892 und
1896; Arthur Daucourt: Légendes jurassiennes. Porrentruy 1897; C. Hornstein (wie
Anm. 5); J. Beuret-Frantz (wie Anm. 5).



«La Dernière Druidesse du Mont Terrible» 33

31 Lediglich in der Sage von der Roche de Fera (vgl. A.Daucourt [wie Anm.30],
21) wird die Gestalt der «fille de mai» in einem Nebensatz aufeine Druidin zurückgeführt.

12

Vgl. z.B. La Fée de Chanteraine inJ.Beuret-Frantz (wie Anm.5), 3ff; La Roche
de Fera (2 Versionen) in A. Daucourt (wie Anm.30), 2 Off.; La Tante Arie inJ.Beuret
Frante (wie Anm.5), 145ff. und zahlreiche weitere Belege in D.Mounier/ A.Vingtri-
nier (wie Anm.30), 376ff. und Gudrun Staudt/Will-Erich Peuckert (Hg.): Nordfranzösische

Sagen. Berlin 1968, 92 ff. Nr. 149,151-170. Eine allgemeine Charakterisierung
der Feengestalten findet sich ferner bei Célestin Hornstein: Une Fée ajoulotte. In:
ASIE (wie Anm. 4), 26 (1921), 117-127.

"" C. Hornstein (wie Anm. 5), 51ff.
34

J. Beuret-Frantz (wie Anm. 5), 9ff.
11

Vgl. das Kapitel «Complément des sources» in J. Beuret-Frantz (wie Anm. 5),
188.

36 Auguste Quiquerez: Traditions et Légendes du Jura. Unpublizierter Manuskriptband

(1877). Der 274 Seiten umfassende Manuskriptband wird aufdem Staatsarchiv

des Kantons Bern aufbewahrt (Manuskript Nr. 6654). Herrn N. Barras, Staatsarchiv

des Kantons Bern, sei an dieser Stelle für seine Hilfe bei den Nachforschungen
gedankt. Zum Manuskriptband vgl. Stefanie Martin-Kilcher: Aus Auguste Quiquerez:

Traditions et Légendes du Jura 1877. In: SAVk 67 (1971), 356-372; Rudolf
Schenda: Landeskundler und frühe Volkskundler. In: Schenda/ten Doornkaat (Hg.)
(wie Anm. 29), 71-85 insbes. 81 ff. und Gilbert Lovis: Contes fantastiques du )ura.
Recueillis par Jules Surdez (1878-1964). Bale 1987, 12 ff.

37 St. Martin-Kilcher (wie Anm. 36).
38 C. Hornstein (wie Anm. 5), 8.
39 Zum volkskundlichen Werk von A. Quiquerez vgl. St. Martin-Kilcher (wie

Anm. 36), 356ff; R. Zahnd (wie Anm. 7), XI und R. Schenda (wie Anm. 36), 81 ff.
40 C. Hornstein (wie Anm. 5), 52ff.
41 St. Martin-Kilcher (wie Anm. 36), 356. Vgl. insbesondere auch das Vorwort in

C.FIornstein (wie Anm.5), 3ff. und z.B.Jeremias Gotthelf: Der Druide. Erzählung aus
der Zeit der alten Helvetier. Verein fur die Verbreitung Guter Schriften Bd. 116. Bern
1920.

42 Vgl. die Brauchtumsliste in Auguste Quiquerez: Monuments de l'ancien éveche
de Bâle. Topographie d'une partie du Jura Oriental. Porrentruy 1864. 395, wo diese
Sage nicht erwähnt ist.

41 Auguste Quiquerez: Monuments de l'ancien évêché de Bâle. Le Mont Terrible
avec notice historique sur les établissements des Romains dans le Jura Bernois. Por

rentruy 1862, 23. Dass Quiquerez von der Anwesenheit von Druiden auf dem Mont
Terri überzeugt war, zeigt neben seiner Herleitung des Flurnamens auch seine Inter
pretation der keltischen Münzfunde (Quiquerez [wie Anm.42]), 281 Anm.l). Weitere-
Beispiele für volkstümliche Erklärungsversuche von Geländedenkmälern finden sich
bei L. Röhrich (wie Anm. 7), 33 und in W. Seidenspinner (wie Anm. 26), 9011.

44 Vgl. dazu St. Martin-Kilcher (wie Anm. 36), 356 und J. Marcale (wie Anm. 13),
209fT.

45 Vgl. dazu auch B. Deneke (wie Anm. 9), 82.
46 L. Röhrich (wie Anm. 7), 8; R. Zahnd (wie Anm. 7), XI.
4' Vgl. dazu Barbara Kirshenblatt-Gimblett: A parable in context: a social interactional

analysis ofstorytelling performance. In: Dan Ben-Amos and Kenneth S.Golds¬
tein (eds.): Folklore. Performance and communication. The Hague/Paris: Mouton
1975, 105-130 oder Alan Dundes: Interpreting folklore. Indiana University Press

Bloomington/London 1980. Die beiden Literaturhinweise verdanke ich W.Bellwald.
48

A.Quiquerez (wie Anm.36), Iff; auszugsweise zitiert in St.Martin-Kilcher (wie
Anm. 36), 360.

49 R. Zahnd (wie Anm. 7), Xlff und v.a. die diesbezügliche Feststellung in
R. Schenda (wie Anm. 36). 82 f.



34 Peter-Andrew Schwarz

Vgl. z.B.Jules Surdez: Animaux et contes fantastiques du Jura. Deuxième
édition Porrentruy 1984 oder G.Lovis (wie Anm.36). Dieser Feststellung ist auch deshalb
ein gewisses Gewicht beizumessen, weil sichj.Surdez beim Sammeln der Sagen aus
schliesslich auf mündliche Quellen abstützte und seine Gewährsleute quasi über
prüfte. Da ferner aus Gilbert Lovis: Inventaire des œuvres et documents divers de
Jules Surdez au Musée jurassien Delémont. Delémont 1981, 741. hervorgeht, dass Surdez

den Mont Terri und dessen Umgebung gut gekannt hat, kann es sich auch kaum
um eine «Forschungslücke» handeln. - Herrn J.E.Rais, Musée jurassien d'art et d'histoire,

Delémont, sei an dieser Stelle für die Kopien der entsprechenden Artikel von
J. Surdez gedankt.

51 Zum Begriff des Memorates vgl. L. Röhrich (wie Anm. 7), 4, 7.
12 Mario Enzensberger: Die Besteigung des Mont Terri. Unpubliziertes Manuskript.

Brugg 1983. (In Kopie in der Bibliothek des Instituts fur Volkskunde in Basel).
Dr.med. M.Enzensberger sei an dieser Stelle herzlich für sein spontanes Einverständnis

zur auszugsweisen Publikation gedankt. Gedankt sei hier auch H. Käppeli, Gränichen,

der mich im August 1985 auf dieses Manuskript hingewiesen hat.
53 L. Röhrich (wie Anm. 7), 4.
54 L. Röhrich (wie Anm. 7), 4, 29ff.

J. Beuret-Frantz (wie Anm. 5), 9fT. Vgl. dazu auch Anmerkung 49.


	"La Dernière Druidesse du Mont Terrible" : Bemerkungen zu einer angeblichen Volkssage

