Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 86 (1990)

Heft: 1-2

Artikel: Schuld und Sthne in der bindnerisch-surselvischen Volkssage
Autor: Maissen, Felici

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-117728

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-117728
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schuld und Siihne

in der biindnerisch-surselvischen Volkssage

Von Felici Maissen

L Schuld und Siihne

Das Motiv der Siihne fiir begangene Missetaten wiederholt sich hiu-
fig in Mirchen und Sagen. Wir haben es hier mit einer typischen Wan-
dersage zu tun. Das Bose ruft nach Wiedergutmachung, welche eine
Strafe, Busse oder Siihne sein kann. Die Strafe beinhaltet meist Wieder-
gutmachung und Stihne, zudem bezweckt sie Besserung und Abschrek-
kung. Die Unterscheidung zwischen Strafe und Siihne spielt in der Sage
keine wesentliche Rolle und wird im Folgenden ausser acht gelassen.

Die Forderung einer Wiedergutmachung ist vom Naturgesetz gege-
ben, sie ist im Gewissen der Menschheit eingeprigt, sozusagen Bestand-
teil aller Religionen der Welt. Im Mosaischen Gesetz wird Gleiches um
Gleiches gefordert: Aug um Auge, Zahn um Zahn. Busse und Bekehrung
sind der Grundton der alttestamentlichen prophetischen Predigt. Es
wurden Bussliturgien abgehalten, man fastete, schor sich das Haar, warf
sich zu Boden, streute Asche aufs Haupt, legte sich Busskleider an,
bekannte die Siinden, sang Bussgesdnge und brachte Siihn- und Schuld-
opfer dar.' Im Neuen Testament hat Christus fiir die Schuld der Mensch-
heit gesiihnt, doch wird auch hier vom einzelnen persdnliche Wieder-
gutmachung gefordert.’

Im romischen Hetdentum finden wir ebenfalls das Bediirfnis, den Got-
tern Sithne zu leisten. Selbst der siegesgewohnte romische Feldherr
Julius Caesar stieg nach seiner Riickkehr aus dem Feldzug gegen Scipio
und Cato auf den Knien die Treppen zum Tempel des Jupiter hinauf.
Man opferte Gaben, um die durch die Missetaten erziirnten Goétter zu
beséinftigen und um sie giinstig zu stimmen.’

Diese Auffassungen und Ideen sind auch dem Chrsstentum nicht fremd.
Dafiir sprechen die mittelalterlichen Bussdisziplinen. Man unternahm
im Mittelalter (zur Barockzeit erst recht und bis in unser Jahrhundert)
Busswallfahrten und Bittprozessionen nach fernen Wallfahrtsorten, z. B.
nach Rom und ins Heilige Land. Dabei wurden Kreuze oder gar eiserne
Ketten auf dem blossen Leib mitgetragen oder andere Kasteiungen
gelibt und Sithneandachten gehalten. Aus dem Tirol wird berichtet, dass
ein Mann, der als Hexenmeister galt, zur Busse seine Augen nie mehr



Schuld und Siihne in der biindnerisch-surselvischen Volkssage 3

zum Himmel erhob, sondern seinen Kopf stindig zur Erde senkte, so
dass er nach ein paar Jahren einen Buckel bekam.

1. Mythos und Wahrheit

Die katholische Lehre vom Reinigungsprozess der <armen Seelen» im
Jenseits gehort nicht hierher, weil sie nicht Aberglaube ist —was oft iber-
sehen wird —, sondern geoffenbartes Glaubensgut. Sie hat jedoch den
Aberglauben in der Sage sicherlich wesentlich beeinflusst. Doch auch
bei der protestantischen Bevolkerung (Graubiindens) herrscht in der
Volkssage ein starkes Bewusstsein vor, und zwar nicht minder als bei den
Katholiken, dass begangene Missetaten nach dem Tode gebiisst werden
miissen. Der verstorbene evangelische Prediger von Riein erschien auf
der Friedhofmauer. Die protestantische Frau von Fidaz, die Schafe
gestohlen und geschlachtet hatte, musste nach dem Tode biissen und
gestikulierend erscheinen.’ Aus der Ruine der Burg Griineck sah man zu
gewissen Zeiten eine Schar Krihen mit grossem Geschrei davonfliegen.
Das seien, wie die protestantische Erzihlerin von Schnaus bekriftigt,
Seelen der Schlossherren, die «gute, aber auch schlechte» Ritter gewe-
sen seien.’

Wo miissen die Biissenden ihre Siihne leisten? In der Regel werden
bestimmte Orte und Stellen bezeichnet. So sind arme Seelen in den
Simpfen von Muschaneras im Medelsertal entdeckt worden. Die
Alphirten hérten an bestimmten Stellen ein Seufzen und Klagen, sahen
Lichter wie brennende Kerzen und vernahmen ein Knistern, wie wenn
Wassertropfen in die Flammen fallen. Das seien die armen Seelen von
nicht erlosten Hirten.’

Die Art der Strafe steht auch in der Sage in enger Beziehung zum
begangenen Vergehen, nach dem lateinischen Grundsatz «in quo quis
peccat, in eo punietur» und nach dem ritoromanischen Rechtsgrund-
satz «il castitg suonda il malfatg» (die Strafe folgt dem Vergehen). So
miissen die Marksteinfrevler mit schweren Marksteinen aufdem Riicken
oder mit gliihenden Steinen in den Hinden die Grenzlinie auf und ab
schreiten. Wer sich am Sonntag dem Kegelspiel ergibt, statt am Gottes-
dienst teilzunehmen, muss nach dem Tode mit dem eigenen Schidel
kegeln, oder er muss das in einem tiefen See versenkte Kegelspiel herauf-
holen.

Wie lange dauert die Strafe? Hiufig wird eine bestimmte Zeit genannt,
oft sind es hundert Jahre, manchmal mehrere Jahrhunderte, in einzelnen
Fillen bis zum Jiingsten Tag oder in alle Ewigkeit wie in der Sage vom
Ewigen Juden.’



4 Felici Maissen

Mir scheint, dass im rétischen Sagenkreis von Schuld und Siihne auch
Anleihen aus der griechischen Mythologie stecken, wobei gelegentlich
noch christliches Gedankengut hineingewoben wurde. Die griechische
Sage erzihlt von solchen Biissergestalten. Tityos wurde in den Tartaros
gestiirzt. Dort zehrt ein unersittlicher Geier an seiner Leber, die zu sei-
ner Qual immer nachwichst. Phlegyas, der Feuer an den Tempel von
Delphi gelegt hatte, ebenfalls im Tartaros verbannt, wird von einem
michtigen Stein, der immer {iber seinem Haupte schwebt, bedroht.” In
der heutigen Umgangssprache hort man gelegentlich von «Tantalusqua-
len» und von «Sysiphusarbeit». Tantalus muss sein Verbrechen dadurch
biissen, dass er an Hunger und Durst leidet, obwohl die siissesten
Friichte iiber seinem Kopfe schweben und ihm frisches Wasser bis zum
Hals reicht; beides weicht zuriick, sobald er danach langen will. — Sysi-
phus muss einen michtigen Stein einen steilen Hang hinaufstossen.
Sobald die Last oben ist, stiirzt sie wieder in die Tiefe, und die Arbeit
muss immer wieder von neuem begonnen werden."” Dieses Motiv
erscheint einige Male in der ritisch-surselvischen Sage.

Wir haben es hier nicht mit einer historischen Sage, sondern mit der
dtiologischen zu tun." Ein Blick in die zahlreichen ortlichen Sagen-
sammlungen iberzeugt uns, dass die Wandersage mit dem Motiv Schuld
und Sithne ausserordentlich stark verbreitet ist, nicht nur in Graubiin-
den, sondern auch in der iibrigen Schweiz und in angrenzenden Lin-
dern. Es empfahl sich daher die Begrenzung auf ein kleineres Gebiet wie
die Surselva im Biindner Oberland, um die einzelnen Versionen auch
inhaltlich auseinander zu halten. Die Untersuchung beantwortet in
erster Linie die Fragen nach der Ursache und der Art der Siihne, oder
einfacher: Wer muss Siihne leisten, warum und wie?

IIl. In der biindnerisch-surselvischen Sage

Pflichtvernachiissigung

Der ungetreue Kuhhirt der Alp Rischuna im Lugnezertal muss wahre
Sysiphusarbeit leisten. Eine Frau, die auf der Suche nach ihren Ziegen
war, vernahm von einem abschiissigen Hang ein unheimliches Stéhnen
und Seufzen. Dann sah sie, wie sich ein Mann mit aller Kraft anstrengte,
den toten Leib einer Kuh den felsigen Hang hinaufzuwilzen. Es war aber
alles umsonst. Kaum brachte er die Last ein Stiick weit hinauf, fiel sie
wieder in die Tiefe. Auf die Frage, was er da treibe, bekam die Frau zur
Antwort: «Ich bin schuld, dass diese Kuh zugrunde ging, und seit mei-
nem Tode muss ich dafiir biissen.»" — Fiir versdumtes Breviergebet muss
ein Geistlicher biissen. In Tschamutt, in Prauina, diesseits der Briicke, ist



Schuld und Stithne in der biindnerisch-surselvischen Volkssage 5

eine alte Mauer. Unterhalb derselben erschien abends in der Ddmme-
rung immer ein Priester mit einem Buch in der Hand. Er ging am Rhein
auf und ab und verschwand wieder. Er musste sein Brevier beten, das er
einmal versdumt hatte."” — Ein Priester in Sagogn nahm fiir eine Messe
Geld an, zelebrierte sie jedoch nicht und musste deshalb 200 Jahre war-
ten, bis ihm ein Ministrant bei der Messe diente und ihn erléste.'" — «La
Plaunca da Paders» (die Kapuzinerhalde) heisst eine Ortlichkeit in Sev-

gein. Dort habe ein Kapuziner gepredigt, was er selbst nicht geglaubt
habe. Nachher habe er keine Ruhe gehabt. «<Das habe ich so gehort.»"

Diebstahl

Der Sinn fiir Ehrlichkeit ist beim Sursilvan (Oberlinder) sehr aus-
geprigt, was auch in der Volkssage zum Ausdruck kommt. Selbst
kleinste Diebereien werden gebiisst. Zum Beispiel der Miher aus
Tujetsch. Jedesmal, wenn er von seiner Wiese heimging, rupfte er von
Nachbars Wiese ein Biischel Heu, um damit den Wetzstein im Gefiss
festzumachen. Nachts hérte man ihn rufen: <Ein Heustock, ein Heu-
stock.» Dies wihrte so lange, bis die Hinterbliebenen den Armen eine
bestimmte Menge Heu schenkten." — Nach einer anderen Tujetscher
Sage musste der Senn, der Kiselaibe gestohlen hatte, nach seinem Tode
auf dem Hiittendach erscheinen und nach Erlésung rufen. Nachdem die
Verwandten den Schaden ersetzt hatten, horte die Erscheinung auf.'’ —
Ein Mann von Dardin hatte eine Erbschaft ungerecht verteilt. Nach sei-
nem Ableben fand er keine Ruhe und polterte des Nachts im Hause
herum. Auch sah man ihn auf den ungerecht verteilten Wiesen bis zum
Ave-Liduten herumgehen."” — In Laax, bei einem bestimmten Hause,
horte man am Heiligen Abend Holz spalten. Dort habe nidmlich einer an
Weihnachten Holz gestohlen.” — Der Molkendieb auf der Obersaxer
Vorderalp musste zur Strafe geistern und polterte und lirmte in der
Hiitte, dass «den Knechten die Haare zu Berge standen».*” — Auch die
Schafdiebe von Vrin fanden keine Ruhe und mussten nachts in ihrem
verlassenem Hause geistern.”’ — Ein Mann von Sevgein hatte eine Ziege
gestohlen und liess nach seinem Ableben den Seinen keine Ruhe. Der
Sohn suchte Hilfe beim Pater Kapuziner, und dieser verbannte den Dieb
auf die Felsen. «Tiere stehlen ist eine grosse Siinde.»”

Hierher gehoren auch verschiedene Tyrannensagen. Ein Jdger von
Siat sah in einer Nacht zwischen zw6lf und ein Uhr eine feurige Kugel
aus der Burgruine Jérgenberg aufsteigen und nach der Burg Castelberg
auf der anderen Talseite fliegen. «Das ist einer von den verdammten
Burgvogten gewesen. Die stahlen nachts das Vieh aus den Stillen der
Bauern und fiihrten die Ochsen auf die Burg.»*



6 Felici Maissen

Schaden zugefligt

Ein Student aus Tujetsch erzihlt: «<Das hat man hier immer gehort:
Wenn einer Steine von seinem Grundstiick auf des Nachbarn Wiese
wirft, so muss er nach seinem Tode diese Steine mit einem gliihenden
Korb auflesen gehen.»** Nach einer anderen Version heisst es: Wer
Steine auf des Nachbarn Wiese wirft, muss sie nach dem Tode mit einem
brennenden Henkelkorb im Munde auflesen.”” Es heisst aber auch, man
miisse die in fremder Leute Wiese geworfenen Steine nach dem Tode
mit den Zidhnen auflesen.” — Eine Disentiserin musste mit einem gliihen-
den Korb umgehen. Aufdie Frage, was sie da suche, antwortete sie, man
solle an einer bestimmtem Stelle Steine fiir sie auflesen. Nachdem dies
getan war, wurde die Frau mit dem glihenden Korb nicht mehr gese-
hen.”” —In der Alp Cavrein sehe man heute noch in einem Stein die Fuss-
eindriicke einer Frau. Die Frau sehe man nachts zu bestimmten Zeiten.
Sie miisse zur Busse die Tiere sammeln, die sie zugrunde gehen liess.™

Betrug

Von einem betriigerischen Kriamer in Ilanz hat man erzihlt: <Als man
seine Leiche aus dem Hause trug, schaute er zum Fenster heraus, er ist
verdammt und ist an einem abgelegenen Ort gebannt worden.»” — Ein
Somvixer hatte Milch gepanscht. Nach seinem Tode musste er jede
Nacht in seiner Kiiche erscheinen und mit Geschirr hantieren. Als den
geschidigten Leuten Genlige getan war, horte der Spuk auf.** — Die Alp-
knechte aufRischuna, die Milch verderben liessen und vergeudet hatten,
mussten zur Strafe nach ihrem Tode jeweils nach der Alpentladung in
der Hiitte erscheinen und kisen.” — In Dardin sah man zur Nachtzeit
einen Mann, ganz in Feuer und Flammen gehiillt, mit einem Meterstab
in der Hand aufund ab, hin und her schreiten. Er hatte Wiesen falsch ver-
messen.” — Ein Witwer in Compadials hatte ein Testament falsch voll-
streckt. Erst nachdem die Sache in Ordnung gebracht worden war, horte
die Totenerscheinung auf.™ — Der Geist in der Casa Gronda in llanz sei
von einem Krimer, der die Waren in seinem Laden falsch gewogen
habe. — Der Senn auf der Siater Alp, der siecben Sommer lang Kise und
Butter gemogelt hatte, konnte erst dann erlost werden, als seine Ver-
wandten den Geschiidigten den Schaden ersetzt hatten.” — Ein Mann
von Sevgein hatte Ziegen gestohlen und musste geistern. Der Geist
wurde dann gebannt, «aber nur so weit, dass er noch sein Hausdach
sehen konnte.»*

Frevel

Der Nachtwichter von Andiast sah einmal um Mitternacht bei hellem
Mondschein und in geringer Entfernung mitten auf der Dorfstrasse vier



Schuld und Stihne in der biindnerisch-surselvischen Volkssage 7

Minner Holz hacken. Sie waren vor Jahren gestorben und hatten zu
Lebzeiten Holz gefrevelt.”” — Im Walde von Cavorgia wird geholzt.
Nachts hore man oft sdgen und entrinden. Ein Mutiger war in die Nihe
getreten und sah,wie die Spine flogen, entdeckte aber niemand, obwohl
ein Holzspan ihm in den Sack geflogen war. Als er diesen hervorholen
wollte, hatte sich der Span in Gold gewandelt.* — Ein junger Mann von
Andiast, der in einem besonderen Himmelszeichen geboren worden war
und somit mehr als andere Leute sah, erblickte in seiner Scheune einen
Mann auf dem Heustock stehend. Seine Angehdorigen aber sahen nichts.
Das miisse ein Heufrevler sein, der jetzt biisse.”” — Der Medelser Unter-
nehmer, der seine Arbeiter nicht gerecht entléhnte, fand keine Ruhe und
musste da und dort geistern, bis den Benachteiligten Geniige geleistet
worden war."

Wucher

Im Hungerjahr 1817 hatte ein armer Obersaxer Bauer kein Korn mehr,
nicht einmal fiir die Aussaat. Da ist er zu einem Nachbarn, einem echten
Schinder, gegangen, der noch einen Haufen Getreide iibrig hatte, um
etwas Korn zum Aussdien zu erbitten. Der Reiche aber verlangte fiir
einen Scheffel Getreide einen Klafter Boden in der Nihe seines Hauses.
Der Arme musste wohl oder iibel den Handel eingehen. Der Wucherer
nahm das Grundstiick, aber es wuchs nichts darauf. Darauf baute er auf
diesem Acker einen Stall. Und wie er die letzte Schindel auf das Dach
getan, brannte der Gaden bis auf die Grundmauern ab. Seine Frau
drohte, ihm davonzulaufen, wenn er das Grundstiick nicht sofort
zuriickgebe. Der Mann gab es zuriick, ohne das verkaufte Saatgetreide
zuriickzufordern. Er wolle von all dem nichts mehr wissen. Und das
Grundstiick brachte wieder reiche Ernte." — Ein reicher Bauer in
Tujetsch erwucherte von einer armen Frau ein Grundstiick. Sie wollte es
aber durchaus nicht hergeben. Zuletzt bat sie, wenigstens einen Sack
voll Erde von ihrem Boden behalten zu diirfen, was der Wucherer
erlaubte, und er halfihr auch, den Sack voll Erde auf den Riicken zu neh-
men, indem er bemerkte: «Der Sack ist aber schwer.» Sie antwortete: «Ja,
der Sack voll Erde da ist schon schwer. Aber wie schwer wird das ganze
Grundstiick sein, welches du am Jiingsten Tag zum Letzten Gericht tra-
gen wirst?» Darauf erwiderte der Wucherer: «Wenn das so ist, dann will
ich das Grundstiick nicht», und gab es ihr wieder zuriick.”

Erpressung

Landeshauptmann Riedi von Obersaxen* habe als Amtsmann im
Veltlin die Untertanen unterdriickt, er habe einen gefihrlichen und



8 Felici Maissen

geflirchteten Diener mit sich ins Tal genommen; er habe im Hungerjahr
einen Scheffel Korn um einen Kreuztaler verkauft und andere Erpressun-
gen veriibt. An seinem Begribnistag sei er wihrend des Totenmahls
durch den Gang und die Treppen hinauf gekommen und habe die ein-
geladenen Trauergiste angeschaut. Diese seien voller Angst davon-
gelaufen. Die Leute hitten daraufbestanden, dass dieser gebannt werde.
Ein Kapuziner hitte dies getan und ihn in einer Quartkanne bis zum
Puntstdgg getragen, aber nur so weit, dass er die grosse Glocke vom
Meierhof héren konnte.” — Auch ein Herr von Léwenberg wird der
Tyrannei bezichtigt. Im Wald von Schluein reite am Karfreitag immer
einer auf einem Schimmel umher. Es solle ein Herr von Léwenberg sein,
der das Volk unterdriickt habe.”

Marchenriicker

Die Marksteinversetzer haben es in der Sage nach ihrem Tode beson-
ders schwer. Ein Ilanzer Marchenriicker musste 300 Jahre lang bei der
Martinskirche warten, bevor er erlost wurde.” — In Pitasch hat man
einen bekannten Mann kniend auf einem ausgebreiteten weissen Tuch
bei einem Markstein gesehen.”” — Eine Frau von Riein will des 6ftern eine
Person gesehen haben, welche nachts mit einem Licht von einem Mark-
stein zum anderen ging, als wolle sie Marchen setzen. Sie fligte hinzu:
«Marksteine riicken, das ist eine schreckliche Siinde.»" — Der Mark-
steinfrevler auf Lampertschalp muss als feuriger Reiter geistern und den
Marchen nachziehen, bis er endlich in einer felsigen Schlucht ver-
schwindet."” —Nach einer anderen Version fiel er in eine Gletscherspalte
und starb dort elend. Nach dem Tode musste er auf dem feurigen Schim-
mel bei jedem Unwetter talein- und talauswiirts reiten, bis er schliesslich
auf dem Lentagletscher gebannt wurde, wo er in Ewigkeit sein Unwesen
treiben soll.”” —Jener Mann, der einen Grenzstein nur um eine Elle zu sei-
nen Gunsten versetzt hatte, musste 200 Jahre bei dieser Grenzmauer ste-
hen und sich gelegentlich zeigen; er hitte noch weitere 200 jahre stehen
miissen, wenn fir ihn nicht 200 Messen zelebriert worden wiiren.” —
Ahnlich die Urner in Disentis erzihlte Sage von einem Mann, der 150
Jahre lang auf einer Mauer sitzen musste, weil er dieselbe um einen
Meter zu seinen Gunsten verriickt hatte.” — Unterhalb des Dorfes Cum-
bel hat man eine Frau auf einem Markstein sitzen gesehen. Sie war ganz
rot von Feuersglut, und der Markstein war ganz feurig. Sie hatte Mar-
chen versetzt.” — In Bugnei bei Sedrun hérte man an einer bestimmten
Stelle hiufig rufen: «Hacke, Hacke.» Auf den Rat des Geistlichen hat
man an dieser Stelle eine Hacke hingesetzt. Dann sah man bei hellem
Tageslicht, wie die Hacke zu graben begann, einen Markstein



Schuld und Siihne in der biindnerisch-surselvischen Volkssage 9

aushob und ihn an eine andere Stelle versetzte. Nach dieser Arbeit blieb
die Hacke wieder ruhig liegen, und man horte auch nichts mehr.” — Bei
Segnas wurde friihmorgens immer wieder ein Mann beim Hin- und Her-
laufen beobachtet. Er trug einen Grenzstein unter dem Arm. Einem
Voriibergehenden rief er zu: «Wohin soll ich ihn setzen?» «<Da, wo du ithn
genommen hast», rief der andere, und sofort verschwand der Geist, er
war erlost.” — Das gleiche Motiv wandert in vielen Parallelen und wurde
erzihlt in Obersaxen, Panix, Cumbel, Lumbrein, Castrisch, Falera, Bri-
gels und in Schnaus.™

Tduschung

Auch fir «<Lug und Trug» fordert die Volkssage hinreichende Siithne. —
Ein Strahler in Tujetsch hatte ein neues kostbares Mineral im Val Giuf
gefunden. Er verkaufte es einem Museum in England. Um andere Strah-
ler in die Irre zu fiihren, bezeichnete er aber als Fundort Val Milar, also
einen falschen Ort. In der Wissenschaft erhielt das Mineral daher den
Namen Milarit. Nicht lange danach wurde der Strahler von einem Stein-
schlag tiberrascht und stiirzte in eine Gletscherspalte, wo er den Tod
fand. Das sei die Strafe flir seine unwahren, die Wissenschaft tduschen-
den Angaben.”

Meineid

Bodenrechts- und Grenzstreitigkeiten sind ein beliebtes Sagenmotiv.
Gesellt sich noch der Meineid dazu, trifft die Strafe um so hiirter. — Ein
Medelser Bauer hatte Marchen versetzt. Vor Gericht schwor er, er stehe
aufeigenem Boden. Dabei hatte er Erde aus seinem Garten in die Schuhe
getan. So hatte er dennoch falsch geschworen. Nach seinem Ableben
vernahmen die Hirten der Alp Caschleglia 6fters seine Stimme. Die Hir-
ten beriefen den Abt von Disentis, damit er die Alp segne. Der Meinei-
dige musste vor dem Abt erscheinen und bekennen, falsch geschworen
zu haben. Er wurde auf den Medelser Gletscher gebannt, wo er bis zum
Weltende geistern muss, wenn ihn nicht jemand erlésen kann.”™ — Die
Alp Cristallina gehorte zum Teil der Gemeinde Disentis, zum Teil nach
Medels. Zur Festlegung der Grenzlinie ordnete jede Gemeinde einen
Mann ab. Der Disentiser hatte Erde vom Boden seiner Gemeinde in die
Schuhe getan und schwor, er stehe auf Disentiser Boden. Nach seinem
Tode musste der Meineidige in den furchtbaren Felsen des Tobels, hin-
ten in Cristallina, wandern. Nicht lange nach dieser Grenzziehung hat
ein Bergsturz den strittigen Teil dieser Alp zugedeckt und in eine Stein-
wiiste verwandelt.” — In Riein wurde erzihlt, dass auf der Alp Plaun da
morts ein Fusseindruck auf einer Steinplatte zu sehen sei. Dort habe man



10 Felici Maissen

einen riesigen Mann mit Frack gesehen. «Der lief wie der Blitz dem Was-
sergraben entlang. Das ist die Seele, die Rechenschaft ablegen muss,
denn infolge Meineids kam der strittige Alpteil an die Gemeinde Sev-
gein.»"

Fluchen

Im Grundstiick Cresta Muteins bei Sagogn liege ein Kessel voller Geld
in der Erde verborgen. Beim Pfliigen dieser Wiese habe sich der Henkel
des Kessels in der Pflugschar verfangen. Der ackernde Bauer habe dabei
geflucht. Daher sei der Kessel mit dem Geld tief in die Erde versunken
und dem Mann sei bloss der Henkel geblieben.”' — Eine Variante davon
lautet: Ein Schiiler der Schwarzen Schule sagte einmal einem Bauern in
Madernal, der beim Pfliigen war, dass in seinem Acker ein verborgener
Schatz liege, ein Kessel voll Geld, den man aber nur beim Pfliigen heben
konne. Doch diirfe man dabei nicht fluchen. Der Bauer pfliigte weiter,
und bei der letzten Furche geriet der Henkel des Gefisses in die Pflug-
schar, und der Bauer sagte voller Freude: «Giavelen (zum Teufel), jetzt
haben wir den Schatz.» Kaum war der Name des Teufels aus seinem
Mund, zerbrach der Henkel, und der Kessel versank mit grossem
Geridusch tief in die Erde.”” — Der Senn auf der Alp Magriel in Disentis
fluchte den ganzen Tag und lachte den Hirten aus, wenn dieser beten
wollte. Zur Strafe sei er vom Hexenwerk in Stiicke gerissen worden. Spi-
ter habe man ein Paar zerrissene Schuhe und Kleiderfetzen auf einer
Tanne gefunden. An Quatembertagen hére man dort immer noch ein
furchtbares Klagen und Stéhnen, wie wenn jemand gefoltert wiirde.”

Misshandeln und toten

Ein Mann von Panix hatte seine Magd «arg und immer wiister» miss-
handelt. Nach seinem Tode musste er zur Strafe im ganzen Hause her-
umpoltern. Auf Ersuchen der Einwohner musste der Abt von Disentis
den Geist bannen, und zwar in eine Zimmerecke unter einem Wand-
bild.”* — Ein Somvixer entschloss sich einmal, auf eine verrufene Alp zu
gehen. Er wollte wissen, wieso man morgens und abends das Vieh aus-
treiben und Rauch von der Hiitte aufsteigen sehe, obschon kein einziger
Senn noch ein Hirte da war. In der Hiitte angelangt, war alles still. Auf
dem Herd brannte ein Feuer. Uber dem Feuer hing der Kessel zum Kiisen
bereit. In der Stube traf er einen grossen, wiist aussehenden Mann an. Er
misse hier umgehen, das Vieh hiiten und Kisen, bis jemand ihn erlosen
konne, denn er habe seinen Herrn erschlagen. Dem Somvixer gelang es,
den Mann zu erlsen, und von hier an war wieder alles in bester Ordnung
aufdieser Alp.” —Im Walde beim Hof Briin in Valendau hatte ein Schrei-



Schuld und Siihne in der biindnerisch-surselvischen Volkssage 11

ner in einem Marchenstreit seinen Nachbarn erschlagen, dessen Leiche
in einem ausgehohlten Baumstamm eingesargt und ihn ins Wasser des
Tobels geworfen. Der Morder kam bald nach dieser Untat beim Holzfil-
len ums Leben und musste geistern. Man horte ihn nachts, bald da, wo
der Mord geschehen, bald dort, wo er den Baumstamm ausgehdohlt, zim-
mern und hacken, dass man es in der ganzen Umgebung horte. Er
musste immer neue Sirge schreinern und sie ins Tobel werfen.*

Tierquilerei

Eine Frau in Tschamutt erzihlte: Auf Caspausa war ein Bauer, der sein
Vieh misshandelte, die Tiere schlug und mit dem Futter kargte. Er wollte
nicht glauben, dass die Tiere am Heiligen Abend miteinander reden.
Einmal hat er es doch probiert und auf dem Heuboden des Stalles
gehorcht. Und da hat er wirklich die Tiere reden horen. Alle waren
unzufrieden mit dem Meister. Alle beklagten sich iiber die Schldge und
iber das Futter. Ein Rind beschwerte sich, dass er den Schlitten oder den
Wagen zu schwer belade, und wenn es nicht ziehen konne, bekdme es
Schldge; nachher gibe es nur schlechtes Futter und viel zu wenig. Aber
das werde bald ein Ende nehmen, diese Tyrannei. Es versetze ihm ein-
mal einen Stoss mit dem Horn, dass er auf dem Platz bleibe. Von dem
Moment an hat der Bauer sein Vieh gut gehalten und nie mehr geschla-
gen und so sein Leben vor einem Ungliick bewahrt.” — Auf einer Pani-
xeralp hatten die Hirten die Tiere geschlagen und misshandelt und sonst
noch allerlei Unrecht getan. Als sie gestorben waren, horte man nach der
Alpentladung die Kuhglocken lduten und das Muhen des Viehs, man sah
Rauch aus der Hiitte aufsteigen, aber keine Alpknechte. Erst durch den
Mut eines jungen Mannes, der sich in die Hiitte wagte, konnten die gei-
sternden Hirten erlost werden.” — Der Mann von Surrein, der seine Zie-
gen hungern liess, musste nach dem Tode wiederkommen und mit einer
Zaine in der Hand Futter vom Heustock herunternehmen.” — Nach
einer Disentiser Sage musste ein Schweinehirt mit einer Peitsche umher-
laufen, weil er seine Tiere misshandelt und gequilt hatte.”

Geheimnis verraten

Das alte ritoromanische Sankt-Margaretha-Lied, eines der iltesten
raitoromanischen Sprachdokumente, ist ein klassisches Beispiel des
Sagenmotivs von Schuld und Stihne fiir Geheimnisverrat. Der Alphirte
erfihrt ganz zufillig, dass sein Alpgehilfe, seit sieben Jahren Alpknecht,
eine Jungfrau sei. Der Hirte geht aufdas instandige Bitten des Madchens,
das Geheimnis zu bewahren, nicht ein und verrit es den Mitknechten
und dem Sennen. St. Margaretha verlisst die Alp, und diese veridet, ihn-



12 Felici Maissen

lich wie in der bekannten Bliimlisalpsage und manchen anderen. Die
Sage wurde in verschiedenen Varianten dem Sagensammler Arnold
Biichli erzihlt.”" Diese wandernde Alpensage von der Alpjungfer wird in
nicht weniger als flinf Varianten, auf flinf verschiedene Alpen lokalisiert,
allein im Biindner Oberland erzihlt.”

Wortbruch

Auch der wortbriichige Mann findet seine Strafe. So der Pichter des
Bauernhofes Muntatsch in Disentis. Dieser hatte dem Berggeist™ fiir

einen Kessel gesottener Butter versprochen, keine Gemsen mehr zu
jagen. Aber er hielt sein Wort nicht. Zur Strafe verwandelte sich die
grosse Ebene mit den fruchtbaren Wiesen der Herren von Falingia in
eine Steinwiiste und der Kessel mit der gesottenen Butter in einen steini-
gen, unfruchtbaren Hiigel, eben den Crest Muntatsch. Der Wortbrii-
chige verungliickte todlich, «und seither ist der Weiler Clavaniev nie
mehr lawinensicher.»” — Schlimm erging es auch dem wortbriichigen
Geizhals von Vignogn. Dieser hatte dem heiligen Gaudentius einen
grossen Butterballen von der Alp versprochen, wenn der Heilige ihm
helfe, alles Heu seiner grossen Wiese «gut und diirr» in einem Tag unter
Dach zu bringen. Und richtig, es gelang ihm am folgenden Tag, alles
Heu wunschgemiss einzuheimsen. Am Abend sagte er zu sich: «Lieber
Gaudentius, mein Heu ist unter Dach, und die Butter esse ich selbst.»
Noch in der gleichen Nacht brannte der Stall mit dem ganzen Heuvorrat
bis auf die Grundmauern nieder.”

Der Geizhals

Der Geiz wird in der Sage der Surselva griindlich bestraft, oft dauert
die Siihne bis zum Jiingsten Tag. Eine geizige Wirtin von Ilanz, die den
Gisten nie ein volles Mass ausschenkte, wird auf die Alp Seglias gebannt,
wo sie bis zum Jiingsten Tag Steine klopfen muss.”” — Ein ungerechter
Advokat wurde gleichfails auf die Aip Seglias gebannt. Man hoérte ihn
Steine klopfen, und Hirten wollen ihn sogar gesehen haben.”” — Ein gei-
ziger Medelser wollte sein gebratenes Huhn nicht mit seinem Vater tei-
len. Bevor dieser hinzukam, steckte er das Huhn in die Tasche. Wie er es
wieder hervorholen wollte, hatte sich der Leckerbissen in eine hissliche
Krote verwandelt, die ihm ins Gesicht sprang, sich am Gesicht anheftete
und nicht mehr wegzubringen war.”® — Die geizige Lugnezerin ham-
sterte Lebensmittel in grossen Mengen, und als sie diese hervorholen
wollte, hatten sich alle Esswaren in lauter gebrauchte Ziindhélzer ver-
wandelt.” — Der Senn auf der Panixeralp begiinstigte seine eigenen
Tiere, gab thnen mehr und Besseres zum Fressen und liess die iibrigen



Schuld und Siihne in der biindnerisch-surselvischen Volkssage 13

Tiere hungern. Nach seinem Tode musste er in Gestalt eines Schweines
erscheinen und mit den Tieren dieser Art fressen.” — Die bittende Hand.
Ein Lugnezer aus Degen hatte — aus Eigennutz — ein armes Kind ange-
nommen, gab ihm aber nicht genug zu essen. Wihrend seiner letzten
Krankheit, wenn man ihm eine Tasse Tee oder etwas zu essen reichte, sah
man immer eine andere Hand neben der seinen nach der Tasse greifen.
Immer sass jemand neben ihm, man sah aber immer nur dessen Hand.
«Stets sah man die Hand eines unsichtbaren Mitessenden neben seiner
Tasse oder seinem Teller.» Nach seinem Tode fand er keine Ruhe.”

Eitelkeit

Auch die Eitelkeit fordert ihre Sithne im Jenseits. So will es die Sage
von jenem stolzen Middchen von Tschamutt. Es war sehr stolz auf seine
schone Tracht und ging daher immer zuletzt in die Kirche, damit alle es
betrachten konnten. Nach seinem Tode wurde es auf den Badus
gebannt, wo es «<noch heute seine Rocke droben den Felsen zur Schau
tragen kann».* — Ein Obersaxer vernahm es von einem Urner. Dieser
habe mitten im Winter in der drgsten Kilte auf dem Oberalppass eine
Dame angetroffen, barfuss im Schnee herumgehend. Sie sei der Geist
einer Frau, die biissen miisse, weil sie im Leben immer in Pelz und Pelz-
schuhen herumstolziert sei.” — Im Valsertal habe es einmal ein sehr hof-
fartiges Mddchen gegeben, das sich dauernd im Spiegel betrachtete. Es
miisse heute noch auf der abgelegenen Alpweide Pradatsch auf einem
Stein sitzen, mit einem Spiegel in der Hand die Haare krduselnd."

Almosen verweigert

" Im ritischen Aberglauben herrscht allgemein die Meinung, dass sich
derjenige, der sich weigert, Almosen zu geben, schwere Strafe zuzieht.
Auch flirchtet man die Rache abgewiesener Bettler.” — Eine arme Frau
bat den Senn der Vuorzer Alp um einen Trunk Milch. Sie wurde barsch
abgewiesen. Daflir verwiinschte sie ihn an den kiltesten Ort der Welt. So
kam der Senn auf den Mond, wo es viel kiilter ist als auf der Erde. Dort
siecht man ihn bei Vollmond immer noch, in seinem Milchgefiss her-
umriihrend, sitzen.” — Eine Biuerin von Vuorz hatte eine um Kartoffeln
bittende Frau abgewiesen. Abends, als sie im Keller Kartoffeln holen
wollte, fand sie dort eine schwarze Sau, die die Kartoffeln frass. Nur mit
grosster Miithe konnte sie das Tier vertreiben.” — In Zignau horte ich
erzihlen: Ein alter, bettelnder Rattenfinger wurde in einem Hause abge-
wiesen; man habe nichts flir ihn iibrig. Der Bettler sei mit der Drohung
weggegangen: «So wird der Maulwurf auf eurem Herde wiihlen.» Und
der Maulwurf habe tatsichlich auf dem Herd Erde aufgeworfen." —



14 Felici Maissen

Eines Abends klopfte eine Frau in Schwarz an einer Haustiire in Ladir
und bat, ibernachten zu diirfen. Man schlug die Bitte ab. Am folgenden
Tag brach die Pest aus.”

Sonntagsarbeit

Das Gebot der Sonntagsruhe war im alten Biinden ein wichtiges
Anliegen der kirchlichen und weltlichen Obrigkeiten. Die Bundes-,
Gerichts- und Gemeindestatuten enthielten strenge Bestimmungen zur
Heiligung der Sonn- und Feiertage. Mit ihren hidufigen Sittenmandaten
des 17. und 18. Jahrhunderts empfahlen die weltlichen Obrigkeiten
immer wieder die Sonntagsruhe.” Die moralischen Auffassungen der
Zeit fanden vielfach in den Volkssagen ihren Niederschlag. — Den Mann
von Falera, der Holz spaltete, anstatt den Sonntagsgottesdienst zu besu-
chen, sah man nach seinem Tod nachts zu gewissen Stunden Holz spal-
ten.” — Zwei Sedruner hatten am Fest Allerheiligen im Walde Cavorgia
Holz gefillt. Nach ihrem Tod hérten die sich auf dem Weg zur Kirche
befindenden Leute das Poltern von gefillten Stimmen und das Rufen
und Achzen der Minner.” — Die Frau von Compadials, die ihre Hausar-
beit wihrend des Sonntagsgottesdienstes verrichtete, musste post mor-
tem Ofters mit ihrem Besen erscheinen und um das Haus herum kehren
und aufriumen.” — Wer die Weihnachtsmesse versdumte, so sei es vor-
gekommen, der sehe zwei Kiihe an einer Kette zur Stalluke heraus-
schauen und briillen, «dass es einem nicht gerade wohl sei».”” — Ein
Bauer fuhr am Heiligen Abend mit dem Ochsengespann auf ein Maien-
sdss und ging trotz mehrerer mahnender Stimmen nicht zum Gottes-
dienst. In der Nacht horte er seinen Ochsen sprechen, denn die Tiere
sprechen in der Heiligen Nacht: <Heute hast du mich heraufgefiihrt und
morgen fihre ich dich hinunter.» Am Morgen war der Mann tot, und der
Ochse hat ihn hinunterfiihren miissen.”

Arme Seelen

Die katholische Lehre vom Fegefeuer mag die Volkssage beeinflusst
haben, doch decken sich die Aussagen derselben nicht mit der kirchli-
chen Lehre, wie die folgenden Beispiele zeigen. — Ein Jdger auf Davi in
Tujetsch horte eine klagende Stimme aus dem Gebiisch. Es war eine
arme Seele, die hier biissen musste.” — Einer, der viel fir die armen See-
len betete, spiirte immer kalte Hinde und Arme neben den seinen. Er
liess dies gewihren und dachte, das seien arme Seelen, die sich erwir-
men wollten.” — Ein Geistlicher vernahm aus dem Wasser des Lauser-
sees Rufen und Klagen von armen Seelen. Er begann fiir sie zu beten, und
sofort horten die Klagen auf.” — Es gibt in der Surselva, so wird behaup-



Schuld und Siihne in der biindnerisch-surselvischen Volkssage 15

tet, einige Hiuser, in denen man nachts poltern und ldrmen hore, so in
Rueun, Ilanz und in Andiast. Das seien eben arme Seelen.”

Herausforderung

Die Natur und deren Elemente und Krifte in iibermiitiger Ausgelas-
senheit herauszufordern, empfindet das Volk als einen Frevel, der
irgendwie Sithne erheischt. So die Sage aus Rueras: Dort ging es bei
einem Fasnachtsanlass gar zu bunt her. Sie sangen iiberlaut: <Mag Dach
und Fach in Splitter gehn, wenn nur das Butterfass bleibt stehn.» Dann
ging die Lawine von der Pulanera nieder und zerstorte einen grossen Teil
des Dorfes. Das Butterfass fand man unversehrt auf dem Lawinenkegel.
«Das war der Lohn flir das Gespott.»™ — Ein Panixer Bauer war beim
Heuen daran, das diirre Heu einzubringen, als es zu regnen begann. Zor-
nig streckte er die Heugabel gegen den Himmel und fluchte: «Du hast
wachsen lassen, damit es verfaule.» In dieser Stellung, mit aufgehobener
Gabel, hat er dort stehen bleiben miissen. «<Das war die Strafe fiir die Her-
ausforderung Gottes.»” — Wer den Mitmenschen, vor allem geistliche
Personen, herausfordert, drgert, narrt oder erschreckt, bekommt es mit
dem Teufel zu tun. Ein ibermiitiger Bursche von Compadials bestellte
einmal den Somvixer Pfarrer, ohne jegliche Not, zu einem Kranken in
den entlegenen Weiler Laus. Als der Kerl einmal nachts nach Hause
ging, horte er rufen und schreien, zuerst in der Ferne, dann immer nidher
und schliesslich Hufgetrappel. Vor dem Hause horte er Satan lirmen. In
die Stube, wo das Kruzifix hing, kam der Teufel nicht hinein. «Aber nach-
her sah man die Abdriicke der Teufelsfinger und -krallen an der Haus-
wand rechts und links von der Tiire.»'"

Die Sennenpuppe

Die Sage von der Sennenpuppe (Sennetunschi) ist in der ganzen
Schweiz verbreitet und besteht in vielen Varianten."”! Die Sennen und
Alpknechte, die den ganzen Sommer auf der Alp verbringen, werden
tibermiitig, sie basteln sich eine Puppe aus abgetragenen Kleidungsstiik-
ken oder anderen Stoffen, verhitscheln sie, geben ihr zu essen, und
manchmal taufen sie sie auch. Die Puppe wird lebendig, beginnt zu spre-
chen und wird unersittlich. Der Tatbestand wird vom Volk als Verbre-
chen gegen Sitte und Religion beurteilt. Hinzu kommt die Vergeudung
der Molken zum Schaden der Alpbestosser. Die Strafe besteht meistens
darin, dass bei der Alpentladung der verantwortliche Senne tot auf dem
Hiittendach mit abgezogener Haut erscheinen muss.

Wir treffen die Sage auch im Biindner Oberland an. Auf der Alp
Cavorgia verfertigten die Alpknechte eine Puppe aus Stroh und Kleider-



16 Felici Maissen

fetzen. Unter Spott reichten sie ihr Reis, Rahm und Polenta und luden sie
zum Essen ein. Schliesslich begann die Puppe wirklich zu essen. Die
Knechte hatten jetzt Angst, flohen ins Tal und wollten nicht mehraufdie
Alp. Die Bauern hatten Miihe, einen Ersatz zu finden. «Die Angst war die
Strafe dafiir, dass sie mit der Speise Unfug getrieben hatten.»'” — Nach
der Variante der Alp Naustgel wurde die Puppe von den Burschen des
Dorfes Compadials gebastelt und auf die Alp gebracht. Dort machten
die Knechte mit ihr <kDummbheiten und alle méglichen Unanstidndigkei-
ten» und gaben ihr zu essen. Bei der Alpentladung verwandelte sie sich in
den «leibhaftigen Teufel» und verlangte, dass einer der Alpknechte da
oben bleibe, was dem Senn zufiel. Als die letzten Viehbesitzer die Alp
verliessen, sahen sie, dass der Teufel die Haut des Sennen auf dem Hiit-
tendach ausspannte.'” — Nach der Variante bei Jecklin wird die gleiche
Sage auf der Alp Valesa/Sumvitg lokalisiert. Hier verfertigten die
Knechte die Puppe aus Kisemasse.""* — Ahnlich die Obersaxer Sage.
Hier wird die Puppe sogar getauft. Die Strafe ist die gleiche wie in
Valesa."” — Es gibt noch eine vierte Abwandlung aus der Surselva, in
Pitasch erzihlt. Drei Alpknechte haben in Abwesenheit des Sennen die
Puppe blasphemisch im Namen der Heiligen Dreifaltigkeit getauft. Als
der Senn zurlickkam, sah er auf dem Dach der Hiitte «eine grosse Frau,
die habe die Hédute der drei Knechte ausgebreitet.» Die Puppe sei leben-
dig geworden und habe die drei gefressen. Dies erzihlte dem Sennen der
neunjihrige Bub, der, weil unschuldig, verschont wurde."”

Anmerkungen

Abkiirzungen

B Biichli Arnold: Mythologische Landeskunde von Graubiinden. Band 2, 1966.

Gl = 1l Glogn. Calender Romontsch per il pievel. 1927-1953.

] Jecklin Dietrich: Volkstiimliches aus Graubiinden. Ed. OLMS. Teile I-1III in
einem Band, 1980.

RC = Ritoromanische Chrestomathie. Kaspar Decurtins. Band I, 1901.

Andere Werke an ihrer Stelle in extenso.

I

Literaturangaben

' Anton Grabner-Haider: Praktisches Bibellexikon. 1969, 160.

2 Edmund Kalt: Biblisches Reallexikon. 1. Teil. 1938, 314fF. und 4. Teil, 770f,

? Hanns Baechtold-Stiubli / Ed. Hoffmann-Krayer: Handwérterbuch des deut-
schen Aberglaubens. Bd. 1. 1927, 1719 ff.

! H. Baechtold-Stiubli / Ed. Hoffmann-Krayer (wie Anm. 3), 1718.

> B, 613.

B, 614.

7 Gl 14 (1940), 112.



8

Schuld und Sithne in der biindnerisch-surselvischen Volkssage 17

Zur Sage des ewigen Juden: F. Maissen: La detga dad Ahasver. In: Calender

Romontsch 1986, 319fF.

9
10
11

P. Commelin: Mythologie der Griechen und Romer. 1947, 148, 159.
P Commelin (wie Anm. 9), 159 f.
Mehr dariiber: Robert Bossard: Zur psychologischen Interpretation einiger

Biindner Sagenmotive. Biindner Monatsblatt 1952, 210.

12
13
14

15

Gl, 15 (1941), 57.

B: 17,

B, 490 f.

B, 606, erzihlt von Otto Camenisch. Plaunca da Paders, Magerwiese. R.

Planta / A. Schorta: Ritisches Namenbuch I, 76.

16
7
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33
34
35
36
37
38
39
40
41
42
43

B, 92.

B, 122. Ahnlich S. 141.

B, 165.

B, 191.

B, 259.

B, 549.

B, 616 f.

B, 379.

B, 92.

B, 98.

B, 142.

B, 167.

RC, 654, Nr. 96 und Gl, 14 (1940), 112.
B, 123.

B, 142.

B, 476.

B, 168.

B, 253.

B, 398.

B, 406.

B, 404.

B, 347 f.

RC, 144/10.

B, 348.

B, 140.

B, 312, erzihlt von Joh. Julius Alig.
B, 92 f.

Der Vorname fehlt. Es kann fiir Landeshauptmann Martin Riedi zutreffen,

Landvogt in Maienfeld 1743 und flinfmal Landrichter zwischen 1743-1758, oder
dann fiir Landeshauptmann Peter Anton Riedi, Landeshauptmann 1773 und 1779.
Historisch-biographisches Lexikon der Schweiz V, 624. Dazu B, 284-288.

44
45

49

B, 289.
B, 403.
B, 403.
B, 603.
B, 616.
B, 650.

071,49 f

51

B, 154.

B, 171.

B, 419 f.

B, 143.

B, 187.

B, 211, 230, 258, 271, 357, 390, 420, 446 f, 517, 553, 596, 752.
B, 97 f.

B, 90 f.



18 Felici Maissen

"B, 412. Ahnlich fiir die Alp Lavaz RC, 147 und Gl 14, 1940, 111.

*" B, 605 f.

* RC, 654/98.

2 RC, 663 f.

G, 6 (1932), 24, 26.

* B, 111.

1, 1,37fF

1, 1, 45.

* B, 20.

% B, 355 £

" B, 208.

B, 167.

I B, 119. Das St. Margarethe-Lied wurde vielfach erforscht, so: P Iso Miiller: Die
christlichen Elemente des ritoromanischen Margarethe-Liedes. In: SAVk 58 (1962),
125 ff. — Alexi Decurtins: Zur Entstehung des ritoromanischen St. Margarethe-Lie-
des. In: SAVk 58 (1962), 138 ff. — Christian Caminada: Das St. Margarethe-Lied. In:
SAVk 36 (1937/38), Heft 4. — Ders.: Die verzauberten Tiler. 1961, 245 ff. — H. Ber-
togg: Zum altrdtischen Heidentum. In: Jahresbericht der hist. ant. Gesellschaft von
Graubiinden 82 (1952), 37-39.

2 Gl, 15 (1941), 4—16.

” Der Berggeist erscheint hiufig in Sagen und Mirchen. Geister auf Bergen gel-
ten in der Regel als besonders boshaft und gefihrlich. Es sind meist Dimonen, Ver-
bannte oder auch Gotter. Handworterbuch des deutschen Aberglaubens. Bd. I,
1043 1.

"Gl 6 (1932), 16—20.

Gl 21 (1947), 128.

° B, 445.

"B, 614.

* Gl, 5 (1931), 12.

7 G, 21 (1947), 131.

“ B, 515 f.

"B, 516.

** B, 82.

“ B, 266 fI.

" B, 652.

> Mehr dariiber: E Maissen: L'almosna elle superstiziun populara romontscha. In:
Annalas da la societa retoromontscha 74 (1961), 163, bes. 169.

T, 101, 125.

*7 F Maissen (wie Anm. 85), 169—-171.

*® Mehr dariiber: F. Maissen: Uber Sonntagsruhe, Feiertage und Kirchendisziplin
im alten Biinden. In: Bindner Monatsblatt 1966, 300 ff.

% B, 754. B, 142.

B, 139. Gl 14 (1940), 118.
1 B, 253. 97 B, 358.

2 B, 303. % B, 120,

% B, 755. " B, 353.

94 B. 81. 100 B._2_1_~}._ -

101

Franziska Schmid-Naef: Recht und Gerechtigkeit in den Sagen der Alpenkan-
tone der Schweiz. In: Forschungen zur Rechtsarchdologie und rechtlichen Volks-
kunde. Bd. 10. 1988, 155.

2 B, 117,

103 B, 197 f.

104 Jv I, 15

105 B, 272 f.

" B, 630. Jecklin bringt auch diese Sage und lokalisiert sie auf die Drusenalp. Der
Senne nimmt die Taufe vor, und die Strafe trifft deswegen auch nur ihn. J, III, 56.



	Schuld und Sühne in der bündnerisch-surselvischen Volkssage

