
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 86 (1990)

Heft: 1-2

Artikel: Schuld und Sühne in der bündnerisch-surselvischen Volkssage

Autor: Maissen, Felici

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-117728

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-117728
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schuld und Sühne
in der bündnerisch-surselvischen Volkssage

Von Felici Maissen

I. Schuld und Sühne

Das Motiv der Sühne für begangene Missetaten wiederholt sich häufig

in Märchen und Sagen. Wir haben es hier mit einer typischen
Wandersage zu tun. Das Böse ruft nach Wiedergutmachung, welche eine
Strafe, Busse oder Sühne sein kann. Die Strafe beinhaltet meist
Wiedergutmachung und Sühne, zudem bezweckt sie Besserung und Abschrek-
kung. Die Unterscheidung zwischen Strafe und Sühne spielt in der Sage
keine wesentliche Rolle und wird im Folgenden ausser acht gelassen.

Die Forderung einer Wiedergutmachung ist vom Naturgesetz gegeben,

sie ist im Gewissen der Menschheit eingeprägt, sozusagen Bestandteil

aller Religionen der Welt. Im Mosaischen Gesetz wird Gleiches um
Gleiches gefordert: Aug um Auge, Zahn um Zahn. Busse und Bekehrung
sind der Grundton der alttestamentlichen prophetischen Predigt. Es

wurden Bussliturgien abgehalten, man fastete, schor sich das Haar, warf
sich zu Boden, streute Asche aufs Haupt, legte sich Busskleider an,
bekannte die Sünden, sang Bussgesänge und brachte Sühn- und Schuldopfer

dar.1 Im Neuen Testament hat Christus für die Schuld der Menschheit

gesühnt, doch wird auch hier vom einzelnen persönliche
Wiedergutmachung gefordert.'

Im römischen Heidentum finden wir ebenfalls das Bedürfnis, den Göttern

Sühne zu leisten. Selbst der siegesgewohnte römische Feldherr
Julius Caesar stieg nach seiner Rückkehr aus dem Feldzug gegen Scipio
und Cato auf den Knien die Treppen zum Tempel des Jupiter hinauf
Man opferte Gaben, um die durch die Missetaten erzürnten Götter zu

besänftigen und um sie günstig zu stimmen.'
Diese Auffassungen und Ideen sind auch dem Christentum nicht fremd.

Dafür sprechen die mittelalterlichen Bussdisziplinen. Man unternahm
im Mittelalter (zur Barockzeit erst recht und bis in unser Jahrhundert)
Busswallfahrten und Bittprozessionen nach fernen Wallfahrtsorten, z.B.
nach Rom und ins Heilige Land. Dabei wurden Kreuze oder gar eiserne

Ketten auf dem blossen Leib mitgetragen oder andere Kasteiungen
geübt und Sühneandachten gehalten. Aus dem Tirol wird berichtet, dass

ein Mann, der als Hexenmeister galt, zur Busse seine Augen nie mehr



Schuld und Sühne in der bündnerisch-surselvischen Volkssage 3

zum Himmel erhob, sondern seinen Kopf ständig zur Erde senkte, so
dass er nach ein paar Jahren einen Buckel bekam.4

//. Mythos und Wahrheit

Die katholische Lehre vom Reinigungsprozess der «armen Seelen» im

Jenseits gehört nicht hierher, weil sie nicht Aberglaube ist — was oft
übersehen wird —, sondern geoffenbartes Glaubensgut. Sie hat jedoch den

Aberglauben in der Sage sicherlich wesentlich beeinflusst. Doch auch
bei der protestantischen Bevölkerung (Graubündens) herrscht in der

Volkssage ein starkes Bewusstsein vor, und zwar nicht minder als bei den

Katholiken, dass begangene Missetaten nach dem Tode gebüsst werden
müssen. Der verstorbene evangelische Prediger von Riein erschien auf
der Friedhofmauer. Die protestantische Frau von Fidaz, die Schafe

gestohlen und geschlachtet hatte, müsste nach dem Tode büssen und

gestikulierend erscheinen."1 Aus der Ruine der Burg Grüneck sah man zu

gewissen Zeiten eine Schar Krähen mit grossem Geschrei davonfliegen.
Das seien, wie die protestantische Erzählerin von Schnaus bekräftigt,
Seelen der Schlossherren, die «gute, aber auch schlechte» Ritter gewesen

seien.6

Wo müssen die Büssenden ihre Sühne leisten? In der Regel werden
bestimmte Orte und Stellen bezeichnet. So sind arme Seelen in den

Sümpfen von Muschaneras im Medelsertal entdeckt worden. Die

Alphirten hörten an bestimmten Stellen ein Seufzen und Klagen, sahen

Lichter wie brennende Kerzen und vernahmen ein Knistern, wie wenn
Wassertropfen in die Flammen fallen. Das seien die armen Seelen von
nicht erlösten Hirten.'

Die Art der Strafe steht auch in der Sage in enger Beziehung zum
begangenen Vergehen, nach dem lateinischen Grundsatz «in quo quis

peccat, in eo punietur» und nach dem rätoromanischen Rechtsgrundsatz

«il castitg suonda il malfatg» (die Strafe folgt dem Vergehen). So

müssen die Marksteinfrevler mit schweren Marksteinen aufdem Rücken
oder mit glühenden Steinen in den Händen die Grenzlinie auf und ab

schreiten. Wer sich am Sonntag dem Kegelspiel ergibt, statt am Gottesdienst

teilzunehmen, muss nach dem Tode mit dem eigenen Schädel

kegeln, oder er muss das in einem tiefen See versenkte Kegelspiel heraufholen.

Wie lange dauert die Strafe? Häufig wird eine bestimmte Zeit genannt,
oft sind es hundertJahre, manchmal mehrereJahrhunderte, in einzelnen
Fällen bis zum Jüngsten Tag oder in alle Ewigkeit wie in der Sage vom
Ewigen Juden."



4 Felici Maissen

Mir scheint, dass im rätischen Sagenkreis von Schuld und Sühne auch
Anleihen aus der griechischen Mythologie stecken, wobei gelegentlich
noch christliches Gedankengut hineingewoben wurde. Die griechische
Sage erzählt von solchen Büssergestalten. Tityos wurde in den Tartaros
gestürzt. Dort zehrt ein unersättlicher Geier an seiner Leber, die zu seiner

Qual immer nachwächst. Phlegyas, der Feuer an den Tempel von
Delphi gelegt hatte, ebenfalls im Tartaros verbannt, wird von einem
mächtigen Stein, der immer über seinem Haupte schwebt, bedroht.' In
der heutigen Umgangssprache hört man gelegentlich von «Tantalusqualen»

und von «Sysiphusarbeit». Tantalus muss sein Verbrechen dadurch
büssen, dass er an Hunger und Durst leidet, obwohl die süssesten
Früchte über seinem Kopfe schweben und ihm frisches Wasser bis zum
Hals reicht; beides weicht zurück, sobald er danach langen will. — Sysi-
phus muss einen mächtigen Stein einen steilen Hang hinaufstossen.
Sobald die Last oben ist, stürzt sie wieder in die Tiefe, und die Arbeit
muss immer wieder von neuem begonnen werden.1" Dieses Motiv
erscheint einige Male in der rätisch-surselvischen Sage.

Wir haben es hier nicht mit einer historischen Sage, sondern mit der
ätiologischen zu tun." Ein Blick in die zahlreichen örtlichen
Sagensammlungen überzeugt uns, dass die Wandersage mit dem Motiv Schuld
und Sühne ausserordentlich stark verbreitet ist, nicht nur in Graubünden,

sondern auch in der übrigen Schweiz und in angrenzenden
Ländern. Es empfahl sich daher die Begrenzung aufein kleineres Gebiet wie
die Surselva im Bündner Oberland, um die einzelnen Versionen auch
inhaltlich auseinander zu halten. Die Untersuchung beantwortet in
erster Linie die Fragen nach der Ursache und der Art der Sühne, oder
einfacher: Wer muss Sühne leisten, warum und wie?

///. In der bündnerisch-surselvischen Sage

Pflichtvernachiässigung

Der ungetreue Kuhhirt der Alp Rischuna im Lugnezertal muss wahre
Sysiphusarbeit leisten. Eine Frau, die auf der Suche nach ihren Ziegen
war. vernahm von einem abschüssigen Hang ein unheimliches Stöhnen
und Seufzen. Dann sah sie, wie sich ein Mann mit aller Kraft anstrengte,
den toten Leib einer Kuh den felsigen Hang hinaufzuwälzen. Es war aber
alles umsonst. Kaum brachte er die Last ein Stück weit hinauf fiel sie

wieder in die Tiefe. Aufdie Frage, was er da treibe, bekam die Frau zur
Antwort: «Ich bin schuld, dass diese Kuh zugrunde ging, und seit meinem

Tode muss ich dafür büssen.»12 — Für versäumtes Breviergebet muss
ein Geistlicher büssen. In Tschamutt, in Prauina, diesseits der Brücke, ist



Schuld und Sühne in der bündnerisch-surselvischen Volkssage 5

eine alte Mauer. Unterhalb derselben erschien abends in der Dämmerung

immer ein Priester mit einem Buch in der Hand. Er ging am Rhein
auf und ab und verschwand wieder. Er müsste sein Brevier beten, das er
einmal versäumt hatte." — Ein Priester in Sagogn nahm für eine Messe

Geld an, zelebrierte sie jedoch nicht und müsste deshalb 200 Jahre warten,

bis ihm ein Ministrant bei der Messe diente und ihn erlöste.14 — «La

Plaunca da Paders» (die Kapuzinerhalde) heisst eine Örtlichkeit in Sev-

gein. Dort habe ein Kapuziner gepredigt, was er selbst nicht geglaubt
habe. Nachher habe er keine Ruhe gehabt. «Das habe ich so gehört.»15

Diebstahl

Der Sinn für Ehrlichkeit ist beim Sursilvan (Oberländer) sehr

ausgeprägt, was auch in der Volkssage zum Ausdruck kommt. Selbst

kleinste Diebereien werden gebüsst. Zum Beispiel der Mäher aus

Tujetsch. Jedesmal, wenn er von seiner Wiese heimging, rupfte er von
Nachbars Wiese ein Büschel Heu, um damit den Wetzstein im Gefäss

festzumachen. Nachts hörte man ihn rufen: «Ein Heustock, ein
Heustock.» Dies währte so lange, bis die Hinterbliebenen den Armen eine
bestimmte Menge Heu schenkten.16 — Nach einer anderen Tujetscher
Sage müsste der Senn, der Käselaibe gestohlen hatte, nach seinem Tode
aufdem Hüttendach erscheinen und nach Erlösung rufen. Nachdem die

Verwandten den Schaden ersetzt hatten, hörte die Erscheinung auf.17 —

Ein Mann von Dardin hatte eine Erbschaft ungerecht verteilt. Nach
seinem Ableben fand er keine Ruhe und polterte des Nachts im Hause
herum. Auch sah man ihn auf den ungerecht verteilten Wiesen bis zum
Ave-Läuten herumgehen.1" — In Laax, bei einem bestimmten Hause,
hörte man am Heiligen Abend Holz spalten. Dort habe nämlich einer an
Weihnachten Holz gestohlen.1'' — Der Molkendieb auf der Obersaxer

Vorderalp müsste zur Strafe geistern und polterte und lärmte in der
Hütte, dass «den Knechten die Haare zu Berge standen».2" — Auch die
Schafdiebe von Vrin fanden keine Ruhe und mussten nachts in ihrem
verlassenem Hause geistern.21 — Ein Mann von Sevgein hatte eine Ziege
gestohlen und liess nach seinem Ableben den Seinen keine Ruhe. Der
Sohn suchte Hilfe beim Pater Kapuziner, und dieser verbannte den Dieb
aufdie Felsen. «Tiere stehlen ist eine grosse Sünde.»22

Hierher gehören auch verschiedene Tyrannensagen. Ein Jäger von
Siat sah in einer Nacht zwischen zwölf und ein Uhr eine feurige Kugel
aus der Burgruine Jörgenberg aufsteigen und nach der Burg Castelberg
auf der anderen Talseite fliegen. «Das ist einer von den verdammten
Burgvögten gewesen. Die stahlen nachts das Vieh aus den Ställen der
Bauern und führten die Ochsen aufdie Burg.»21



6 Felici Maissen

Schaden zugefügt
Ein Student aus Tujetsch erzählt: «Das hat man hier immer gehört:

Wenn einer Steine von seinem Grundstück auf des Nachbarn Wiese
wirft, so muss er nach seinem Tode diese Steine mit einem glühenden
Korb auflesen gehen.»24 Nach einer anderen Version heisst es: Wer
Steine aufdes Nachbarn Wiese wirft, muss sie nach dem Tode mit einem
brennenden Henkelkorb im Munde auflesen.25 Es heisst aber auch, man
müsse die in fremder Leute Wiese geworfenen Steine nach dem Tode
mit den Zähnen auflesen.26 — Eine Disentiserin müsste mit einem glühenden

Korb umgehen. Aufdie Frage, was sie da suche, antwortete sie, man
solle an einer bestimmtem Stelle Steine für sie auflesen. Nachdem dies

getan war, wurde die Frau mit dem glühenden Korb nicht mehr
gesehen.2' — In der Alp Cavrein sehe man heute noch in einem Stein die Fuss-

eindrücke einer Frau. Die Frau sehe man nachts zu bestimmten Zeiten.
Sie müsse zur Busse die Tiere sammeln, die sie zugrunde gehen liess.2"

Betrug
Von einem betrügerischen Krämer in Ilanz hat man erzählt: «Als man

seine Leiche aus dem Hause trug, schaute er zum Fenster heraus, er ist

verdammt und ist an einem abgelegenen Ort gebannt worden.»29 — Ein
Somvixer hatte Milch gepanscht. Nach seinem Tode müsste er jede
Nacht in seiner Küche erscheinen und mit Geschirr hantieren. Als den

geschädigten Leuten Genüge getan war, hörte der Spuk auf.1" — Die
Alpknechte aufRischuna, die Milch verderben Hessen und vergeudet hatten,
mussten zur Strafe nach ihrem Tode jeweils nach der Alpentladung in
der Hütte erscheinen und käsen." — In Dardin sah man zur Nachtzeit
einen Mann, ganz in Feuer und Flammen gehüllt, mit einem Meterstab
in der Hand aufund ab, hin und her schreiten. Er hatte Wiesen falsch
vermessen.32 — Ein Witwer in Compadials hatte ein Testament falsch
vollstreckt. Erst nachdem die Sache in Ordnung gebracht worden war, hörte
die Totenerscheinung auf33 — Der Geist in der Casa Gronda in Ilanz sei

von einem Krämer, der die Waren in seinem Laden falsch gewogen
habe.34 — Der Senn auf der Siater Alp, der sieben Sommer lang Käse und
Butter gemogelt hatte, konnte erst dann erlöst werden, als seine
Verwandten den Geschädigten den Schaden ersetzt hatten.3" — Ein Mann
von Sevgein hatte Ziegen gestohlen und müsste geistern. Der Geist
wurde dann gebannt, «aber nur so weit, dass er noch sein Hausdach
sehen konnte.»36

Frevel

Der Nachtwächter von Andiast sah einmal um Mitternacht bei hellem
Mondschein und in geringer Entfernung mitten auf der Dorfstrasse vier



Schuld und Sühne in der bündnerisch-surselvischen Volkssage 7

Männer Holz hacken. Sie waren Vorjahren gestorben und hatten zu
Lebzeiten Holz gefrevelt.3' — Im Walde von Cavorgia wird geholzt.
Nachts höre man oft sägen und entrinden. Ein Mutiger war in die Nähe

getreten und sah,wie die Späne flogen, entdeckte aber niemand, obwohl
ein Holzspan ihm in den Sack geflogen war. Als er diesen hervorholen
wollte, hatte sich der Span in Gold gewandelt.3* — Ein junger Mann von
Andiast, der in einem besonderen Himmelszeichen geboren worden war
und somit mehr als andere Leute sah, erblickte in seiner Scheune einen
Mann aufdem Heustock stehend. Seine Angehörigen aber sahen nichts.
Das müsse ein Heufrevler sein, der jetzt busse.3'' — Der Medelser
Unternehmer, der seine Arbeiter nicht gerecht entlöhnte, fand keine Ruhe und

müsste da und dort geistern, bis den Benachteiligten Genüge geleistet
worden war.4"

Wucher

Im Hungerjahr 1817 hatte ein armer Obersaxer Bauer kein Korn mehr,
nicht einmal für die Aussaat. Da ist er zu einem Nachbarn, einem echten
Schinder, gegangen, der noch einen Haufen Getreide übrig hatte, um
etwas Korn zum Aussäen zu erbitten. Der Reiche aber verlangte für
einen Scheffel Getreide einen Klafter Boden in der Nähe seines Hauses.

Der Arme müsste wohl oder übel den Handel eingehen. Der Wucherer
nahm das Grundstück, aber es wuchs nichts darauf. Daraufbaute er auf
diesem Acker einen Stall. Und wie er die letzte Schindel auf das Dach

getan, brannte der Gaden bis auf die Grundmauern ab. Seine Frau

drohte, ihm davonzulaufen, wenn er das Grundstück nicht sofort

zurückgebe. Der Mann gab es zurück, ohne das verkaufte Saatgetreide
zurückzufordern. Er wolle von all dem nichts mehr wissen. Und das

Grundstück brachte wieder reiche Ernte.41 — Ein reicher Bauer in

Tujetsch erwucherte von einer armen Frau ein Grundstück. Sie wollte es

aber durchaus nicht hergeben. Zuletzt bat sie, wenigstens einen Sack

voll Erde von ihrem Boden behalten zu dürfen, was der Wucherer
erlaubte, und er half ihr auch, den Sack voll Erde aufden Rücken zu
nehmen, indem er bemerkte: «Der Sack ist aber schwer.» Sie antwortete: «Ja,

der Sack voll Erde da ist schon schwer. Aber wie schwer wird das ganze
Grundstück sein, welches du am Jüngsten Tag zum Letzten Gericht
tragen wirst?» Darauferwiderte der Wucherer: «Wenn das so ist, dann will
ich das Grundstück nicht», und gab es ihr wieder zurück.42

Erpressung

Landeshauptmann Riedi von Obersaxen43 habe als Amtsmann im
Veltlin die Untertanen unterdrückt, er habe einen gefährlichen und



8 Felici Maissen

gefürchteten Diener mit sich ins Tal genommen; er habe im Hungerjahr
einen Scheffel Korn um einen Kreuztaler verkauft und andere Erpressungen

verübt. An seinem Begräbnistag sei er während des Totenmahls
durch den Gang und die Treppen hinaufgekommen und habe die
eingeladenen Trauergäste angeschaut. Diese seien voller Angst
davongelaufen. Die Leute hätten daraufbestanden, dass dieser gebannt werde.
Ein Kapuziner hätte dies getan und ihn in einer Quartkanne bis zum
Puntstägg getragen, aber nur so weit, dass er die grosse Glocke vom
Meierhof hören konnte.44 — Auch ein Herr von Löwenberg wird der

Tyrannei bezichtigt. Im Wald von Schluein reite am Karfreitag immer
einer aufeinem Schimmel umher. Es solle ein Herr von Löwenberg sein,
der das Volk unterdrückt habe.4'

Marchenrücker

Die Marksteinversetzer haben es in der Sage nach ihrem Tode besonders

schwer. Ein Ilanzer Marchenrücker müsste 300 Jahre lang bei der
Martinskirche warten, bevor er erlöst wurde.46 — In Pitasch hat man
einen bekannten Mann kniend auf einem ausgebreiteten weissen Tuch
bei einem Markstein gesehen.4' — Eine Frau von Riein will des öftern eine
Person gesehen haben, welche nachts mit einem Licht von einem Markstein

zum anderen ging, als wolle sie Märchen setzen. Sie fügte hinzu:
«Marksteine rücken, das ist eine schreckliche Sünde.»4" — Der
Marksteinfrevler auf Lampertschalp muss als feuriger Reiter geistern und den
Märchen nachziehen, bis er endlich in einer felsigen Schlucht
verschwindet.4'1 — Nach einer anderen Version fiel er in eine Gletscherspalte
und starb dort elend. Nach dem Tode müsste er aufdem feurigen Schimmel

bei jedem Unwetter talein- und talauswärts reiten, bis er schliesslich
aufdem Lentagletscher gebannt wurde, wo er in Ewigkeit sein Unwesen
treiben soll.1" —Jener Mann, der einen Grenzstein nur um eine Elle zu
seinen Gunsten versetzt hatte, müsste 200Jahre bei dieser Grenzmauer
stehen und sich gelegentlich zeigen; er hätte noch weitere 200Jahre stehen
müssen, wenn für ihn nicht 200 Messen zelebriert worden wären.''1 —

Ähnlich die Urner in Disentis erzählte Sage von einem Mann, der 150

Jahre lang auf einer Mauer sitzen müsste, weil er dieselbe um einen
Meter zu seinen Gunsten verrückt hatte.''2 — Unterhalb des Dorfes Cumbel

hat man eine Frau aufeinem Markstein sitzen gesehen. Sie war ganz
rot von Feuersglut, und der Markstein war ganz feurig. Sie hatte Märchen

versetzt.13 — In Bugnei bei Sedrun hörte man an einer bestimmten
Stelle häufig rufen: «Hacke, Hacke.» Auf den Rat des Geistlichen hat

man an dieser Stelle eine Hacke hingesetzt. Dann sah man bei hellem
Tageslicht, wie die Hacke zu graben begann, einen Markstein



Schuld und Sühne in der bündnerisch-surselvischen Volkssage 9

aushob und ihn an eine andere Stelle versetzte. Nach dieser Arbeit blieb
die Hacke wieder ruhig liegen, und man hörte auch nichts mehr.14 — Bei

Segnas wurde frühmorgens immer wieder ein Mann beim Hin- und
Herlaufen beobachtet. Er trug einen Grenzstein unter dem Arm. Einem
Vorübergehenden riefer zu: «Wohin soll ich ihn setzen?» «Da, wo du ihn

genommen hast», rief der andere, und sofort verschwand der Geist, er
war erlöst." — Das gleiche Motiv wandert in vielen Parallelen und wurde
erzählt in Obersaxen, Panix, Cumbel, Lumbrein, Castrisch, Falera,
Brigels und in Schnaus.56

Täuschung

Auch für «Lug und Trug» fordert die Volkssage hinreichende Sühne. —

Ein Strahler in Tujetsch hatte ein neues kostbares Mineral im Val Giuf
gefunden. Er verkaufte es einem Museum in England. Um andere Strahler

in die Irre zu führen, bezeichnete er aber als Fundort Val Milar, also

einen falschen Ort. In der Wissenschaft erhielt das Mineral daher den
Namen Milarit. Nicht lange danach wurde der Strahler von einem
Steinschlag überrascht und stürzte in eine Gletscherspalte, wo er den Tod
fand. Das sei die Strafe für seine unwahren, die Wissenschaft täuschenden

Angaben.1'

Meineid

Bodenrechts- und Grenzstreitigkeiten sind ein beliebtes Sagenmotiv.
Gesellt sich noch der Meineid dazu, trifft die Strafe um so härter. — Ein
Medelser Bauer hatte Märchen versetzt. Vor Gericht schwor er, er stehe

aufeigenem Boden. Dabei hatte er Erde aus seinem Garten in die Schuhe

getan. So hatte er dennoch falsch geschworen. Nach seinem Ableben
vernahmen die Hirten der Alp Caschleglia öfters seine Stimme. Die Hirten

beriefen den Abt von Disentis, damit er die Alp segne. Der Meineidige

müsste vor dem Abt erscheinen und bekennen, falsch geschworen
zu haben. Er wurde aufden Medelser Gletscher gebannt, wo er bis zum
Weltende geistern muss, wenn ihn nicht jemand erlösen kann.1" — Die

Alp Cristallina gehörte zum Teil der Gemeinde Disentis, zum Teil nach
Medels. Zur Festlegung der Grenzlinie ordnete jede Gemeinde einen
Mann ab. Der Disentiser hatte Erde vom Boden seiner Gemeinde in die
Schuhe getan und schwor, er stehe auf Disentiser Boden. Nach seinem
Tode müsste der Meineidige in den furchtbaren Felsen des Tobeis, hinten

in Cristallina, wandern. Nicht lange nach dieser Grenzziehung hat
ein Bergsturz den strittigen Teil dieser Alp zugedeckt und in eine Steinwüste

verwandelt.'19 — In Riein wurde erzählt, dass auf der Alp Plaun da

morts ein Fusseindruck aufeiner Steinplatte zu sehen sei. Dort habe man



10 Felici Maissen

einen riesigen Mann mit Frack gesehen. «Der liefwie der Blitz dem
Wassergraben entlang. Das ist die Seele, die Rechenschaft ablegen muss,
denn infolge Meineids kam der strittige Alpteil an die Gemeinde Sev-

gein.»60

Fluchen

Im Grundstück Cresta Muteins bei Sagogn liege ein Kessel voller Geld
in der Erde verborgen. Beim Pflügen dieser Wiese habe sich der Henkel
des Kessels in der Pflugschar verfangen. Der ackernde Bauer habe dabei

geflucht. Daher sei der Kessel mit dem Geld tief in die Erde versunken
und dem Mann sei bloss der Henkel geblieben.61 — Eine Variante davon
lautet: Ein Schüler der Schwarzen Schule sagte einmal einem Bauern in
Madernal, der beim Pflügen war, dass in seinem Acker ein verborgener
Schatz liege, ein Kessel voll Geld, den man aber nur beim Pflügen heben
könne. Doch dürfe man dabei nicht fluchen. Der Bauer pflügte weiter,
und bei der letzten Furche geriet der Henkel des Gefässes in die Pflugschar,

und der Bauer sagte voller Freude: «Giavelen (zum Teufel), jetzt
haben wir den Schatz.» Kaum war der Name des Teufels aus seinem
Mund, zerbrach der Henkel, und der Kessel versank mit grossem
Geräusch tief in die Erde.62 — Der Senn auf der Alp Magriel in Disentis
fluchte den ganzen Tag und lachte den Hirten aus, wenn dieser beten
wollte. Zur Strafe sei er vom Hexenwerk in Stücke gerissen worden. Später

habe man ein Paar zerrissene Schuhe und Kleiderfetzen auf einer
Tanne gefunden. An Quatembertagen höre man dort immer noch ein
furchtbares Klagen und Stöhnen, wie wenn jemand gefoltert würde.63

Misshandeln und töten

Ein Mann von Panix hatte seine Magd «arg und immer wüster»
misshandelt. Nach seinem Tode müsste er zur Strafe im ganzen Hause
herumpoltern. Auf Ersuchen der Einwohner müsste der Abt von Disentis
den Geist bannen, und zwar in eine Zimmerecke unter einem Wandbild.64

— Ein Somvixer entschloss sich einmal, auf eine verrufene Alp zu

gehen. Er wollte wissen, wieso man morgens und abends das Vieh
austreiben und Rauch von der Hütte aufsteigen sehe, obschon kein einziger
Senn noch ein Hirte da war. In der Hütte angelangt, war alles still. Auf
dem Herd brannte ein Feuer. Über dem Feuer hing der Kessel zum Käsen
bereit. In der Stube traf er einen grossen, wüst aussehenden Mann an. Er
müsse hier umgehen, das Vieh hüten und Käsen, bis jemand ihn erlösen

könne, denn er habe seinen Herrn erschlagen. Dem Somvixer gelang es,

den Mann zu erlösen, und von hier an war wieder alles in bester Ordnung
aufdieser Alp.61 — Im Walde beim HofBrün in Valendau hatte ein Schrei-



Schuld und Sühne in der bündnerisch-surselvischen Volkssage 11

ner in einem Marchenstreit seinen Nachbarn erschlagen, dessen Leiche
in einem ausgehöhlten Baumstamm eingesargt und ihn ins Wasser des

Tobeis geworfen. Der Mörder kam bald nach dieser Untat beim Holzfällen

ums Leben und müsste geistern. Man hörte ihn nachts, bald da, wo
der Mord geschehen, bald dort, wo er den Baumstamm ausgehöhlt,
zimmern und hacken, dass man es in der ganzen Umgebung hörte. Er
müsste immer neue Särge schreinern und sie ins Tobel werfen.66

Tierquälerei
Eine Frau in Tschamutt erzählte: AufCaspausa war ein Bauer, der sein

Vieh misshandelte, die Tiere schlug und mit dem Futter kargte. Er wollte
nicht glauben, dass die Tiere am Heiligen Abend miteinander reden.
Einmal hat er es doch probiert und auf dem Heuboden des Stalles

gehorcht. Und da hat er wirklich die Tiere reden hören. Alle waren
unzufrieden mit dem Meister. Alle beklagten sich über die Schläge und
über das Futter. Ein Rind beschwerte sich, dass er den Schlitten oder den

Wagen zu schwer belade, und wenn es nicht ziehen könne, bekäme es

Schläge; nachher gäbe es nur schlechtes Futter und viel zu wenig. Aber
das werde bald ein Ende nehmen, diese Tyrannei. Es versetze ihm einmal

einen Stoss mit dem Horn, dass er auf dem Platz bleibe. Von dem
Moment an hat der Bauer sein Vieh gut gehalten und nie mehr geschlagen

und so sein Leben vor einem Unglück bewahrt.67 — Aufeiner Pani-

xeralp hatten die Hirten die Tiere geschlagen und misshandelt und sonst
noch allerlei Unrecht getan. Als sie gestorben waren, hörte man nach der

Alpentladung die Kuhglocken läuten und das Muhen des Viehs, man sah

Rauch aus der Hütte aufsteigen, aber keine Alpknechte. Erst durch den
Mut eines jungen Mannes, der sich in die Hütte wagte, konnten die
geisternden Hirten erlöst werden.6" — Der Mann von Surrein, der seine Ziegen

hungern liess, müsste nach dem Tode wiederkommen und mit einer
Zaine in der Hand Futter vom Heustock herunternehmen.6'' — Nach
einer Disentiser Sage müsste ein Schweinehirt mit einer Peitsche umherlaufen,

weil er seine Tiere misshandelt und gequält hatte.'"

Geheimnis verraten
Das alte rätoromanische Sankt-Margaretha-Lied, eines der ältesten

rätoromanischen Sprachdokumente, ist ein klassisches Beispiel des

Sagenmotivs von Schuld und Sühne für Geheimnisverrat. Der Alphirte
erfahrt ganz zufallig, dass sem Alpgehilfe, seit sieben Jahren Alpknecht,
einejungfrau sei. Der Hirte geht aufdas inständige Bitten des Mädchens,
das Geheimnis zu bewahren, nicht ein und verrät es den Mitknechten
und dem Sennen. St.Margaretha verlässt die Alp, und diese verödet, ahn-



12 Felici Maissen

lieh wie in der bekannten Blümlisalpsage und manchen anderen. Die
Sage wurde in verschiedenen Varianten dem Sagensammler Arnold
Büchli erzählt.' ' Diese wandernde Alpensage von der Alpjungfer wird in
nicht weniger als fünfVarianten, auffünfverschiedene Alpen lokalisiert,
allein im Bündner Oberland erzählt.'2

Wortbruch
Auch der wortbrüchige Mann findet seine Strafe. So der Pächter des

Bauernhofes Muntatsch in Disentis. Dieser hatte dem Berggeist73 für
einen Kessel gesottener Butter versprochen, keine Gemsen mehr zu
jagen. Aber er hielt sein Wort nicht. Zur Strafe verwandelte sich die

grosse Ebene mit den fruchtbaren Wiesen der Herren von Falingia in
eine Steinwüste und der Kessel mit der gesottenen Butter in einen steinigen,

unfruchtbaren Hügel, eben den Crest Muntatsch. Der Wortbrüchige

verunglückte tödlich, «und seither ist der Weiler Clavaniev nie
mehr lawinensicher.»74 — Schlimm erging es auch dem wortbrüchigen
Geizhals von Vignogn. Dieser hatte dem heiligen Gaudentius einen

grossen Butterballen von der Alp versprochen, wenn der Heilige ihm
helfe, alles Heu seiner grossen Wiese «gut und dürr» in einem Tag unter
Dach zu bringen. Und richtig, es gelang ihm am folgenden Tag, alles
Heu wunschgemäss einzuheimsen. Am Abend sagte er zu sich: «Lieber
Gaudentius, mein Heu ist unter Dach, und die Butter esse ich selbst.»
Noch in der gleichen Nacht brannte der Stall mit dem ganzen Heuvorrat
bis aufdie Grundmauern nieder.'1

Der Geizhals

Der Geiz wird in der Sage der Surselva gründlich bestraft, oft dauert
die Sühne bis zum Jüngsten Tag. Eine geizige Wirtin von Ilanz, die den
Gästen nie ein volles Mass ausschenkte, wird aufdie Alp Seglias gebannt,
wo sie bis zum Jüngsten Tag Steine klopfen muss.76 — Ein ungerechter
Advokat wurde gleichfalls aufdie Aip Seglias gebannt. Man hörte ihn
Steine klopfen, und Hirten wollen ihn sogar gesehen haben.'' — Ein
geiziger Medelser wollte sein gebratenes Huhn nicht mit seinem Vater
teilen. Bevor dieser hinzukam, steckte er das Huhn in die Tasche. Wie er es

wieder hervorholen wollte, hatte sich der Leckerbissen in eine hässliche
Kröte verwandelt, die ihm ins Gesicht sprang, sich am Gesicht anheftete
und nicht mehr wegzubringen war.7" — Die geizige Lugnezerin
hamsterte Lebensmittel in grossen Mengen, und als sie diese hervorholen
wollte, hatten sich alle Esswaren in lauter gebrauchte Zündhölzer
verwandelt.79 — Der Senn auf der Panixeralp begünstigte seine eigenen
Tiere, gab ihnen mehr und Besseres zum Fressen und liess die übrigen



Schuld und Sühne in der bündnerisch-surselvischen Volkssage 13

Tiere hungern. Nach seinem Tode müsste er in Gestalt eines Schweines
erscheinen und mit den Tieren dieser Art fressen."" — Die bittende Hand.
Ein Lugnezer aus Degen hatte — aus Eigennutz — ein armes Kind
angenommen, gab ihm aber nicht genug zu essen. Während seiner letzten
Krankheit, wenn man ihm eine Tasse Tee oder etwas zu essen reichte, sah

man immer eine andere Hand neben der seinen nach der Tasse greifen.
Immer sass jemand neben ihm, man sah aber immer nur dessen Hand.
«Stets sah man die Hand eines unsichtbaren Mitessenden neben seiner
Tasse oder seinem Teller.» Nach seinem Tode fand er keine Ruhe."1

Eitelkeit

Auch die Eitelkeit fordert ihre Sühne im Jenseits. So will es die Sage

von jenem stolzen Mädchen von Tschamutt. Es war sehr stolz aufseine
schöne Tracht und ging daher immer zuletzt in die Kirche, damit alle es

betrachten könnten. Nach seinem Tode wurde es auf den Badus

gebannt, wo es «noch heute seine Röcke droben den Felsen zur Schau

tragen kann»."2 — Ein Obersaxer vernahm es von einem Urner. Dieser
habe mitten im Winter in der ärgsten Kälte auf dem Oberalppass eine
Dame angetroffen, barfuss im Schnee herumgehend. Sie sei der Geist
einer Frau, die büssen müsse, weil sie im Leben immer in Pelz und
Pelzschuhen herumstolziert sei."3 — Im Valsertal habe es einmal ein sehr
hoffartiges Mädchen gegeben, das sich dauernd im Spiegel betrachtete. Es

müsse heute noch auf der abgelegenen Alpweide Pradatsch auf einem
Stein sitzen, mit einem Spiegel in der Hand die Haare kräuselnd."4

Almosen verweigert
Im rätischen Aberglauben herrscht allgemein die Meinung, dass sich

derjenige, der sich weigert, Almosen zu geben, schwere Strafe zuzieht.
Auch fürchtet man die Rache abgewiesener Bettler."1 — Eine arme Frau
bat den Senn der Vuorzer Alp um einen Trunk Milch. Sie wurde barsch

abgewiesen. Dafür verwünschte sie ihn an den kältesten Ort der Welt. So

kam der Senn auf den Mond, wo es viel kälter ist als auf der Erde. Dort
sieht man ihn bei Vollmond immer noch, in seinem Milchgefäss
herumrührend, sitzen.*6 — Eine Bäuerin von Vuorz hatte eine um Kartoffeln
bittende Frau abgewiesen. Abends, als sie im Keller Kartoffeln holen
wollte, fand sie dort eine schwarze Sau, die die Kartoffeln frass. Nur mit
grösster Mühe konnte sie das Tier vertreiben."' — In Zignau hörte ich
erzählen: Ein alter, bettelnder Rattenfänger wurde in einem Hause
abgewiesen; man habe nichts für ihn übrig. Der Bettler sei mit der Drohung
weggegangen: «So wird der Maulwurf auf eurem Herde wühlen.» Und
der Maulwurf habe tatsächlich auf dem Herd Erde aufgeworfen.*' —



14 Felici Maissen

Eines Abends klopfte eine Frau in Schwarz an einer Haustüre in Ladir
und bat, übernachten zu dürfen. Man schlug die Bitte ab. Am folgenden
Tag brach die Pest aus.*7

Sonntagsarbeit

Das Gebot der Sonntagsruhe war im alten Bünden ein wichtiges
Anliegen der kirchlichen und weltlichen Obrigkeiten. Die Bundes-,
Gerichts- und Gemeindestatuten enthielten strenge Bestimmungen zur
Heiligung der Sonn- und Feiertage. Mit ihren häufigen Sittenmandaten
des 17. und 18. Jahrhunderts empfahlen die weltlichen Obrigkeiten
immer wieder die Sonntagsruhe.** Die moralischen Auffassungen der
Zeit fanden vielfach in den Volkssagen ihren Niederschlag. — Den Mann
von Falera, der Holz spaltete, anstatt den Sonntagsgottesdienst zu
besuchen, sah man nach seinem Tod nachts zu gewissen Stunden Holz
spalten.*9 — Zwei Sedruner hatten am Fest Allerheiligen im Walde Cavorgia
Holz gefällt. Nach ihrem Tod hörten die sich auf dem Weg zur Kirche
befindenden Leute das Poltern von gefällten Stämmen und das Rufen
und Ächzen der Männer.9" — Die Frau von Compadials, die ihre Hausarbeit

während des Sonntagsgottesdienstes verrichtete, müsste post mortem

öfters mit ihrem Besen erscheinen und um das Haus herum kehren
und aufräumen.91 — Wer die Weihnachtsmesse versäumte, so sei es

vorgekommen, der sehe zwei Kühe an einer Kette zur Stalluke
herausschauen und brüllen, «dass es einem nicht gerade wohl sei».92 — Ein
Bauer fuhr am Heiligen Abend mit dem Ochsengespann aufein Maiensäss

und ging trotz mehrerer mahnender Stimmen nicht zum Gottesdienst.

In der Nacht hörte er seinen Ochsen sprechen, denn die Tiere
sprechen in der Heiligen Nacht: «Heute hast du mich heraufgeführt und

morgen führe ich dich hinunter.» Am Morgen war der Mann tot, und der
Ochse hat ihn hinunterführen müssen.93

Arme Seelen

Die katholische Lehre vom Fegefeuer mag die Volkssage beeinflusst
haben, doch decken sich die Aussagen derselben nicht mit der kirchlichen

Lehre, wie die folgenden Beispiele zeigen. — Ein Jäger auf Davi in

Tujetsch hörte eine klagende Stimme aus dem Gebüsch. Es war eine

arme Seele, die hier büssen müsste.94 — Einer, der viel für die armen Seelen

betete, spürte immer kalte Hände und Arme neben den seinen. Er
liess dies gewähren und dachte, das seien arme Seelen, die sich erwärmen

wollten.91 — Ein Geistlicher vernahm aus dem Wasser des Lausersees

Rufen und Klagen von armen Seelen. Er begann für sie zu beten, und
sofort hörten die Klagen auf.'"' — Es gibt in der Surselva, so wird behaup-



Schuld und Sühne in der bündnerisch-surselvischen Volkssage 15

tet, einige Häuser, in denen man nachts poltern und lärmen höre, so in

Rueun, Ilanz und in Andiast. Das seien eben arme Seelen.9,

Herausforderung
Die Natur und deren Elemente und Kräfte in übermütiger Ausgelassenheit

herauszufordern, empfindet das Volk als einen Frevel, der
irgendwie Sühne erheischt. So die Sage aus Rueras: Dort ging es bei
einem Fasnachtsanlass gar zu bunt her. Sie sangen überlaut: «Mag Dach
und Fach in Splitter gehn, wenn nur das Butterfass bleibt stehn.» Dann

ging die Lawine von der Pulanera nieder und zerstörte einen grossen Teil
des Dorfes. Das Butterfass fand man unversehrt aufdem Lawinenkegel.
«Das war der Lohn für das Gespött.»9" — Ein Panixer Bauer war beim
Heuen daran, das dürre Heu einzubringen, als es zu regnen begann. Zornig

streckte er die Heugabel gegen den Himmel und fluchte: «Du hast
wachsen lassen, damit es verfaule.» In dieser Stellung, mit aufgehobener
Gabel, hat er dort stehen bleiben müssen. «Das war die Strafe für die
Herausforderung Gottes.»99 — Wer den Mitmenschen, vor allem geistliche
Personen, herausfordert, ärgert, narrt oder erschreckt, bekommt es mit
dem Teufel zu tun. Ein übermütiger Bursche von Compadials bestellte
einmal den Somvixer Pfarrer, ohne jegliche Not, zu einem Kranken in
den entlegenen Weiler Laus. Als der Kerl einmal nachts nach Hause

ging, hörte er rufen und schreien, zuerst in der Ferne, dann immer näher
und schliesslich Hufgetrappel. Vor dem Hause hörte er Satan lärmen. In
die Stube, wo das Kruzifix hing, kam der Teufel nicht hinein. «Aber nachher

sah man die Abdrücke der Teufelsfinger und -krallen an der Hauswand

rechts und links von der Türe.»1""

Die Sennenpuppe

Die Sage von der Sennenpuppe (Sennetunschi) ist in der ganzen
Schweiz verbreitet und besteht in vielen Varianten."" Die Sennen und

Alpknechte, die den ganzen Sommer auf der Alp verbringen, werden

übermütig, sie basteln sich eine Puppe aus abgetragenen Kleidungsstük-
ken oder anderen Stoffen, verhätscheln sie, geben ihr zu essen, und
manchmal taufen sie sie auch. Die Puppe wird lebendig, beginnt zu sprechen

und wird unersättlich. Der Tatbestand wird vom Volk als Verbrechen

gegen Sitte und Religion beurteilt. Hinzu kommt die Vergeudung
der Molken zum Schaden der Alpbestosser. Die Strafe besteht meistens
darin, dass bei der Alpentladung der verantwortliche Senne tot aufdem
Hüttendach mit abgezogener Haut erscheinen muss.

Wir treffen die Sage auch im Bündner Oberland an. Auf der Alp
Cavorgia verfertigten die Alpknechte eine Puppe aus Stroh und Kleider-



16 Felici Maissen

fetzen. Unter Spott reichten sie ihr Reis, Rahm und Polenta und luden sie

zum Essen ein. Schliesslich begann die Puppe wirklich zu essen. Die
Knechte hatten jetzt Angst, flohen ins Tal und wollten nicht mehr aufdie
Alp. Die Bauern hatten Mühe, einen Ersatz zu finden. «Die Angst war die
Strafe dafür, dass sie mit der Speise Unfug getrieben hatten.»1"2 — Nach
der Variante der Alp Naustgel wurde die Puppe von den Burschen des

Dorfes Compadials gebastelt und aufdie Alp gebracht. Dort machten
die Knechte mit ihr «Dummheiten und alle möglichen Unanständigkeiten»

und gaben ihr zu essen. Bei der Alpentladung verwandelte sie sich in
den «leibhaftigen Teufel» und verlangte, dass einer der Alpknechte da

oben bleibe, was dem Senn zufiel. Als die letzten Viehbesitzer die Alp
verliessen, sahen sie, dass der Teufel die Haut des Sennen auf dem
Hüttendach ausspannte.103 — Nach der Variante bei Jecklin wird die gleiche
Sage auf der Alp Valesa/Sumvitg lokalisiert. Hier verfertigten die
Knechte die Puppe aus Käsemasse.104 — Ähnlich die Obersaxer Sage.

Hier wird die Puppe sogar getauft. Die Strafe ist die gleiche wie in
Valesa.105 — Es gibt noch eine vierte Abwandlung aus der Surselva. in
Pitasch erzählt. Drei Alpknechte haben in Abwesenheit des Sennen die

Puppe blasphemisch im Namen der Heiligen Dreifaltigkeit getauft. Als
der Senn zurückkam, sah er aufdem Dach der Hütte «eine grosse Frau,
die habe die Häute der drei Knechte ausgebreitet.» Die Puppe sei lebendig

geworden und habe die drei gefressen. Dies erzählte dem Sennen der

neunjährige Bub, der, weil unschuldig, verschont wurde.1"6

Anmerkungen

Abkürzungen
B Büchli Arnold: Mythologische Landeskunde von Graubünden. Band 2, 1966.
Gl II Glogn. Palender Romontsch per il pievel. 1927-1953.
J Jecklin Dietrich: Volkstümliches aus Graubünden. Ed. OLMS. Teile I—III in

einem Band, 1980.

RC Rätoromanische Chrestomathie. Kaspar Decurtins. Band II, 1901.
Andere Werke an ihrer Stelle in extenso.

Literaturangaben
1 Anton Grabner-Haider: Praktisches Bibellexikon. 1969, 160.

2 Edmund Kalt: Biblisches Reallexikon. 1. Teil. 1938, 3141T. und 4. Teil, 770f.
3 Hanns Baechtold-Stäubli/Ed. Hoffmann-Krayer: Handwörterbuch des

deutschen Aberglaubens. Bd. I. 1927, 1719 ff
4 H. Baechtold-Stäubli/Ed. Hoffmann-Krayer (wie Anm. 3), 1718.
5 B, 613.
6 B, 614.
7 Gl 14 (1940), 112.



Schuld und Sühne in der bündnerisch-surselvischen Volkssage 17

* Zur Sage des ewigen Juden: F'. Maissen: La detga dad Ahasver In: Calender
Romontsch 1986, 319 ff.

9 R Commelin: Mythologie der Griechen und Römer. 1947, 148, 159.
10 R Commelin (wie Anm. 9), 159 f.
11 Mehr darüber: Robert Bossard: Zur psychologischen Interpretation einiger

Bündner Sagenmotive. Bündner Monatsblatt 1952, 210.
12 Gl, 15 (1941), 57.
13 B, 17.
14 B, 490 f.
1

B, 606, erzählt von Otto Camenisch. Plaunca da Paders, Magerwiese. R.

Planta/ A. Schorta: Rätisches Namenbuch I, 76.
16 B, 92.
17 B, 122. Ähnlich S. 141.
18 B, 165.
19 B, 191.
20 B, 259.
21 B, 549.
22 B, 616 f.
23 B, 379.
24 B, 92.
25 B, 98.
26 B, 142.
27 B, 167.
28 RC, 654, Nr. 96 und Gl, 14 (1940), 112.
29 B, 123.
30 B, 142.
31 B, 476.
32 B, 168.
33 B, 253.
34 B, 398.
35 B, 406.
36 B, 404.
37 B, 347 f.
38 RC, 144/10.
39 B, 348.
40 B, 140.
41 B, 312, erzählt von Joh. Julius Alig.
42 B, 92 f.
43 Der Vorname fehlt. Es kann für Landeshauptmann Martin Riedi zutreffen,

Landvogt in Maienfeld 1743 und fünfmal Landrichter zwischen 1743-1758, oder
dann für Landeshauptmann Peter Anton Riedi, Landeshauptmann 1773 und 1779.

Historisch-biographisches Lexikon der Schweiz V, 624. Dazu B, 284-288.
44 B, 289.
45 B, 403.
46 B, 403.
47 B, 603.
48 B, 616.
49 B, 650.
50

J, I, 49 f.
51 B, 154.
52 B, 171.
53 B, 419 f.
54 B, 143.
55 B, 187.
56 B, 211, 230, 258, 271, 357, 390, 420, 446 f., 517, 553, 596, 752.
57 B, 97 f.
58 B, 90 f.



18 Felici Maissen

59 B, 412. Ähnlich fur die Alp Lavaz RC, 147 und CA 14. 1940, 111.
611

B, 605 f.
61 RC, 654/98.
62 RC, 663 f.
63 Gl, 6 (1932), 24, 26.
64 B, 111.
65

J, I, 37 f.
66

J, I, 45.
67 B, 20.
6* B, 355 f.
69 B, 208.
70 B, 167.
71 B, 119. Das St.Margarethe-Lied wurde vielfach erforscht, so: R Iso Müller: Die

christlichen Elemente des rätoromanischen Margarethe-Liedes. In: SAVk 58 (1962),
125 ff. — Alexi Decurtins: Zur Entstehung des rätoromanischen St. Margarethe-Liedes.

In: SAVk 58 (1962), 138 ff. - Christian Caminada: Das St.Margarethe-Lied. In:
SAVk 36 (1937/38), Heft 4. - Ders.: Die verzauberten Täler. 1961, 245 ff. - H.
Bertogg: Zum akratischen Heidentum. In: Jahresbericht der hist. ant. Gesellschaft von
Graubünden 82 (1952), 37-39.

72 Gl, 15 (1941), 4-16.
Der Berggeist erscheint häufig in Sagen und Märchen. Geister auf Bergen gelten

in der Regel als besonders boshaft und gefährlich. Es sind meist Dämonen,
Verbannte oder auch Götter. Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens. Bd. I,
1043 ff

74 Gl. 6 (1932), 16-20.
75 Gl, 21 (1947), 128.
76 B, 445.
77 B, 614.
7* Gl, 5 (1931), 12.
79 Gl, 21 (1947), 131.
*° B, 515 f.
*' B, 516.
82 B, 82.
83 B, 266 ff.
84 B, 652.
11 Mehr darüber: F. Maissen: L'almosna eile superstiziun populara romontscha. In:

Annalas da la società retoromontscha 74 (1961), 163, bes. 169.
86

J, III, 125.
87 F. Maissen (wie Anm. 85), 169-171.
18 Mehr darüber: F. Maissen: Über Sonntagsruhe, F'eiertage und Kirchendisziplin

im alten Bünden. In: Bündner Monatsblatt 1966, 300 ff.
"9 B, 754.
90 B. 139. ''" Gl, 14 (1940). 118.
"' B, 253.
"2 B, 303.
93 B, 755.
94 B, 81.

101 Franziska Schmid-Naef: Recht und Gerechtigkeit in den Sagen der Alpenkantone

der Schweiz. In: Forschungen zur Rechtsarchäologie und rechtlichen
Volkskunde. Bd. 10. 1988, 155.

102 B. 117.
103 B, 197 f.
104 J.I, 15.
101 B, 272 f.
106 B, 630.Jecklin bringt auch diese Sage und lokalisiert sie aufdie Drusenalp. Der

Senne nimmt die Taufe vor, und die Strafe trifft deswegen auch nur ihn. J, III, 56

95 B, 142.
9b Gl 14 i

97
B, 358.

98
B, 120.

99
B, 353.

IOC '

B .214


	Schuld und Sühne in der bündnerisch-surselvischen Volkssage

