
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 86 (1990)

Heft: 3-4

Artikel: Lebensläufe, Lebenszyklus, Familienmodelle : die Herausbildung der
modernen städtischen Kultur in Ungarn

Autor: Niedermüller, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-117735

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-117735
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Lebensläufe, Lebenszyklen, Familienmodelle
Die Herausbildung der modernen städtischen Kultur

in Ungarn'

Von Peter Niedermüller

Der Beitrag möchte darstellen, wie die moderne städtische Kultur im
letzten Drittel des 19. Jahrhunderts in Ungarn - vor allem in Budapest -
zustandegekommen ist und welche Symbolstrukturen in den Jahrzehnten

vor dem Zweiten Weltkrieg aufsie einwirkten, um an diesem Beispiel
auch allgemeine Forschungsfragen aufzugreifen.

Die Stadtvolkskunde verfugt zwar - besonders aufdeutschem Sprachgebiet

- über beachtenswerte Traditionen; in den letzten Jahrzehnten
haben sich aber in der volkskundlichen Erforschung der städtischen Kultur

in Europa tiefgreifende Veränderungen vollzogen. Sie stehen in

engem Zusammenhang mit den die Volkskunde (sowie die
Kulturanthropologie) betreffenden theoretischen und methodologischen
Veränderungen, die die volkskundliche Gegenwartsforschung grundlegend
umgestaltet haben. Nach dem Zweiten Weltkrieg sind stadtvolkskund-
liche Untersuchungen in Mitteleuropa intensiviert worden, was auf
mehrere Gründe zurückzuführen ist. Einerseits ist die Untersuchung der
Lebensweise und Kultur der Arbeiterklasse seit dem Anfang der 1950er

Jahre in den mittel- und südosteuropäischen Ländern zu einer der
wichtigsten Aufgaben der Sozialwissenschaften geworden. Obwohl diese

Untersuchungen ideologisch stark beeinflusst waren, haben sie wesentlich

zur volkskundlichen Erforschung der städtischen Kultur beigetragen.

Andererseits ist in den 1960er Jahren in den erwähnten Ländern

- wiederum aus politischen und ideologischen Gründen - die im
deutschen Sprachgebiet als Gegenwartsvolkskunde bekannte Forschungsrichtung

immer mehr in den Vordergrund gestellt worden, die mit der

Untersuchung der Entwicklung der «sozialistischen Kultur» in den
sozialistischen Ländern identisch war.

Diese nicht «rein» wissenschaftlichen Untersuchungen haben auch
das Interesse für die städtische Kultur vergrössert. Schliesslich sei
angemerkt, dass innerfachliche Veränderungen der Volkskunde und Einflüsse
anderer Sozialwissenschaften - vor allem die der Geschichtswissenschaft

- die Aufmerksamkeit der jüngeren Generation von Ethnologen
notwendigerweise aufdie städtische Kultur und Lebensweise lenkten.
Trotzdem ist festzustellen, dass die moderne Stadtvolkskunde in den
mittel- und südosteuropäischen Ländern noch in den Kinderschuhen
steckt. Es ist aber erwähnenswert, dass diesbezügliche Forschungen



162 Peter Niedermüller

ihren politisch-ideologischen Ballast abgeworfen haben und moderne
volkskundliche Untersuchungen immer mehr vorantreiben. Das äussert
sich unter anderem auch darin, dass sich die Forscher immer weniger
mit einer mechanischen Beschreibung von einzelnen Kulturerscheinungen

abfinden. Sie versuchen die städtische Kultur über die an verschiedene

Gesellschaftsgruppen und -schichten gebundenen kulturellen
Bedeutungen und Strategien zu erfassen.

Die Begriffe Lebenslaufund Lebenszyklus scheinen ein Forschungsmittel

zu sein, das auf den Problemkreis der städtischen Kultur ein neues
Licht wirft. Hier wird keine Zusammenfassung dieser Forschungen2
gegeben, es werden nur einige Gesichtspunkte erwähnt, die besonders

bedeutungsvoll sind. Die Konzepte «Lebenslauf» oder «Lebenszyklus»
verfugen nur dann über Bedeutung, wenn auch dem Begriffdes Lebensalters

ein entsprechender Sinn beigemessen wird. Das Lebensalter lässt

sich in der Wechselwirkung von biologischen, psychologischen und

gesellschaftlichen Vorgängen unterschiedlicher Qualität und
unterschiedlichen Inhalts durchdringen. Für die Volkskunde ist natürlich der

gesellschaftliche Gehalt der wichtigste: Einerseits knüpfen sich in jeder
Gesellschaft an das Lebensalter normative Erwartungen an, die die Stellung

des Individuums innerhalb der gesellschaftlichen Struktur bestimmen;

andererseits bilden sie einen - wenn auch nicht den einzigen -
Segmentierungsfaktor in verschiedenen gesellschaftlichen Rollen.3

Die Kategorie des Lebenszyklus lässt sich aufden so gefassten Begriff
des Lebensalters, d.h. aufdie symbolischen Inhalte, zurückführen, mit
denen einzelne Gesellschaften und Gesellschaftsgruppen die mit dem

entsprechenden Lebensalter verknüpften Situationen verbinden. Die

symbolischen Inhalte erfassen die dem Lebensalter entsprechenden
Verhaltensmuster und Rollen sowie den durch ihre Verwirklichung
zustandekommenden gesellschaftlichen Status. Jede Gesellschaft und

jede Gesellschaftsgruppe bildet eine Art Modell der vom Lebensalter
abhängigen Situationen und der damit verbundenen symbolischen
Inhalte heraus.4 Im folgenden werden diese Modelle Lebenszyklen

genannt.
Eine andere grundlegende Eigenschaft des Lebenszyklus ist, dass

diese Modelle in einer allgemein bekannten Reihenfolge aufeinander

folgen, so dass die Mitglieder der Gesellschaft über einen gemeinsamen
mentalen Plan des Lebenslaufs verfugen. Mit Hilfe dieses mentalen Planes

lassen sich Abläufe und Konstellationen bestimmter Ereignisse und
Lebenssituationen strukturieren. Diese Tatsache ist eine grundlegende
Bedingung für die Kontinuität des Alltagslebens.1 Die Menge der

Lebenszyklen bildet den Lebenslaufals Folge einer bestimmten Reihen-



Lebensläufe, Lebenszyklen, Familienmodelle 163

folge von Altersrollen. Der Lebenslauf ist also vor allem eine gesellschaftliche

Konstruktion, ein symbolisches Konzept, das die unterschiedlichen
«Erlebnisfelder» der einzelnen Lebenszyklen zusammenfasst.'' Daraus

folgt, dass sowohl der Lebenszyklus als auch der Lebenslauf gesell-
schafts- bzw. gruppenspezifisch geeignete Kategorien sind, um die
kulturelle Vielfalt der modernen Stadt erfassen zu können.

Die moderne städtische Gesellschaft:

sozialgeschichtliche Bemerkungen und theoretische Probleme

Die moderne ungarische städtische Kultur ist mit der allgemeinen
wirtschaftlich-gesellschaftlichen Modernisierung eng verbunden, die im
letzten Drittel des 19. Jahrhunderts einsetzte. Sozialgeschichtliche
Untersuchungen geben ein plastisches Bild über die Kapitalisierung,
über die Entwicklung von Wirtschaftsleben und Fabrikindustrie, über
die neuen Formen von Handel und Finanzwesen und vor allem über die

Urbanisierung.7 Die zu dieser Zeit in ganz Mitteleuropa spielende
Urbanisierung hat sich in Ungarn um diejahrhundertwende unter eigentümlichen

Umständen vollzogen.
Die Abwanderung der Dorfbevölkerung in die Stadt war territorial

ungleichmässig. Sie berührte nämlich die Städte auf dem Lande
entweder nicht oder nur wenig; wichtigstes Ziel der neuzeitlichen
«Völkerwanderung» war das im Jahre 1873 zusammengelegte Budapest, das

nicht nur administrativ und politisch, sondern auch wirtschaftlich,
gesellschaftlich und kulturell zum Zentrum von Ungarn geworden war.
Dies war notwendigerweise mit einer verstärkten gesellschaftlichen,
ethnischen und religiösen Schichtung, mit einer raschen und ausgeprägten

Umgestaltung der Gesellschaftsstruktur, mit der Herausbildung
neuer gesellschaftlicher Gruppen, Schichten und Klassen verbunden.

Hier kann die Struktur dieser städtischen Gesellschaft nicht eingehend

beschrieben und analysiert werden, doch drängen sich einige
kleinere sozialgeschichtliche Bemerkungen auf Die gesellschaftliche Struktur

von Budapest wies um die Jahrhundertwende (bzw. in den ersten

Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts) eine dreifache Gliederung auf
Zwischen der verhältnismässig kleinen Elite an der Spitze der gesellschaftlichen

Hierarchie, dem Grossbürgertum und der sich vergrössernden
Arbeiterschaft befand sich der Mittelstand, diese breiteste, am stärksten

gegliederte und in vieler Hinsicht vielleicht dominante Schicht der
städtischen Gesellschaft. Dieser gesellschaftlichen Triade folgte aber die
kulturelle Gliederung nicht oder nur teilweise. Das bedeutet, dass die



164 Peter Niedermüller

gesellschaftliche Zugehörigkeit nicht unbedingt der kulturellen
Zugehörigkeit entsprach; die «kulturellen Blöcke» der städtischen Kultur
folgten den Grenzen der gesellschaftlichen Schichten nicht zwangsläufig.

Ein wichtiger Grund dafür ist in der ethnischen und religiösen
Zusammensetzung der Bevölkerung zu suchen. In der gesellschaftlichen
Entwicklung von Budapest spielte nämlich das Bürgertum deutscher
bzw. jüdischer Herkunft eine besondere Rolle.

Diese Eigentümlichkeit der ungarischen Stadtentwicklung hat

«ungewöhnliche» kulturelle Modelle und Strategien hervorgebracht.
Um sie und das kulturelle Verhalten der Stadtbevölkerung besser verstehen

zu können, muss eine wichtige - und empirisch nachweisbare -
Unterscheidung zwischen gesellschaftlichem Status und gesellschaftlicher

Position getroffen werden." Der erste Begriff bezeichnet die objektive

gesellschaftliche Stellung des Individuums oder der Gruppe, die

ihm/ihr durch seine/ihre Stelle und Rolle in der wirtschaftlichen
Struktur der Gesellschaft zuteil ist. Bei den einzelnen Klassen oder
Schichten der städtischen Gesellschaft brachte der so interpretierte
Begriff des gesellschaftlichen Status vcrhältnimässig homogene und

geschlossene Typen der gesellschaftlichen Struktur zustande.
Das bedeutete, dass der erreichte oder erreichbare Status mit den für

die grosse Mehrheit geltenden kulturellen Mustern und Strategien
verbunden war. In den geschlossenen Gesellschaftsgruppen, in denen die
Interaktionen zwischen Individuen häufig sind und das Interaktionsnetz
dicht ist bzw. das gemeinsame Wissen der Gruppe aufallgemein bekannten

Tatsachen und Prinzipien beruht, drücken sich Identifikation mit der

Gruppe und Gruppenzugehörigkeit im Verhalten aus; hier ist es nur
beschränkt notwendig, Zusammengehörigkeit und Identität durch
kodifizierte Sprache und Riten zu artikulieren.9

Im Falle von Budapest sind das Grossbürgertum als gesellschaftliche
Elite und zum Teil die Arbeiterschaft oder das jüdische Bürgertum innerhalb

des Mittelstandes als solche geschlossene gesellschaftliche Gebilde
anzusehen. Zugleich entsprach aber die durch den gesellschaftlichen
Status bestimmte soziale Stellung den anderen Gruppen des Mittelstan
des nicht. Zur Bezeichnung dieser Tatsache dient die Kategorie der
gesellschaftlichen Position. Sie verweist aufdie gesellschaftliche Stellung,
die das Individuum und die Gruppe - unabhängig von ihrem
gesellschaftlichen Status - als ihren eigenen sozialen Status anerkennen; sie

hängt vor allem von den Traditionen, von Prestige und den je gewählten
kulturellen Strategien ab. Da der grösste Teil des Mittelstandes in

Ungarn keine geschlossene Gesellschaftsgruppe bildete und die Schichten

des Mittelstandes nur lose verbunden waren (bzw. eine voneinander



Lebensläufe, Lebenszyklen, Familienmodelle 165

im Inhalt und Charakter abweichende Aktivität ausübten), wurde es

notwendig, bestimmte kulturelle Symbole und das komplexe System der
kulturellen Konzeptionen zu entwickeln. In Budapest hat sich dieser
Prozess in den Jahrzehnten um die Jahrhundertwende vollzogen.

Anders gesagt: Im Laufe der Herausbildung der «modernen städtischen

Kultur» sind in Budapest eigene, spezifische kulturelle Strategien,
Symbole und besondere kulturelle Fertigkeiten der unterschiedlichen
gesellschaftlichen Klassen, Schichten und Gruppen zustandegekommen.

Währenddessen bemühte sich besonders der Mittelstand, ein
kulturelles «Kapital» zu entwickeln und kulturelle Vorstellungen und Symbole

zu konstruieren, über die er seine gesellschaftliche Position
legitimieren und seinen objektiven gesellschaftlichen Status in den Hintergrund

drängen oder verstecken konnte. Darin äussert sich das aus
volkskundlicher Sicht vielleicht wichtigste Moment der ungarischen - und
zugleich mitteleuropäischen - Urbanisierung: Die gesellschaftliche
Identität konstruiert und äussert sich mittels zweier Strategien, nämlich
in der sowohl durch den gesellschaftlichen Status als auch durch die

gesellschaftliche Position bestimmten Identität.
Die Frage stellt sich, wie und in welcher Hinsicht dieser

gesellschaftlich-kulturelle Vorgang volkskundlich zu erfassen ist, was hier nicht in
aller Breite ausgeführt werden kann. Im weiteren wird angestrebt, nur
eine der wichtigsten Äusserungen in der Entwicklung der modernen
ungarischen Stadtkultur, nämlich die Herausbildung der verschiedenen
Familienmodelle sowie die Wechselwirkungen zwischen den Familien-
und Gesellschaftsrollen und den individuellen Lebenszyklen und
Lebensläufen, zu interpretieren.

Die Untersuchung der Bauernfamilie und ihres Haushaltes war ein
beliebtes Thema der traditionellen volkskundlichen Forschung in

Ungarn.10 Dieser Familientyp wurde vor allem als eine bestimmte
wirtschaftliche Funktionen erfüllende Struktureinheit dargestellt. Dagegen
hat die städtisch-bürgerliche Kultur u.a. eine gemeinsame Grundlage für
die voneinander stark abweichenden Familienmodelle, die emotionelle
Zusammengehörigkeit der Familie bzw. der Familienmitglieder,
geschaffen. Das bedeutet nicht, dass die Mitglieder von Bauernfamilien
keine emotionalen Beziehung zueinander hatten, sie waren aber zweifellos

Sozialgebilde aufwirtschaftlicher Grundlage. Noch wichtiger wird,
dass - wenigstens in der ungarischen Sozialgeschichte - die sich seit der
zweiten Hälfte des 19Jahrhunderts allmählich herausbildende Bürgerfamilie

die emotionale Grundlage der Familienzusammengehörigkeit als

erste mit symbolischen Mitteln ausdriickteund darstellte." Diese grundlegend

neue Auffassung der Familie durchdrang die ganze ungarische



166 Peter Niedermüller

städtische Gesellschaft, und unabhängig von den Unterschieden in den
Familienmodellen erschien sie als kulturelle Metapher oder als Symbol
von Familie und Heim in der ungarischen städtischen Gesellschaft zu

Beginn des 20. Jahrhunderts.
Diese gemeinsame Eigenschaft der verschiedenen städtischen

Familienmodelle verfügt aber nur im Gegensatz zur Bauernfamilie über eine
besondere Bedeutung. Wird nämlich die Kategorie der «städtischen
Familie» näher untersucht, fallen eher Unterschiede als Ähnlichkeiten
auf. Die emotionale Zusammengehörigkeit der Familien realisierte sich
in den einzelnen Gesellschaftsschichten aufunterschiedliche Weise. Die
Ursache ist im Wesen des obenerwähnten objektiven gesellschaftlichen
Status zu suchen. Der gesellschaftliche Status bestimmte nämlich die

Familienlebenszyklen der einzelnen Schichten und Gruppen, d.h. die für
die verschiedenen Familienstrukturen charakteristische Familienzeit

(family time), die auch die individuellen Lebenszyklen prägte. Tamara
Haveren hat die Wichtigkeit der erwähnten Zusammenhänge
nachdrücklich betont: «Die Synchronisation der verschiedenen Uhren, die
sowohl den Lebensverlauf des einzelnen als auch der gesamten Familie
und schliesslich den Verlaufdes gesellschaftlichen Wandels bestimmen,
ist eines der faszinierendsten Probleme der Geschichtswissenschaft.»12

Die verschiedenen Schichten und Gruppen der sich modernisierenden

ungarischen städtischen Gesellschaft versuchten, «die verschiedenen

Uhren» auf sehr unterschiedliche Weise zu synchronisieren. Der
gesellschaftliche Status, d.h. die in der wirtschaftlichen Struktur und

Arbeitsteilung eingenommene Stellung, hat die Kategorien der
gesellschaftlichen Zeit(social time) und der industriellen Zeit (industrial time) für
die gegebene Schicht oder Gruppe zum vornherein bestimmt. Die

Modernisierung der Wirtschaft, die Herausbildung einer neuen
Berufsstruktur und die Möglichkeit einer beruflichen Mobilität erforderten von
den Stadtbewohnern ein neues wirtschaftliches, soziales und kulturelles
Verhalten, das von den erwähnten Zeitkategorien abhängt.1' Der
gruppenspezifische Inhalt der gesellschaftlichen und / oder industriellen Zeit
hat zu unterschiedlichen Familien- und individuellen Lebenszyklen
geführt. Kindheit, Gründung einer Familie, Geburt usw. hingen also

nicht nur von individuellen Vorsätzen und Familienentschlüssen ab,
sondern sie folgten in grossem Masse aus der Zeitbetrachtung eines breiteren

gesellschaftlichen Kontexts, d.h. aus der modernen städtischen
Gesellschaft.



Lebensläufe, Lebenszyklen, Familienmodelle 167

Kindheit und Sozialisation als kulturelle Konzepte

Das beste Beispiel für das bisher Gesagte liefern die unterschiedlichen
zeitlichen Dimensionen und Inhalte der Kindheit. Die Unterschiede sind
in der Gegenüberstellung von Arbeiter- und Mittelstandsfamilien besonders

gut zu beobachten. In der Mittelstandsfamilie bedeuteten 2 bis 3

Kinder die allgemeine Norm, während in der Arbeiterfamilie oft 5 bis 10

Kinder erzogen wurden. Diese Angaben verweisen auf wesentliche
Unterschiede: Die Mittelstandsfamilien wollten nämlich auch durch die

Begrenzung der Kinderzahl die finanziellen Grundlagen der bürgerlichen

Lebensform sichern, während die schlechtergestellten Arbeiterfamilien

- mindestens in einer bestimmten Periode - von solchen Möglichkeiten

keinen Gebrauch machen konnten.
Ausserdem war Sexualität in den Mittelstandsfamilien durch die

Regulierung der Kinderzahl nicht ausschliesslich an die Erhaltung der
Familie gebunden, sondern hatte auch ihre «selbständigen», «freien»
Gebiete. (Die Institutionalisierung der Prostitution zu Beginn des

20Jahrhunderts in Budapest bzw. ihre Verbundenheit mit der Lebensweise

bestimmter Gruppen des Mittelstandes scheinen diese Tatsache

zu begründen.) Es ist sicher, dass die Begrenzung der Kinderzahl in den
Mittelstandsfamilien in ihrer Abgrenzung von der Arbeiterschaft wichtige

Symbolfünktionen erfüllte. Die hohe Kinderzahl der Arbeiterfamilien

wurde als Äusserung eines bestimmten «Primitivismus» angesehen,
dem bürgerliche Familien ihre 2 bis 3 Kinder entgegenstellten. Die
symbolische Bedeutung der Kinderzahl ist offensichtlich, zeigt sich doch,
dass die Kinderzahl seit den 1920erJahren auch in oberen Schichten der
Arbeiterfamilien stark zu sinken begann. Diese Gruppe versuchte ebenfalls,

sich an die kulturellen Muster des bürgerlichen Mittelstandes anzu-
schliessen.14

Die Vorstellungen von Arbeiter- und Mittelstandsfamilien über Kindheit

lassen sich weiter vergleichen. Für die Arbeiterkinder ging die Kindheit

im engeren Sinne - von der sozialen und wirtschaftlichen Lage der
Familie abhängend - im Alter von zehn bis vierzehnJahren zu Ende. Die
Kindheit dauerte bis zu dem Zeitpunkt, da die Heranwachsenden sich an
der «Familienwirtschaft» beteiligen mussten. In einem eigentlichen
Übergangszyklus bis zum Alter von 16 bis 18 Jahren wurde die körperliche

Arbeit zu einem mehr und mehr dominierenden Element der
Kinder und Jugendlichen. Sie nahmen mit den unterschiedlichsten
saisonalen oder ständigen, aber keine Qualifikation voraussetzenden
Arbeiten an der Verbesserung der finanziellen Lage der Familie teil.
Das primäre und zugleich notwendige Ziel der Sozialisation in Arbei-



168 Peter Niedermüller

terfamilien war die frühe Einführung der Kinder in die Arbeitswelt.
Zugleich existierte aber in dieser Übergangsphase neben der Arbeit

auch eine spezielle Form der Freizeit. Da die Kinder eher Gelegenheitsarbeit

oder Saisonarbeit verrichteten, waren sie nicht den ganzen Tag
oder nicht jeden Tag beschäftigt. Die so entstandene «Freizeit» diente
auch der Suche nach weiteren Arbeitsmöglichkeiten. Die Arbeiterkinder

durchstreiften in kleineren oder grösseren Gruppen oft die ganze
Stadt, um Arbeit zu finden. Andererseits hat ebendiese «Freizeit»
ermöglicht, dass diese Kinder - vom Anfang des 20.Jahrhunderts an -
den Sport, vor allem Fussball und Boxen, als die vielleicht einzige
Möglichkeit des gesellschaftlichen Aufstiegs und der Sicherung eines

verhältnismässigen Wohlstands entdeckten.
Deshalb erlangte der Wettbewerbssport - besonders für die Jungen -

eine immer grössere Bedeutung. Dieser Vorgang dauerte so lange, bis
der Sport aus der Kategorie der «Freizeit» in die der Arbeitszeit überging.

So ist jene Gruppe von Arbeiterjungen zustandegekommen, für die
der Sport die tatsächliche Arbeit mit Statusgewinn und ökonomischer
Sicherheit bedeutete. Welchen Weg sie auch immer wählten, die
Arbeiterkinder im Alter von 10 bis 14 Jahren haben an der Sicherung und

Reproduktion der wirtschaftlichen Grundlage der Familie teilgenommen.

In den bürgerlichen Familien des Mittelstandes war die Lage wesentlich

anders. Die Kindheit war länger und bestand deshalb aus mehreren
Lebensphasen. Die Grenzen dieser Lebensphasen wurden oft durch
kleine, aber symbolstarke Riten festgesetzt. Wichtige Wendepunkte
waren Beginn und Abschluss der Grundschule und noch mehr der
Mittelschule. Das Abitur bedeutete mit den sich daran anschliessenden,

genau ausgearbeiteten familiären und gesellschaftlichen Riten - hierzu
gehörten z.B. die offene und öffentliche «Vorbereitung» aufdie Ehe bei
den Mädchen, das «Recht» auf sexuelle Betätigung, die Sexualität als

Anerkennung der Männlichkeit, die Gewohnheit des Rauchens, des

Alkoholtrinkens usw. bei den Jungen - das Ende von Kindheit und

Jugendzeit.
Ein wichtiges symbolhaftes Zeichen der Alterszugehörigkeit von

Mittelstandskindern war auch die Kleidung: das «Kleid für erwachsene
Mädchen» bzw. die lange Hose bei denJungen nach dem 14. Lebensjahr.
Aus diesen Beispielen ist ersichtlich, dass die in den Mittelstandsfamilien
herausgebildete Vorstellung von Kindheit von jener der Arbeiterfamilien
nicht nur darin abwich, dass sie hinsichtlich der kürzeren Lebensperioden

differenzierter war, sondern diese geschlechtsspezifisch auch
unterschiedlich akzentuierte. Die für die bürgerlichen Familien charakteri-



Lebensläufe, Lebenszyklen, Familienmodelle 169

stische Diskrepanz - für die Männer den Lebenslaufdes homo economicus,

für die Frauen aber den derfeminadomestica^ - wurzelt in dieser Zweiteilung

des Sozialisationsprozesses. Sie bot zugleich die symbolischen Mittel,

sich von der bezüglich Sozialstatus nahestehenden Schicht der
hochqualifizierten Arbeiter abzugrenzen.

Die wichtigste Aufgabe der Kindheit bzw. der Jugendzeit war natürlich

bei beiden Geschlechtern die Vorbereitung auf eine erfolgreiche
bürgerliche Lebensweise. Ihr Wesen und Endergebnis bestand in einer
mit einem Diplom abgeschlossenen Ausbildung (Arzt, Rechtsanwalt,
Bankkaufmann, Lehrer usw.) bzw. in der Aneignung bestimmter
«bürgerlicher» Fähigkeiten und Fertigkeiten. Der Aneignung des Wissens
diente das institutionalisierte Schulsystem, und der Aneignung des anderen

Ziels diente die «Privatisierung» der Erziehung bzw. die Teilnahme
am Leben der bürgerlichen Familie. Wichtige Elemente des mittelständischen

Sozialisationsprozesses waren das ausserschulische Sprach- und
Musikstudium, die Tanz- und Etikettstunden usw. Durch die Aneignung
solcher Fähigkeiten und Fertigkeiten hat der Mittelstand seine - «nach

unten» als symbolische gesellschaftliche Grenze funktionierende -
Überzeugung verstärkt und reproduziert, die Wissen und geistige Arbeit
als hochwertig und Geistesbildung als einen der wichtigsten menschlichen

Werte betrachtete.
Das bedeutete natürlich nicht, dass das Bildungsniveau des ungarischen

Mittelstandes der Zwischenkriegszeit besonders hoch oder

gleichmässig gewesen wäre. Wissen und geistige Fähigkeiten bildeten
ein sehr wichtiges symbolisches Mittel bei der gesellschaftlichen
Statuszuweisung, und als solche wurden sie von den verschiedenen Schichten
und Gruppen des Mittelstandes in der Darstellung ihrer eigenen
gesellschaftlichen Position in unterschiedlichem Masse «ausgenutzt».
Bestimmte Gruppen der Juden des Mittelstandes meinten z.B., der
tatsächliche Besitz und der starke symbolische Ausdruck der so aufgefass-
ten «bürgerlichen Werte» könnten gegen die in Ungarn periodisch
auflebende gesellschaftliche Diskriminierung und gegen den späteren
politischen Antisemitismus als eine Art Schutz funktionieren. Als Gegenbeispiel

wären einige Gruppen des unteren Mittelstandes zu erwähnen, die
solche «bürgerlichen Werte» zwar nicht besassen, ihre Identifikation mit
diesen Werten aber durch symbolische Mittel immer wieder zum
Ausdruck brachten.

Im Zusammenhang mit der kulturellen Vorstellung der Kindheit darf
eine grundlegende Eigenschaft nicht vergessen werden: die Funktion
der Kinder in der Familie. Vereinfacht wäre festzustellen, dass die Kinder
in den Arbeiterfamilien vor allem praktische Funktionen erfüllten. Die



170 Peter Niedermüller

grosse Kinderzahl gefährdete einerseits die finanzielle Sicherheit der
Familie, andererseits aber haben die Kinder auch zum Lebensunterhalt
der Familie beigetragen, d.h. die beiden Faktoren brachten ein gewisses
Gleichgewicht zustande.

Demgegenüber waren die grundlegenden Rollen und Funktionen der
Kinder in Mittelstandsfamilien - aus der Sicht der Familie - mit der

repräsentativen Sphäre der Gesellschaft verbunden. Die Kinder waren
gleichsam Symbole des aufEmotionen beruhenden bürgerlichen
Familienideals; sie drückten Zusammengehörigkeit, Ausgeglichenheit,
Kontinuität und Familienglück aus. Ausgewählte Riten des städtischen
Mittelstandes zeigten dies, so z.B. der Spaziergang der Familie am
Sonntagnachmittag, wo es zu Begegnungen mit anderen Familien in
gesellschaftlich ähnlicher Position kam. Eine ähnliche Funktion erfüllten auch
die gegenseitigen Familienbesuche sowie Familien- und Freundesfeiern.
Dabei spielten die Kinder eine wichtige Rolle, indem sie aufdiesen kleinen

Bühnen der gesellschaftlichen Öffentlichkeit mit ihrem richtigen
Benehmen beweisen konnten, dass die Familie das symbolische Kapital
einer bürgerlichen Mittelstandsexistenz besass.

Die eben skizzierten Strukturunterschiede sind mit der Gegenüberstellung

kultureller Realitäten und Ideen entsprechend charakterisierbar.

Die Sozialisation der Arbeiterkinder wurzelt im Alltagsleben, dessen

Realität der primäre Schauplatz des Sozialisationsprozesses war. In dieser

Sozialisation gab es keine Vermittlungssphären zwischen der
gesellschaftlichen Wirklichkeit und dem Sozialisationsprozess. Die Sozialisation

von Mittelstandskindern beruhte dagegen auf ausgewählten Werten

und Ideen: Die Strategie zielte nicht aufdie Aneignung von
Alltagswirklichkeit, sondern auf wichtige Ideen und Werte der bürgerlichen
Mittelstandsexistenz ab. Sie wurden über eine symbolische Sphäre
vermittelt, deren Wahrnehmung und Aneignung die richtigen Ziele des

Sozialisationsvorganges bildeten. Die Unterschiede der zwei Sozialisa-
tionsmodelle beschränken sich nicht auf die Kindheit, sie bestimmen

auch den weiteren Lebenslauf von Individuen und Gesellschaftsgruppen.

Die Struktur der Lebenszyklen: Familienmodelle und -rollen

Hinsichtlich des individuellen Lebens, der Familienstruktur und der
Familienzeit gilt jener Moment als kritisch, wo ein (jüngeres) Familienmitglied

seine bisherige Rolle wechselt und heiratet. Eine grundlegende
Funktion der Familie besteht nämlich darin, dass sie die individuellen



Lebensläufe, Lebenszyklen, Familienmodelle 171

Lebenszyklen ihrer Mitglieder aufeinander abstimmt. Wenn jemand die
bestehende Ordnung «verändert», betrifft dies die ganze Familienstruktur

und wirkt sich auf das Netz der Familienrollen und die individuellen
Lebenszyklen der anderen Familienmitglieder aus. Deshalb darfdie Heirat

nicht nur als individuelles Ereignis angesehen werden, vor allem weil
die Ehe eine enge und gesellschaftlich wichtige Verbindung von zwei
verschiedenen Familien bedeutet. Ausserdem: « Die Zugehörigkeit zu
mehreren Familiengemeinschaften versetzt ein Individuum in verschiedene,

einander überschneidende, zeitweise kollidierende Rollen, die sich
im Laufe des Lebenszyklus ständig verändern.»16

Diese Faktoren wurden im Alltagsdenken natürlich nicht so

ausgedrückt, aber man kann feststellen, dass die Heiratsstrategien der
verschiedenen Gesellschaftsschichten zu Beginn desJahrhunderts in Budapest

nach diesen Gesichtspunkten «ausgearbeitet» wurden, wie ein Blick
aufdie üblichen Heiratsregeln im Vergleich aufzeigt. Für die Mehrheit
der Arbeiterfamilien lautete die wichtigste Regel des Heiratens, dass der
Partner aus dem gleichen «Kreis» stammen sollte. Diese Vorstellung
bezog sich aber nicht in erster Linie aufden gleichen gesellschaftlichen
Status, aufdie gleiche finanzielle Lage. Viel wichtiger war die Forderung,
dass die Ehepartner aus dem gleichen Ort, aus der mehr oder weniger
gleichen Gemeinschaft kamen. Das konnte das gleiche Stadtviertel, viel
mehr aber das gleiche Wohnviertel, vielleicht der gleiche Wohnblock
oder die gleiche Strasse sein.

Besonders in den erstenJahrzehnten unseresjahrhunderts kam es selten

vor, dass sich junge Leute aus entfernt liegenden Arbeitervierteln
Budapests (z.B. aus Angyalfold, Köbänya oder Csepel) verheirateten.
Obwohl dieses Prinzip nicht ausschliesslich zur Geltung kam, können
die Regeln des Heiratens der Arbeiterfamilien mit Recht als lokale Endogamie

charakterisiert werden. Die auffallendsten Ausnahmen bilden

jene Fälle, in denen bei Budapester bürgerlichen Familien als Hausmagd
dienende Dorfmädchen Jungen aus Arbeiterfamilien heirateten, wobei
sich solche Familien weniger an den Werten der Arbeiterschaft, sondern

an jenen des unteren Mittelstandes orientierten.1.
Die lokale Endogamie hatte mehrere Vorteile für die miteinander

durch Ehe verbundenen Familien. Der wichtigste davon scheint eine Art
Sicherheit zw sein. Die Tatsache, dass die künftigen Eheleute aus der
gleichen Umgebung stammten, bedeutete, dass nicht nur sie, sondern auch

ihre Eltern und Verwandten einander kannten und bereits gemeinsame
Freunde haben konnten. Über persönliche Beziehungen hinaus garantierte

aber das vertraute Herkunftsgebiet für beide Familien gleiche oder
ähnliche Lebenswelten.



172 Peter Niedermüller

Vor dem Zweiten Weltkrieg war die gesellschaftliche und lokale
Segregation in Budapest sehr stark. Besonders charakteristisch dafür

waren die grossen Arbeiterviertel am Rande der Stadt. Wenn jemand
z.B. in Köbanya wohnte und seine Familie den künftigen Ehepartner
oder dessen Familie und Verwandtschaft persönlich nicht kannte,
bedeutete die Tatsache, dass er dem gleichen «Umfeld» angehörte, eine

gewisse Sicherheit, dass es zwischen den zwei Familien keine grossen,
die Grundlagen des Alltagslebens berührenden Unterschiede geben
könnte.

Die Arbeiterfamilien lebten damals aufsehr engem Lebensraum. 87 %

der Einwohner der Budapester Arbeiterviertel verfügten über eine
Einzimmerwohnung18, was mit einer Heirat neue Probleme schuf. Schon die

Abwicklung physischer Tätigkeiten im Alltagsleben erforderte ähnliche
Auffassungen über die Erscheinungen der Welt. Sie bezogen sich aufdie
Beziehungen der Familienmitglieder, bestimmten das sexuelle Verhalten,

beeinflussten die Möglichkeiten und Methoden der Kindererziehung

und begründeten das Fehlen des Zusammenseins der Familie.

Unabhängig davon bedeuteten die lokale Prägung und die damit
gegebenen Einstellungen zugleich eine Art Schutz. Selbst die Gründung
einer neuen Familie, die notwendige (und gesellschaftlich gedeutete)
Beziehung von zwei Familien gefährdete die Aufrechterhaltung und die

Reproduktion des sozialen Raums nicht, indem diese Schicht ihre
persönliche und gesellschaftliche Identität herausbildete und zur Geltung
brachte. Das Wesen der Ehestrategie von Arbeiterfamilien bestand in
der Verteidigung dieses sozialen Raums, des sich daran anschliessenden

gemeinsamen Wissens und Weltbildes, die die der persönlichen und

gesellschaftlichen Identität zugrundeliegende Sicherheit garantierten
und die mit neuen Verhaltensweisen und neuen kulturellen Symbolen
kontrastierten.

Die bürgerlichen Mittelstandsfamilien folgten einer anderen Ehestrategie.

Vor allem gab es kein einheitliches «bürgerliches Modell der Heirat

». Für die Familien des unteren Mittelstandes war die Ehe ein wesentliches

Mittel für gesellschaftlichen Aufstieg. Das Bestreben dieser
Schicht, ihre Kinder mit Vertretern eines höheren gesellschaftlichen Status

zu verheiraten, zog eigenartige Folgen nach sich. In diesen Familien
hatten die Mädchen einen höheren «symbolischen Wert» als diejungen.
Für die Mädchen war die Heirat mit Individuen einer höheren
Gesellschaftsschicht sozusagen Vorschrift, eine «kulturelle Regel». Bei den

Jungen war die Lage anders. Ihnen war es nicht möglich, Mädchen aus
höheren Gesellschaftsschichten zu heiraten.

Das Grundprinzip war hier, dass es den Männern des Mittelstandes



Lebensläufe, Lebenszyklen, Familienmodelle 17.3

mit einem höheren gesellschaftlichen Status «die Ehe nach oben»

erleichterte, für die Männer des unteren Mittelstandes aber unmöglich
machte. Diese Männer konnten nur innerhalb der eigenen Schicht oder
«nach unten» heiraten, d.h. ihrem gesellschaftlichen Status gemäss in

Arbeiterfamilien, ihrer gesellschaftlichen Position nach aber in
mittelständische Familien «einziehen». Daraus ergab sich, dass im unteren
Mittelstand die Mädchen, im oberen Mittelstand dieJungen einen höheren

«symbolischen Wert» erreichten. Eine besondere Bedeutung hatte
die symbolische Grenze, die die Heiratsrichtung - «nach oben», «nach

unten» bzw. im gleichen sozialen Umfeld - für Männer bestimmte.
Hier liegt der wichtigste Punkt in der Deutung der kulturellen Struktur

der Budapester städtischen Gesellschaft der Zwischenkriegszeit. Die
allgemeine Regel bestand darin, dass bei einer Ehe zwischen Individuen
mit unterschiedlichem gesellschaftlichem Status die Verhaltensstile, die
kulturellen Fertigkeiten, die Kommunikationsmittel usw. der Familie mit
höherem gesellschaftlichem Status dominierend geworden sind, was
den Interessen beider Partner diente. Den Familien mit niedrigerem
gesellschaftlichem Status ermöglichte sie die legitime Erreichung einer
höheren gesellschaftlichen Position und Weitergabe an die nächste
Generation. Für die Familie mit dem höheren gesellschaftlichen Status

gefährdete «die Ehe nach unten» die mit dem gesellschaftlichen Status
verbundene Position nicht, d.h. sie wurde nicht als «Ehe nach unten»
angesehen. Für die Männer aus dem Mittelstand dagegen, für die das

kulturelle Muster einer «Ehe nach oben» nicht gegeben war, sah die

Lage anders aus.

In solchen Ehen dominierten nämlich die kulturellen Vorstellungen
des unteren Mittelstandes. Die Ehestrategien wirkten sich aufdie
städtische Kultur (neben anderen Faktoren) so aus, dass sich der Budapester
Mittelstand der 1920er Jahre zunehmend aufspaltete. Die Aufspaltung
bezog sich aber nicht so sehr auf den «objektiven» gesellschaftlichen
Status, sondern eher aufdie «subjektive» gesellschaftliche Position. Der
untere Mittelstand und die oberen Schichten der Arbeiterschaft näherten

sich ohne Zweifel an; die anderen mittelständischen Schichten wollten

kulturelle Muster des Grossbürgertums adaptieren. Umgestaltung
und Bewegung der «kulturellen Blöcke» sind in der Deutung der einzelnen

Familienmodelle gut zu beobachten und zu dokumentieren.
Das verhältnismässig einfachste Familienmodell spielte bei den Arbeitern.

Ohne Übertreibung kann behauptet werden, dass man bei den

Budapester Arbeiterfamilien zu Beginn des Jahrhunderts von einem

eigentlichen Familienleben im bürgerlichen Sinne nur mit Einschränkungen

sprechen kann. Zentrale Figur und integrative Kraft war hier die



174 Peter Niedermüller

Mutter. Die Mutter und Ehefrau arbeitete nur wenig und vor allem nur
vorübergehend ausserhalb des Hauses, im Vergleich zu den unverheirateten

Mädchen, die notwendigerweise und pflichtgemäss ständig
ausserhalb der Familie arbeiteten.1'' Die Mutter war das einzige Mitglied der

Arbeiterfamilie, deren individuelle Achtung in der Familie nicht von
einer Erwerbstätigkeit211, sondern von symbolischer Macht abhing. Sie

überprüfte die individuelle Zeiteinteilung innerhalb der Familie und
versuchte, alles miteinander in Einklang zu bringen.21

Da der Vater den grössten Teil seiner Zeit mit Arbeit und Regeneration

(Schlafen) verbrachte, entschied die Mutter in allen wichtigen Fragen

des Familienlebens und benutzte die formale Autorität des Vaters

zur Durchsetzung ihrer Entschlüsse. In den Arbeiterfamilien besass der
Vater nur eine formale Autorität, weil die tatsächliche Machtposition
sich danach richtete, in welchem Masse die Familienmitglieder zur
finanziellen Sicherung beitrugen. Deshalb war für die Budapester
Arbeiterfamilie die autoritäre Rolle des Vaters, die als Grundprinzip für
bürgerliche Familien angesehen wurde, keineswegs charakteristisch. Allgemein

lässt sich feststellen, dass die tatsächliche Zusammengehörigkeit
und Solidarität der Familienmitglieder in den Arbeiterfamilien wesentlich

geringer war als in den bürgerlichen Familien. Die Familie prägte
den Lebenslauf, die Wertordnung und die Weltanschauung der
heranwachsenden jüngeren Generationen nur insofern, als sie die Werte,
Erwartungen, Normen und Muster der lokalen Gemeinschaft übermittelte.

Hier waren weder die materiellen Bedingungen noch die kulturellen

Traditionen gesichert22; d.h. für die Arbeiterkultur spielte die lokale

Wohngemeinschaft eine wesentlich grössere Rolle als die Familie im

engeren - oder bürgerlichen - Sinne.

Auf bürgerlicher Seite war das « Zuhause » das wichtigste Symbol, das

Heim, das den ganzen Bereich des Alltagslebens umfasste. Das
gesellschaftliche Netz des bürgerlichen Alltagslebens in Budapest bestand aus

konzentrischen Kreisen, deren Mittelpunkt das Heim und die aus Eltern
und Kindern bestehende Familie bildete. Dieser Mittelpunkt war von
den grösseren Kreisen der Verwandten, FVeunde und Bekannten umgeben.

Die Mutter nahm die «Leitung» der Privatsphäre des Alltagslebens
und des Heims eindeutig in die Hände. Das bedeutete Entlastung von
Haushaltsarbeiten und Kindererziehung: Diese Tätigkeiten übernahmen

das zum bürgerlichen Dasein gehörende Personal, die Dienstmägde,

Erzieherinnen, Hauslehrer usw. Handelte es sich um höhere
Schichten in der gesellschaftlichen Hierarchie des Bürgertums, erlangte
die leitende und überwachende Funktion einen immer grösseren
Symbolwert, und die Rollen der «Mutter» und «Ehefrau» werden in immer



Lebensläufe, Lebenszyklen, Familienmodelle 175

grösserem Masse mit symbolischen Bedeutungen und Inhalten
versehen.

Durch die Verstärkung symbolischer Inhalte wurden das Heim, der

Haushalt, die Kindererziehung, die Intimität und die private Lebenssphäre

zu einem eng zusammenhängenden kulturellen Vorstellungskomplex,

der vorwiegend weiblich definiert war. In den bürgerlichen
Mittelstandsfamilien zielte der Sozialisationsprozess der Mädchen

grundsätzlich darauf ab, dass sie sich die Werte und Ideen aneigneten,
die die kulturell-psychologische Grundlage dieser Rolle, der «weiblichen

Sphäre» des Alltagslebens, bildeten. Bei den Jungen war die Lage
ähnlich, ihre Sozialisation richtete sich auf den «bürgerlichen Mann»,
aufden «Vater», der sozusagen die «äussere» Rolle spielte. Die wichtigsten

Elemente bildeten hier das Büro, die Arbeit, das Geschäft, die Politik
usw. Zugleich war die private Sphäre im Hintergrund ein wichtiger
Bestandteil der in den öffentlichen «männlichen» Sphären des Alltagslebens

gespielten Rolle des «Vaters», des «Ehemannes».

Genauer gesagt war das Heim bzw. das den bürgerlichen Werten und
der bürgerlichen Weltanschauung entsprechende Bild des Heims ein

wichtiger, bestimmender Faktor des gesellschaftlichen Prestiges des

Familienoberhauptes. Das Modell der bürgerlichen Familie weist also

eine zweifache Struktur auf: Einerseits gehörte es zur Privatsphäre des

Alltagslebens und symbolisierte bürgerliche Werte wie Reinheit,
Ordnung, Treue, Liebe. Andererseits spielte es - obwohl indirekt - in der

öffentlichen Sphäre des Alltagslebens durch den symbolischen
Ausdruck von Werten wie Pünktlichkeit, Zuverlässigkeit, Wohlstand,
Sicherheit, Vorwärtskommen usw. eine wichtige Rolle. Durch die

Verbindung dieser doppelten Rolle mit der Struktur des Alltagslebens nach
Geschlechtern kam das symbolisch strukturierte Gefüge dieses Lebens
zustande.

Die Trennung der privaten und öffentlichen Sphäre des Alltagslebens
bzw. der zu ihnen gehörenden Rollen war notwendigerweise von einer

symbolischen Zersplitterung der Zeitbetrachtung begleitet. In der

Lebenswelt des Mittelstandes in Budapest waren die an den Beruf
gebundene Arbeitszeit, die an das Heim gebundene Freizeit bzw. die

bedeutungsvollen Zeitpunkte der gesellschaftlichen Rituale klar zu
unterscheiden. Der Ausdruck «gesellschaftliches Ritual» bezieht sich auf
die Tätigkeiten, die in erster Linie auf das «Zelebrieren der
gesellschaftlichen Position» abzielten. Es handelt sich hier um Ereignisse,
in deren Rahmen sich die männlichen und weiblichen Rollen innerhalb

der Familie («Vater», «Mutter» bzw. «Kinder») sowie die öffentliche

und die private Sphäre des Alltagslebens durch symbolische Mit-



176 Peter Niedermüller

tel und für bestimmte Zwecke verschmolzen. Es kam ein komplexes
und auf sehr feinen Unterscheidungen beruhendes System der
gegenseitigen Einladungen und Besuche zustande, das die gesellschaftliche

Position der Familie sehr genau und allgemein verständlich
bestimmte.

Anmerkungen

' Der Aufsatz ist aus einer während mehrerenjahren durchgeführten volkskund
liehen Untersuchung über die Gesellschaft und Kultur von Budapest hervorgegangen.

Sie gründet auf der Analyse von in verschiedenen Gesellschaftsschichten und

-gruppen gesammelten Lebensgeschichten, die hier nicht ausgebreitet werden können.

Einige Gedanken dieses Aulsatzes wurden in meinem Vortrag «Life Cycle and
Family Time: The Urban Family in Modern Hungary» am 3. Kongress der SIEF
(Zürich 1987) vorgetragen.

2 Kurt Back (Ed.): Life Course: Integrative Theories and Exemplary Populations.
Boulder 1908; - Anne Foner/ David Kertzer: Transitions over the Life Course:
Lessons from Age-Set Societies. American Journal of Sociology 83 (1978), 1081-1104; -
Christine Fry (Ed.): Aging in Culluic and Society. New York 1980: - David Kert/.er/
Jennie Keith (Eds.): Age and Anthropological Theory. Ithace 1985; - Martin Kohli
(Hg.): Soziologie des Lebenslaufs. Darmstadt 1978.

3 Glen Elder: History and the Life Course. In: Daniel Bertaux (Ed.): Biography
and Society. Beverly Hills 1981, 78. - Mathilda White Riley: Introduction. In: Aging
from Birth to Death: Interdisciplinari Perspectives. Boulder 1979, 3-13, hier: 4-5.

4 Bernice Neugarten /Joan Moore / |ohn Lowe: Age Norms, Age Constrains and
Adult Socialization. Americanjournal ofSociology 70 (1965), 710-717, hier: 713. -Jennie

Keith /David Kertzer: Introduction. In: D. Kertzer/J. Keith (Eds.)(wie Anm. 2),
19-61, hier: 29-30. -Jürgen Friedrichs / Klaus Kamp: Methodologische Probleme des

Konzeptes «Lebenszyklus». In M. Kohli (Hg.) (wie Anm. 2), 173-189, hier: 176.
1 Bernice Neugarten/Gunhild Hagestadt: Age and the Life Course. In: Robert

Binstock/Ethel Shanas (Eds.): Handbook of Aging and the Social Sciences. New
York 1976, 35-55, hier: 35. -J. Friedrichs/K. Kamp (wie Anm. 2), 173.

6 Martin Kohli: Erwartungen an eine Soziologie des Lebenslaufs. In: M. Kohli
(Hg.) (wie Anm. 2), 9-31, hier: 13-18. - G. Eider (wie Anm. 3), 85.

7 Péter Hanâk: Magyarorszâg tärsadalma a szâzadfordulo idején/Die Gesellschaft

Ungarns um die Jahrhundertwende. In: Magyarorszâg törtenete 1890-1918/
Die Geschichte Ungarns 1890-1918. Budapest 1978, 403-516. - Péter Hanâk: A Kert es

a Mühely/Der Garten und die Werkstatt. Budapest 1988. - Glatz Ferenc: Nemzeti
kultura - kulturâlt nemzet 1867-1987/Die Nationalkultui - Die gebildete Nation
1867-1987. Budapest 1988.

8 Vgl. R Hanäk (wie Anm. 7).
Albert Bergesen: The Cultural Anthropology of Mary Douglas. In: Robert

Wuthnow et al. Cultural Analysis. London 1984, 77-132, hier: 83.
" Vgl. Judit Morvay: Asszonyok a nagycsalâdban/Die Frauen in der Grossfamilie.

Budapest 1956. - Gâbor Zsigmond: Az 1960-70-es évek fordulojânak
csalâdtïpusa/Der Familientyp um die Wende derjahre 1960-70. In: Bodrogi Tibor/
szerk./Varsäny. Budapest 1978, 151-172.

11 Orvar Löfgren: The Sweetness of Home: Class, Culture and Familiy Life in
Sweden. Ethnologia Europaea 14 (1984), 44-46, hier: 44-45.

12 Tamara Hareven: Family Time and Historical Time. In: Michael Mitterauer/
Reinhard Sieder (Hg.): Historische Faniilienforschung. Frankfurt am M. 1982, 64-87,
hier: 67.

13 Tamara Hareven: Family Time and Industrial Time. Journal ofUrban History 1



Lebensläufe, Lebenszyklen, Familienmodelle 177

(1975), 365-389. - Tamara Hareven: Modernization and Family History. Signs 2

(1976), 190-206.
14 Gabor Gyâni: Nrii munka es csalâd Magyarorszâgon 1900-1930/Frauenarbeit

und Familie in Ungarn 1900-1930. Törtenelmi Szemle 30 (1987-88), 366-374.
15 O. Löfgren (wie Anm. 11), 49.
"' T. Hareven (wie Anm. 12), 70.
17 G. Gyâni (wie Anm. 14), 374.
18 Horväth Miklós/szerk./Budapest törtenete, v./Die Geschichte Budapests.

Budapest 1980, 444.
G. Gyâni, (wie Anm. 14), 366.

211

Judit Sas: Eletmód es csalâd / Die Lebensweise und die Familie. Budapest 1976,
35-36.

21 M. Kohli (wie Anm. 2), 15.
22 O. Löfgren (wie Anm. 11), 53.


	Lebensläufe, Lebenszyklus, Familienmodelle : die Herausbildung der modernen städtischen Kultur in Ungarn

