Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 86 (1990)

Heft: 3-4

Artikel: Lebenslaufe, Lebenszyklus, Familienmodelle : die Herausbildung der
modernen stadtischen Kultur in Ungarn

Autor: Niedermdller, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-117735

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-117735
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Lebensliufe, Lebenszyklen, Familienmodelle
Die Herausbildung der modernen stddtischen Kultur
in Ungarn'

Von Peter Niedermiiller

Der Beitrag mochte darstellen, wie die moderne stidtische Kultur im
letzten Drittel des 19. Jahrhunderts in Ungarn - vor allem in Budapest -
zustandegekommen ist und welche Symbolstrukturen in den Jahrzehn-
ten vor dem Zweiten Weltkrieg aufsie einwirkten, um an diesem Beispiel
auch allgemeine Forschungsfragen aufzugreifen.

Die Stadtvolkskunde verfiigt zwar — besonders auf deutschem Sprach-
gebiet - iiber beachtenswerte Traditionen; in den letzten Jahrzehnten
haben sich aber in der volkskundlichen Erforschung der stidtischen Kul-
tur in Europa tiefgreifende Verinderungen vollzogen. Sie stehen in
engem Zusammenhang mit den die Volkskunde (sowie die Kulturan-
thropologie) betreffenden theoretischen und methodologischen Ver-
dnderungen, die die volkskundliche Gegenwartsforschung grundlegend
umgestaltet haben. Nach dem Zweiten Weltkrieg sind stadtvolkskund-
liche Untersuchungen in Mitteleuropa intensiviert worden, was auf
mehrere Griinde zuriickzufiihren ist. Einerseits ist die Untersuchung der
Lebensweise und Kultur der Arbeiterklasse seit dem Anfang der 1950er
Jahre in den mittel- und stidosteuropéischen Lindern zu einer der wich-
tigsten Aufgaben der Sozialwissenschaften geworden. Obwohl diese
Untersuchungen ideologisch stark beeinflusst waren, haben sie wesent-
lich zur volkskundlichen Erforschung der stidtischen Kultur beigetra-
gen. Andererseits ist in den 1960er Jahren in den erwihnten Lindern
— wiederum aus politischen und ideologischen Griinden - die im deut-
schen Sprachgebiet als Gegenwartsvolkskunde bekannte Forschungs-
richtung immer mehr in den Vordergrund gestellt worden, die mit der
Untersuchung der Entwicklung der «sozialistischen Kultur» in den
sozialistischen Ldndern identisch war.

Diese nicht «rein» wissenschaftlichen Untersuchungen haben auch
das Interesse fiir die stddtische Kultur vergrossert. Schliesslich sei ange-
merkt, dass innerfachliche Verinderungen der Volkskunde und Einfliisse
anderer Sozialwissenschaften - vor allem die der Geschichtswissen-
schaft - die Aufmerksamkeit der jiingeren Generation von Ethnologen
notwendigerweise auf die stiddtische Kultur und Lebensweise lenkten.
Trotzdem ist festzustellen, dass die moderne Stadtvolkskunde in den
mittel- und siidosteuropiischen Lindern noch in den Kinderschuhen
steckt. Es ist aber erwdhnenswert, dass diesbeziigliche Forschungen



162 Peter Niedermiiller

ihren politisch-ideologischen Ballast abgeworfen haben und moderne
volkskundliche Untersuchungen immer mehr vorantreiben. Das dussert
sich unter anderem auch darin, dass sich die Forscher immer weniger
mit einer mechanischen Beschreibung von einzelnen Kulturerscheinun-
gen abfinden. Sie versuchen die stidtische Kultur iiber die an verschie-
dene Gesellschaftsgruppen und -schichten gebundenen kulturellen
Bedeutungen und Strategien zu erfassen.

Die Begrifte Lebenslaufund Lebenszyklus scheinen ein Forschungsmit-
tel zu sein, das auf den Problemkreis der stidtischen Kultur ein neues
Licht wirft. Hier wird keine Zusammenfassung dieser Forschungen’
gegeben, es werden nur einige Gesichtspunkte erwihnt, die besonders
bedeutungsvoll sind. Die Konzepte «Lebenslauf» oder «Lebenszyklus»
verfligen nur dann iiber Bedeutung, wenn auch dem Begrift des Lebensal-
ters ein entsprechender Sinn beigemessen wird. Das Lebensalter ldsst
sich in der Wechselwirkung von biologischen, psychologischen und
gesellschaftlichen Vorgingen unterschiedlicher Qualitdt und unter-
schiedlichen Inhalts durchdringen. Fiir die Volkskunde ist natiirlich der
gesellschaftliche Gehalt der wichtigste: Einerseits kniipfen sich in jeder
Gesellschaft an das Lebensalter normative Erwartungen an, die die Stel-
lung des Individuums innerhalb der gesellschaftlichen Struktur bestim-
men; andererseits bilden sie einen - wenn auch nicht den einzigen - Seg-
mentierungsfaktor in verschiedenen gesellschaftlichen Rollen.’

Die Kategorie des Lebenszyklus lisst sich auf den so gefassten Begriff
des Lebensalters, d.h. auf die symbolischen Inhalte, zuriickfithren, mit
denen einzelne Gesellschaften und Gesellschaftsgruppen die mit dem
entsprechenden Lebensalter verkniipften Situationen verbinden. Die
symbolischen Inhalte erfassen die dem Lebensalter entsprechenden
Verhaltensmuster und Rollen sowie den durch ihre Verwirklichung
zustandekommenden gesellschaftlichen Status. Jede Gesellschaft und
jede Gesellschaftsgruppe bildet eine Art Modell der vom Lebensalter
abhingigen Situationen und der damit verbundenen symbolischen
Inhalte heraus.’ Im folgenden werden diese Modelle Lebenszyklen
genannt.

Eine andere grundlegende Eigenschaft des Lebenszyklus ist, dass
diese Modelle in einer allgemein bekannten Reihenfolge aufeinander fol-
gen, so dass die Mitglieder der Gesellschaft iiber einen gemeinsamen
mentalen Plan des Lebenslaufs verfigen. Mit Hilfe dieses mentalen Pla-
nes lassen sich Ablidufe und Konstellationen bestimmter Ereignisse und
Lebenssituationen strukturieren. Diese Tatsache ist eine grundlegende
Bedingung fiir die Kontinuitit des Alltagslebens.” Die Menge der
Lebenszyklen bildet den Lebenslaufals Folge einer bestimmten Reihen-



[.ebensliufe, Lebenszyklen, Familienmodelle 163

folge von Altersrollen. Der Lebenslauf ist also vor allem eine gesellschaft-
liche Konstruktion, ein symbolisches Konzept, das die unterschiedlichen
«Erlebnisfelder» der einzelnen Lebenszyklen zusammenfasst.” Daraus
folgt, dass sowohl der Lebenszyklus als auch der Lebenslauf gesell-
schafts- bzw. gruppenspezifisch geeignete Kategorien sind, um die kul-
turelle Vielfalt der modernen Stadt erfassen zu kénnen.

Die moderne stidtische Gesellschafl:
sozialgeschichtliche Bemerkungen und theoretische Probleme

Die moderne ungarische stidtische Kultur ist mit der allgemeinen
wirtschaftlich-gesellschaftlichen Modernisierung eng verbunden, die im
letzten Drittel des 19. Jahrhunderts einsetzte. Sozialgeschichtliche
Untersuchungen geben ein plastisches Bild iiber die Kapitalisierung,
tiber die Entwicklung von Wirtschaftsleben und Fabrikindustrie, iiber
die neuen Formen von Handel und Finanzwesen und vor allem tber die
Urbanisierung.” Die zu dieser Zeit in ganz Mitteleuropa spielende Urba-
nisierung hat sich in Ungarn um die Jahrhundertwende unter eigentiim-
lichen Umstinden vollzogen.

Die Abwanderung der Dorfbevélkerung in die Stadt war territorial
ungleichmissig. Sie beriihrte ndmlich die Stidte auf dem Lande ent-
weder nicht oder nur wenig; wichtigstes Ziel der neuzeitlichen «Volker-
wanderung» war das im Jahre 1873 zusammengelegte Budapest, das
nicht nur administrativ und politisch, sondern auch wirtschatftlich,
gesellschaftlich und kulturell zum Zentrum von Ungarn geworden war.
Dies war notwendigerweise mit einer verstirkten gesellschaftlichen,
ethnischen und religiosen Schichtung, mit einer raschen und ausgeprig-
ten Umgestaltung der Gesellschaftsstruktur, mit der Herausbildung
neuer gesellschaftlicher Gruppen, Schichten und Klassen verbunden.

Hier kann die Struktur dieser stiddtischen Gesellschaft nicht einge-
hend beschrieben und analysiert werden, doch dringen sich einige klei-
nere sozialgeschichtliche Bemerkungen auf. Die gesellschaftliche Struk-
tur von Budapest wies um die Jahrhundertwende (bzw. in den ersten
Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts) eine dreifache Gliederung auf. Zwi-
schen der verhiltnismissig kleinen Elite an der Spitze der gesellschaftli-
chen Hierarchie, dem Grossbiirgertum und der sich vergrissernden
Arbeiterschaft befand sich der Mittelstand, diese breiteste, am stirksten
gegliederte und in vieler Hinsicht vielleicht dominante Schicht der stiad-
tischen Gesellschaft. Dieser gesellschaftlichen Triade folgte aber die kul-
turelle Gliederung nicht oder nur teilweise. Das bedeutet, dass die



164 Peter Niedermiiller

gesellschaftliche Zugehorigkeit nicht unbedingt der kulturellen Zuge-
horigkeit entsprach; die <kulturellen Blocke» der stidtischen Kultur
folgten den Grenzen der gesellschaftlichen Schichten nicht zwangsliu-
fig. Ein wichtiger Grund dafiir ist in der ethnischen und religitsen
Zusammensetzung der Bevolkerung zu suchen. In der gesellschaftlichen
Entwicklung von Budapest spielte nimlich das Biirgertum deutscher
bzw. jiidischer Herkunft eine besondere Rolle.

Diese Eigentiimlichkeit der ungarischen Stadtentwicklung hat
«ungewoOhnliche» kulturelle Modelle und Strategien hervorgebracht.
Um sie und das kulturelle Verhalten der Stadtbevilkerung besser verste-
hen zu konnen, muss eine wichtige — und empirisch nachweisbare -
Unterscheidung zwischen gesellschaftlichem S7azus und gesellschaftli-
cher Position getroffen werden.” Der erste Begrift bezeichnet die objek-
tive gesellschaftliche Stellung des Individuums oder der Gruppe, die
ihm /ihr durch seine /ihre Stelle und Rolle in der wirtschaftlichen
Struktur der Gesellschaft zuteil ist. Bei den einzelnen Klassen oder
Schichten der stidtischen Gesellschaft brachte der so interpretierte
Begrift des gesellschaftlichen Status verhiltnimissig homogene und
geschlossene Typen der gesellschaftlichen Struktur zustande.

Das bedeutete, dass der erreichte oder erreichbare Status mit den fiir
die grosse Mehrheit geltenden kulturellen Mustern und Strategien ver-
bunden war. In den geschlossenen Gesellschaftsgruppen, in denen die
Interaktionen zwischen Individuen hiufig sind und das Interaktionsnetz
dichtist bzw. das gemeinsame Wissen der Gruppe aufallgemein bekann-
ten Tatsachen und Prinzipien beruht, driicken sich Identifikation mit der
Gruppe und Gruppenzugehorigkeit im Ferhalten aus; hier ist es nur
beschriinkt notwendig, Zusammengehorigkeit und Identitit durch
kodifizierte Sprache und Riten zu artikulieren.’

Im Falle von Budapest sind das Grossbiirgertum als gesellschaftliche
Elite und zum Teil die Arbeiterschaft oder dasjiidische Biirgertum inner-
halb des Mittelstandes als solche geschlossene gesellschaftliche Gebilde
anzusehen. Zugleich entsprach aber die durch den gesellschaftlichen
Status bestimmte soziale Stellung den anderen Gruppen des Mittelstan-
des nicht. Zur Bezeichnung dieser Tatsache dient die Kategorie der
gesellschaftlichen Position. Sie verweist auf die gesellschaftliche Stellung,
die das Individuum und die Gruppe - unabhingig von ihrem gesell-
schaftlichen Status - als ihren eigenen sozialen Status anerkennen; sie
hingt vor allem von den Traditionen, von Prestige und den je gewihlten
kulturellen Strategien ab. Da der grosste Teil des Mittelstandes in
Ungarn keine geschlossene Gesellschaftsgruppe bildete und die Schich-
ten des Mittelstandes nur lose verbunden waren (bzw. eine voneinander



Lebensliufe, Lebenszyklen, Familienmodelle 165

im Inhalt und Charakter abweichende Aktivitit ausiibten), wurde es not-
wendig, bestimmte kulturelle Symbole und das komplexe System der
kulturellen Konzeptionen zu entwickeln. In Budapest hat sich dieser
Prozess in den Jahrzehnten um die Jahrhundertwende vollzogen.

Anders gesagt: Im Laufe der Herausbildung der «modernen stidti-
schen Kultur» sind in Budapest eigene, spezifische kulturelle Strategien,
Symbole und besondere kulturelle Fertigkeiten der unterschiedlichen
gesellschaftlichen Klassen, Schichten und Gruppen zustandegekom-
men. Wihrenddessen bemiihte sich besonders der Mittelstand, ein kul-
turelles «Kapital» zu entwickeln und kulturelle Vorstellungen und Sym-
bole zu konstruieren, tiber die er seine gesellschaftliche Position legiti-
mieren und seinen objektiven gesellschaftlichen Status in den Hinter-
grund dringen oder verstecken konnte. Darin dussert sich das aus volks-
kundlicher Sicht vielleicht wichtigste Moment der ungarischen - und
zugleich mitteleuropdischen - Urbanisierung: Die gesellschaftliche
Identitit konstruiert und dussert sich mittels zweier Strategien, nimlich
in der sowohl durch den gesellschaftlichen Status als auch durch die
gesellschaftliche Position bestimmten Identitit.

Die Frage stellt sich, wie und in welcher Hinsicht dieser gesellschaft-
lich-kulturelle Vorgang volkskundlich zu erfassen ist, was hier nicht in
aller Breite ausgefiihrt werden kann. Im weiteren wird angestrebt, nur
eine der wichtigsten Ausserungen in der Entwicklung der modernen
ungarischen Stadtkultur, ndmlich die Herausbildung der verschiedenen
Familienmodelle sowie die Wechselwirkungen zwischen den Familien-
und Gesellschaftsrollen und den individuellen Lebenszyklen und
Lebensldufen, zu interpretieren.

Die Untersuchung der Bauernfamilie und ihres Haushaltes war ein
beliebtes Thema der traditionellen volkskundlichen Forschung in
Ungarn." Dieser Familientyp wurde vor allem als eine bestimmte wirt-
schaftliche Funktionen erfiillende Struktureinheit dargestellt. Dagegen
hat die stddtisch-biirgerliche Kultur u.a. eine gemeinsame Grundlage fiir
die voneinander stark abweichenden Familienmodelle, die emotionelle
Zusammengehorigkeit der Familie bzw. der Familienmitglieder,
geschaffen. Das bedeutet nicht, dass die Mitglieder von Bauernfamilien
keine emotionalen Beziehung zueinander hatten, sie waren aber zweifel-
los Sozialgebilde auf wirtschaftlicher Grundlage. Noch wichtiger wird,
dass - wenigstens in der ungarischen Sozialgeschichte - die sich seit der
zweiten Hilfte des 19.Jahrhunderts allmihlich herausbildende Biirgerfa-
milie die emotionale Grundlage der Familienzusammengehdorigkeit als
erste mit symbolischen Mitteln ausdriickte und darstellte." Diese grundle-
gend neue Auffassung der Familie durchdrang die ganze ungarische



166 Peter Niedermiiller

stadtische Gesellschaft, und unabhingig von den Unterschieden in den
Familienmodellen erschien sie als kulturelle Metapher oder als Symbol
von Familie und Heim in der ungarischen stidtischen Gesellschaft zu
Beginn des 20. Jahrhunderts.

Diese gemeinsame Eigenschaft der verschiedenen stidtischen Fami-
lienmodelle verfiigt aber nur im Gegensatz zur Bauernfamilie iiber eine
besondere Bedeutung. Wird nidmlich die Kategorie der «stidtischen
Familie» niher untersucht, fallen eher Unterschiede als Ahnlichkeiten
auf. Die emotionale Zusammengehorigkeit der Familien realisierte sich
in den einzelnen Gesellschaftsschichten aufunterschiedliche Weise. Die
Ursache ist im Wesen des obenerwiihnten objektiven gesellschaftlichen
Status zu suchen. Der gesellschaftliche Status bestimmte nimlich die
Familienlebenszyklen der einzelnen Schichten und Gruppen, d.h. die fiir
die verschiedenen Familienstrukturen charakteristische Familienzert
(family time), die auch die individuellen Lebenszyklen prigte. Tamara
Haveren hat die Wichtigkeit der erwihnten Zusammenhinge nach-
driicklich betont: «Die Synchronisation der verschiedenen Uhren, die
sowohl den Lebensverlauf des einzelnen als auch der gesamten Familie
und schliesslich den Verlauf des gesellschaftlichen Wandels bestimmen,
ist eines der faszinierendsten Probleme der Geschichtswissenschaft.»"

Die verschiedenen Schichten und Gruppen der sich modernisieren-
den ungarischen stiddtischen Gesellschaft versuchten, «die verschiede-
nen Uhren» auf sehr unterschiedliche Weise zu synchronisieren. Der
gesellschaftliche Status, d.h. die in der wirtschaftlichen Struktur und
Arbeitsteilung eingenommene Stellung, hat die Kategorien der gesel/-
schaftlichen Zeit (social time) und der industriellen Zeit (industrial time) flir
die gegebene Schicht oder Gruppe zum vornherein bestimmt. Die
Modernisierung der Wirtschaft, die Herausbildung einer neuen Berufs-
struktur und die Moglichkeit einer beruflichen Mobilitét erforderten von
den Stadtbewohnern ein neues wirtschaftliches, soziales und kulturelles
Verhalten, das von den erwiihnten Zeitkategorien abhingt.” Der grup-
penspezifische Inhalt der gesellschaftlichen und / oder industriellen Zeit
hat zu unterschiedlichen Familien- und individuellen Lebenszyklen
geflihrt. Kindheit, Griindung einer Familie, Geburt usw. hingen also
nicht nur von individuellen Vorsitzen und Familienentschliissen ab, son-
dern sie folgten in grossem Masse aus der Zeitbetrachtung eines breite-
ren gesellschaftlichen Kontexts, d.h. aus der modernen stidtischen

Gesellschaft.



Lebensliufe, Lebenszyklen, Familienmodelle 167
Kindhett und Sozialisation als kulturelle Konzepte

Das beste Beispiel fiir das bisher Gesagte liefern die unterschiedlichen
zeitlichen Dimensionen und Inhalte der Kindheit. Die Unterschiede sind
in der Gegeniiberstellung von Arbeiter- und Mittelstandsfamilien beson-
ders gut zu beobachten. In der Mittelstandsfamilie bedeuteten 2 bis 3
Kinder die allgemeine Norm, wiihrend in der Arbeiterfamilie oft 5 bis 10
Kinder erzogen wurden. Diese Angaben verweisen auf wesentliche
Unterschiede: Die Mittelstandsfamilien wollten niimlich auch durch die
Begrenzung der Kinderzahl die finanziellen Grundlagen der biirgerli-
chen Lebensform sichern, wiihrend die schlechter gestellten Arbeiterfa-
milien — mindestens in einer bestimmten Periode - von solchen Méglich-
keiten keinen Gebrauch machen konnten.

Ausserdem war Sexualitit in den Mittelstandsfamilien durch die
Regulierung der Kinderzahl nicht ausschliesslich an die Erhaltung der
Familie gebunden, sondern hatte auch ihre «selbstindigen», «freien»
Gebiete. (Die Institutionalisierung der Prostitution zu Beginn des
20.Jahrhunderts in Budapest bzw. ihre Verbundenheit mit der Lebens-
weise bestimmter Gruppen des Mittelstandes scheinen diese Tatsache
zu begriinden.) Es ist sicher, dass die Begrenzung der Kinderzahl in den
Mittelstandsfamilien in ihrer Abgrenzung von der Arbeiterschaft wich-
tige Symbolfunktionen erfiillte. Die hohe Kinderzahl der Arbeiterfami-
lien wurde als Ausserung eines bestimmten «Primitivismus» angesehen,
dem biirgerliche Familien ihre 2 bis 3 Kinder entgegenstellten. Die sym-
bolische Bedeutung der Kinderzahl ist offensichtlich, zeigt sich doch,
dass die Kinderzahl seit den 1920er Jahren auch in oberen Schichten der
Arbeiterfamilien stark zu sinken begann. Diese Gruppe versuchte eben-
falls, sich an die kulturellen Muster des biirgerlichen Mittelstandes anzu-
schliessen.™

Die Vorstellungen von Arbeiter- und Mittelstandsfamilien tiber Kind-
heit lassen sich weiter vergleichen. Fiir die Arbeiterkinder ging die Kind-
heit im engeren Sinne - von der sozialen und wirtschaftlichen Lage der
Familie abhiingend - im Alter von zehn bis vierzehn Jahren zu Ende. Die
Kindheit dauerte bis zu dem Zeitpunkt, da die Heranwachsenden sich an
der «Familienwirtschaft» beteiligen mussten. In einem eigentlichen
Ubergangszyklus bis zum Alter von 16 bis 18 Jahren wurde die kirper-
liche Arbeit zu einem mehr und mehr dominierenden Element der
Kinder und Jugendlichen. Sie nahmen mit den unterschiedlichsten
saisonalen oder stindigen, aber keine Qualifikation voraussetzenden
Arbeiten an der Verbesserung der finanziellen Lage der Familie teil.
Das primire und zugleich notwendige Ziel der Sozialisation in Arbei-



168 Peter Niedermiiller

terfamilien war die frithe Einfiihrung der Kinder in die Arbeitswelt.

Zugleich existierte aber in dieser Ubergangsphase neben der Arbeit
auch eine spezielle Form der Freizeit. Da die Kinder eher Gelegenheits-
arbeit oder Saisonarbeit verrichteten, waren sie nicht den ganzen Tag
oder nicht jeden Tag beschiftigt. Die so entstandene «Freizeit» diente
auch der Suche nach weiteren Arbeitsmoglichkeiten. Die Arbeiterkin-
der durchstreiften in kleineren oder grosseren Gruppen oft die ganze
Stadt, um Arbeit zu finden. Andererseits hat ebendiese «Freizeit»
ermoglicht, dass diese Kinder - vom Anfang des 20. Jahrhunderts an -
den Sport, vor allem Fussball und Boxen, als die vielleicht einzige Mog-
lichkeit des gesellschaftlichen Aufstiegs und der Sicherung eines verhilt-
nismissigen Wohlstands entdeckten.

Deshalb erlangte der Wettbewerbssport — besonders fiir die Jungen -
eine immer grossere Bedeutung. Dieser Vorgang dauerte so lange, bis
der Sport aus der Kategorie der «Freizeit» in die der Arbeitszeit {iber-
ging. So ist jene Gruppe von Arbeiterjungen zustandegekommen, fiir die
der Sport die tatsdchliche Arbeit mit Statusgewinn und 6konomischer
Sicherheit bedeutete. Welchen Weg sie auch immer wiihlten, die Arbei-
terkinder im Alter von 10 bis 14 Jahren haben an der Sicherung und
Reproduktion der wirtschaftlichen Grundlage der Familie teilgenom-
men.

In den biirgerlichen Familien des Mittelstandes war die Lage wesent-
lich anders. Die Kindheit war linger und bestand deshalb aus mehreren
Lebensphasen. Die Grenzen dieser Lebensphasen wurden oft durch
kleine, aber symbolstarke Riten festgesetzt. Wichtige Wendepunkte
waren Beginn und Abschluss der Grundschule und noch mehr der Mit-
telschule. Das Abitur bedeutete mit den sich daran anschliessenden,
genau ausgearbeiteten familiiren und gesellschaftlichen Riten - hierzu
gehorten z.B. die offene und 6ffentliche «Vorbereitung» auf die Ehe bei
den Midchen, das «Recht» auf sexuelle Betitigung, die Sexualitit als
Anerkennung der Minnlichkeit, die Gewohnheit des Rauchens, des
Alkoholtrinkens usw. bei den Jungen - das Ende von Kindheit und
Jugendzeit.

Ein wichtiges symbolhaftes Zeichen der Alterszugehorigkeit von Mit-
telstandskindern war auch die Kleidung: das «Kleid fiir erwachsene
Midchen» bzw. die lange Hose bei den Jungen nach dem 14. Lebensjahr.
Aus diesen Beispielen ist ersichtlich, dass die in den Mittelstandsfamilien
herausgebildete Vorstellung von Kindheit von jener der Arbeiterfamilien
nicht nur darin abwich, dass sie hinsichtlich der kiirzeren Lebensperio-
den differenzierter war, sondern diese geschlechtsspezifisch auch unter-
schiedlich akzentuierte. Die fiir die biirgerlichen Familien charakteri-



Lebensliufe, Lebenszyklen, Familienmodelle 169

stische Diskrepanz - fiir die Minner den Lebenslauf des Aomo economicus,
fiir die Frauen aber den der femina domestica® - wurzelt in dieser Zweitei-
lung des Sozialisationsprozesses. Sie bot zugleich die symbolischen Mit-
tel, sich von der beziiglich Sozialstatus nahestehenden Schicht der hoch-
qualifizierten Arbeiter abzugrenzen.

Die wichtigste Aufgabe der Kindheit bzw. der Jugendzeit war natiir-
lich bei beiden Geschlechtern die Vorbereitung auf eine erfolgreiche
biirgerliche Lebensweise. Ihr Wesen und Endergebnis bestand in einer
mit einem Diplom abgeschlossenen Ausbildung (Arzt, Rechtsanwalt,
Bankkaufmann, Lehrer usw.) bzw. in der Aneignung bestimmter «biir-
gerlicher» Fihigkeiten und Fertigkeiten. Der Aneignung des Wissens
diente das institutionalisierte Schulsystem, und der Aneignung des ande-
ren Ziels diente die «Privatisierung>» der Erziehung bzw. die Teilnahme
am Leben der biirgerlichen Familie. Wichtige Elemente des mittelstidn-
dischen Sozialisationsprozesses waren das ausserschulische Sprach-und
Musikstudium, die Tanz- und Etikettstunden usw. Durch die Aneignung
solcher Fihigkeiten und Fertigkeiten hat der Mittelstand seine - «nach
unten» als symbolische gesellschaftliche Grenze funktionierende -
Uberzeugung verstirkt und reproduziert, die Wissen und geistige Arbeit
als hochwertig und Geistesbildung als einen der wichtigsten menschli-
chen Werte betrachtete.

Das bedeutete natiirlich nicht, dass das Bildungsniveau des ungari-
schen Mittelstandes der Zwischenkriegszeit besonders hoch oder
gleichmissig gewesen wire. Wissen und geistige Fihigkeiten bildeten
ein sehr wichtiges symbolisches Mittel bei der gesellschaftlichen Status-
zuweisung, und als solche wurden sie von den verschiedenen Schichten
und Gruppen des Mittelstandes in der Darstellung ihrer eigenen gesell-
schaftlichen Position in unterschiedlichem Masse <«ausgenutzt».
Bestimmte Gruppen der Juden des Mittelstandes meinten z.B., der tat-
sichliche Besitz und der starke symbolische Ausdruck der so aufgefass-
ten «biirgerlichen Werte» kénnten gegen die in Ungarn periodisch auf-
lebende gesellschaftliche Diskriminierung und gegen den spiteren poli-
tischen Antisemitismus als eine Art Schutz funktionieren. Als Gegenbei-
spiel wiren einige Gruppen des unteren Mittelstandes zu erwihnen, die
solche «biirgerlichen Werte» zwar nicht besassen, ihre Identifikation mit
diesen Werten aber durch symbolische Mittel immer wieder zum Aus-
druck brachten.

Im Zusammenhang mit der kulturellen Vorstellung der Kindheit darf
eine grundlegende Eigenschaft nicht vergessen werden: die Funktion
der Kinder in der Familie. Vereinfacht wire festzustellen, dass die Kinder
in den Arbeiterfamilien vor allem praktische Funktionen erfiillten. Die



170 Peter Niedermiiller

grosse Kinderzahl gefihrdete einerseits die finanzielle Sicherheit der
Familie, andererseits aber haben die Kinder auch zum Lebensunterhalt
der Familie beigetragen, d.h. die beiden Faktoren brachten ein gewisses
Gleichgewicht zustande.

Demgegeniiber waren die grundlegenden Rollen und Funktionen der
Kinder in Mittelstandsfamilien - aus der Sicht der Familie — mit der
reprasentativen Sphire der Gesellschaft verbunden. Die Kinder waren
gleichsam Symbole des auf Emotionen beruhenden biirgerlichen Fami-
lienideals; sie driickten Zusammengehdorigkeit, Ausgeglichenheit, Kon-
tinuitdt und Familiengliick aus. Ausgewihlte Riten des stidtischen Mit-
telstandes zeigten dies, so z.B. der Spaziergang der Familie am Sonntag-
nachmittag, wo es zu Begegnungen mit anderen Familien in gesell-
schaftlich dhnlicher Position kam. Eine dhnliche Funktion erfiillten auch
die gegenseitigen Familienbesuche sowie Familien- und Freundesteiern.
Dabei spielten die Kinder eine wichtige Rolle, indem sie auf diesen klei-
nen Bithnen der gesellschaftlichen Offentlichkeit mit ihrem richtigen
Benehmen beweisen konnten, dass die Familie das symbolische Kapital
einer biirgerlichen Mittelstandsexistenz besass.

Die eben skizzierten Strukturunterschiede sind mit der Gegeniiber-
stellung kultureller Realititen und Ideen entsprechend charakterisier-
bar. Die Sozialisation der Arbeiterkinder wurzelt im Alltagsleben, dessen
Realitiit der primire Schauplatz des Sozialisationsprozesses war. In die-
ser Sozialisation gab es keine Vermittlungssphiren zwischen der gesell-
schaftlichen Wirklichkeit und dem Sozialisationsprozess. Die Sozialisa-
tion von Mittelstandskindern beruhte dagegen auf ausgewihlten Wer-
ten und Ideen: Die Strategie zielte nicht auf die Aneignung von Alltags-
wirklichkeit, sondern auf wichtige Ideen und Werte der biirgerlichen
Mittelstandsexistenz ab. Sie wurden {iber eine symbolische Sphire
vermittelt, deren Wahrnehmung und Aneignung die richtigen Ziele des
Sozialisationsvorganges bildeten. Die Unterschiede der zwei Sozialisa-
tionsmodelle beschrinken sich nicht auf die Kindheit, sie bestim-
men auch den weiteren Lebenslauf von Individuen und Gesellschafts-

gruppen.

Die Struktur der Lebenszyklen: Familienmodelle und -rollen

Hinsichtlich des individuellen Lebens, der Familienstruktur und der
Familienzeit gilt jener Moment als kritisch, wo ein (jiingeres) Familien-
mitglied seine bisherige Rolle wechselt und heiratet. Eine grundlegende
Funktion der Familie besteht nimlich darin, dass sie die individuellen



Lebensliufe, Lebenszyklen, Familienmodelle 171

Lebenszyklen ihrer Mitglieder aufeinander abstimmt. Wenn jemand die
bestehende Ordnung «verindert», betrifft dies die ganze Familienstruk-
tur und wirkt sich auf das Netz der Familienrollen und die individuellen
Lebenszyklen der anderen Familienmitglieder aus. Deshalb darf die Hei-
rat nicht nur als individuelles Ereignis angesehen werden, vor allem weil
die Ehe eine enge und gesellschaftlich wichtige Verbindung von zwei
verschiedenen Familien bedeutet. Ausserdem: « Die Zugehorigkeit zu
mehreren Familiengemeinschaften versetzt ein Individuum in verschie-
dene, einander iiberschneidende, zeitweise kollidierende Rollen, die sich
im Laufe des Lebenszyklus stindig verindern.»"

Diese Faktoren wurden im Alltagsdenken natiirlich nicht so aus-
gedriickt, aber man kann feststellen, dass die Heiratsstrategien der ver-
schiedenen Gesellschaftsschichten zu Beginn des Jahrhunderts in Buda-
pest nach diesen Gesichtspunkten «ausgearbeitet» wurden, wie ein Blick
auf die iiblichen Heiratsregeln im Vergleich aufzeigt. Fiir die Mehrheit
der Arbeiterfamilien lautete die wichtigste Regel des Heiratens, dass der
Partner aus dem gleichen «Kreis» stammen sollte. Diese Vorstellung
bezog sich aber nicht in erster Linie auf den gleichen gesellschaftlichen
Status, aufdie gleiche finanzielle Lage. Viel wichtiger war die Forderung,
dass die Ehepartner aus dem gleichen Ort, aus der mehr oder weniger
gleichen Gemeinschaft kamen. Das konnte das gleiche Stadtviertel, viel
mehr aber das gleiche Wohnviertel, vielleicht der gleiche Wohnblock
oder die gleiche Strasse sein.

Besonders in den ersten Jahrzehnten unseres Jahrhunderts kam es sel-
ten vor, dass sich junge Leute aus entfernt liegenden Arbeitervierteln
Budapests (z.B. aus Angyalfold, K6bdanya oder Csepel) verheirateten.
Obwohl dieses Prinzip nicht ausschliesslich zur Geltung kam, kénnen
die Regeln des Heiratens der Arbeiterfamilien mit Recht als lokale Endo-
gamie charakterisiert werden. Die auffallendsten Ausnahmen bilden
jene Fille, in denen bei Budapester biirgerlichen Familien als Hausmagd
dienende Dorfmidchen Jungen aus Arbeiterfamilien heirateten, wobei
sich solche Familien weniger an den Werten der Arbeiterschaft, sondern
an jenen des unteren Mittelstandes orientierten."

Die lokale Endogamie hatte mehrere Vorteile fiir die miteinander
durch Ehe verbundenen Familien. Der wichtigste davon scheint eine Art
Sicherhert zu sein. Die Tatsache, dass die kiinftigen Eheleute aus der glei-
chen Umgebung stammten, bedeutete, dass nicht nur sie, sondern auch
ihre Eltern und Verwandten einander kannten und bereits gemeinsame
Freunde haben konnten. Uber personliche Beziehungen hinaus garan-
tierte aber das vertraute Herkunftsgebiet fiir beide Familien gleiche oder
dhnliche Lebenswelten.



172 Peter Niedermiiller

Vor dem Zweiten Weltkrieg war die gesellschaftliche und lokale
Segregation in Budapest sehr stark. Besonders charakteristisch dafiir
waren die grossen Arbeiterviertel am Rande der Stadt. Wenn jemand
z.B. in K6§banya wohnte und seine Familie den kiinftigen Ehepartner
oder dessen Familie und Verwandtschaft personlich nicht kannte,
bedeutete die Tatsache, dass er dem gleichen «Umfeld» angehorte, eine
gewisse Sicherheit, dass es zwischen den zwei Familien keine grossen,
die Grundlagen des Alltagslebens berithrenden Unterschiede geben
konnte.

Die Arbeiterfamilien lebten damals auf sehr engem Lebensraum. 87 %
der Einwohner der Budapester Arbeiterviertel verfligten iiber eine Ein-
zimmerwohnung', was mit einer Heirat neue Probleme schuf. Schon die
Abwicklung physischer Titigkeiten im Alltagsleben erforderte dhnliche
Auftassungen tiber die Erscheinungen der Welt. Sie bezogen sich auf die
Beziehungen der Familienmitglieder, bestimmten das sexuelle Verhal-
ten, beeinflussten die Moglichkeiten und Methoden der Kindererzie-
hung und begriindeten das Fehlen des Zusammenseins der Familie.
Unabhiingig davon bedeuteten die lokale Prigung und die damit gege-
benen Einstellungen zugleich eine Art Schutz. Selbst die Griindung
einer neuen Familie, die notwendige (und gesellschaftlich gedeutete)
Beziehung von zwei Familien gefihrdete die Aufrechterhaltung und die
Reproduktion des sozialen Raums nicht, indem diese Schicht ihre per-
sonliche und gesellschaftliche Identitdt herausbildete und zur Geltung
brachte. Das Wesen der Ehestrategie von Arbeiterfamilien bestand in
der Verteidigung dieses sozialen Raums, des sich daran anschliessenden
gemeinsamen Wissens und Weltbildes, die die der personlichen und
gesellschaftlichen Identitit zugrundeliegende Sicherfeit garantierten
und die mit neuen Verhaltensweisen und neuen kulturellen Symbolen
kontrastierten.

Die biirgerlichen Mittelstandstamilien folgten einer anderen Ehestra-
tegie. Vor allem gab es kein einheitliches «biirgerliches Modell der Hei-
rat». Fiir die Familien des unteren Mittelstandes war die Ehe ein wesent-
liches Mittel fiir gesellschaftlichen Aufstieg. Das Bestreben dieser
Schicht, ihre Kinder mit Vertretern eines héheren gesellschaftlichen Sta-
tus zu verheiraten, zog eigenartige Folgen nach sich. In diesen Familien
hatten die Mddchen einen héheren «symbolischen Wert» als die Jungen.
Fiir die Madchen war die Heirat mit Individuen einer héheren Gesell-
schaftsschicht sozusagen Vorschrift, eine «kulturelle Regel». Bei den
Jungen war die Lage anders. Ihnen war es nicht moglich, Mddchen aus
hoheren Gesellschaftsschichten zu heiraten.

Das Grundprinzip war hier, dass es den Ménnern des Mittelstandes



Lebensliufe, Lebenszyklen, Familienmodelle 173

mit einem hoheren gesellschaftlichen Status «die Ehe nach oben»
erleichterte, flir die Midnner des unteren Mittelstandes aber unmoglich
machte. Diese Midnner konnten nur innerhalb der eigenen Schicht oder
«nach unten» heiraten, d.h. ihrem gesellschaftlichen Status gemiss in
Arbeiterfamilien, ihrer gesellschaftlichen Position nach aber in mittel-
stindische Familien «einziehen». Daraus ergab sich, dass im unteren
Mittelstand die Mddchen, im oberen Mittelstand die Jungen einen héhe-
ren «symbolischen Wert» erreichten. Eine besondere Bedeutung hatte
die symbolische Grenze, die die Heiratsrichtung - «<nach oben», «<nach
unten» bzw. im gleichen sozialen Umfeld - fiir Midnner bestimmte.

Hier liegt der wichtigste Punkt in der Deutung der kulturellen Struktur
der Budapester stiadtischen Gesellschaft der Zwischenkriegszeit. Die all-
gemeine Regel bestand darin, dass bei einer Ehe zwischen Individuen
mit unterschiedlichem gesellschaftlichem Status die Verhaltensstile, die
kulturellen Fertigkeiten, die Kommunikationsmittel usw. der Familie mit
hoherem gesellschaftlichem Status dominierend geworden sind, was
den Interessen beider Partner diente. Den Familien mit niedrigerem
gesellschaftlichem Status ermoglichte sie die legitime Erreichung einer
hoheren gesellschaftlichen Position und Weitergabe an die nichste
Generation. Fiir die Familie mit dem hoéheren gesellschaftlichen Status
gefihrdete «die Ehe nach unten» die mit dem gesellschaftlichen Status
verbundene Position nicht, d.h. sie wurde nicht als «Ehe nach unten»
angesehen. Fiir die Minner aus dem Mittelstand dagegen, fiir die das
kulturelle Muster einer «Ehe nach oben» nicht gegeben war, sah die
Lage anders aus.

In solchen Ehen dominierten namlich die kulturellen Vorstellungen
des unteren Mittelstandes. Die Ehestrategien wirkten sich auf die stdd-
tische Kultur (neben anderen Faktoren) so aus, dass sich der Budapester
Mittelstand der 1920er Jahre zunehmend aufspaltete. Die Aufspaltung
bezog sich aber nicht so sehr auf den «objektiven» gesellschaftlichen
Status, sondern eher auf die «subjektive» gesellschaftliche Position. Der
untere Mittelstand und die oberen Schichten der Arbeiterschaft niher-
ten sich ohne Zweifel an; die anderen mittelstindischen Schichten woll-
ten kulturelle Muster des Grossbiirgertums adaptieren. Umgestaltung
und Bewegung der «kulturellen Blocke» sind in der Deutung der einzel-
nen Familienmodelle gut zu beobachten und zu dokumentieren.

Das verhiltnismissig einfachste Familienmodell spielte bei den Arbei-
tern. Ohne Ubertreibung kann behauptet werden, dass man bei den
Budapester Arbeiterfamilien zu Beginn des Jahrhunderts von einem
eigentlichen Familienleben im biirgerlichen Sinne nur mit Einschrin-
kungen sprechen kann. Zentrale Figur und integrative Kraft war hier die



174 Peter Niedermiiller

Mutter. Die Mutter und Ehefrau arbeitete nur wenig und vor allem nur
voriibergehend ausserhalb des Hauses, im Vergleich zu den unverheira-
teten Midchen, die notwendigerweise und pflichtgemiss stindig aus-
serhalb der Familie arbeiteten.” Die Mutter war das einzige Mitglied der
Arbeiterfamilie, deren individuelle Achtung in der Familie nicht von
einer Erwerbstitigkeit®, sondern von symbolischer Macht abhing. Sie
tiberpriifte die individuelle Zeiteinteilung innerhalb der Familie und ver-
suchte, alles miteinander in Einklang zu bringen.”

Da der Vater den grossten Teil seiner Zeit mit Arbeit und Regenera-
tion (Schlafen) verbrachte, entschied die Mutter in allen wichtigen Fra-
gen des Familienlebens und benutzte die formale Autoritit des Vaters
zur Durchsetzung ihrer Entschliisse. In den Arbeiterfamilien besass der
Vater nur eine formale Autoritit, weil die tatsichliche Machtposition
sich danach richtete, in welchem Masse die Familienmitglieder zur
finanziellen Sicherung beitrugen. Deshalb war fiir die Budapester Arbei-
terfamilie die autoritire Rolle des Vaters, die als Grundprinzip fiir biir-
gerliche Familien angesehen wurde, keineswegs charakteristisch. Allge-
mein lisst sich feststellen, dass die tatsichliche Zusammengehorigkeit
und Solidaritit der Familienmitglieder in den Arbeiterfamilien wesent-
lich geringer war als in den biirgerlichen Familien. Die Familie prigte
den Lebenslauf, die Wertordnung und die Weltanschauung der her-
anwachsenden jlingeren Generationen nur insofern, als sie die Werte,
Erwartungen, Normen und Muster der lokalen Gemeinschaft ibermit-
telte. Hier waren weder die materiellen Bedingungen noch die kulturel-
len Traditionen gesichert™; d.h. fiir die Arbeiterkultur spielte die lokale
Wohngemeinschaft eine wesentlich griossere Rolle als die Familie im
engeren — oder biirgerlichen - Sinne.

Auf biirgerlicher Seite war das «Zuhause » das wichtigste Symbol, das
Heim, das den ganzen Bereich des Alltagslebens umfasste. Das gesell-
schaftliche Netz des biirgerlichen Alltagslebens in Budapest bestand aus
konzentrischen Kreisen, deren Mittelpunkt das Heim und die aus Eltern
und Kindern bestehende Familie bildete. Dieser Mittelpunkt war von
den grosseren Kreisen der Verwandten, Freunde und Bekannten umge-
ben. Die Mutter nahm die «Leitung» der Privatsphire des Alltagslebens
und des Heims eindeutig in die Hinde. Das bedeutete Entlastung von
Haushaltsarbeiten und Kindererziehung: Diese Titigkeiten iibernah-
men das zum biirgerlichen Dasein gehorende Personal, die Dienst-
migde, Erzieherinnen, Hauslehrer usw. Handelte es sich um hohere
Schichten in der gesellschaftlichen Hierarchie des Biirgertums, erlangte
die leitende und iiberwachende Funktion einen immer grosseren Sym-
bolwert, und die Rollen der «Mutter» und «Ehefrau» werden in immer



Lebensliufte, Lebenszyklen, Familienmodelle 175

grosserem Masse mit symbolischen Bedeutungen und Inhalten ver-
sehen.

Durch die Verstirkung symbolischer Inhalte wurden das Heim, der
Haushalt, die Kindererziehung, die Intimitit und die private Lebens-
sphire zu einem eng zusammenhingenden kulturellen Vorstellungs-
komplex, der vorwiegend weiblich definiert war. In den biirgerlichen
Mittelstandsfamilien zielte der Sozialisationsprozess der Midchen
grundsitzlich darauf ab, dass sie sich die Werte und Ideen aneigneten,
die die kulturell-psychologische Grundlage dieser Rolle, der «weibli-
chen Sphire» des Alltagslebens, bildeten. Bei den Jungen war die Lage
dhnlich, ihre Sozialisation richtete sich auf den «biirgerlichen Mann»,
auf den «Vater», der sozusagen die «iussere» Rolle spielte. Die wichtig-
sten Elemente bildeten hier das Biiro, die Arbeit, das Geschiift, die Politik
usw. Zugleich war die private Sphire im Hintergrund ein wichtiger
Bestandteil der in den 6ffentlichen «minnlichen» Sphiren des Alltagsle-
bens gespielten Rolle des «Vaters», des «<Ehemannes».

Genauer gesagt war das Heim bzw. das den biirgerlichen Werten und
der biirgerlichen Weltanschauung entsprechende Bild des Heims ein
wichtiger, bestimmender Faktor des gesellschaftlichen Prestiges des
Familienoberhauptes. Das Modell der biirgerlichen Familie weist also
eine zweifache Struktur auf: Einerseits gehorte es zur Privatsphiire des
Alltagslebens und symbolisierte biirgerliche Werte wie Reinheit, Ord-
nung, Treue, Liebe. Andererseits spielte es - obwohl indirekt - in der
offentlichen Sphire des Alltagslebens durch den symbolischen Aus-
druck von Werten wie Piinktlichkeit, Zuverldssigkeit, Wohlstand,
Sicherheit, Vorwirtskommen usw. eine wichtige Rolle. Durch die Ver-
bindung dieser doppelten Rolle mit der Struktur des Alltagslebens nach
Geschlechtern kam das symbolisch strukturierte Geflige dieses Lebens
zustande.

Die Trennung der privaten und 6ffentlichen Sphire des Alltagslebens
bzw. der zu ihnen gehorenden Rollen war notwendigerweise von einer
symbolischen Zersplitterung der Zeitbetrachtung begleitet. In der
Lebenswelt des Mittelstandes in Budapest waren die an den Beruf
gebundene Arbeitszeit, die an das Heim gebundene Freizeit bzw. die
bedeutungsvollen Zeitpunkte der gesellschaftlichen Rituale klar zu
unterscheiden. Der Ausdruck «gesellschaftliches Ritual» bezieht sich auf
die Titigkeiten, die in erster Linie auf das «Zelebrieren der gesell-
schaftlichen Position» abzielten. Es handelt sich hier um Ereignisse,
in deren Rahmen sich die minnlichen und weiblichen Rollen inner-
halb der Familie («Vater», «Mutter» bzw. «Kinder») sowie die 6ffent-
liche und die private Sphire des Alltagslebens durch symbolische Mit-



176 Peter Niedermiiller

tel und fiir bestimmte Zwecke verschmolzen. Es kam ein komplexes
und auf sehr feinen Unterscheidungen beruhendes System der gegen-
seitigen Einladungen und Besuche zustande, das die gesellschaft-
liche Position der Familie sehr genau und allgemein verstindlich
bestimmte.

Anmerkun gen

' Der Aufsatz ist aus einer withrend mehreren Jahren durchgefiihrten volkskund-
lichen Untersuchung iiber die Gesellschaft und Kultur von Budapest hervorgegan-
gen. Sie griindet auf der Analyse von in verschiedenen Gesellschaftsschichten und
-gruppen gesammelten Lebensgeschichten, die hier nicht ausgebreitet werden kon-
nen. Einige Gedanken dieses Aufsatzes wurden in meinem Vortrag «Life Cycle and
Family Time: The Urban Family in Modern Hungary» am 3. Kongress der SIEF
(Ziirich 1987) vorgetragen.

? Kurt Back (Ed.): Life Course: Integrative Theories and Exemplary Populations.
Boulder 1908; - Anne Foner/ David Kertzer: Transitions over the Life Course: Les-
sons from Age-Set Societies. American Journal of Sociology 83 (1978), 1081-1104; -
Christine Fry (Ed.): Aging in Culture and Society. New York 1980; - David Kertzer /
Jennie Keith (Eds.): Age and Anthropological Theory. Ithace 1985; - Martin Kohli
(Hg.): Soziologie des Lebenslaufs. Darmstadt 1978.

? Glen Elder: History and the Life Course. In: Daniel Bertaux (Ed.): Biography
and Society. Beverly Hills 1981, 78. - Mathilda White Riley: Introduction. In: Aging
from Birth to Death: Interdmmp]m ary Perspectives. Boulder 1979, 3-13, hier: 4-5.

* Bernice Neugarten / Joan Moore / John Lowe: Age Norms, Age Constrains and
Adult Socialization. American Journal of Sociology 70 (1965), 710-717, hier: 713. - Jen-
nie Keith / David Kertzer: Introduction. In: D. Kertzer / J. Keith (Eds.)(wie Anm. 2),
19-61, hier: 29-30. - Jiirgen Friedrichs / Klaus Kamp: Methodologische Probleme des
Konzeptes «Lebenszyklus>. In M. Kohli (Hg.) (wie Anm. 2), 173-189, hier: 176.

* Bernice Neugarten / Gunhild Hagestadt: Age and the Life Course. In: Robert
Binstock / Ethel Shanas (Eds.): Handbook of Aging and the Social Sciences. New
York 1976, 35-55, hier: 35. - J. Friedrichs /K. Kamp (wie Anm. 2), 173.

® Martin Kohli: Erwartungen an eine Soziologie des Lebenslaufs. In: M. Kohli
(Hg.) (wie Anm. 2), 9-31, hier: 13-18. - G. Elder (wie Anm. 3), 85.

7 Péter Handk: Magyarorszdg tiarsadalma a szdzadfordulé idején / Die Gesell-
schaft Ungarns um die Jahrhundertwende. In: Magyarorszag torténete 1890-1918 /
Die Geschichte Ungarns 1890-1918. Budapest 1978, 403-516. - Péter Handk: A Kert és
a Mtthely / Der Garten und die Werkstatt. Budapest 1988. - Glatz Ferenc: Nemzeti
kultura - kulturilt nemzet 1867-1987 / Die Nationalkultur - Die gebildete Nation
1867-1987. Budapest 1988.

* Vgl. P Hanik (wie Anm. 7).

? Albert Bergesen: The Cultural Anthropology of Mary Douglas. In: Robert
Wuthnow et al. Cultural Analysis. London 1984, 77-132, hier: 83.

' Vgl. Judit Morvay: Asszonyok a nagycsaladban / Die Frauen in der Grossfami-
lie. Budapest 1956. - Gabor Zsigmond: Az 1960-70-es évek fordul6janak
csalddtipusa / Der Familientyp um die Wende der Jahre 1960-70. In: Bodrogi Tibor /
szerk. / Varsdany. Budapest 1978, 151-172.

"' Orvar Lofgren: The Sweetness of Home: Class, Culture and Familiy Life in
Sweden. Ethnologia Europaea 14 (1984), 44-46, hier: 44-45.

' Tamara Hareven: Family Time and Historical Time. In: Michael Mitterauer /
Reinhard Sieder (Hg.): Historische Familienforschung. Frankfurt am M. 1982, 64-87,
hier: 67.

'3 Tamara Hareven: Family Time and Industrial Time. Journal of Urban History 1



Lebensliufe, Lebenszyklen, Familienmodelle 177

(1975), 365-389. — Tamara Hareven: Modernization and Family History. Signs 2
(1976), 190-206.

" Gabor Gyini: N8i munka és csalid Magyarorszdgon 1900-1930 / Frauenarbeit
und Familie in Ungarn 1900-1930. Torténelmi Szemle 30 (1987-88), 366-374.

> 0. Lofgren (wie Anm. 11), 49.

' T. Hareven (wie Anm. 12), 70.

' G. Gyani (wie Anm. 14), 374.

'"" Horvath Miklés / szerk./ Budapest torténete, v./ Die Geschichte Budapests.
Budapest 1980, 444.

" G. Gyani, (wie Anm. 14), 366.

" Judit Sas: Eletmad és csalad / Die Lebensweise und die Familie. Budapest 1976,
35-36.

21 M. Kohli (wie Anm. 2), 15.

0. Lofgren (wie Anm. 11), 53.



	Lebensläufe, Lebenszyklus, Familienmodelle : die Herausbildung der modernen städtischen Kultur in Ungarn

