
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 85 (1989)

Heft: 3-4

Artikel: Max Lüthi zum 80. Geburtstag

Autor: Röhrich, Lutz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-117701

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-117701
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kleine Beiträge

Max Lüthi zum 80. Geburtstag

Von Lutz Röhrich

Das Thema «Sein und Schein» hat Max Lüthi in seinen wissenschaftlichen
Arbeiten mehrfach beschäftigt, und nach dem sprichwörtlichen Prinzip,
«mehr sein als scheinen», hat er in seiner übergrossen Bescheidenheit von seiner

Person nie viel Aufhebens gemacht. Darum ist es gar nicht so leicht,
überhaupt etwas über seine persönlichen Daten mitzuteilen. Nur so viel: Er ist am
11. März 1909 in Bern geboren. Nach einem Studium der Germanistik, Anglistik

und Geschichte in Bern, London und Berlin war er von 1936 bis 1968
Deutschlehrer in Zürich. Seit 1968 war er Professor fur europäische Volksliteratur

an der Universität Zürich. Max Lüthi wird uns nicht gram sein, wenn wir
es bei dieser Kurzbiographie bewenden lassen, aber um so mehr ist über sein
Lebenswerk zu sagen, das sich in konzentrischen Kreisen um das Phänomen
Märchen bewegt.

Um mit dem Wichtigsten und Bleibenden zu beginnen: Max Lüthis Buch
«Das europäische Volksmärchen» war sein grösster Wurf- ein Buch, das zu
den Grundwerken der Literaturwissenschaft im 20.Jahrhundert gehört. «Das
europäische Volksmärchen» hat mittlerweile 8 Auflagen erreicht und ist u.a.
ins Japanische, Italienische und Englische übersetzt worden. Die von Max
Lüthi formulierten und auf das Märchen angewandten Begriffe «Flächen-
haftigkeit», «abstrakter Stil», «Isolation» und «Allverbundenheit», «Sublimation»

und «Welthaltigkeit», «Eindimensionalität» und «Mehrdimensionalität»
sind bestimmend fur die folgenden Generationen von Märchenforschern
geworden. Mit den Kriterien des Volksmärchens hat Max Lüthi auch Nähe
und Abstand zu anderen Gattungen gemessen, zur Sage, zur Legende und
zum Schwank. Am eindrucksvollsten wird dies, wo er die Funktion des
Wunderbaren in den einzelnen Erzählgenres gegeneinander abhebt: «Das Besondere

am Märcheninhalt ist seine Verwobenheit mit dem Wunderbaren.»1
«Dem Märchen ist das Wunder etwas Selbstverständliches, wenn auch nicht
Alltägliches In der Legende wird das Wunder begriffen und verehrt als eine
Offenbarung des alles beherrschenden Gottes. In der Sage ist es verwirrendes
und schwer deutbares Zeichen einer gewichtigen und gefährlichen Jenseitswelt;

es reizt oder ängstigt den Menschen. Im Märchen aber ist das Wunder
ein Element der Handlung und hat in ihr seinen bestimmten Sinn; deshalb
wird es ohne Staunen und Erregung hingenommen, als ob es selbstverständlich

wäre.»2
Unter den mancherlei Merkmalen, mit denen Max Lüthi das Märchen

beschreibt, scheint mir die Kategorie der «Eindimensionalität» am besten den
Unterschied zur Sage zu treffen: «Die Sage, dumpfer als die Legende und
weniger absichtsvoll, blickt gebannt nach der anderen Welt hin. Sie erzählt
von der erregenden und verwirrenden Begegnung des Menschen mitjenseiti-



394 Lutz Röhrich

gen aller Art: mit Toten und Unterirdischen, mit Wald- und Wasserwesen,
Felddämonen, Hauskobolden, mit Berggeistern, Riesen und Zwergen
Auch das Märchen kennt viele Gestalten, die als Jenseitige zu bezeichnen
sind: Hexen, Feen, weise Frauen, dankbare Tote, Trolle, Riesen, Zwerge, böse
und gute Zauberer, Drachen, Fabeltiere. Scheinbar gewöhnliche Tiere,
Ameisen, Vögel, Fische, Bären, Füchse, beginnen plötzlich zu sprechen und
lassen übernatürliche Fähigkeiten spielen. Gestirne und Winde reden und
handeln. Unbekannte alte Männer und Frauen spenden dem Helden zauberische

Gaben oder vermögen ihm aus unerklärten Gründen gerade den
Ratschlag zu erteilen, den er in seiner besonderen Lage nötig hat. Aber die
Menschen des Märchens, Helden wie Unhelden, verkehren mit diesenjenseitigen,
als ob sie ihresgleichen wären. Ruhig und unerschüttert nehmen sie ihre
Gaben in Empfang oder schieben sie beiseite, lassen sich von ihnen helfen
oder kämpfen mit ihnen, und dann gehen sie ihren Weg weiter. Ihnen fehlt
das Erlebnis des Abstandes zwischen sich und jenen andern Wesen.»1

Berühmt geworden ist Max Lüthis Definition der «Flächenhaftigkeit» des
Märchens: «Dem Märchen fehlt nicht nur das Gefühl fur die Kluft zwischen
profaner und numinoser Welt. Es ist überhaupt und in jedem Sinne ohne
Tiefengliederung. Seine Gestalten sind Figuren ohne Körperlichkeit, ohne
Innenwelt, ohne Umwelt; ihnen fehlt die Beziehung zur Vorwelt und zur
Nachwelt, zur Zeit überhaupt.»4 Und immer wieder wird bei Max Lüthi die
Besonderheit des Märchens in der Kontrastierung zur Sage herausgestellt:
«Die Sage schildert in realistischer Weise wirkliche Menschen und Dinge mit
mannigfaltig gestuften Beziehungen zur diesseitigen und jenseitigen Welt.
Die körperliche Ausdehnung der Gegenstände, von denen sie spricht, wird
vom Hörer unmittelbar wahrgenommen. Es sind Gebrauchsstücke des täglichen

Lebens: Kessel, Pfannen, Krüge, Becher, Pflugeisen, feingearbeitete
Schuhe, Kleidungsstücke, Garnknäuel, Kuhglocken, Kegelkugeln, Brote -
Dinge von ausgesprochener Räumlichkeit Die Dinge des Märchens aber
passen meist nur fur eine ganz spezielle, abenteuerliche Handlungssituation
und werden nur ein einziges Mal gebraucht: das goldene Spinnrad zur
Rückgewinnung des verlorenen Gemahls, das Sternenkleid zum Tanz mit dem
Prinzen, Stab, Ring. Feder oder Haar zur Zitierung des jenseitigen Helfers. Sie
tragen nicht die Spuren lebendigen täglichen Gebrauchs, sie sind nicht in den
Lebensraum ihres Besitzers eingebettet, sondern bleiben in sich selber
isoliert.»'

«Selten nennt das Märchen Gefühle und Eigenschaften. Gefühle werden in
Handlung übersetzt. Die Innenwelt aufdie Ebene des äusseren Geschehens
verlegt.»6 «Es fehlt im Märchen auch die Dimension der Zeit: Die Helden des
Märchens besitzen die ewige Jugend. Nichts vermag ihr Abtrag zu tun, keine
Zeitspanne und keine Sorge, die längste Irrfahrt nicht und die schlimmsten
Schicksalsschäge nicht.»'

Als weiteres Merkmal des Märchens nennt Max Lüthi seinen «abstrakten
Stil». Dazu gehört auch die Neigung des Märchens, Dinge und Lebewesen zu
metallisieren und zu mineralisieren. Nicht nur Städte, Brücken und Schuhe
sind steinern, eisern oder gläsern, nicht nur Häuser und Schlösser sind golden
oder diamanten, auch Wälder, Pferde, Enten, Menschen können golden,
silbern, eisern, kupfern sein oder plötzlich zu Stein werden.»* Zum abstrakten
Stil des Märchens rechnet Lüthi auch seine Neigung zu starren Formeln, zur



Max Lüthi zum 80. Geburtstag 395

Einzahl, Zweizahl, Dreizahl, Siebenzahl und Zwölfzahl; aber auch die formelhaften

Anfange und Schlussätze des Märchens, seine Tendenz zur
Wiederholung.''

Das beherrschende Merkmal des abstrakten Märchenstils ist aber die
«Isolation»: «Das Märchen liebt das Seltene, Kostbare, Extreme: das heisst das
Isolierte. Gold und Silber, Diamant und Perle, aber auch das einzige Kind, der
jüngste Sohn, die Stieftochter oder Waise sind Ausprägungen der Isolation.
Ebenso der König, der Arme, der Dummling, die alte Hexe und die schöne
Prinzessin Das Märchen neigt dazu, seine Helden auch äusserlich zu isolieren:

Die Eltern sterben und lassen die Kinder allein; oder sie sind arm, setzen
sie im Walde aus oder verschreiben sie dem Teufel... sie gehen als Isolierte in
die Welt.»10

Die von Lüthi genannten Stilmerkmale des Märchens sind keine
Einzelphänomene oder Einzelbeobachtungen, sondern verzahnen und ergänzen
sich untereinander. Isolation und Allverbundenheit sind Korrelate; der
abstrakte Stil steht unter dem Gesetz der Isolation und Allverbundenheit."

Eine weitere bemerkenswerte Eigenschaft des Märchens ist seine Fähigkeit

zur «Sublimation». Max Lüthi hat daraufaufmerksam gemacht, dass das
Märchen zwar magische und numinose Motive enthält, dass es diese aber erst
zu Märchenmotiven sublimiert. Zauber behandelt das Märchen eher spielerisch.

Und ebenso entwirklicht sind im Märchen die sexuellen und erotischen
Stoffkerne. Die sublimierende Kraft des Märchens - so Max Lüthi - schenkt
ihm die Möglichkeit, jedes beliebige Element aufzunehmen.12

Schon in seiner Dissertation über die Gabe im Märchen und in der Sage1
hatte Max Lüthi diese Ergebnisse vorweggenommen, indem er sich zum Ziel
setzte, Eigenart und Wesen der beiden Formen Märchen und Sage näher zu
bestimmen und voneinander abzuheben. Dabei geht es nicht nur um reale
Gaben, sondern auch um nicht dinghafte Gaben, wie Ratschläge, Flüche,
Verwünschungen, und auch nicht nur um die Gaben von Jenseitigen, sondern
auch umgekehrt um Gaben von Diesseitigen an Jenseitige wie Opfer, Almosen,

Lohn. Das Ergebnis der Untersuchungen wird u. a. so formuliert: «Im
Märchen ist das wesentliche Element der Gabe ihre Funktion. Sie war
deshalb neben der Erscheinungsform in den Mittelpunkt der Betrachtung zu rük-
ken. Das Interesse der Sage hingegen ruht bei der Eigenart und der Herkunft
der Gabe, während die Funktion an Bedeutung zurücktritt.»14 Damit sind
wichtige Aspekte der charakteristisch Lüthischen Betrachtungsweise schon
angelegt: Es geht ihm weniger um Motivgeschichte als um die
Funktionsbeschreibung von Motiven, aus denen sich die Gattungsmerkmale ergeben.

Das Literaturverzeichnis der Dissertation ist übrigens relativ schmal,
woraus man zweierlei ableiten kann. Einmal wie selbständig, originell, auf
sich selbst gestellt der Verfasser gearbeitet hat. Aus den zitierten Werktiteln
kann man aber auch ablesen, wer Max Lüthis Lehrmeister gewesen sind.
Auseinanderzusetzen hatte er sich mit Andrejolles und Albert Wesselski. Geleitet

haben ihn aber neben seinem Doktorvater Helmut de Boor die Schweizer
Samuel Singer und Friedrich Ranke. In seinen Quellenbeispielen hat sich Max
Lüthi mit besonderer Vorliebe den Volkserzählungen seiner Schweizer Heimat

zugewandt, den rätoromanischen Märchen der Sammlung von Leza
Uffer, den von Otto Sutermeister herausgegebenen «Kinder- und Hausmärchen

aus der Schweiz». Gern greift er aufdie Bündnersammlung von G. Bundi



396 Lutz Röhrich

zurück, auf Herzogs «Schweizersagen», aufdie Walliser Sagen von Johannes
Jegerlehner oder aufArnold Büchlis Graubündner Sagen-Sammlung. Für den
Nachdruck der Unterwaldner Sagensammlung von Franz Niderberger hat er
ein Vorwort geschrieben.1' Das einzige Märchen der Grimm-Sammlung in
alemannischer Mundart, das Aargauer Märchen vom «Vogel Gryf», hat es
ihm besonders angetan, und er benutzt es zur Darstellung der isolierenden
Technik des Märchens und um die Abgekapseltheit der einzelnen Episoden
zu zeigen. Und das Märchen vom Vogel Gryf war auch das einleitende
Hauptbeispiel der Dissertation.

Heimatverbundenheit schliesst Internationalität nicht aus. Schon der Titel
«Das europäische Volksmärchen» war ein Programm, und so hat Max Lüthi
Märchenforschung nicht als eine Angelegenheit bloss des deutschen Sprachgebiets

aufgefasst. Das Märchen bedeutet für ihn eine europäische Gattung,
in der neben den Brüdern Grimm auch Basile und Perrault oder Afanasjew
ihren Platz haben. Max Lüthi ist selbst Herausgeber einer internationalen
Märchen-Anthologie, und da sind ihm die schwedischen wie die französischen,

die bretonischen wie die maltesischen Märchen gleich vertraut. Das
Grimmsche Rapunzelmärchen wird mit seinem französischen Gegenstück,
der «Persinette» aus den Feengeschichten der Mlle de la Force, parallel
gestellt. Ein Märchen aus der Gascogne - es steht in der Sammlung Biade -
wird mit Shakespeares Hamlet verglichen. Auch die Beziehung zum
Kunstmärchen ist stets parat, zu Goethe, Musäus und Brentano, insbesondere auch
zu Novalis und seiner Auffassung vom Märchen. So werden allenthalben
Brücken zur Literatur geschlagen, zu Lessing, zu Schiller, zu Jeremias
Gotthelfoder zu Kafka. Ich muss es mir leider versagen, auch über Max Lüthis
Shakespeare-Forschungen zu sprechen - schliesslich gebt es hier und heute
um einen Märchenpreis -, aber erwähnen sollte ich diese beiden Bücher über
Shakespeares Dramen - eine Sammlung von Interpretationen"' - und das

Dalp-Taschenbuch über Shakespeare. Dichter des Wirklichen und des
Nichtwirklichen.1

Aber noch einmal zurück zum «Europäischen Volksmärchen»: Seit der
4. Auflage enthält das Buch ein zusätzliches Kapitel über die Strukturalistische

Märchenforschung, insbesondere über das Werk von Vladimir Propp.
Vieles an dieser Forschungsrichtung ist mir selbst erst durch Max Lüthis
klärendes Resümee deutlich geworden, und jedem, der der strukturalistischen
Formelsprache zunächst verständnislos gegenübersteht, empfehle ich um so
mehr Max Lüthis Ausführungen, die, ohne zu simplifizieren, den wahren
Kern biossiegen und das Wichtige vom Unwichtigen trennen. Lüthi sieht das
Trennende, aber auch das Verbindende zu seiner eigenen Methode, wenn er
zum Schluss feststellt: «Propps Strukturanalyse und meine Stilanalyse ergänzen

einander.»1"
Ist das Buch über das europäische Volksmärchen ein genialer Wurf des

Autors, so zeigt das Metzlerbüchlein über das Märchen1'' den Systematiker,
Theoretiker und insbesondere auch den Hochschullehrer Max Lüthi. Während

«Das europäische Volksmärchen» mehr eine synchrone Phänomenologie
des Märchens darstellt, bietet das Metzlerbändchen eine konzentrierte

Geschichte des Märchens, eine Geschichte der Märchenaufzeichnungen und
-Sammlungen, einen Abriss der Geschichte der Märchenforschung,
kritischen Forschungsbericht, Definitionen, Etymologie, eine Einführung in das



Max Lüthi zum 80. Geburtstag 397

Aarne-Thompsonsche System und in den Motiv-Index von Stith Thompson
und daneben wieder Gattungsbeschreibung und -abgrenzung nicht nur
gegenüber Sage und Legende, sondern auch gegenüber Mythos, Fabel und
Schwank, jeweils mit reichen Literaturangaben. Das Metzlerbändchen
gehört nicht nur zu den frühesten und mit an die 50 000 verkauften Exemplaren
auch zu den auflagestärksten und erfolgreichsten Bänden der Serie. Es ist das
beste Lehrbuch, die instruktivste Einführung in die Märchenforschung20
überhaupt, unerlässliches Rüstzeug für jeden Studenten.

Noch eine andere Seite Max Lüthis gilt es hervorzukehren, nämlich die des

feinsinnigen Interpreten. Meisterwerke feinsinniger Interpretation sind seine
Deutungen einzelner Märchen, wie sie in den beiden Taschenbüchern «Es

war einmal»2" und «So leben sie noch heute»21 (beide im Verlag Vandenhoeck
und Ruprecht, Göttingen) abgedruckt sind. Die beiden Bändchen enthalten
Betrachtungen zu einzelnen Märchen, Sagen und Legenden: Siebenschläfer,
Erdkühlein, Drachentöter, Sennenpuppe, Rapunzel, Rätselprinzessin, Die
sieben Raben, Schneewittchen, Der Teufel mit den drei goldenen Haaren,
Rechte und falsche Braut, Hans im Glück und Kluge Else, wobei sie immer
vom konkreten Text ausgehen. Entstanden sind diese Märcheninterpretationen

aus Radiovorträgen, und sie wenden sich dementsprechend an einen
grösseren Zuhörerkreis. Diese Interpretationen lesen sich so einfach, dass der
Leser, bestens unterhalten und angeregt, zunächst kaum bemerkt, an welch
konstruktivem und folgenreichem Gedankenprozess er beteiligt ist. An
mannigfachen Beispielen demonstriert der Autor, dass es nicht statthaft ist, ein
Motiv aus seinem Zusammenhang herauszubrechen, sondern dass ein und
dasselbe Motiv in Sage, Mythos, Legende, Märchen oder Schwank jeweils
eine andere Funktion haben kann. Das Motiv der lebenden Puppe etwa
erfährt in den Sagen von der Sennenpuppe und den entsprechenden
märchenhaften Erzählungen die unterschiedlichste Behandlung. An
Tiergeschichten kontrastiert der Autor die europäischen Volksmärchen mit aus-
sereuropäischen Tiererzählungen. Wie schon zuvor in anderen Arbeiten
zeigt Max Lüthi, dass das Geheimnis des Märchens nicht in den Motiven ruht,
die es verwendet, sondern in der Art, wie es sie verwendet.22

Die zahlreichen Aufsätze, die Max Lüthi zu Problemen der Volksdichtung
verfasst hat, sind grösstenteils zusammengefasst in den beiden im Francke
Verlag erschienenen Sammelbänden «Volksmärchen und Volkssage»23 und
«Volksliteratur und Hochliteratur»24. Max Lüthi ist von der Literaturwissenschaft

zur Erzählforschung gelangt, nicht von der Volkskunde und auch nicht
von der ethnologischen Feldforschung. Er betrachtet das Märchen nicht als
«einfache Form», sondern als ein sehr kunstvolles Gebilde, das bestimmten
Regeln der Bauform folgt. Kein Wunder, dass Max Lüthi von «Volksliteratur»
spricht, so wie seine Lehrstuhlbezeichnung in Zürich «Europäische Volksliteratur»

heisst. Mit Volksliteratur meint er nicht «Volkslesestoff», triviale
Literatur, sondern er meint durchaus gesprochene, mündliche Überlieferung, die
er aber eben als gesprochene Dichtung auffasst. Für Lüthi ist das Märchen
eine «dichterische Endform», und er hat deutlich gemacht, dass die Stilisierung

des Märchens nicht Armut oder Nichtkönnen dokumentiert, sondern im
Gegenteil hohe Formkraft verrät: «Das Märchen ist das Werk hoher Künstler,
von denen es zum Volke herabkommt. Das Volk ist Märchenträger und
Märchenpfleger, aber kaum Märchenschöpfer.»2' Nicht zufällig heisst der Titel



398 Lutz Röhrich

des nächsten Buches: «Volksmärchen als Dichtung. Ästhetik und Anthropologie»26.

Das enthält in nuce den ganzen Lüthi. Beide Grössen bedingen sich
gegenseitig und gehören eng zusammen: «Das Entstehen von Gattungen
gehört zur Ökonomie des menschlichen Geistes ...Jede Gattung formt eine
bestimmte Möglichkeit des menschlichen Seins kräftig aus..., teilweise so
rein, dass gewisse Dinge in bestimmten Gattungen einfach nicht möglich
sind»2'; d. h. Max Lüthi sieht die Gattungen als anthropologische Bedingtheiten.

Er bleibt nicht bei einer Phänomenologie des Märchens stehen, sondern
folgert daraus dessen Menschenbild. Er stellt die Frage: Was sind die menschlichen

Bedürfnisse, die das Märchen befriedigt? Was schenkt das Märchen
seinen Hörern? Und auch in der Frage des Menschenbildes kontrastiert Lüthi
das Märchen mit der Sage: «Auch die Sage entwirft ein Bild des Menschen
und seiner Situation Sie gibt uns ein aus der Nähe gesehenes Bild. Sie zeigt
den Menschen in Not und Angst, aber eben dadurch aufgerufen zu Tat und
Opfer, zur Leistung oder zum Entsagen Sie zeigt den Menschen, der
ungeheuren Gewalten gegenübersteht, die ihn bedrohen, aber zugleich ihn
aufrufen zur Bewährung, zur Verwirklichung seiner selbst, zu Erkenntnis und
Leistung, zur mutigen Tat, zu Dienst und Opfer.»21" Demgegenüber hat Max
Lüthi herausgearbeitet, dass es im Märchen die numinose Angst nicht gibt;
und dies ist nicht nur eine stilistisch-formale Feststellung, sondern bereits eine
anthropologische Aussage: «Im Märchen wird die Welt dichterisch bewältigt.

Was in der Wirklichkeit schwer ist und vielschichtig, wird im Märchen
leicht und durchsichtig.»29 Max Lüthi zeichnet den Menschen des Märchens
aber auch als Mängelwesen, als Umwegwesen, als Dulder, als Erlösungsbedürftigen,

als einen Einsamen und Isolierten, als einen Wanderer oder gar als
ein Fluchtwesen, kurz: den Menschen in seiner Gefährdung und Bedrohung.
Und so kommt er zu dem Ergebnis: Das Märchen schenkt nicht nur Unterhaltung,

es ist nicht nur Wunschdichtung, Utopie, sondern es gibt ein Wesensbild

der Welt. Das Märchen hat etwas mit Glücksverlangen und
Glücksverwirklichung zu tun, auch etwas mit Angstbewältigung, denn es ist ja kein
Zufall, dass es den Tod ganz ausblendet. Es hat etwas zu tun mit Wünschen,
mit Utopien, mit der ungestraften Übertretung von Tabus - kurz mit Projektionen

aus dem Unbewussten. Wer vom Menschenbild des Märchens redet,
muss sich zwangsläufig auch mit den Deutungsversuchen verschiedener
psychologischer Schulen auseinandersetzen. Es ist faszinierend zu beobachten,
wie Max Lüthi, der in erster Linie Philologe und unbestechlicher Literaturkritiker

ist, sich von der modernen Psychologie und insbesondere von deren
Schweizer Vertretern hat inspirieren lassen. An vielen Stellen seines Werkes
hat Max Lüthi den Schritt zu dieser psychologischen Warum-Frage getan
und damit auch die Bereiche von Volkskunde und Literaturwissenschaft in

Richtung Psychologie überschritten. Der Deutung des Rapunzel-Märchens
etwa als Darstellung eines Reifungsvorgangs hat er sich nicht entzogen. Aber
er sieht auch die Grenzen der psychologischen Deutungen. «Märchen», so
schreibt er, «sind deutbar. Aber jede Einzeldeutung bedeutet Verarmung und
geht am Wesentlichen vorbei... Jede einseitige Märchendeutung ist willkürlich.»30

Trotz aller Skepsis gegen spezielle Deutungen, die ihm oft zu gewagt
erscheinen, sagt er: «Es leuchtet doch ein, dass es sich für das Gefühl des
Märchendichters und des Märchenhörers nicht nur um äussere Vorgänge handelt,

wenn das Märchen erzählt, dass der Held den Drachen überwindet, dass



Max Lüthi zum 80. Geburtstag 399

er die Prinzessin heiratet, dass er König wird König werden, die Krone
tragen ist ein Bild für das Emporwachsen in die höchsten Sphären, die uns
erreichbar sind. Jeder trägt sein heimliches Königtum in sich König sein ist
ein Bild für die vollendete Selbstverwirklichung. Krone und Prachtkleid, die
im Märchen eine so grosse Rolle spielen, lassen den Glanz, das Licht der im
Innern erreichten hohen Vollendung sichtbar werden.»31 Es ist die Kunst des
Deuters, das Äussere des Märchenablaufs wieder in die innere Problematik
zurückzuführen. Doch sind weder «Deutungen» oder «Symbolik» Lüthis Ziel,
sondern er versucht, «von der Fülle der Volksmärchen zu lesen, was unmittelbar

evident ist.»32

Durch die zahlreichen Veröffentlichungen hindurch wird immer wieder
die Persönlichkeit des Autors deutlich ; und da zeichnen sich einige Lieblings-
motive und bevorzugte Themenbereiche ab: Wie schon gesagt, die Thematik
Schein und Sein, das Thema der Selbstbegegnung, der Ironie, der Autonomie
und Freiheit, auch Hybris-Motive, das Motiv der Selbstverurteilung, der
Selbstverfangenheit des Menschen, der Selbstzerstörung, der Sieg des
Schwachen über das Starke, des Kleinen über den Grossen. Auch das Paradoxe

hat Max Lüthi immer wieder gereizt wie die Motive der verkehrten
Welt. Er findet es vorzugsweise in Sprichwort und Rätsel, aber auch in
Schwank und Legende.33 Dies bringt mich aufein letztes Gebiet, nämlich die
Märchenterminologie. Eine Reihe von Ausdrücken hat Max Lüthi in die
Erzählforschung eingeführt, die heute so selbstverständlich benutzt werden,
dass man den Autor oft gar nicht mehr zitiert. Viele dieser Märchentermini
haben wir schon aufgeführt. Dazu gehören aber auch Worte wie «Warnbild
und Leitbild» oder die «Linienklarheit», worunter die Vorliebe des Märchens
für Linienhaftes verstanden wird, insbesondere aber auch der Terminus
«Zielform» 4. Gemeint ist damit die volle Entfaltung eines Erzähltyps aus einem
zunächst unscheinbaren Kern. Erzählformen werden nicht nur von einer
Urform, von einem Archetyp her immer mehr zersagt und zersprochen. Es

gibt auch den umgekehrten Weg, dass die Normalform nicht am Anfang
steht, sondern sich erst im Verlaufe einer Entwicklung ergibt und zu einer
Zielform hinstrebt. Überlieferungen können sich also auch korrigieren und
berichtigen. Jeder, der einen Witz des öfteren erzählt, weiss, dass er ihn von
Mal zu Mal pointierter, besser, lachenerregender wiedergibt - Ergebnisse des
Zurechterzählens. Das Märchen als Ganzes ist im Grunde auch eine
Zielform, zu der die Gattung im Grunde immer unterwegs ist.

Wir haben uns schon so daran gewöhnt, Märchen mit Lüthischen Kategorien

zu messen, dass es vielleicht doch noch einmal gut war zu rekapitulieren,
welches methodische und terminologische Instrumentarium Max Lüthi der
Märchenforschung in die Hand gegeben hat. Ich denke auch an den Terminus

«Buchmärchen» - etwa für die Grimmsammlung, angesiedelt zwischen
Volks- und Kunstmärchen -, welcher von Max Lüthi ausgegangen ist.

Den Begriff«Familiarismus» im Sinne der Familie als Ordnungssystem hat
Max Lüthi zwar nicht erfunden, aber er hat ihn verwendet zur Charakterisierung

des Kontrasts der unterschiedlichen Familienauffassung in Märchen
und Volksballade35: «Während das Märchen die Lösung des Helden von
seinen Eltern und Geschwistern, den Auszug schildert, ist das Verhältnis
Bruder-Schwester, Eltern und Kinder in der Ballade weit realistischer geschildert,

auch in seinen Gefährdungen. Inzest-Situationen sind verhältnismässig



400 Lutz Röhrich

häufig. Die Familienbeziehungen sind emotional dichter und intensiver als im
Märchen.»36

Die letzten aktiven Forschungsjahre Max Lüthis waren vorwiegend
geprägt von seiner verantwortungsvollen Tätigkeit als Mitherausgeber der
Enzyklopädie des Märchens. Nicht nur hat er hierbei seine eigene
Märchenterminologie in den Artikeln «Abstraktheit», «Allverbundenheit», «Eindimensionalität»,

«Flächenhaftigkeit» usw. nochmals exakt definiert und erläutert,
hinzu kommt eine Reihe von Artikeln, die die Form des Märchens betreffen,
wie «Dreigliedrigkeit», «Einsträngigkeit», «Dialog», «blindes Motiv» usw.
Aber auch andere Artikel, die sich aufdas Menschenbild des Märchens beziehen:

«Altern», «Dummheit», «Dummling», «Bruder», «Demut», «Hochmut»,
«Abenteuer», «Ethik», «Bosheit». Über die eigenen Beiträge hinaus hat Max
Lüthi als Mitherausgeber der Märchenenzyklopädie mit Rat und Tat über die
mühsamen Runden der ersten vier Bände geholfen und sie durch konstruktive
Kritik auf ihrem hohen Niveau gehalten. Anerkennung und Dank der
internationalen Märchenforschung konkretisierten sich in der gehaltvollen
Festschrift, die dem Jubilar zu seinem 70. Geburtstag gewidmet wurde. Übrigens
enthält sie auch eine vollständige Bibliographie.

Ich fasse zusammen: Was uns Max Lüthi geschenkt hat, ist ein Werk von
grosser Vielfalt und innerer Konsequenz. Im Zentrum steht die Gattungsmorphologie.

Hier verdanken wir ihm neue Einsichten in das Wesen der
Volksdichtung, insbesondere neue Erkenntnisse hinsichtlich der Eigenart des Stils
und der formalen Mittel des Märchens. Keine Frage, dass von Max Lüthis
Beschreibungskategorien eine ungeheure Faszination ausgeht. Gleichwohl
ist es kein vermeintlich zeitloses Märchen, das Max Lüthi beschreibt, denn er
vernachlässigt auch die historische und gesellschaftliche Differenzierung
nicht. Stets war Max Lüthi dem Neuen aufgeschlossen und hat sich als Lehrer
und Forscher auch um die Vermittlung des Neuen bemüht. Doch nie hat er
sich in die ungelösten Hypothesen vom Märchenursprung eingemischt oder
sich in unbeweisbare Spekulationen verirrt. Verlässlich ist sein abwägendes
Urteil, die Art und Weise, wie er den verschiedensten Erzählweisen, aber
auch den mannigfachen Forschungsrichtungen gerecht wird. So hat er das
Ansehen der Märchenforschung als einer international anerkannten Disziplin

gemehrt. Gleichzeitig hat er es stets vorbildlich verstanden, wissenschaftlichen

Anspruch mit einer leicht verständlichen, klaren Darstellungsform zu
verbinden. Es ist die Einfühlungskraft und Sensibilität, die immer wieder an
den Arbeiten Max Lüthis besticht und die die Lektüre und damit auch den
Autor selbst so liebenswert machen. Alles trägt seine unverwechselbare
Handschrift, ebenso wie Max Lüthi seine Briefe immer mit eigener Hand
geschrieben hat. Er sagt einmal, und das haftet als Zitat, dass die Bilder, in
denen die Märchen uns ansprechen, «weit kraftvoller in die Seele des Hörers
wirken als moralische Lehrsätze.» So hat er viele zum Märchen geführt, weil
er wie kein anderer bewusstmachen konnte, worin eigentlich die besondere
Wirkungskraft des Märchens aufjung und alt beruht. Der Walter-Kahn-Preis
der «Europäischen Märchengesellschaft» ist dafür unser aller Dank.



Max Lüthi zum 80. Geburtstag 401

Anmerkungen

(wie Anm 1 ,56.
(wie Anm 1 8f.
(wie Anm 1 13.

(wie Anm 1 13.

(wie Anm 1 17.

(wie Anm i; ,21.
(wie Anm r ,27.
(wie Anm i 37 und 48
(wie Anm i ,37 f.

(wie Anm i ,49 ff.

(wie Anm i 65, 69.

1 Max Lüthi: Das europäische Volksmärchen. Form und Wesen. 6. Aufl. München

1978, 6.
2 Das europäische Volksmärchen
3 Das europäische Volksmärchen
4 Das europäische Volksmärchen
' Das europäische Volksmärchen
6 Das europäische Volksmärchen
' Das europäische Volksmärchen
* Das europäische Volksmärchen
9 Das europäische Volksmärchen

10 Das europäische Volksmärchen
" Das europäische Volksmärchen
12 Das europäische Volksmärchen
1 Max Lüthi: Die Gabe im Märchen und in der Sage. Ein Beitrag zur Wesens-

erfassung und Wesensscheidung der beiden Formen. Diss. Bern 1943.
" Die Gabe im Märchen und in der Sage (wie Anm. 13), 34.
" Franz Niderberger: Sagen und Gebräuche aus Unterwaiden (1924). Nachdruck

mit einem Vorwort von Max Lüthi. Zürich/Hildesheim 1978.
"' Max Lüthi: Shakespeares Dramen. 2. Aufl. Berlin 1966.
17 Max Lüthi: Shakespeare. Dichter des Wirklichen und des Nichtwirklichen.

Bern 1964 (Dalp Taschenbücher, 373).
18 Das europäische Volksmärchen (wie Anm.l), 121.
" Max Lüthi: Märchen. 7. Aufl. Stuttgart 1979 (Sammlung Metzler, 16).
20 Max Lüthi: Es war einmal... Vom Wesen des Volksmärchens. 5. Aufl. Göttingen

1977.
21 Max Lüthi: So leben sie noch heute. Betrachtungen zum Volksmärchen. 2. Aufl.

Bögginten 1976.
22 Das europäische Volksmärchen (wie Anm. 1), 6.
!1 Max Lüthi: Volksmärchen und Volkssage. Zwei Grundformen erzählender

Dichtung. 3. Aufl. Bern/München 1975.
24 Max Lüthi: Volksliteratur und Hochliteratur. Bern/München 1970.

Das europäische Volksmärchen (wie Anm. IJ, 92.
Max Lüthi: Das Volksmärchen als Dichtung. Ästhetik und Anthropologie.

Düsseldorf/Köln 1975.
27 Volksliteratur und Hochliteratur (wie Anm. 24), 19.
2K Volksliteratur und Hochliteratur (wie Anm. 24), 37.

Das europäische Volksmärchen (wie Anm. 1), 79.
Es war einmal... (wie Anm.20), 87f.
Es war einmal... (wie Anm. 20), 106 f.

Das Volksmärchen als Dichtung (wie Anm. 26), 179.
Volksliteratur und Hochliteratur (wie Anm. 24), 181 ff.

Volksliteratur und Hochliteratur (wie Anm. 24), 199 ff.
Volksliteratur und Hochliteratur (wie Anm. 24), 79 ff.
Volksliteratur und Hochliteratur (wie Anm. 24), 87 f

30

31

34

35


	Max Lüthi zum 80. Geburtstag

