
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 85 (1989)

Heft: 1-2: Fest und Brauch : Festschrift für Eduard Strübin zum 75.
Geburtstag

Artikel: Die Fastnachtszeit im Leimental und angrenzenden Dörfern diesseits
und jenseits der Landesgrenze

Autor: Scheidegger, Annerose

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-117692

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-117692
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


239

Die Fastnachtszeit im Leimental und angrenzenden Dörfern
diesseits und jenseits der Landesgrenze

Von Annerose Scheidegger

Die Gemeinden auf Baselbieter Boden, aber auch die solothurnischen
Gemeinden des Leimentals haben sich seit dem Zweiten Weltkrieg stark
verändert. Vor allem die stadtnahen Dörfer erlebten einen grossen
Bevölkerungszuwachs. Heute finden sich auch im hintern Teil des Leimentales

neue Überbauungen. Der Wunsch, im Grünen zu wohnen, veranlasste
viele Basler, aufs Land zu ziehen. War die Bevölkerung früher vorwiegend

katholisch mit Ausnahme der reformierten Gemeinde Biel-Benken,
so fand seither eine starke Durchmischung der Konfessionen statt.

Mit den neuen Bewohnern veränderte sich auch das örtliche Brauchtum.

Die Zuzüger waren nicht vertraut mit den traditionellen Anlässen.
Einzelne Bräuche gingen verloren, andere wurden in gleicher oder
veränderter Form weitergeführt, neue entstanden.

Der ländliche Sundgau erlebte keinen Bevölkerungszuwachs. Die
Dorfstrukturen wandelten sich wenig. Es wird immer noch Landwirtschaft

betrieben. Sehr viele Einwohner aber arbeiten diesseits und
jenseits der Grenze in der Industrie. Obwohl die Grösse der Dörfer und die

Bevölkerungsstruktur fast gleich blieben, fanden Veränderungen im
Brauchtum statt. So macht sich etwa die Ausrichtung auf auswärtige
Arbeit im Dorfleben deutlich bemerkbar.

Der folgende Bericht widmet sich verschiedenen Aspekten des

Fastnachtsbrauchtums im Gebiete des Leimentales diesseits und jenseits der
Grenze. Berücksichtigt wird dabei die Entwicklung seit dem letzten

Krieg. Das gesammelte Material, das die letzten Jahre betrifft, beruht vor
allem auf Beobachtungen, Teilnahme an Anlässen und Gesprächen mit
Mitwirkenden, Zuschauern und Dorfbewohnern. Zudem wurden in den

einzelnen Ortschaften jeweils verschiedene Ansässige zu ihren Erinnerungen

an das Fastnachtsbrauchtum in früheren Jahren und ihrer Sicht
der Entwicklung befragt.

Fastnachtstermine

«Acht Tage vorher henn's d'Herra gha
Und hit goth's unser eis a,

Drum muess es klepfe, buff und buff
Bim Fasnachtsfir, i frei mi druff!»1



240 Annerose Scheidegger

Der Spruch stammt aus der Gegend von Pfirt, einem beliebten
Marktort der Leimentaler. Durch Verschiebungen kirchlicher
Fastentermine liegt die Bauernfastnacht oder Alte Fastnacht, der Sonntag In-
vocavit, nach Aschermittwoch, der nach den Wünschen der katholischen

Kirche das Ende der ausschweifenden Fastnachtszeit anzeigen
sollte. Der vorangehende Sonntag Esto Mihi wird als Herrenfastnacht
bezeichnet.

Dieser Herrenfastnacht voraus geht der «schmutzige Donnerstag».
Im Leimental wird er aber der »Faiss Dunschdig» genannt, dem Dialekt

angepasst. Schmutzig hat die Bedeutung von fett und nicht - wie etwa
in einer elsässischen Übersetzung zu lesen ist - mit «sale» Meist werden

in den zwei Wochen davor auch schon Veranstaltungen zum
schmutzigen Donnerstag abgehalten, man feiert also drei Donnerstage.

Fastnachtsmontag und Dienstag, die Tage nach der Herrenfastnacht,

gelten im Leimental als die Haupttage. Der Mardi-Gras ist in
Frankreich weit verbreitet. Auch im Elsass werden zu diesem Termin
zahlreiche Veranstaltungen abgehalten. Im Sundgau wird er «Schnitz-

zischdig» genannt. Aber die Jüngern Leute gebrauchen heute den
französischen Ausdruck Mardi-Gras. Viel zu lesen ist aus frühern Zeiten

von der Weiberfastnacht im Sundgau am Hirzmontag und -dienstag
nach Invocavit1. Lefftz erklärt sich den Begriff mit einer Fastnachts-

vetkleidung in Hirschgestalt3. Nach dem ASV4 wird derselbe Tag in
der Schweiz Hirsmontag genannt. Im Bereich des Leimentals scheint

er möglicherweise nicht im Gebrauch gewesen oder vergessen zu sein,
wohl aber im obern Baselbiet Der Sonntag Mittelfasten gilt als letzter

Ausläufer für Fastnachtsfröhlichkeiten. Verschiedentlich werden
Bettel- und Heischumzüge erwähnt und Umgänge von mit Stroh
verkleideten Gestalten wie Iltis oder Hirzgiger. In diesem Zusammenhang

ist eine weitere Erklärung für Hirzen zu sehen. Nach dem
Wörterbuch von Scherz-Oberlin heisst hirzen: schlagen, herumstossen,
einschlagen. Es sollen früher am Hirzmontag Kampfspiele stattgefunden

haben, wobei der Hirzgiger mit Schlägen aus dem Dorf vertrieben
wurde6.

Schmutziger Donnerstag

In Allschwil ist heute der Begriff Jüngern Leuten nicht bekannt. Ältere

Personen weisen darauf hin, dass dies ein Brauch der Solothurner in
Dornach sei. Beim Frauenverein legte man die Jahresversammlung früher

auf diesen Tag. Der Saal wurde fastnächtlich geschmückt, und ein



Die Fastnachtszeit im Leimental und angrenzenden Dörfern 241

oder zwei Maskierte traten auf. Bekannt ist dagegen die «maskierte
Turnstunde», ein Anlass, den der Turnverein seit über 60 Jahren organisiert.

In Schönenbuch ist der schmutzige Donnerstag unbekannt. In
Oberwil weist man auf den hintern Teil des Tales hin. In Therwil, Bätt-
wil, Mariastein und Kleinlützel gebärdeten sich die Leute ganz verrückt.
Drei Donnerstage hintereinander widme man sich der Fastnacht. Nachher

sei dann dort nicht mehr viel los.

Heute steht in Oberwil für den Fastnachtsbeginn mit Maskentreiben
das Pfarreiheim offen. In Dornach und Kleinlützel verlagerte sich das

Gewicht auf den dritten Donnerstag und den anschliessenden Samstag,
an denen heute Maskenbälle abgehalten werden.

In Therwil war 1942 an den drei «faisse Dunschdig» Ball. Bis zur
Schliessung des Löwen, der alten Fastnachtswirtschaft, trafen sich die

alteingesessenen Therwiler zum Fastnachtstanz. Den reformierten
Zuzügern ist der Begriff unbekannt.

In Hegenheim, Hagenthal und Buschwiller ist der schmutzige
Donnerstag unbekannt. Einige Gewährsleute machen darauf aufmerksam,
dass man diesen Tag im Schwarzbubenland feiere. Sie hätten dafür den
Mardi-Gras oder, wie man früher sagte, den «Schnitzzischdig». Am
Schnitzzischdig habe man zum Nachtessen Apfelschnitze von Süssäp-
feln und dazu einen «Jambon» gekocht. Am Aschermittwoch habe man
kein Morgenessen zu sich genommen (Kirchgang) und mittags kein
Fleisch gegessen (Hagenthal bis zum Zweiten Weltkrieg, teilweise bis

vor einigen Jahren).
Das Elsass und der französisch sprechende frühere Berner Jura feiern

den Mardi-Gras als Fastnachtstag wie auch die stadtnahen Baselbieter
Gemeinden. Die umliegenden solothurnischen Gemeinden beobachten
den (oder die) schmutzigen Donnerstag(e).

Morgenstreich

1942 zogen am Montag vor Aschermittwoch in Therwil um vier Uhr
morgens Knaben, die schon zwei bis drei Jahre der Schule entwachsen

waren, lärmend durch das Dorf. Sie «chessleten» unmaskiert, trugen
Kuhglocken, Pfannen und ähnliche Lärminstrumente mit sich,
Zuschauer waren keine dabei. Aus Allschwil berichtete ein Einwohner,
dass er 1880, in seiner Jugend, am Morgenstreich teilgenommen habe.

«Ein Trunk Mehlsuppe»7 gehörte zum Morgenstreich. Um sich das

Geld dazu zu verschaffen, verkauften die jungen Burschen für den
Dorfschmied Alteisen an Basler Händler. Wie lange dieser Morgenstreich



242 Annerose Scheidegger

durchgeführt wurde, ist nicht zu erfahren. Während des Ersten und
Zweiten Weltkrieges war die Fastnacht von den Gemeindebehörden

untersagt.

Nach 1944 bewegte sie sich in kleinem Rahmen. Mit der Gründung
einer ersten Clique 1950, die die Organisation übernahm, kam der

Aufschwung. Heute existieren etwa 15 fastnächtliche Vereinigungen. 1974

wurde erstmals wieder ein Morgenstreich durchgeführt. Seither beteiligen

sich Schulkinder mit eigenen in der Schule angefertigten Laternen,
Kostümen und Masken. Dabei wird getrommelt und gepfiffen. Die Kinder

versammeln sich, z.T. mit ihren Lehrern, im untern oder obern

Dorfteil, je nach Wohnlage. Geordnet ziehen die Züge am
Herrenfastnachtssonntag von 5 bis 6 Uhr morgens durch das Dorf. Um 6 Uhr werden

beim Schulhaus Schönenbuch gratis Mehlsuppe und Käseküchlein
ausgeteilt7.

In Schönenbuch wurde schon vor 40 bis 50 Jahren ein Morgenstreich
durchgeführt. Am Montag früh um 5 Uhr ziehen die Kinder lärmend
durch das Dorf. Es sind Kinder im Schulalter, mit 16 fühlen sie sich

meist schon zu alt dazu.

In Oberwil lärmten am Fastnachtsmontag morgen schon früher Kinder

und Jugendliche durch das Dorf wie in Therwil, ausgerüstet mit
Glocken und Pfannendeckeln. Als der Brauch nach dem Krieg wieder
aufkam, wurden gleichzeitig böswillige Nachtbubenstreiche verübt. Ein
Lehrer nahm eine Neuordnung an die Hand, um das wilde Tun in
geordnete Bahnen zu lenken. Heute führt die Gemeinde den Morgenstreich

durch. 200 bis 300 Kinder nehmen mit Klappern, Kuhglocken,
aber auch Trommeln und Pfeifen daran teil. Anschliessend erhalten sie

in der Turnhalle Mehlsuppe und Zwiebelwähe.

In Therwil wird ebenfalls ein Lärmumzug veranstaltet. Früher waren
nur junge Burschen dabei, die hängten dann auch einmal ein Gartentürchen

aus. Heute ist die Kontrolle grösser. Die Schulkinder erhalten
abschliessend eine Mehlsuppe. Die Teilnehmer sind unkostümiert. Mehrfach

wurde von Erwachsenen erklärt, der Sinn dieses Brauches sei es,

den Winter auszutreiben.

In Ettingen gehen die Kinder zum Morgenstreich. In Hofstetten findet

eine Chesslete der Kinder und jungen Leute statt. Auch in Reinach
besann man sich nach 26 Jahren wieder auf diesen Brauch zurück. Am
Samstag vor der Herrenfastnacht, um 4 Uhr früh, fand die Chesslete mit
Pfannendeckeln, Büchsen und ähnlichen Utensilien statt.

In den nahen Elsässer Dörfern kann sich niemand an einen Morgenstreich

oder sonstigen Lärmumzug erinnern.



Die Fastnachtszeit im Leimental und angrenzenden Dörfern 243

Strübin weist darauf hin, dass die Dorffastnacht im Baselland sehr
stark unter dem Einfluss der Basler Fasnacht stehe. «Nächtliche
Lärmumzüge werden wohl durchwegs <Morgenstreich> genannt»8.
Das Fehlen der Lärmumzüge auf der Elsässer Seite könnte unter anderem

darauf hinweisen, dass der Einfluss der Stadt Basel über die Grenze

gering ist, St. Louis und Mulhouse als kulturelle Zentrumsorte heute
ihren Einfluss ausüben und keinen Morgenstreich kennen.

Maskentreiben, Bälle und Umzüge

' Die Vielfältigkeit des Fastnachtstreibens bis zum Zweiten Weltkrieg
wird aus verschiedenen Erzählungen und Berichten ersichtlich. Die
individuelle Freiheit war recht gross, in kleinern Gruppen oder allein
vergnügte sich jeder auf seine Weise. Auch Frauen konnten sich ohne
weiteres allein an den Vergnügungen beteiligen. Die Kinder hatten ihre

eigenen Zeiten innerhalb der Fastnacht, um herumzutollen.

Maskentreiben aufder Strasse

In Therwil war am «faisse Dunschdig» nachts schon Maskenlaufen.
Die Jungmannschaft und die Erwachsenen zogen herum. Am
Fastnachtsmontag vergnügten sich die Kinder nachmittags maskiert auf den

Strassen, am Dienstagnachmittag auch die Erwachsenen. Die Kostüme,
mit denen man herumzog, bestanden aus alten Kleidern. In Allschwil
wird 1905 nur von jungen Leuten, die maskiert auf der Strasse herumziehen,

berichtet9. Als Verkleidung trug man auch später meist alte Kleider,

dann etwa Domino und Clown, zuletzt kamen der Waggis und die
alte Tante auf.

In Schönenbuch und Oberwil erinnert man sich mit grosser Freude

an alte Fastnachtszeiten. Am Fastnachtsmontag und -dienstag trieben
sich selbst zurückhaltende und fromme Frauen und Männer vermummt
auf der Strasse herum. Die alten Weiber hätten die bösesten Mäuler
gehabt, berichten die Männer. Auch in den Elsässer Dörfern trieben sich

Kinder und Erwachsene am Fastnachtsmontag, -dienstag und am
vorangehenden Samstag maskiert herum. Man trug ganze Masken, damit
einen die Leute nicht kannten und man intrigieren konnte, dazu alte Kleider.

In den Schweizer Dörfern gingen Maskierte von der Strasse aus auch

in Häuser zum Intrigieren. Manchmal spielten sie den Besuchten Streiche,

legten etwa Holzscheite in die Kaffeepfanne.



244 Annerose Scheidegger

In Attenschwiller im Elsass ist die Tradition des «Büremäntig» wach

geblieben. Man geht mit Masken, aber in Lumpen um. Die «affrös Buk-
keligen», mit Buckeln und Brusthöckern aus Kissen und Stroh, in langen

Röcken, oft mit hässlichen Gummimasken vor dem Gesicht, ziehen

von Haus zu Haus und lesen den Stammtischkollegen, Nachbarn und
Prominenten die Leviten.

Auch in Wollschwiller wird die «Bürafasnacht» noch in alter Art
abgehalten. Die Leute vergnügen sich am Sonntag verkleidet auf der Strasse.

Die Vereine sorgen für Essen und Trinken, etwa Vin Chaud und

Mehlsuppe. Die Fastnächtler sammeln bei der Bevölkerung nach altem
Brauch Holz und Stroh für das Fastnachtsfeuer am Abend.

Fastnachtsbälle

Die Bälle konnten sich bis heute überall dort halten, wo ein Saal zur
Verfügung steht. Ein grosser Teil der Fastnacht spielte sich früher in den

Wirtschaften ab. An den Fastnachtstagen schrieben die Wirte Tanz aus,
und es wurde eine Musik oder ein Handorgelspieler engagiert. Ein Teil
der Leute war maskiert, andere in Sonntagskleidern. An verschiedenen

Orten wurden Masken prämiert. Wer auf einen Preis hoffte, durfte auch

vor dem Krieg nicht nur in alten Kleidern erscheinen, sondern müsste
sich ein spezielles Sujet ausdenken, die Kleider dazu ausleihen,
zusammenstellen oder selbst herstellen. Oft verkleideten sich Männer als

Frauen, etwa alte Tanten, Hochzeitspärchen, oder auch umgekehrt
Frauen als Männer. Meist trug man ganze Larven aus Papier oder
Wachs, manchmal auch «Mäntelilarven» (Allschwil). Im Elsass waren
«dr dumm Lang», «dr Holzhauer», ein Pärchen (Hagenthal) beliebt, in
der Schweiz kam besonders der Waggis auf. Heute sind viele Wirte nicht
mehr gewillt, die Umtriebe einer Fastnachtsveranstaltung auf sich zu
nehmen. Die Ansprüche der Veranstaltungsbesucher sind zu hoch, die

Musikanten zu teuer. Jüngere und ältere Besucher haben sehr verschiedenen

Geschmack in der Musikauswahl. Für die schnell gewachsenen
Schweizer Dörfer waren die Dorfwirtschaften als Begegnungszentren
oft auch zu klein geworden. Mit Wehmut denkt ein Therwiler Bauer an
den Tanz der Verheirateten im «Löwen», der an das Fastnachtsfeuer an-
schloss, zurück. Diese dörfliche Geschlossenheit ist verloren.

1950 wurde in Allschwil die erste Clique nach Basler Muster gegründet.

Sie organisiert seither, nun zusammen mit vielen andern, die
Fastnacht mit den zugehörigen Veranstaltungen. Andere Orte haben heute

eigene Fastnachtscomités. Während des Krieges wurde das Fastnachts-



Die Fastnachtszeit im Leimental und angrenzenden Dörfern 245

treiben verschiedentlich untersagt. Danach konnte sich die Fastnacht in
den alten Formen nicht mehr halten. Nach 1950 griffen einzelne

Alteingesessene die verschiedenen Brauchelemente wieder auf und organisierten

sie zentral. Die Tanzanlässe finden heute in Turnhallen und
Mehrzwecksälen zusätzlich zu einigen Wirtschaften statt.

In der wesentlich kleineren Gemeinde Schönenbuch konnte sich das

individuelle Maskentreiben mit Fastnachtsball am Montagabend bis

Ende der sechziger Jahre halten. Danach gab es Schwierigkeiten mit
dem Wirt, und zuletzt wurde die Saalbenützung baupolizeilich
abgesprochen. Ein Verein versuchte den Fastnachtswilligen eine Veranstaltung

in Allschwil anzubieten, aber da ging niemand hin. Die Fastnacht
der Erwachsenen verlor sich. Seit einiger Zeit gibt nun eine
Mehrzweckhalle den Vereinen Gelegenheit, etwas zu organisieren.

Fastnachtsbälle verschiedenster Art werden heute wieder in vielen
Gemeinden des Leimentals durchgeführt. Im solothurnischen Gebiet
erfreuen sie sich nach wie vor grosser Beliebtheit. Kleinlützel, Hofstetten

und Dornach bieten Tanz am letzten schmutzigen Donnerstag,
Samstag und Dienstag vor Aschermittwoch an. Einige Gemeinden führen

spezielle Kindermaskenbälle durch (Ettingen, Hofstetten, Oberwil
u. a.).

In Hegenheim sind heute die Vereine Träger der Fastnachtsveranstaltungen,

wobei es sich bei den Anlässen meist um Bälle handelt. Am
Fastnachtssamstag, Dienstag und Samstag nach Aschermittwoch finden
die Festivitäten in der grossen Halle statt. Lange Zeit bewährte sich ein

Turnus von sieben Jahren, während denen einer der grossen Vereine
jeweils die Fastnachtsveranstaltungen organisierte.

Hagenthal und Buschwiller sind kleiner und weniger durchorganisiert.

Einzelne Vereine veranstalten Fastnachtsbetrieb. Verschiedene
Einwohner ziehen es vor, nach Hegenheim zu fahren. Hagenthal nützt
seit 1980 seine neue Festhalle. In der Zeitung «LAlsace» finden sich
verschiedenste Inserate für Maskenbälle etwa in Attenschwiller, Village-
Neuf, Hésingue, Blotzheim. Abgehalten werden sie am Samstag, aber

auch Montag und Dienstag, dem Mardi-Gras. In Attenschwiller, Hagenthal

und andern Gemeinden bittet man zum Witwenball oder Bai des

Veuves Masquées.

Umzüge

Organisierte Umzüge kannte man bis 1948/50 in den Schweizer Dörfern

nicht. Der Einfluss der Basler Fastnacht wirkte sich zuerst in All-



246 Annerose Scheidegger

schwil bei der Gründung der Cliquen, dann bei der gesamten
Strukturierung der Fastnacht aus. Der Einfluss breitete sich in allen grösseren
Orten des schweizerischen Leimentales aus. Beibehalten wurde der
katholische Termin vor Aschermittwoch. Schauumzüge sind ohne
Zuschauer uninteressant. Daher legte man den Termin auf den freien

Sonntag vor Aschermittwoch, in Reinach auf den Samstag. Wie in Basel

verschafft man sich den notwendigen Unkostenbeitrag durch den
Verkauf von Abzeichen und Plaketten, in Oberwil durch «Schnäggehüsli».

Trommler und Pfeifer, oft aus Basel, unterstützt von «Guggemuusi-

ge», gehen zwischen Requisiten und Wagen. Die verschiedenen Comités
rühmen sich, alles aus eigenem Boden zu beziehen. Die Sujets sind
dorfbezogen, und in Allschwil darf Spreu über die Zuschauer gestreut werden.

Ein eingesessener Oberwiler empfand die heutige Form der
Fastnacht als «epigonenhaftes Nachäffen» der Basler Fastnacht, in Therwil
bezeichnete man es schlicht als Kopie.

Umzüge finden heute in Allschwil, Oberwil, Therwil, Reinach und
in verschiedenen solothurnischen Gemeinden, wie z.B. Hofstetten-
Flüh, statt. In Bottmingen, Reinach, Dornach u.a. werden spezielle
Kinderumzüge organisiert.

Schönenbuch ist zu klein und zu weit vom Durchgangsverkehr
entfernt, um einen Umzug durchzuführen. Man geht als Zuschauer nach

Allschwil.
Wie in Schönenbuch wird auch in Buschwiller, Hagenthal und

Hegenheim kein Umzug veranstaltet. Wer sich dafür interessiert, fährt
nach Allschwil oder Basel.

Nicht nur die Grösse der Orte wird hier den Ausschlag geben. Die
Grenze zeigt sich in dieser neueren Entwicklung auch als Brauchgrenze.
Im ganzen näheren Grenzgebiet lernt niemand die Basler Trommel und
Piccolo spielen. Dagegen werden im Baselbiet bis nach Olten die Basler
Märsche geübt und an der Fastnacht gespielt. Der Einfluss der Stadt
Basel ist im schweizerischen Umland im Fastnachtsbrauchtum sehr

stark. Über die Grenze reicht er nicht. «LAlsace» schreibt 1981 zum
carnaval (deutschsprachige Ausgabe):

«Mode und Tradition: Die Karnevalfestlichkeiten haben in der vergangenen Woche
im Elsass begonnen. Die Veranstaltungen werden bis zum Fastnachtsdienstag crescendo
gehen, mit in unserer Region zwei Höhepunkten: die Kavalkaden von Colmar und
Mulhouse. In Strasbourg gehören bekanntlich die grossen Kavalkaden der Vergangenheit an.
Karneval ist nicht mehr, was es einst war. Auch er hat sich verändert. Die Besucher der
Tanzveranstaltungen sind zahlreicher als die Narren auf der Strasse. Die vergnügten
Abende sind Mode, die Umzüge aus derselben ausgetreten. Die eine oder andere
Ortschaft hält aber die Tradition hoch .»10

Ausser den städtischen Veranstaltungen scheint das Umziehen (mit
Ausnahmen) vor allem den Kindern vorbehalten zu sein. Organisierte



Die Fastnachtszeit im Leimental und angrenzenden Dörfern 247

Umzüge zeigen kostümierte, aber nicht immer maskierte Kinder, Gruppen

von Kinderblasmusiken. Im Leimental werden noch in zwei
Ortschaften Kavalkaden für Erwachsene durchgeführt. In Leymen findet
sie seit 1980 am Sonntag Exurge statt, in Biederthal am «Fasnachtsfiir-

sunntig», Invocavit oder alte Fastnacht11. Leymen feierte seine
Fastnacht vorher auch nach Aschermittwoch wie Basel oder Mulhouse. Die
Leute der Umgebung gingen gerne zur Nachfastnacht nach Leymen.
Doch der Termin war einem neuen Pfarrer ein arger Dorn im Auge. Er
wollte die Fastnacht verbieten, predigte von Sünde, bis der Anlass um
zwei Wochen vorverlegt wurde. In Leymen organisieren die «Spinn-
raedle» mit Hilfe der Vereine den Umzug und das Fastnachtstreiben.
Verschiedene Wagen, die Feuerwehrmusik von Liebenswiller, «Gugge-
musige», Trommler und Pfeifer aus Basel nehmen teil. Anschliessend
trifft man sich in der Festhalle.

In Blotzheim führen seit einiger Zeit die Vereine auch eine Cavalcade
durch. Nach dem Umzug feiert man in der Festhalle und disloziert um
20 Uhr zum Fastnachtsfeuer, das von den Conscrits hergerichtet wird.

Der Einfluss des einst deutschen Elsasses und die Grossveranstaltungen

im Rheinland, die über alle TV-Stationen zu verfolgen sind, lassen

sich erkennen. Das Gewicht liegt im Elsass weniger auf Schauveranstaltungen

auf der Strasse als auf Bällen und «Kappesetzunge». Mit
«Kappesetzunge» oder «Kappesitzungen» bezeichnet man fastnächtliche
Veranstaltungen mit Sketchen (französisch und elsässisch), Liedern und Tänzen,

meist veranstaltet von Vereinen.

Schnitzelbänke

1904 schreibt Pfarrer Raeber aus Allschwil:
«Städtische Gebräuche wie Schnitzelbänke, Fastnachts- oder Narrenzeitungen haben

sich eingebürgert. Lustige Begebenheiten, Gemeindevorkommnisse werden persifliert»1

Heute werden in verschiedenen Baselbieter Gemeinden abends in
den Wirtschaften und an speziellen Schnitzelbankabenden Bänke gesungen,

Samstag und Sonntag vor Aschermittwoch sind beliebt, da die Leute

frei haben. Kostüme, Larven, Melodien und Bilder entsprechen den
Basler Vorbildern, die Sujets werden lokal gewählt. Zeitweise wurden
die Bänke von Gemeindevertretern oder intern von Fastnachtscomités
zensiert.

In Oberwil, Therwil und weiteren Leimentaler Gemeinden erinnert
man sich aber auch noch an eine andere Form, Schnitzelbänke

vorzutragen. Vor dem Krieg schmückten die angehenden Rekruten am Fast-



248 Annerose Scheidegger

nachtsmontag einen oder mehrere Wagen, bespannten diese mit Pferden
und fuhren damit im Dorf herum. Vor den Wirtschaften wurde
angehalten, und man trug den selbstverfertigten Schnitzelbank vor. Danach
wurden die Zettel verkauft. Der Erlös wurde in Essen und Trinken
umgesetzt. Später nahmen sich dann auch vermehrt Vereine des Schnitzel-
banksingens auf den Wagen an.

In Hegenheim, Hagenthal und Buschwiller hat sich die alte Form
des Schnitzelbanksingens erhalten. Die Jahrgangsgruppen pflegen
noch einen gewissen Zusammenhalt. Auch bei andern Veranstaltungen

finden sie sich noch zusammen. Aber auch hier befürchtet man,
dass sich die Jahrgangsgruppen immer weniger zu gemeinsamen
Aktionen entschliessen könnten. Zudem ist der Geburtenrückgang zu
verspüren. Das Geld, das die Conscrits bei diesen Tätigkeiten erbetteln,

wird heute nicht mehr so notwendig gebraucht. Gesammelt wird
etwa am Tag der Musterung. Früher gaben die Leute Eier, die man
dem Bäcker verkaufte, heute eher Geld. Zum Musterungstermin
bekränzen die Conscrits einen Wagen, stellen einen Traktor davor und
fahren damit nach Huningue zur Aushebung. Um 1950 nahm man
jeweils noch einen Handorgelspieler mit. Im hintern Leimental, in Bätt-
wil, Hofstetten und Flüh veranstalten die Rekruten nicht selbst eine

Fahrt, sie werden von der Musik am Aushebungstag geweckt und mit
einem Wagen abgeholt (seit 100 Jahren) (in Aesch und Dornach: Stäggli-
Buebe).

Eine Schilderung des Schnitzelbanksingens aus Hegenheim für 1920

entspricht genau der schweizerischen Form im Leimental. Die Verse

gingen über Leute aus dem Dorf: wenn einer Dummheiten mit einem
Mädchen gemacht hatte, in einer Familie etwas passiert war oder wenn
einer erwischt worden war. Dabei wurden auch entsprechende Bilder
gezeigt. Die Conscrits trugen damals und heute alle ein ähnliches
Hemd, eine andersfarbige Hose und einen Hut. (Der Hut ist auch bei

den Stellungspflichtigen im Baselland zu finden.) In Hegenheim sind sie

gehalten, dem Maire die Schnitzelbänke zur Zensur vorzulegen.
Die Wagen der Conscrits sind - ausser verkleideten Kindern - die

einzigen Zeugen fastnächtlichen Treibens auf der Strasse. Die Burschen
in einheitlicher Kleidung, zum Teil etwas geschminkt, aber ohne Masken,

geben sich grosse Mühe, ihren Wagen zu gestalten. Mit Papierblumen,

Girlanden und Tannenzweigen wird der Aufbau geschmückt.
Am Sonntag vor Aschermittwoch besuchen sich die Conscrits mit
ihren Wagen in den Dörfern der elsässischen Nachbargemeinden gegenseitig.

Über die Grenze fahren sie nicht. Sie kennen dort keine
Gleichaltrigen.



Die Fastnachtszeit im Leimental und angrenzenden Dörfern 249

Heischen

Solange sich in den Elsässer Gemeinden die Leute erinnern können,
gingen die Conscrits an Fastnacht von Haus zu Haus, um einzuziehen.
Früher erhielten sie Eier, Butter oder andere Esswaren, heute Geld. In
Allschwil gingen vor dem Ersten Weltkrieg arme Kinder in die
Wirtschaften und Häuser der besseren Leute und sangen. Danach sammelten
sie Geld ein. In Schönenbuch und Hagenthal nützen heute die Pfarrer
die Fastnachtszeit zum selben Zweck. Sie schicken Kinder von Haus zu
Haus, um für die Mission oder sonstige kirchliche Zwecke zu sammeln.

Fastnachtsfeuer

Bis zum Zweiten Weltkrieg wurden im Leimental an Invocavit
Fastnachtsfeuer abgebrannt. Nach der ASV-Karte 186 zu schliessen, war der
Brauch in der ganzen weiteren Umgebung verbreitet. Van Gennep
erwähnt im Oberelsass eine Zone mit Fastnachtsfeuern bis zur Schweizergrenze13.

Lefftz: «In zahlreichen Sundgaudörfern werden heute noch die Fastnachtsfeuer wie
vor Zeiten abgebrannt, wenn zur gleichen Stunde auch in der benachbarten Schweiz und
im badischen Oberland die Feuer aufleuchten. In den oberelsässischen Vogesentälern
sind die Johannisfeuer heimisch, und es fehlen dort die Fastnachtsfeuer, welche aber
wiederum am Rhein entlang bezeugt sind»14.

Alle Befragten schätzen die Fastnachtsfeuer, doch verschiedene
Umstände brachten es mit sich, dass heute nicht mehr überall Feuer brennen.

Der Zweite Weltkrieg verursachte einen grossen Einschnitt. In
Schönenbuch und den benachbarten Elsässer Dörfern nahm man nach
dem Krieg den Brauch wieder auf. Die Rekruten und die Conscrits
sammelten mit einem Fuhrwerk im Dorf «Wellen». Ende der sechziger Jahre

hörten die Feuer auf. Als Grund wird Mangel an «Wellen» vermutet.
Holz liege zwar genug in den Wäldern, aber das mache zuviel Arbeit,
oder die Conscrits und Rekruten seien heute zu faul dazu. In Schönenbuch

kamen auch mehrfach Zwischenfälle mit den Zöllnern dazu, da

die Bauern nur Wald im Hagenthaler Bann besitzen.

In Schönenbuch ist seither ab und zu einmal ein Fastnachtsfeuer
zustande gekommen. Väter griffen in Erinnerung an frühere Zeiten ihren
stellungspflichtigen Söhnen tatkräftig unter die Arme.

In Hagenthal gab es um 1972 eine Neuerrungenschaft: Man führte
anstelle des Fastnachtsfeuers das Johannisfeuer ein. Pfadfinder aus St. Louis
bauten aus eigener Initiative oberhalb Oberhagenthal einen Holzturm
auf. Die Arbeit war für die Kinder und Jugendlichen zu schwer, und im



250 Annerose Scheidegger

folgenden Jahr bat der Maire einen Verein, also nicht die Conscrits, um
Übernahme der Arbeit. Das Feuer hatte einen grossen Erfolg. Bis zu
3000 Zuschauer waren anwesend und erlabten sich in der nebenan
aufgestellten Festwirtschaft des veranstaltenden Vereins. 1980 war in Nieder-
und Oberhagenthal je eine Mehrzweckhalle fertiggestellt, die für
Veranstaltungen genutzt werden müsste. Die Arbeitskräfte der Vereine reichten

nicht mehr aus, zusätzlich auch noch den aufwendigen Holzbau zu
errichten, dessen Holz von der Gemeinde zur Verfügung gestellt worden
war. Seither ist der importierte Brauch wieder erloschen.

In Buschwiller begann man 1980 wieder, ein Fastnachtsfeuer zu
errichten, und nahm zugleich den Brauch der «Dorothé» wieder auf.
Auch in Blotzheim, Liebenswiller, Biederthal und Wollschwiller wurde
der Brauch neu belebt. Zum Teil findet das Feuer anschliessend an das

Fastnachtstreiben statt, zum Teil am Sonntag nach Aschermittwoch.
In Allschwil brannte 1948 von neuem ein Fastnachtsfeuer. Ende der

fünfziger Jahre wurde damit aufgehört, da die Überbauung derart dicht
geworden war, dass das mit dem Feuer verbundene Scheibenwerfen
nicht mehr durchgeführt werden konnte. Als Alternative führt die
Gemeinde heute ein 1.-August-Feuer durch. Seit kurzer Zeit errichtet eine

der Fastnachtscliquen am Aschermittwoch auf dem Dorfplatz ein Feuer
und verbrennt die «Fasnacht» in Form einer «alten Tante».

In Oberwil und Therwil nahmen zu Beginn der fünfziger Jahre einige
Alteingesessene die Organisation eines Fastnachtsfeuers wieder an die

Hand. Heute sammeln die Gemeindearbeiter Holz und Gartenabfälle
und errichten den Holzstoss. Er wird auch von Angestellten vom
Errichten bis zum Abbrennen bewacht, da schon Feuer böswillig frühzeitig

angezündet wurden. Am Sonntag abend zieht die Musik voran zum
Feuer, Kinder und Erwachsene mit Pechfackeln hinten nach.

Auch in Ariesheim, Ettingen, Dornach (organisiert durch die «Stäggli-
buebe», die Stellungspflichtigen), Hofstetten und Rodersdorf brennen
heute wieder Feuer. In der einen und anderen Gemeinde kommt das

Feuer gelegentlich nicht zustande.

Die Grösse der Ortschaften scheint beim Verschwinden und der
Wiederaufnahme der Feuer wichtiger gewesen zu sein als die Landeszugehörigkeit.

In den kleineren Orten setzte man auf selbstverständliche Weise
die Feuer nach dem Kriege fort. Sie hörten auf, als die jungen Leute keine

Lust mehr hatten, Holz zu sammeln und aufzuschichten, weil andere

Freizeitbeschäftigungen sie mehr lockten. In den grösseren Orten war
das Zusammengehörigkeitsgefühl der Stellungspflichtigen, die nach der
Tradition das Feuer hätten errichten sollen, nicht mehr genügend
vorhanden. Vereine übernahmen deren Funktion. Der grosse Bauboom be-



Die Fastnachtszeit im Leimental und angrenzenden Dörfern 251

deutete dann erneut das Ende oder veranlasste eine Verlegung, wenn
diese Möglichkeit vorhanden war.

Scheibenschlagen

Bei verschiedenen Feuern wurden früher Scheiben geschlagen. Im
Dialekt nennt man das: Redli schigge, Redli spre(ä)nge, Redli schwinge
(Oberwil, Therwil), Schibli schlo (Allschwil), Schible schlo, Schible

spre(ä)nge (Hagenthal).
An das Scheibenschlagen im eigenen Dorf kann sich in Hegenheim,

Buschwiller und Schönenbuch niemand erinnern. Van Gennep erwähnt
Scheiben in Biederthal und Kiffis15. In Ettingen, Biel, Benken, Leymen,
Rodersdorf, Metzerlen u.a. ist der Brauch in bester Erinnerung. Zum
Teil nach Unterbrüchen wurde er in all diesen Orten (mit Biederthal)
wieder aufgenommen, ebenso seit 1980 in Liebenswiller. In Oberwil,
Therwil, Ettingen, Biel-Benken wird er jedes Jahr durchgeführt.

Die Beschreibung des Scheibenschiessens ist verschiedentlich in der
Literatur anzutreffen. Das spektakuläre nächtliche Feuerspiel ist
beeindruckend und recht weit verbreitet16.

1982 wird das Redlischwingen in Therwil folgendermassen beschrieben

(aus dem Dialekt übertragen):
«Das Redlischwingen, das macht man auf dem Stutz oben. Dort ist das grosse Feuer.

Der Platz eignet sich dazu, weil es den Hang hinunter geht. Daneben zündet man kleine
Feuer an. Man besammelt sich im Dorf, hat Fackeln. Mit der Musik voran geht man
durch das Dorf hinaus zum Feuer. Dort spielt die Musik nochmals. Dem Wegrand
entlang brennen die kleineren Feuer. Daneben steht immer eine Abschussrampe, man hat
ein Brett schräg aufgestellt. Wer Redli schwingen will, nimmt eine Haselrute mit. Das
war früher eine Wissenschaft, wie gross und wie biegsam sie sein soll. Die Redli halten sie
dann eine Zeitlang ins Feuer, bis sie angeglüht sind, dann schlagen sie sie über das Brett
von der Rute ab. Die Redli fliegen ins Tal hinab. Das sieht schön aus. Die Redli muss ein
Drechsler herstellen. Man trägt sie auf eine Schnur aufgefasst um den Hals.»

Die Pechfackeln sind wahrscheinlich neueren Datums. In Biel und
Benken, Metzerlen und Leymen kannte man früher noch die Kunst des

Kienfackelnherstellens und -schwingens. In Biel-Benken hat es sich bis
heute gehalten, in Leymen ist es vor einigen Jahren mit dem Feuer wieder

aufgekommen.
Eine Einheitlichkeit der Bezeichnungen über die Grenze für die Zeit

vor dem Ersten Weltkrieg lässt sich bei den kleinen Nebenfeuern
feststellen. Kamber bezeichnet sie in Metzerlen als «Flohfeuer»17, Vienne
für das Elsass (Sundgau) als «Flefier, Flöfier»18. Der Name ist wohl seither

verloren gegangen.
Heute nehmen Erwachsene und Kinder am Scheibenschlagen teil. An

verschiedenen Orten war es früher Männern und Burschen vorbehal-



252 Annerose Scheidegger

ten, manchmal auch noch Knaben. Die Frauen waren nur als Zuschauerinnen

geduldet (z.B. Benken).
Aus der Literatur wird ersichtlich, dass jede Scheibe einer Person

galt, etwa der Liebsten. Während des Schiagens rief man einen Spruch
aus mit guten Wünschen für die betreffende Person19. In Metzerlen und
Rodersdorf können sich alte Leute noch daran erinnern. In den andern
Brauchorten soll man nie Verse gesprochen haben. Wahrscheinlich sind
sie vergessen. In Biel versuchte man einmal, diesen Brauch wieder
aufzunehmen. Aber es hatte niemand mehr Lust mitzumachen.

Verbrennen der alten Fastnacht

«Walle, Walle, Strai
Fer en alti Frai.»20

Die Fastnacht wird und wurde oft als alte Frau dargestellt. Eine

Strohpuppe wird in alte Kleider gehüllt, man setzt ihr einen Hut auf
und gibt ihr manchmal noch Accessoires wie etwa eine Handtasche mit.
Die Figur wird auf das Fastnachtsfeuer montiert und verbrannt. Mit
den Feuern verschwand die Strohpuppe, «da wollte man die alt Fräij
vernichten, das Symbol des weichenden Winters und des abgestorbenen
Lebens. Uralter Frühlingskult hatte sich da noch in den letzten Resten
erhallen» (Lefftz)21.

Nach dem ASV wurde in Dornach eine Puppe verbrannt. In
Allschwil war es bis zum Abgang des Feuers üblich, in Therwil nicht jedes

Jahr, aber doch häufig, ebenso in Oberwil. In Benken zelebrierte man
die Verbrennung des «Strohdittis». Auch im benachbarten Leymen und
in Biederthal22 kannte man früher die Strohpuppe.

In Oberwil, Therwil, Ettingen brennen die Feuer, geschmückt mit
einer Strohpuppe, seit den fünfziger Jahren wieder, in Biel-Benken konnte

sich der Brauch durchgehend halten. Die reformierte Gemeinde
vermochte sich dadurch auch von der katholischen Umgebung abzuheben.
Die Kienfackeln werden heute als Verbindung zu den Liestaler Kienbesen

aufgefasst.
In Biederthal, das als fastnachtsfreudiger Ort gilt, nahm man das

Fastnachtsfeuer mit dem Verbrennen der «alten Fasnacht» 1974 wieder auf,
danach fuhr man damit auch in Leymen wieder fort. In Buschwiller
wurde früher die «Dorothé» mit grossem Zeremoniell verbrannt. Auch
in diesem Dorf konnten sich die Conscrits nicht mehr zur Herstellung
des Fastnachtsfeuers zusammenfinden. Ab 1979 nahm der Elternverein
mit Hilfe des Lehrers den Brauch wieder auf. In den letzten Jahren
übernahmen zum Teil die Conscrits die Durchführung.



Die Fastnachtszeit im Leimental und angrenzenden Dörfern 253

Dorothé in Buschwiller

Die Vita der heiligen Dorothea enthält ein Element, das sie
möglicherweise mit dem Verbrennen auf dem Fastnachtsfeuer in Zusammenhang

bringen konnte: Sie wurde durch den Feuertod hingerichtet. Die
übrigen Züge der in Lumpen und alte Kleider gehüllten Dorothé sind
die der «alten Fasnacht». «Bis zum Zweiten Weltkrieg machten am 6.

Februar die Conscrits die Dorothé.» Es wurden 10 bis 15 Meter lange
Strohseile und eine Strohpuppe in Lebensgrösse hergestellt. Diese

Puppe wurde auf eine lange Stange gespiesst und in der Nacht vom 5.

auf den 6. Februar weit sichtbar oben auf der Dorflinde befestigt. Quer
über die Dorfstrasse wurden beim Tagesgrauen Strohseile gespannt.
Nach Tagesanbruch herrschte im Dorf reges Treiben. Die Jugend
verspottete die auf dem Baum thronende Dorothe-Puppe nicht als

Frühlingsgärtnerin, sondern als unholde Schneebringerin, die verhöhnt und
ausgetrieben werden muss. So kam es, dass der Vorname Dorothea mit
der Zeit zum Spottnamen für einfältig-dumme Frauen herabgesunken
ist. Wenig erbaut waren die Dorfschönen, die von den Burschen über
Nacht Spottzettel an den Fensterladen geklebt bekamen mit der
Aufschrift «Dorothe, m'r wünsche Glück züem Namestag Die Strohseile
wurden tagsüber entfernt, die Strohpuppe blieb auf der Dorflinde bis

zum ersten Fastensonntag, wo die Puppe auf dem Fastnachtsfeuer
verbrannt wurde» (Lefftz)23.

Alte Leute erinnern sich daran, dass die «Dorothé» früher immer mit
viel Spott zwischen Burschen und Mädchen durchgeführt wurde. Auch
das Anheften der Zettel ist noch in Erinnerung. In anderen Ortschaften
des Sundgaus kannte man diesen Brauch ebenfalls, z.B. im Nachbarsdorf

Wentzwiller Auf schweizerischem Gebiet war nichts Vergleichbares

zu finden.
Heute trägt die Strohpuppe in Buschwiller zum Frauenkleid einen

Männerhut und eine Pfeife. Ob dies Erinnerungen an frühere Zeiten

waren, als sich in diesem Dorf Burschen als Mädchen und Mädchen als

Burschen verkleideten oder ob diese Form durch Zufall entstanden

war, liess sich nicht feststellen.
Die Verbrennung der «Dorothé» ist ein kleines Dorffest. Fremde sind

nur wenige anwesend. Die Musik spielt, es werden Würste, Vin Chaud
und Patisserie verkauft.

Ascherni ittwoch

Nach dem ausschweifenden Fastnachtsvergnügen beginnt mit dem

Aschermittwoch die Fastenzeit. Asche wird in der Kirche gesegnet und



254 Annerose Scheidegger

an die Gläubigen ausgeteilt. Die Kirchen sind an diesem Tage gut
besucht.

Neben der rein kirchlichen Bedeutung ist im Alltagsgeschehen wenig
mehr zu spüren. In verschiedenen Haushaltungen wird auf Fleisch
verzichtet.

Mittelfasten

Am Sonntag Laetare flackert die Fastnacht da und dort nochmals auf.

Früher zogen einzelne Personen oder ganze Gruppen heischend durch
die Dörfer. Bisweilen führten sie eine verkleidete Gestalt mit sich. Im
letzten Jahrhundert waren die Umzüge im ganzen Baselbiet und im
Sundgau bekannt. Dabei wurden bestimmte Bettellieder gesungen,
dasselbe Lied wie in Läufelfingen wurde auch in Oberhergheim (Elsass)

vorgetragen 6, Varianten eines andern Liedes finden sich in Biederthal,
Attenschwiller, Ettingen, Rodersdorf27. Eine verwandte Form ist in
Buschwiller bekannt

Die mitgeführten verkleideten Gestalten waren Strohmänner mit
verschiedenen Namen. Im Baselbiet hiessen sie etwa Gutzgür, Hutzgür
(Läufelfingen), im Elsass Hir(t)zgiger (Hirzfelden, Oberhergheim, Rix-
heim, Biederthal), Iltis (Buschwiller29, Ettingen) oder Butzimummel
(Attenschwiller).

Überlebt haben einige Hirzgiger oder Hisgiere im Elsass. In Buschwiller

und Attenschwiller werden noch jährlich der Iltis und der
Butzimummel30 umgeführt. Es scheint, dass der Brauch mit wenig Unterbrüchen

weiterlebte und auch heute noch fast ohne Zuschauer zum
Vergnügen der Teilnehmer durchgeführt wird.

Iltis in Buschwiller

In Buschwiller führen die Conscrits mit Hilfe ihrer Väter den Iltis
durch. Im Verborgenen wird einer der jungen Männer dicht in langes

Roggenstroh gehüllt. Auf den Kopf setzt man ihm einen sehr hohen,
spitzzulaufenden Strohhut. Vor Jahren konnte das Stroh noch aus

Deutschland bezogen werden. Heute ist das auch vorbei. Die Erntemaschinen

pressen das Stroh gleich auf dem Felde. Danach half man sich

mit Schilf. Der Iltis, mit langem Strohschwanz, wird als Gefangener an
einer schweren Kette von den Conscrits, diese bewehrt mit schweren

Knüppeln, von Haus zu Haus geführt. Zwei Burschen sammeln in ei-



Die Fastnachtszeit im Leimental und angrenzenden Dörfern 255

nem mit Tannreisern geschmückten Korb Gaben. Das grosse Gewicht
des Schilfes verunmöglicht heute ein Umziehen, der Iltis muss auf
einem Wagen gefahren werden31.

Butzimummel in Attenschwiller

Im Unterschied zu Buschwiller führen hier nicht die Conscrits,
sondern die Kommunikanten den Brauch durch. Die Kinder, Buben und
Mädchen, sind 14jährig.

Der Knabe, der den Butzimummel darstellt, sieht ganz anders aus als

in Buschwiller. War der erstere sehr eindrucksvoll und mächtig mit
seinen über drei Metern Höhe, so wirkt dieser rund und dick. Man wickelt
ihm gedrehte Strohwülste um Glieder und Körper. Ist einmal kein
Stroh vorhanden, genügt auch ein Kleid aus Sacktuch. Auf dem Kopf
trägt er eine Art Strohkorb, in der Hand einen langen, biegsamen Stekken.

Stecken, Körper und Hut sind mit farbigen Papierblumen verziert.
In geschmückten, mit Spreu gefüllten Körben werden Eier gesammelt,
daneben Geld. Mit dem Erlös leistet sich die Klasse (Jahrgangsklasse) ein
Essen32. Von ähnlichen mit Strohbändern oder -zöpfen umwickelten
Figuren war bis vor dem Krieg auch aus dem Baselland zu hören.

Fragt man in Buschwiller oder Attenschwiller nach dem Sinn der
überlieferten Formen, so erhält man zur Antwort, der Brauch sei ein
Zeichen dafür, dass der Winter nun zu Ende wäre. Der Iltis sei als eine

Form von Winteraustreiben zu betrachten: Der Winter ist gefangen. In
Buschwiller begrub man den Iltis früher auf dem Mist oder doch wenigstens

seine Kleider. Aber als das Stroh rar wurde, müsste man davon
absehen. Dazu sei der Brauch lustig und bringe den Beteiligten etwas ein.

Fastnacht: Vergleiche über die Grenze

Ein globaler Vergleich scheint wenig sinnvoll. Die Gegenüberstellung

einzelner Brauchelemente (Feuer, Scheiben usw.) bietet ergiebigere
Vergleichsmöglichkeiten. Als Hauptergebnis gibt es dabei folgendes
festzuhalten: Bis zum Zweiten Weltkrieg waren die Brauchstrukturen
auf beiden Grenzseiten ähnlich; die Unterschiede waren nicht grösser
als zwischen dem vorderen und hinteren Leimental auf Schweizer
Gebiet. Nach dem Krieg veränderten sich vor allem die Strukturen der
Orte mit starkem Bevölkerungszuwachs, die alle auf der schweizerischen

Seite der Landesgrenze liegen. Kannten sich die Dorfbewohner



256 Annerose Scheidegger

früher, erlebten zusammen den Jahreslauf mit den bekannten Festen

und Bräuchen, so zogen im Laufe der Jahre immer mehr Fremde ins

Dorf, die nicht mehr vertraut mit den althergebrachten Formen waren.
Eine gewisse Anonymität machte sich breit. Die Durchführung eines

Brauches konnte kaum mehr spontan erfolgen, sondern setzte eine gute
Organisation voraus.

Die Schweizer Dörfer gerieten sehr stark unter den Einfluss der Stadt

Basel, am wenigsten das kleine Schönenbuch. Der Sog und der Einfluss
der Stadt Basel reichten aber nicht über die Landesgrenze. Französische
Städte als mögliche Einflussquellen waren umgekehrt zu klein oder zu
weit entfernt. Altertümliche Formen konnten sich deshalb in den kleinen

Orten jenseits der Grenze länger halten, ohne zur Schau zu werden

(Dorothé, Iltis, Butzimummel, Schnitzelbänke der Conscrits). Dagegen

war das Johannisfeuer in Hagenthal von Anfang an ein importiertes
«Schau»feuer.

Wurden früher die tradierten Veranstaltungen durch Einzelinitiativen

oder Jahrgangsgruppen durchgeführt, war auch genügend Raum für
individuelle Formen, so ist seit Kriegsende in allen Dörfern ein stets
fortschreitendes Übergehen in die Hände von Vereinen, Comités oder
der Gemeinden selbst festzustellen. Mit den überall neu errichteten
Mehrzweckhallen sind neue Dorfzentren und Begegnungsmöglichkeiten

entstanden, die der Vereinskultur entsprechen.

Anmerkungen

Xav. Sengelin: Religiöse Gebräuche einst und jetzt. Jahrbuch des Sundgauvereins,
Mulhouse 1949, S. 144.

2
J. P. Vienne: Carnaval en Haute Alsace. Jahrbuch des Sundgauvereins 1980, S. 224.

3
Joseph Lefftz: Elsässische Dorfbilder. Woerth 1958, S. 123.

4 Atlas der schweizerischen Volkskunde Teil 2, 2. Lieferung, Basel 1962, S. 103.
5 Eduard Strübin: Baselbieter Volksleben. Basel 1952.
6

J. P. Vienne: Carnaval en Haute Alsace. Jahrbuch des Sundgauvereins 1939, S. 213.
7 Max Werdenberg. Die Allschwiler Fasnacht. Heimatkunde Allschwil. Liestal 1981,

S. 460-63.
Eduard Strübin: Die neuere Entwicklung der Fastnacht in Basel-Land.

SAVk 46 (1950), S. 107.
9 Max Werdenberg: Die Allschwiler Fasnacht. Heimatkunde Allschwil. Liestal 1981,

S. 461.
10 L'Alsace. Tageszeitung. Deutschsprachige Ausgabe. Colmar 21. 2. 82, S. 4.
11 Arnold van Gennep: Manuel de Folklore Français Contemporain. Tome Premier,

III/l. Paris 1979, S. 942.
12 Max Werdenberg: Die Allschwiler Fasnacht. Heimatkunde Allschwil. Liestal 1981,

S. 461.
1 Arnold van Gennep: Manuel de Folklore Français Contemporain. Tome Premier,

UI/1. Paris 1979, S. 996.



Die Fastnachtszeit im Leimental und angrenzenden Dörfern 257

14
Joseph Lefftz: Elsässische Dorfbilder. Woerth 1958, S. 125-26.

15 Arnold van Gennep: Manuel de Folklore Français Contemporain. Tome Premier,
III/l. Paris 1979, S. 1032, 1039.

16 Michèle Bardout: La Paille et le Feu. Paris 1980, S. 42-47.
Arnold van Gennep: Manuel de Folklore Français Contemporain. Tome Premier,

III/l. Paris 1979, S. 1029-34.
17 Paul Kamber: Das Leben in einem Leimentaler Bauerndorf um die Jahrhundertwende.

Metzerlen. Maschinenschrift, S. 7-8.
18

J. P. Vienne: Carnaval en Haute Alsace. Jahrbuch des Sundgauvereins 1980, S. 231.
19

J. P. Vienne: Carnaval en Haute Alsace. Jahrbuch des Sundgauvereins 1980, S. 234.
E. Hoffmann-Krayer: Kleine Schriften zur Volkskunde. Basel 1946, S. 52.
Paul Kamber: Das Leben in einem Leimentaler Bauerndorf um die Jahrhundertwende.

Metzerlen. Maschinenschrift.
20 Michèle Bardout: La Paille et le Feu. Paris 1980, S. 45.
21

Joseph Lefftz: Elsässische Dorfbilder. Woerth 1958, S. 126.
22 Arnold van Gennep: Manuel de Folklore Français Contemporain.Tome Premier,

III/l. Paris 1979, S. 942.
23 Joseph Lefftz: Elsässisches Volksleben am Jahresanfang. Strasbourg 1973, S. 57.

Alfred Pfleger: Weiberfastnacht und Frauenrechte im Elsass. Mein Elsassland.
Gebweiler 1930, S. 35.

E. Kieffer: Das Winteraustreiben in Buschwiller. Jahrbuch des Sundgauvereins
1960, S. 88.

25
J. P. Vienne: Carnaval en Haute Alsace. Jahrbuch des Sundgauvereins 1980, S. 234.

26 H. Herzog: Schweizerische Volksfeste. Sitten und Gebräuche. Aarau 1884, S. 223.
Michèle Bardout: La Paille et le Feu. Paris 1980, S. 48.
J. Schmitt: Aus Attenschwiller. Jahrbuch des Sundgauvereins 1940, S. 229.
Michèle Bardout: La Paille et le Feu. Paris 1980, S. 50 und 61.

Eduard Hoffmann-Krayer: Volksbräuche aus Basel-Stadt und -Land. Ohne Jahr,
S. 134.

28 E. Kieffer: Volkskundliches aus dem Sundgau. Jahrbuch des Sundgauvereins 1960,
S. 89.

Michèle Bardout: La Paille et le Feu. Paris 1980, S. 56.
29 Arnold van Gennep: Manuel de Folklore Français Contemporain. Tome Premier,

III/l. Paris 1979, S. 936-7.
30 Michèle Bardout: La Paille et le Feu. Paris 1980, S. 58.
31 Michèle Bardout: La Paille et le Feu. Paris 1980, S. 53 - 58.

E. Kieffer: Volkskundliches aus dem Sundgau. Jahrbuch des Sundgauvereins 1960,
S. 89-90.

32 Michèle Bardout: La Paille et le Feu. Paris 1980, S. 58-64.


	Die Fastnachtszeit im Leimental und angrenzenden Dörfern diesseits und jenseits der Landesgrenze

