Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 85 (1989)

Heft: 1-2: Fest und Brauch : Festschrift fir Eduard Striibin zum 75.
Geburtstag

Artikel: Die Fastnachtszeit im Leimental und angrenzenden Ddorfern diesseits
und jenseits der Landesgrenze

Autor: Scheidegger, Annerose

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-117692

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-117692
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

239

Die Fastnachtszeit im Leimental und angrenzenden D6rfern
diesseits und jenseits der Landesgrenze

Von Annerose Scheidegger

Die Gemeinden auf Baselbieter Boden, aber auch die solothurnischen
Gemeinden des Leimentals haben sich seit dem Zweiten Weltkrieg stark
verindert. Vor allem die stadtnahen Dérfer erlebten einen grossen Beval-
kerungszuwachs. Heute finden sich auch im hintern Teil des Leimentales
neue Uberbauungen. Der Wunsch, im Griinen zu wohnen, veranlasste
viele Basler, aufs Land zu ziehen. War die Bevolkerung frither vorwie-
gend katholisch mit Ausnahme der reformierten Gemeinde Biel-Benken,
so fand seither eine starke Durchmischung der Konfessionen statt.

Mit den neuen Bewohnern verinderte sich auch das ortliche Brauch-
tum. Die Zuziiger waren nicht vertraut mit den traditionellen Anléssen.
Einzelne Briuche gingen verloren, andere wurden in gleicher oder ver-
inderter Form weitergefiihrt, neue entstanden.

Der lindliche Sundgau erlebte keinen Bevolkerungszuwachs. Die
Dorfstrukturen wandelten sich wenig. Es wird immer noch Landwirt-
schaft betrieben. Sehr viele Einwohner aber arbeiten diesseits und jen-
seits der Grenze in der Industrie. Obwohl die Grésse der Déorfer und die
Bevélkerungsstruktur fast gleich blieben, fanden Verinderungen im
Brauchtum statt. So macht sich etwa die Ausrichtung auf auswirtige Ar-
beit im Dorfleben deutlich bemerkbar.

Der folgende Bericht widmet sich verschiedenen Aspekten des Fast-
nachtsbrauchtums im Gebiete des Leimentales diesseits und jenseits der
Grenze. Beriicksichtigt wird dabei die Entwicklung seit dem letzten
Krieg. Das gesammelte Material, das die letzten Jahre betrifft, beruht vor
allem auf Beobachtungen, Teilnahme an Anlissen und Gesprichen mit
Mitwirkenden, Zuschauern und Dorfbewohnern. Zudem wurden in den
einzelnen Ortschaften jeweils verschiedene Ansissige zu ihren Erinne-
rungen an das Fastnachtsbrauchtum in fritheren Jahren und ihrer Sicht
der Entwicklung befragt.

Fastnachtstermine

«Acht Tage vorher henn’s d’Herra gha
Und hit goth’s unser eis a,
Drum muess es klepfe, buff und buff
Bim Fasnachtsfir, 1 frei mi druff!»'



240 Annerose Scheidegger

Der Spruch stammt aus der Gegend von Pfirt, einem beliebten
Marktort der Leimentaler. Durch Verschiebungen kirchlicher Fasten-
termine liegt die Bauernfastnacht oder Alte Fastnacht, der Sonntag In-
vocavit, nach Aschermittwoch, der nach den Wiinschen der katholi-
schen Kirche das Ende der ausschweifenden Fastnachtszeit anzeigen
sollte. Der vorangehende Sonntag Esto Mihi wird als Herrenfastnacht
bezeichnet.

Dieser Herrenfastnacht voraus geht der «schmutzige Donnerstagy.
Im Leimental wird er aber der »Faiss Dunschdig» genannt, dem Dialekt
angepasst. Schmutzig hat die Bedeutung von fett und nicht — wie etwa
in einer elsissischen Ubersetzung zu lesen ist — mit «sale»?. Meist wer-
den in den zwei Wochen davor auch schon Veranstaltungen zum
schmutzigen Donnerstag abgehalten, man feiert also drei Donnerstage.

Fastnachtsmontag und Dienstag, die Tage nach der Herrenfast-
nacht, gelten im Leimental als die Haupttage. Der Mardi-Gras ist in
Frankreich weit verbreitet. Auch im Elsass werden zu diesem Termin
zahlreiche Veranstaltungen abgehalten. Im Sundgau wird er «Schnitz-
zischdig» genannt. Aber die jiingern Leute gebrauchen heute den fran-
zosischen Ausdruck Mardi-Gras. Viel zu lesen ist aus frithern Zeiten
von der Weiberfastnacht im Sundgau am Hirzmontag und -dienstag
nach Invocavit'. Lefftz erklirt sich den Begriff mit einer Fastnachts-
verkleidung in Hirschgestalt®. Nach dem ASV* wird derselbe Tag in
der Schweiz Hirsmontag genannt. Im Bereich des Leimentals scheint
er moglicherweise nicht im Gebrauch gewesen oder vergessen zu sein,
wohl aber im obern Baselbiet®. Der Sonntag Mittelfasten gilt als letz-
ter Ausldufer fur Fastnachtsfrohlichkeiten. Verschiedentlich werden
Bettel- und Heischumziige erwihnt und Umginge von mit Stroh ver-
kleideten Gestalten wie Iltis oder Hirzgiger. In diesem Zusammen-
hang ist eine weitere Erklirung fiir Hirzen zu sehen. Nach dem Wor-
terbuch von Scherz-Oberlin heisst hirzen: schlagen, herumstossen,
einschlagen. Es sollen frither am Hirzmontag Kampfspiele stattgefun-
den haben, wobei der Hirzgiger mit Schlagen aus dem Dorf vertrieben
wurde®.

Schmutziger Donnerstag

In Allschwil ist heute der Begriff jiingern Leuten nicht bekannt. Alte-
re Personen weisen darauf hin, dass dies ein Brauch der Solothurner in
Dornach sei. Beim Frauenverein legte man die Jahresversammlung frii-
her auf diesen Tag. Der Saal wurde fastnichtlich geschmiickt, und ein



Die Fastnachtszeit im Leimental und angrenzenden Dérfern 241

oder zwei Maskierte traten auf. Bekannt ist dagegen die «maskierte
Turnstunde», ein Anlass, den der Turnverein seit tiber 60 Jahren organi-
stert. In Schonenbuch ist der schmutzige Donnerstag unbekannt. In
Oberwil weist man auf den hintern Teil des Tales hin. In Therwil, Bart-
wil, Mariastein und Kleinliitzel gebardeten sich die Leute ganz verriickt.
Drei1 Donnerstage hintereinander widme man sich der Fastnacht. Nach-
her sei dann dort nicht mehr viel los.

Heute steht in Oberwil fiir den Fastnachtsbeginn mit Maskentreiben
das Pfarreitheim offen. In Dornach und Kleinliitzel verlagerte sich das
Gewicht auf den dritten Donnerstag und den anschliessenden Samstag,
an denen heute Maskenbille abgehalten werden.

In Therwil war 1942 an den drei «faisse Dunschdig» Ball. Bis zur
Schliessung des Lowen, der alten Fastnachtswirtschaft, trafen sich die
alteingesessenen Therwiler zum Fastnachtstanz. Den reformierten Zu-
ziigern ist der Begriff unbekannt.

In Hegenheim, Hagenthal und Buschwiller ist der schmutzige Don-
nerstag unbekannt. Einige Gewihrsleute machen darauf aufmerksam,
dass man diesen Tag im Schwarzbubenland feiere. Sie hitten dafiir den
Mardi-Gras oder, wie man frither sagte, den «Schnitzzischdig». Am
Schnitzzischdig habe man zum Nachtessen Apfelschnitze von Sissip-
feln und dazu einen «Jambon» gekocht. Am Aschermittwoch habe man
kein Morgenessen zu sich genommen (Kirchgang) und mittags kein
Fleisch gegessen (Hagenthal bis zum Zweiten Weltkrieg, teilweise bis
vor einigen Jahren).

Das Elsass und der franzosisch sprechende frithere Berner Jura feiern
den Mardi-Gras als Fastnachtstag wie auch die stadtnahen Baselbieter
Gemeinden. Die umliegenden solothurnischen Gemeinden beobachten
den (oder die) schmutzigen Donnerstag(e).

Morgenstreich

1942 zogen am Montag vor Aschermittwoch in Therwil um vier Uhr
morgens Knaben, die schon zwei bis drei Jahre der Schule entwachsen
waren, lirmend durch das Dorf. Sie «chessleten» unmaskiert, trugen
Kuhglocken, Pfannen und #hnliche Lirminstrumente mit sich, Zu-
schauer waren keine dabei. Aus Allschwil berichtete ein Einwohner,
dass er 1880, in seiner Jugend, am Morgenstreich teilgenommen habe.
«Ein Trunk Mehlsuppe»’ gehérte zum Morgenstreich. Um sich das
Geld dazu zu verschaffen, verkauften die jungen Burschen fiir den Dorf-
schmied Alteisen an Basler Hindler. Wie lange dieser Morgenstreich



242 Annerose Scheidegger

durchgefithrt wurde, ist nicht zu erfahren. Wihrend des Ersten und
Zweiten Weltkrieges war die Fastnacht von den Gemeindebehorden un-
tersagt.

Nach 1944 bewegte sie sich in kleinem Rahmen. Mit der Griindung
einer ersten Clique 1950, die die Organisation ibernahm, kam der Auf-
schwung. Heute existieren etwa 15 fastnichtliche Vereinigungen. 1974
wurde erstmals wieder ein Morgenstreich durchgefiihrt. Seither beteili-
gen sich Schulkinder mit eigenen in der Schule angefertigten Laternen,
Kostiimen und Masken. Dabei wird getrommelt und gepfiffen. Die Kin-
der versammeln sich, z.T. mit ihren Lehrern, im untern oder obern
Dorfteil, je nach Wohnlage. Geordnet ziehen die Ziige am Herrenfast-
nachtssonntag von 5 bis 6 Uhr morgens durch das Dorf. Um 6 Uhr wer-
den beim Schulhaus Schénenbuch gratis Mehlsuppe und Kisekiichlein
ausgeteilt’.

In Schénenbuch wurde schon vor 40 bis 50 Jahren ein Morgenstreich
durchgefithrt. Am Montag frith um 5 Uhr ziehen die Kinder lirmend
durch das Dorf. Es sind Kinder im Schulalter, mit 16 fiithlen sie sich
meist schon zu alt dazu.

In Oberwil lirmten am Fastnachtsmontag morgen schon friiher Kin-
der und Jugendliche durch das Dorf wie in Therwil, ausgeriistet mit
Glocken und Pfannendeckeln. Als der Brauch nach dem Krieg wieder
aufkam, wurden gleichzeitig boswillige Nachtbubenstreiche veriibt. Ein
Lehrer nahm eine Neuordnung an die Hand, um das wilde Tun in ge-
ordnete Bahnen zu lenken. Heute fithrt die Gemeinde den Morgen-
streich durch. 200 bis 300 Kinder nehmen mit Klappern, Kuhglocken,
aber auch Trommeln und Pfeifen daran teil. Anschliessend erhalten sie

in der Turnhalle Mehlsuppe und Zwiebelwihe.

In Therwil wird ebenfalls ein Lirmumzug veranstaltet. Frither waren
nur junge Burschen dabeli, die hingten dann auch einmal ein Gartentiir-
chen aus. Heute ist die Kontrolle grosser. Die Schulkinder erhalten ab-
schliessend eine Mehlsuppe. Die Teilnehmer sind unkostiimiert. Mehr-
fach wurde von Erwachsenen erklirt, der Sinn dieses Brauches sei es,
den Winter auszutreiben.

In Ettingen gehen die Kinder zum Morgenstreich. In Hofstetten fin-
det eine Chesslete der Kinder und jungen Leute statt. Auch in Reinach
besann man sich nach 26 Jahren wieder auf diesen Brauch zuriick. Am
Samstag vor der Herrenfastnacht, um 4 Uhr frith, fand die Chesslete mit
Pfannendeckeln, Biichsen und dhnlichen Utensilien statt.

In den nahen Elsisser Dérfern kann sich niemand an einen Morgen-
streich oder sonstigen Lirmumzug erinnern.



Die Fastnachtszeit im Leimental und angrenzenden Dérfern 243

Striibin weist darauf hin, dass die Dorffastnacht im Baselland sehr

stark unter dem Einfluss der Basler Fasnacht stehe. «Nichtliche Lirm-
umziige werden wohl durchwegs Morgenstreichs genannt»®.
Das Fehlen der Lirmumziige auf der Elsisser Seite kénnte unter ande-
rem darauf hinweisen, dass der Einfluss der Stadt Basel tiber die Grenze
gering ist, St. Louis und Mulhouse als kulturelle Zentrumsorte heute ih-
ren Einfluss ausiiben und keinen Morgenstreich kennen.

Maskentreiben, Balle und Umziige

* Die Vielfdltigkeit des Fastnachtstreibens bis zum Zweiten Weltkrieg
wird aus verschiedenen Erzihlungen und Berichten ersichtlich. Die in-
dividuelle Fretheit war recht gross, in kleinern Gruppen oder allein ver-
gniigte sich jeder auf seine Weise. Auch Frauen konnten sich ohne wei-
teres allein an den Vergniigungen beteiligen. Die Kinder hatten ihre ei-
genen Zeiten innerhalb der Fastnacht, um herumzutollen.

Maskentreiben auf der Strasse

In Therwil war am «faisse Dunschdig» nachts schon Maskenlaufen. -
Die Jungmannschaft und die Erwachsenen zogen herum. Am Fast-
nachtsmontag vergniigten sich die Kinder nachmittags maskiert auf den
Strassen, am Dienstagnachmittag auch die Erwachsenen. Die Kostiime,
mit denen man herumzog, bestanden aus alten Kleidern. In Allschwil
wird 1905 nur von jungen Leuten, die maskiert auf der Strasse herumzie-
hen, berichtet®. Als Verkleidung trug man auch spiter meist alte Klei-
der, dann etwa Domino und Clown, zuletzt kamen der Waggis und die
alte Tante auf.

In Schénenbuch und Oberwil erinnert man sich mit grosser Freude
an alte Fastnachtszeiten. Am Fastnachtsmontag und -dienstag trieben
sich selbst zuriickhaltende und fromme Frauen und Minner vermummt
auf der Strasse herum. Die alten Weiber hitten die bésesten Miuler ge-
habt, berichten die Minner. Auch in den Elsisser Dérfern trieben sich
Kinder und Erwachsene am Fastnachtsmontag, -dienstag und am voran-
gehenden Samstag maskiert herum. Man trug ganze Masken, damit ei-
nen die Leute nicht kannten und man intrigieren konnte, dazu alte Klei-
der.

In den Schweizer Dorfern gingen Maskierte von der Strasse aus auch
in Hiuser zum Intrigieren. Manchmal spielten sie den Besuchten Strei-
che, legten etwa Holzscheite in die Kaffeepfanne.



244 Annerose Scheidegger

In Attenschwiller im Elsass ist die Tradition des «Biiremintig» wach
geblieben. Man geht mit Masken, aber in Lumpen um. Die «affrés Buk-
keligen», mit Buckeln und Brusthéckern aus Kissen und Stroh, in lan-
gen Rocken, oft mit hisslichen Gummimasken vor dem Gesicht, ziehen
von Haus zu Haus und lesen den Stammtischkollegen, Nachbarn und
Prominenten die Leviten.

Auch in Wollschwiller wird die «Biirafasnacht» noch in alter Art ab-
gehalten. Die Leute vergniigen sich am Sonntag verkleidet auf der Stras-
se. Die Vereine sorgen fiir Essen und Trinken, etwa Vin Chaud und
Mehlsuppe. Die Fastnichtler sammeln bei der Bevilkerung nach altem
Brauch Holz und Stroh fiir das Fastnachtsfeuer am Abend.

Fastnachtsbille

Die Bille konnten sich bis heute iiberall dort halten, wo ein Saal zur
Verfiigung steht. Ein grosser Teil der Fastnacht spielte sich frither in den
Wirtschaften ab. An den Fastnachtstagen schrieben die Wirte Tanz aus,
und es wurde eine Musik oder ein Handorgelspieler engagiert. Ein Teil
der Leute war maskiert, andere in Sonntagskleidern. An verschiedenen
Orten wurden Masken pramiert. Wer auf einen Preis hoffte, durfte auch
vor dem Krieg nicht nur in alten Kleidern erscheinen, sondern musste
sich ein spezielles Sujet ausdenken, die Kleider dazu ausleihen, zusam-
menstellen oder selbst herstellen. Oft verkleideten sich Manner als
Frauen, etwa alte Tanten, Hochzeitspiarchen, oder auch umgekehrt
Frauen als Minner. Meist trug man ganze Larven aus Papier oder
Wachs, manchmal auch «Mintelilarven» (Allschwil). Im Elsass waren
«dr dumm Lang», «dr Holzhauer», ein Pirchen (Hagenthal) beliebt, in
der Schweiz kam besonders der Waggis auf. Heute sind viele Wirte nicht
mehr gewillt, die Umtriebe einer Fastnachtsveranstaltung auf sich zu
nehmen. Die Anspriiche der Veranstaltungsbesucher sind zu hoch, die
Musikanten zu teuer. Jiingere und iltere Besucher haben sehr verschie-
denen Geschmack in der Musikauswahl. Fiir die schnell gewachsenen
Schweizer Dorfer waren die Dorfwirtschaften als Begegnungszentren
oft auch zu klein geworden. Mit Wehmut denkt ein Therwiler Bauer an
den Tanz der Verheirateten im «Léwen», der an das Fastnachtsfeuer an-
schloss, zuriick. Diese dorfliche Geschlossenheir ist verloren.

1950 wurde in Allschwil die erste Clique nach Basler Muster gegriin-
det. Sie organisiert seither, nun zusammen mit vielen andern, die Fast-
nacht mit den zugehorigen Veranstaltungen. Andere Orte haben heute
eigene Fastnachtscomités. Wihrend des Krieges wurde das Fastnachts-



Die Fastnachtszeit im Leimental und angrenzenden Dorfern 245

treiben verschiedentlich untersagt. Danach konnte sich die Fastnacht in
den alten Formen nicht mehr halten. Nach 1950 griffen einzelne Altein-
gesessene die verschiedenen Brauchelemente wieder auf und organisier-
ten sie zentral. Die Tanzanlisse finden heute in Turnhallen und Mehr-
zwecksilen zusitzlich zu einigen Wirtschaften statt.

In der wesentlich kleineren Gemeinde Schénenbuch konnte sich das
individuelle Maskentreiben mit Fastnachtsball am Montagabend bis
Ende der sechziger Jahre halten. Danach gab es Schwierigkeiten mit
dem Wirt, und zuletzt wurde die Saalbeniitzung baupolizeilich abge-
sprochen. Ein Verein versuchte den Fastnachtswilligen eine Veranstal-
tung in Allschwil anzubieten, aber da ging niemand hin. Die Fastnacht
der Erwachsenen verlor sich. Seit einiger Zeit gibt nun eine Mehr-
zweckhalle den Vereinen Gelegenheit, etwas zu organisieren.

Fastnachtsbille verschiedenster Art werden heute wieder in vielen
Gemeinden des Leimentals durchgefiihrt. Im solothurnischen Gebiet
erfreuen sie sich nach wie vor grosser Beliebtheit. Kleinliitzel, Hofstet-
ten und Dornach bieten Tanz am letzten schmutzigen Donnerstag,
Samstag und Dienstag vor Aschermittwoch an. Einige Gemeinden fiih-
ren spezielle Kindermaskenbille durch (Ettingen, Hofstetten, Oberwil
u. a.).

In Hegenheim sind heute die Vereine Triger der Fastnachtsveranstal-
tungen, wobei es sich bei den Anlissen meist um Bille handelt. Am
Fastnachtssamstag, Dienstag und Samstag nach Aschermittwoch finden
die Festivititen in der grossen Halle statt. Lange Zeit bewihrte sich ein
Turnus von sieben Jahren, wihrend denen einer der grossen Vereine je-
wells die Fastnachtsveranstaltungen organisierte.

Hagenthal und Buschwiller sind kleiner und weniger durchorgani-
siert. Einzelne Vereine veranstalten Fastnachtsbetrieb. Verschiedene
Einwohner ziehen es vor, nach Hegenheim zu fahren. Hagenthal niitzt
seit 1980 seine neue Festhalle. In der Zeitung «L’Alsace» finden sich ver-
schiedenste Inserate fiir Maskenbille etwa in Attenschwiller, Village-
Neuf, Hésingue, Blotzheim. Abgehalten werden sie am Samstag, aber
auch Montag und Dienstag, dem Mardi-Gras. In Attenschwiller, Hagen-
thal und andern Gemeinden bittet man zum Witwenball oder Bal des
Veuves Masquées.

Umeziige

Organisierte Umziige kannte man bis 1948/50 in den Schweizer Dor-
fern nicht. Der Einfluss der Basler Fastnacht wirkte sich zuerst in All-



246 Annerose Scheidegger

schwil bei der Grindung der Cliquen, dann bei der gesamten Struk-
turierung der Fastnacht aus. Der Einfluss breitete sich in allen grésseren
Orten des schweizerischen Leimentales aus. Beibehalten wurde der ka-
tholische Termin vor Aschermittwoch. Schauumziige sind ohne Zu-
schauer uninteressant. Daher legte man den Termin auf den freien
Sonntag vor Aschermittwoch, in Reinach auf den Samstag. Wie in Basel
verschafft man sich den notwendigen Unkostenbeitrag durch den Ver-
kauf von Abzeichen und Plaketten, in Oberwil durch «Schniggehiisli».

Trommler und Pfeifer, oft aus Basel, unterstiitzt von «Guggemuusi-
ge», gehen zwischen Requisiten und Wagen. Die verschiedenen Comités
rithmen sich, alles aus eigenem Boden zu beziehen. Die Sujets sind dorf-
bezogen, und in Allschwil darf Spreu iiber die Zuschauer gestreut wer-
den. Ein eingesessener Oberwiler empfand die heutige Form der Fast-
nacht als «epigonenhaftes Nachiffen» der Basler Fastnacht, in Therwil
bezeichnete man es schlicht als Kopie.

Umziige finden heute in Allschwil, Oberwil, Therwil, Reinach und
in verschiedenen solothurnischen Gemeinden, wie z.B. Hofstetten-
Flih, statt. In Bottmingen, Reinach, Dornach u.a. werden spezielle
Kinderumziige organisiert.

Schénenbuch ist zu klein und zu weit vom Durchgangsverkehr ent-
fernt, um einen Umzug durchzufithren. Man geht als Zuschauer nach
Allschwil.

Wie in Schénenbuch wird auch in Buschwiller, Hagenthal und He-
genheim kein Umzug veranstaltet. Wer sich dafiir interessiert, fihrt
nach Allschwil oder Basel.

Nicht nur die Grésse der Orte wird hier den Ausschlag geben. Die
Grenze zeigt sich in dieser neueren Entwicklung auch als Brauchgrenze.
Im ganzen niheren Grenzgebiet lernt niemand die Basler Trommel und
Piccolo spielen. Dagegen werden im Baselbiet bis nach Olten die Basler
Mirsche getibt und an der Fastnacht gespielt. Der Einfluss der Stadt
Basel ist im schweizerischen Umland im Fastnachtsbrauchtum sehr
stark. Uber die Grenze reicht er nicht. «L’Alsace» schreibt 1981 zum
carnaval (deutschsprachige Ausgabe):

«Mode und Tradition: Die Karnevalfestlichkeiten haben in der vergangenen Woche
im Elsass begonnen. Die Veranstaltungen werden bis zum Fastnachtsdienstag crescendo
gehen, mit in unserer Region zwei Hohepunkten: die Kavalkaden von Colmar und Mul-
house. In Strasbourg gehdren bekanntlich die grossen Kavalkaden der Vergangenheit an.
Karneval ist nicht mehr, was es einst war. Auch er hat sich verindert. Die Besucher der
Tanzveranstaltungen sind zahlreicher als die Narren auf der Strasse. Die vergniigten
Abende sind Mode, die Umziige aus derselben ausgetreten. Die eine oder andere Ort-
schaft hilt aber die Tradition hoch . . .»"

Ausser den stiduschen Veranstaltungen scheint das Umziehen (mit
Ausnahmen) vor allem den Kindern vorbehalten zu sein. Organisierte



Die Fastnachtszeit im Leimental und angrenzenden Déorfern 247

Umziige zeigen kostlimierte, aber nicht immer maskierte Kinder, Grup-
pen von Kinderblasmusiken. Im Leimental werden noch in zwei Ort-
schaften Kavalkaden fiir Erwachsene durchgefiihrt. In Leymen findet
sie seit 1980 am Sonntag Exurge statt, in Biederthal am «Fasnachtsfiir-
sunntig», Invocavit oder alte Fastnacht'. Leymen feierte seine Fast-
nacht vorher auch nach Aschermittwoch wie Basel oder Mulhouse. Die
Leute der Umgebung gingen gerne zur Nachfastnacht nach Leymen.
Doch der Termin war einem neuen Pfarrer ein arger Dorn im Auge. Er
wollte die Fastnacht verbieten, predigte von Siinde, bis der Anlass um
zwel Wochen vorverlegt wurde. In Leymen organisieren die «Spinn-
raedle» mit Hilfe der Vereine den Umzug und das Fastnachtstreiben.
Verschiedene Wagen, die Feuerwehrmusik von Liebenswiller, «Gugge-
musige», Trommler und Pfeifer aus Basel nehmen teil. Anschliessend
trifft man sich in der Festhalle.

In Blotzheim fiihren seit einiger Zeit die Vereine auch eine Cavalcade
durch. Nach dem Umzug feiert man in der Festhalle und disloziert um
20 Uhr zum Fastnachtsfeuer, das von den Conscrits hergerichtet wird.

Der Einfluss des einst deutschen Elsasses und die Grossveranstaltun-
gen 1m Rheinland, die tiber alle TV-Stationen zu verfolgen sind, lassen
sich erkennen. Das Gewicht liegt im Elsass weniger auf Schauveranstal-
tungen auf der Strasse als auf Billen und «Kappesetzunge». Mit «Kappe-
setzunge» oder «Kappesitzungen» bezeichnet man fastnichtliche Veran-
staltungen mit Sketchen (franzosisch und elsissisch), Liedern und Tan-
zen, meist veranstaltet von Vereinen.

Schnitzelbinke

1904 schreibt Pfarrer Raeber aus Allschwil:

«Stidtische Gebriuche wie Schnitzelbinke, Fastnachts- oder Narrenzeitungen haben
sich eingebiirgert. Lustige Begebenheiten, Gemeindevorkommnisse werden persifliert»'2.

Heute werden in verschiedenen Baselbieter Gemeinden abends in
den Wirtschaften und an speziellen Schnitzelbankabenden Binke gesun-
gen, Samstag und Sonntag vor Aschermittwoch sind beliebt, da die Leu-
te frei haben. Kostiime, Larven, Melodien und Bilder entsprechen den
Basler Vorbildern, die Sujets werden lokal gewihlt. Zeitweise wurden
die Binke von Gemeindevertretern oder intern von Fastnachtscomités
zenslert.

In Oberwil, Therwil und weiteren Leimentaler Gemeinden erinnert
man sich aber auch noch an eine andere Form, Schnitzelbinke vorzu-
tragen. Vor dem Krieg schmiickten die angehenden Rekruten am Fast-



248 Annerose Scheidegger

nachtsmontag einen oder mehrere Wagen, bespannten diese mit Pferden
und fuhren damit im Dorf herum. Vor den Wirtschaften wurde ange-
halten, und man trug den selbstverfertigten Schnitzelbank vor. Danach
wurden die Zettel verkauft. Der Erls wurde in Essen und Trinken um-
gesetzt. Spiter nahmen sich dann auch vermehrt Vereine des Schnitzel-
banksingens auf den Wagen an.

In Hegenheim, Hagenthal und Buschwiller hat sich die alte Form
des Schnitzelbanksingens erhalten. Die Jahrgangsgruppen pflegen
noch einen gewissen Zusammenhalt. Auch bei andern Veranstaltun-
gen finden sie sich noch zusammen. Aber auch hier befiirchtet man,
dass sich die Jahrgangsgruppen immer weniger zu gemeinsamen Ak-
tionen entschliessen konnten. Zudem ist der Geburtenriickgang zu
verspiiren. Das Geld, das die Conscrits bei diesen Titigkeiten erbet-
teln, wird heute nicht mehr so notwendig gebraucht. Gesammelt wird
etwa am Tag der Musterung. Frither gaben die Leute Eier, die man
dem Bicker verkaufte, heute eher Geld. Zum Musterungstermin be-
krinzen die Conscrits einen Wagen, stellen einen Traktor davor und
fahren damit nach Huningue zur Aushebung. Um 1950 nahm man je-
weils noch einen Handorgelspieler mit. Im hintern Leimental, in Bitt-
wil, Hofstetten und Fliih veranstalten die Rekruten nicht selbst eine
Fahrt, sie werden von der Musik am Aushebungstag geweckt und mit
einem Wagen abgeholt (seit 100 Jahren) (in Aesch und Dornach: Stiggli-
Buebe).

Eine Schilderung des Schnitzelbanksingens aus Hegenheim fiir 1920
entspricht genau der schweizerischen Form im Leimental. Die Verse
gingen liber Leute aus dem Dorf: wenn einer Dummbheiten mit einem
Midchen gemacht hatte, in einer Familie etwas passiert war oder wenn
einer erwischt worden war. Dabei wurden auch entsprechende Bilder
gezeigt. Die Conscrits trugen damals und heute alle ein dhnliches
Hemd, eine andersfarbige Hose und einen Hut. (Der Hut ist auch bei
den Stellungspflichtigen im Baselland zu finden.) In Hegenheim sind sie
gehalten, dem Maire die Schnitzelbinke zur Zensur vorzulegen.

Die Wagen der Conscrits sind — ausser verkleideten Kindern — die
einzigen Zeugen fastnichtlichen Treibens auf der Strasse. Die Burschen
in einheitlicher Kleidung, zum Teil etwas geschminkt, aber ohne Mas-
ken, geben sich grosse Mithe, thren Wagen zu gestalten. Mit Papierblu-
men, Girlanden und Tannenzweigen wird der Aufbau geschmiickt.
Am Sonntag vor Aschermittwoch besuchen sich die Conscrits mit ih-
ren Wagen in den Doérfern der elsdssischen Nachbargemeinden gegen-
seitig. Uber die Grenze fahren sie nicht. Sie kennen dort keine Gleich-
altrigen.



Die Fastnachtszeit im Leimental und angrenzenden Dérfern 249
Heischen

Solange sich in den Elsisser Gemeinden die Leute erinnern kénnen,
gingen die Conscrits an Fastnacht von Haus zu Haus, um einzuziehen.
Friiher erhielten sie Eier, Butter oder andere Esswaren, heute Geld. In
Allschwil gingen vor dem Ersten Weltkrieg arme Kinder in die Wirt-
schaften und Hiuser der besseren Leute und sangen. Danach sammelten
sie Geld ein. In Schénenbuch und Hagenthal niitzen heute die Pfarrer
die Fastnachtszeit zum selben Zweck. Sie schicken Kinder von Haus zu
Haus, um fiir die Mission oder sonstige kirchliche Zwecke zu sammeln.

Fastnachtsfeuer

Bis zum Zweiten Weltkrieg wurden im Leimental an Invocavit Fast-
nachtsfeuer abgebrannt. Nach der ASV-Karte 186 zu schliessen, war der
Brauch in der ganzen weiteren Umgebung verbreitet. Van Gennep er-
wihnt im Oberelsass eine Zone mit Fastnachtsfeuern bis zur Schweizer-

grenze®.

Lefftz: «In zahlreichen Sundgaudérfern werden heute noch die Fastnachtsfeuer wie
vor Zeiten abgebrannt, wenn zur gleichen Stunde auch in der benachbarten Schweiz und
im badischen Oberland die Feuer aufleuchten. In den oberelsissischen Vogesentilern
sind die Johannisfeuer heimisch, und es fehlen dort die Fastnachtsfeuer, welche aber wie-
derum am Rhein entlang bezeugt sind»".

Alle Befragten schitzen die Fastnachtsfeuer, doch verschiedene Um-
stinde brachten es mit sich, dass heute nicht mehr iiberall Feuer bren-
nen. Der Zweite Weltkrieg verursachte einen grossen Einschnitt. In
Schénenbuch und den benachbarten Elsisser Dorfern nahm man nach
dem Krieg den Brauch wieder auf. Die Rekruten und die Conscrits sam-
melten mit einem Fuhrwerk im Dorf «Wellen». Ende der sechziger Jah-
re horten die Feuer auf. Als Grund wird Mangel an «Wellen» vermutet.
Holz liege zwar genug in den Wildern, aber das mache zuviel Arbeit,
oder die Conscrits und Rekruten seien heute zu faul dazu. In Schénen-
buch kamen auch mehrfach Zwischenfille mit den Z6llnern dazu, da
die Bauern nur Wald im Hagenthaler Bann besitzen.

In Schonenbuch ist seither ab und zu einmal ein Fastnachtsfeuer zu-
stande gekommen. Viter griffen in Erinnerung an friithere Zeiten ihren
stellungspflichtigen S6hnen tatkraftig unter die Arme.

In Hagenthal gab es um 1972 eine Neuerrungenschaft: Man fithrte an-
stelle des Fastnachtsfeuers das Johannisfeuer ein. Pfadfinder aus St. Louis
bauten aus eigener Initiative oberhalb Oberhagenthal einen Holzturm
auf. Die Arbeit war fiir die Kinder und Jugendlichen zu schwer, und im



250 Annerose Scheidegger

folgenden Jahr bat der Maire einen Verein, also nicht die Conscrits, um
Ubernahme der Arbeit. Das Feuer hatte einen grossen Erfolg. Bis zu
3000 Zuschauer waren anwesend und erlabten sich in der nebenan aufge-
stellten Festwirtschaft des veranstaltenden Vereins. 1980 war in Nieder-
und Oberhagenthal je eine Mehrzweckhalle fertiggestellt, die fiir Veran-
staltungen genutzt werden musste. Die Arbeitskrifte der Vereine reich-
ten nicht mehr aus, zusitzlich auch noch den aufwendigen Holzbau zu
errichten, dessen Holz von der Gemeinde zur Verfiigung gestellt worden
war. Seither ist der importierte Brauch wieder erloschen.

In Buschwiller begann man 1980 wieder, ein Fastnachtsfeuer zu er-
richten, und nahm zugleich den Brauch der «Dorothé» wieder auf.
Auch in Blotzheim, Liebenswiller, Biederthal und Wollschwiller wurde
der Brauch neu belebt. Zum Teil findet das Feuer anschliessend an das
Fastnachtstreiben statt, zum Teil am Sonntag nach Aschermittwoch.

In Allschwil brannte 1948 von neuem ein Fastnachtsfeuer. Ende der
fiinfziger Jahre wurde damit aufgehort, da die Uberbauung derart dicht
geworden war, dass das mit dem Feuer verbundene Scheibenwerfen
nicht mehr durchgefiihrt werden konnte. Als Alternative fihrt die Ge-
meinde heute ein 1.-August-Feuer durch. Seit kurzer Zeit errichtet eine
der Fastnachtscliquen am Aschermittwoch auf dem Dorfplatz ein Feuer
und verbrennt die «Fasnacht» in Form einer «alten Tante».

In Oberwil und Therwil nahmen zu Beginn der fiinfziger Jahre einige
Alteingesessene die Organisation eines Fastnachtsfeuers wieder an die
Hand. Heute sammeln die Gemeindearbeiter Holz und Gartenabfille
und errichten den Holzstoss. Er wird auch von Angestellten vom Er-
richten bis zum Abbrennen bewacht, da schon Feuer boswillig frihzei-
tig angeziindet wurden. Am Sonntag abend zieht die Musik voran zum
Feuer, Kinder und Erwachsene mit Pechfackeln hinten nach.

Auch in Arlesheim, Ettingen, Dornach (organisiert durch die «Staggli-
buebe», die Stellungspflichtigen), Hofstetten und Rodersdorf brennen
heute wieder Feuer. In der einen und anderen Gemeinde kommt das
Feuer gelegentlich nicht zustande.

Die Grosse der Ortschaften scheint beim Verschwinden und der Wie-
deraufnahme der Feuer wichtiger gewesen zu sein als die Landeszugeho-
rigkeit. In den kleineren Orten setzte man auf selbstverstindliche Weise
die Feuer nach dem Kriege fort. Sie horten auf, als die jungen Leute kei-
ne Lust mehr hatten, Holz zu sammeln und aufzuschichten, weil andere
Freizeitbeschiftigungen sie mehr lockten. In den grosseren Orten war
das Zusammengehorigkeitsgefithl der Stellungspflichtigen, die nach der
Tradition das Feuer hitten errichten sollen, nicht mehr gentigend vor-
handen. Vereine iibernahmen deren Funktion. Der grosse Bauboom be-



Die Fastnachtszeit im Leimental und angrenzenden Dérfern 251

deutete dann erneut das Ende oder veranlasste eine Verlegung, wenn
diese Moglichkeit vorhanden war.

Scheibenschlagen

Bei verschiedenen Feuern wurden frither Scheiben geschlagen. Im
Dialekt nennt man das: Redli schigge, Redli spre(3)nge, Redli schwinge
(Oberwil, Therwil), Schibli schlo (Allschwil), Schible schlo, Schible
spre(d)nge (Hagenthal).

An das Scheibenschlagen im eigenen Dorf kann sich in Hegenheim,
Buschwiller und Schénenbuch niemand erinnern. Van Gennep erwihnt
Scheiben in Biederthal und Kiffis". In Ettingen, Biel, Benken, Leymen,
Rodersdorf, Metzerlen u.a. ist der Brauch in bester Erinnerung. Zum
Teil nach Unterbriichen wurde er in all diesen Orten (mit Biederthal)
wieder aufgenommen, ebenso seit 1980 in Liebenswiller. In Oberwil,
Therwil, Ettingen, Biel-Benken wird er jedes Jahr durchgefiihrt.

Die Beschreibung des Scheibenschiessens ist verschiedentlich in der
Literatur anzutreffen. Das spektakulire nichtliche Feuerspiel ist beein-
druckend und recht weit verbreitet's.

1982 wird das Redlischwingen in Therwil folgendermassen beschrie- -

ben (aus dem Dialekt iibertragen):

«Das Redlischwingen, das macht man auf dem Stutz oben. Dort ist das grosse Feuer.
Der Platz eignet sich dazu, weil es den Hang hinunter geht. Daneben ziindet man kleine
Feuer an. Man besammelt sich im Dorf, hat Fackeln. Mit der Musik voran geht man
durch das Dorf hinaus zum Feuer. Dort spielt die Musik nochmals. Dem Wegrand ent-
lang brennen die kleineren Feuer. Daneben steht immer eine Abschussrampe, man hat
ein Brett schrig aufgestellt. Wer Redli schwingen will, nimmt eine Haselrute mit. Das
war frither eine Wissenschaft, wie gross und wie blegsam sie sein soll. Die Redl: halten sie
dann eine zeitlang ins Feuer, bis sie angeglitht sind, dann schlagen sie sie iiber das Brett
von der Rute ab. Die Redli fliegen ins Tal hinab. Das sieht schén aus. Die Redli muss ein
Drechsler herstellen. Man trigt sie auf eine Schnur aufgefasst um den Hals.»

Die Pechfackeln sind wahrscheinlich neueren Datums. In Biel und
Benken, Metzerlen und Leymen kannte man frither noch die Kunst des
Kienfackelnherstellens und -schwingens. In Biel-Benken hat es sich bis
heute gehalten, in Leymen ist es vor einigen Jahren mit dem Feuer wie-
der aufgekommen.

Eine Einheitlichkeit der Bezeichnungen iiber die Grenze fiir die Zeit
vor dem Ersten Weltkrieg ldsst sich bei den kleinen Nebenfeuern fest-
stellen. Kamber bezeichnet sie in Metzerlen als «Flohfeuer»'”, Vienne
fiir das Elsass (Sundgau) als «Flefier, Flofier»', Der Name ist wohl seit-
her verloren gegangen.

Heute nehmen Erwachsene und Kinder am Scheibenschlagen teil. An
verschiedenen Orten war es frither Miannern und Burschen vorbehal-



252 Annerose Scheidegger

ten, manchmal auch noch Knaben. Die Frauen waren nur als Zuschaue-
rinnen geduldet (z.B. Benken).

Aus der Literatur wird ersichtlich, dass jede Scheibe einer Person
galt, etwa der Liebsten. Wihrend des Schlagens rief man einen Spruch
aus mit guten Wiinschen fiir die betreffende Person'. In Metzerlen und
Rodersdorf kénnen sich alte Leute noch daran erinnern. In den andern
Brauchorten soll man nie Verse gesprochen haben. Wahrscheinlich sind
sie vergessen. In Biel versuchte man einmal, diesen Brauch wieder aufzu-
nehmen. Aber es hatte niemand mehr Lust mitzumachen.

Verbrennen der alten Fastnacht

«Walle, Walle, Strai

Fer en alti Frai.»2°

Die Fastnacht wird und wurde oft als alte Frau dargestellt. Eine
Strohpuppe wird in alte Kleider gehiillt, man setzt ihr einen Hut auf
und gibt ithr manchmal noch Accessoires wie etwa eine Handtasche mit.
Die Figur wird auf das Fastnachtsfeuer montiert und verbrannt. Mit
den Feuern verschwand die Strohpuppe, «da wollte man die alt Friy
vernichten, das Symbol des weichenden Winters und des abgestorbenen
Lebens. Uralter Friihlingskult hatte sich da noch in den letzten Resten
erhalten» (Lefftz)*.

Nach dem ASV wurde in Dornach eine Puppe verbrannt. In All-
schwil war es bis zum Abgang des Feuers iiblich, in Therwil nicht jedes
Jahr, aber doch hiufig, ebenso in Oberwil. In Benken zelebrierte man
die Verbrennung des «Strohdittis». Auch im benachbarten Leymen und
in Biederthal®® kannte man frither die Strohpuppe.

In Oberwil, Therwil, Ettingen brennen die Feuer, geschmiickt mit ei-
ner Strohpuppe, seit den fiinfziger Jahren wieder, in Biel-Benken konn-
te sich der Brauch durchgehend halten. Die reformierte Gemeinde ver-
mochte sich dadurch auch von der katholischen Umgebung abzuheben.
Die Kienfackeln werden heute als Verbindung zu den Liestaler Kienbe-
sen aufgefasst.

In Biederthal, das als fastnachtsfreudiger Ort gilt, nahm man das Fast-
nachtsfeuer mit dem Verbrennen der «alten Fasnacht» 1974 wieder auf,
danach fuhr man damit auch in Leymen wieder fort. In Buschwiller
wurde friher die «Dorothé» mit grossem Zeremoniell verbrannt. Auch
in diesem Dorf konnten sich die Conscrits nicht mehr zur Herstellung
des Fastnachtsfeuers zusammenfinden. Ab 1979 nahm der Elternverein
mit Hilfe des Lehrers den Brauch wieder auf. In den letzten Jahren iiber-
nahmen zum Teil die Conscrits die Durchfiithrung.



Die Fastnachtszeit im Leimental und angrenzenden Dérfern 253

Dorothé in Buschwiller

Die Vita der heiligen Dorothea enthilt ein Element, das sie mogli-
cherweise mit dem Verbrennen auf dem Fastnachtsfeuer in Zusammen-
hang bringen konnte: Sie wurde durch den Feuertod hingerichtet. Die
tibrigen Ziige der in Lumpen und alte Kleider gehiillten Dorothé sind
die der «alten Fasnacht». «Bis zum Zweiten Weltkrieg . . . machten am 6.
Februar . . . die Conscrits die Dorothé.» Es wurden 10 bis 15 Meter lange
Strohseile und eine Strohpuppe in Lebensgrosse hergestellt. Diese . . .
Puppe wurde auf eine lange Stange gespiesst und in der Nacht vom 5.
auf den 6. Februar weit sichtbar oben auf der Dorflinde befestigt. Quer
uber die Dorfstrasse wurden beim Tagesgrauen Strohseile gespannt.
Nach Tagesanbruch herrschte im Dorf reges Treiben. Die Jugend ver-
spottete die auf dem Baum thronende Dorothe-Puppe nicht als Friih-
lingsgirtnerin, sondern als unholde Schneebringerin, die verhohnt und
ausgetrieben werden muss. So kam es, dass der Vorname Dorothea mit
der Zeit zum Spottnamen fiir einfiltig-dumme Frauen herabgesunken
ist. Wenig erbaut waren die Dorfschénen, die von den Burschen iiber
Nacht Spottzettel an den Fensterladen geklebt bekamen mit der Auf-
schrift «Dorothe, m’r wiinsche Gliick ziiem Namestag ... Die Strohseile
wurden tagsiiber entfernt, die Strohpuppe blieb auf der Dorflinde bis
zum ersten Fastensonntag, wo die Puppe auf ... dem Fastnachtsfeuer
verbrannt wurde» (Lefftz)*>.

Alte Leute erinnern sich daran, dass die «<Dorothé» frither immer mit
viel Spott zwischen Burschen und Midchen durchgefithrt wurde. Auch
das Anheften der Zettel ist noch in Erinnerung. In anderen Ortschaften
des Sundgaus kannte man diesen Brauch ebenfalls, z.B. im Nachbars-
dorf Wentzwiller®. Auf schweizerischem Gebiet war nichts Vergleich-
bares zu finden.

Heute trigt die Strohpuppe in Buschwiller zum Frauenkleid einen
Minnerhut und eine Pfeife. Ob dies Erinnerungen an frithere Zeiten
waren, als sich in diesem Dorf Burschen als Miadchen und Midchen als
Burschen verkleideten®®, oder ob diese Form durch Zufall entstanden
war, liess sich nicht feststellen.

Die Verbrennung der «Dorothé» ist ein kleines Dorffest. Fremde sind
nur wenige anwesend. Die Musik spielt, es werden Wiirste, Vin Chaud
und Patisserie verkauft.

Aschermittwoch

Nach dem ausschweifenden Fastnachtsvergniigen beginnt mit dem
Aschermittwoch die Fastenzeit. Asche wird in der Kirche gesegnet und



254 Annerose Scheidegger

an die Gliubigen ausgeteilt. Die Kirchen sind an diesem Tage gut be-
sucht.

Neben der rein kirchlichen Bedeutung ist im Alltagsgeschehen wenig
mehr zu spiiren. In verschiedenen Haushaltungen wird auf Fleisch ver-
zichtet.

Mittelfasten

Am Sonntag Laetare flackert die Fastnacht da und dort nochmals auf.
Friiher zogen einzelne Personen oder ganze Gruppen heischend durch
die Dérfer. Bisweilen fiihrten sie eine verkleidete Gestalt mit sich. Im
letzten Jahrhundert waren die Umziige im ganzen Baselbiet und im
Sundgau bekannt. Dabei wurden bestimmte Bettellieder gesungen, das-
selbe Lied wie in Liufelfingen wurde auch in Oberhergheim (Elsass)
vorgetragen®®, Varianten eines andern Liedes finden sich in Biederthal,
Attenschwiller, Ettingen, Rodersdorf?’. Eine verwandte Form ist in
Buschwiller bekannt?®.

Die mitgefihrten verkleideten Gestalten waren Strohminner mit
verschiedenen Namen. Im Baselbiet hiessen sie etwa Gurzgiir, Hutzgtr
(Liufelfingen), im Elsass Hir(t)zgiger (Hirzfelden, Oberhergheim, Rix-
heim, Biederthal), Iitis (Buschwiller®®, Ettingen) oder Butzimummel
(Attenschwiller).

Uberlebt haben einige Hirzgiger oder Hisgiere im Elsass. In Busch-
willer und Attenschwiller werden noch jihrlich der Iltis und der Butzi-
mummel®® umgefiihrt. Es scheint, dass der Brauch mit wenig Unterbrii-
chen weiterlebte und auch heute noch fast ohne Zuschauer zum Ver-
gnugen der Teilnehmer durchgefihrt wird.

Iltis in Buschwiller

In Buschwiller fithren die Conscrits mit Hilfe ihrer Viter den Iltis
durch. Im Verborgenen wird einer der jungen Minner dicht in langes
Roggenstroh gehiillt. Auf den Kopf setzt man ithm einen sehr hohen,
spitzzulaufenden Strohhut. Vor Jahren konnte das Stroh noch aus
Deutschland bezogen werden. Heute ist das auch vorbei. Die Erntema-
schinen pressen das Stroh gleich auf dem Felde. Danach half man sich
mit Schilf. Der Iltis, mit langem Strohschwanz, wird als Gefangener an
einer schweren Kette von den Conscrits, diese bewehrt mit schweren
Kniippeln, von Haus zu Haus gefithrt. Zwei Burschen sammeln in ei-



Die Fastnachtszeit im Leimental und angrenzenden Dérfern 255

nem mit Tannreisern geschmiickten Korb Gaben. Das grosse Gewicht
des Schilfes verunméglicht heute ein Umziehen, der Iltis muss auf ei-
nem Wagen gefahren werden?.

Butzimummel in Attenschwiller

Im Unterschied zu Buschwiller fithren hier nicht die Conscrits, son-
dern die Kommunikanten den Brauch durch. Die Kinder, Buben und
‘Midchen, sind 14j3hrig.

Der Knabe, der den Butzimummel darstellt, sieht ganz anders aus als
in Buschwiller. War der erstere sehr eindrucksvoll und michtig mit sei-
nen iiber drei Metern Héhe, so wirkt dieser rund und dick. Man wickelt
thm gedrehte Strohwiilste um Glieder und Kérper. Ist einmal kein
Stroh vorhanden, geniigt auch ein Kleid aus Sacktuch. Auf dem Kopf
trigt er eine Art Strohkorb, in der Hand einen langen, biegsamen Stek-
ken. Stecken, Kérper und Hut sind mit farbigen Papierblumen verziert.
In geschmiickten, mit Spreu gefiillten Kérben werden Eier gesammelt,
daneben Geld. Mit dem Erlés leistet sich die Klasse (Jahrgangsklasse) ein
Essen®. Von dhnlichen mit Strohbindern oder -zépfen umwickelten Fi-
guren war bis vor dem Krieg auch aus dem Baselland zu héren.

Fragt man in Buschwiller oder Attenschwiller nach dem Sinn der
iiberlieferten Formen, so erhilt man zur Antwort, der Brauch sei ein
Zeichen dafiir, dass der Winter nun zu Ende wire. Der Iltis sei als eine
Form von Winteraustreiben zu betrachten: Der Winter ist gefangen. In
Buschwiller begrub man den Iltis frither auf dem Mist oder doch wenig-
stens seine Kleider. Aber als das Stroh rar wurde, musste man davon ab-
sehen. Dazu sei der Brauch lustig und bringe den Beteiligten etwas ein.

Fastnacht: Vergleiche iiber die Grenze

Ein globaler Vergleich scheint wenig sinnvoll. Die Gegeniiberstel-
lung einzelner Brauchelemente (Feuer, Scheiben usw.) bietet ergiebigere
Vergleichsmdoglichkeiten. Als Hauptergebnis gibt es dabei folgendes
festzuhalten: Bis zum Zweiten Weltkrieg waren die Brauchstrukturen
auf beiden Grenzseiten dhnlich; die Unterschiede waren nicht grosser
als zwischen dem vorderen und hinteren Leimental auf Schweizer Ge-
biet. Nach dem Krieg verinderten sich vor allem die Strukturen der
Orte mit starkem Bevolkerungszuwachs, die alle auf der schweizeri-
schen Seite der Landesgrenze liegen. Kannten sich die Dorfbewohner



256 Annerose Scheidegger

frither, erlebten zusammen den Jahreslauf mit den bekannten Festen
und Briuchen, so zogen im Laufe der Jahre immer mehr Fremde ins
Dorf, die nicht mehr vertraut mit den althergebrachten Formen waren.
Eine gewisse Anonymitit machte sich breit. Die Durchfiithrung eines
Brauches konnte kaum mehr spontan erfolgen, sondern setzte eine gute
Organisation voraus.

Die Schweizer Dorfer gerieten sehr stark unter den Einfluss der Stadt
Basel, am wenigsten das kleine Schénenbuch. Der Sog und der Einfluss
der Stadt Basel reichten aber nicht iiber die Landesgrenze. Franzgsische
Stidte als mégliche Einflussquellen waren umgekehrt zu klein oder zu
weit entfernt. Altertiimliche Formen konnten sich deshalb in den klei-
nen Orten jenseits der Grenze linger halten, ohne zur Schau zu werden
(Dorothé, Iltis, Butzimummel, Schnitzelbinke der Conscrits). Dagegen
war das Johannisfeuer in Hagenthal von Anfang an ein importiertes
«Schauxfeuer.

Whurden frither die tradierten Veranstaltungen durch Einzelinitiati-
ven oder Jahrgangsgruppen durchgefiihrt, war auch geniigend Raum fiir
individuelle Formen, so ist seit Kriegsende in allen Dérfern ein stets
fortschreitendes Ubergehen in die Hinde von Vereinen, Comités oder
der Gemeinden selbst festzustellen. Mit den uberall neu errichteten
Mehrzweckhallen sind neue Dorfzentren und Begegnungsmoglichkei-
ten entstanden, die der Vereinskultur entsprechen.

Anmerkungen

' Xav. Sengelin: Religiése Gebriuche einst und jetzt. Jahrbuch des Sundgauvereins,

Mulhouse 1949, S. 144.
2 ].P. Vienne: Carnaval en Haute Alsace. Jahrbuch des Sundgauvereins 1980, S. 224.
Joseph Lefftz: Elsassische Dorfbilder. Woerth 1958, S. 123.
Atlas der schweizerischen Volkskunde Teil 2, 2. Lieferung, Basel 1962, S. 103.
Eduard Striibin: Baselbieter Volksleben. Basel 1952.
J. P. Vienne: Carnaval en Haute Alsace. Jahrbuch des Sundgauvereins 1939, S. 213.
Max Werdenberg. Die Allschwiler Fasnacht. Heimatkunde Allschwil. Liestal 1981,
S. 460-63.
¥ Eduard Striibin: Die neuere Entwicklung der Fastnacht in Basel-Land.

SAVk 46 (1950), S. 107.

Max Werdenberg: Die Allschwiler Fasnacht. Heimatkunde Allschwil. Liestal 1981,

S. 461.
10

11

A v ok W

7

L’Alsace. Tageszeitung. Deutschsprachige Ausgabe. Colmar 21. 2. 82, S. 4.
Arnold van Gennep: Manuel de Folklore Frangais Contemporain. Tome Premier,
II1/1. Paris 1979, S. 942.
Max Werdenberg: Die Allschwiler Fasnacht. Heimatkunde Allschwil. Liestal 1981,
S. 461
B Arnold van Gennep: Manuel de Folklore Frangais Contemporain. Tome Premier,

I11/1. Paris 1979, S. 996.



Die Fastnachtszeit im Leimental und angrenzenden Dérfern 257

' Joseph Lefftz: Elsissische Dorfbilder. Woerth 1958, S. 125-26.
'* Arnold van Gennep: Manuel de Folklore Frangais Contemporain. Tome Premier,
III/1. Paris 1979, S. 1032, 1039.
16 Michele Bardout: La Paille et le Feu. Paris 1980, S. 42—47.
Arnold van Gennep: Manuel de Folklore Frangais Contemporain. Tome Premier,
[11/1. Paris 1979, S. 1029 - 34.
7" Paul Kamber: Das Leben in einem Leimentaler Bauerndorf um die Jahrhundert-
wende. Metzerlen. Maschinenschrift, S. 7-8.
' J. P. Vienne: Carnaval en Haute Alsace. Jahrbuch des Sundgauvereins 1980, S. 231.
' 1. P. Vienne: Carnaval en Haute Alsace. Jahrbuch des Sundgauvereins 1980, S. 234.
E. Hoffmann-Krayer: Kleine Schriften zur Volkskunde. Basel 1946, S. 52.
Paul Kamber: Das Leben in einem Leimentaler Bauerndorf um die Jahrhundert-
wende. Metzerlen. Maschinenschrift.
20 Michele Bardout: La Paille et le Feu. Paris 1980, S. 45.
! Joseph Lefftz: Elsissische Dorfbilder. Woerth 1958, S. 126.
2 Arnold van Gennep: Manuel de Folklore Frangais Contemporain.Tome Premier,
[11/1. Paris 1979, S. 942.
** Joseph Lefftz: Elsissisches Volksleben am Jahresanfang. Strasbourg 1973, S. 57.
** Alfred Pfleger: Weiberfastnacht und Frauenrechte im Elsass. Mein Elsassland.
Gebweiler 1930, S. 35.
E. Kieffer: Das Winteraustreiben in Buschwiller. Jahrbuch des Sundgauvereins
1960, S. 88.
23 ].P. Vienne: Carnaval en Haute Alsace. Jahrbuch des Sundgauvereins 1980, S. 234.
¢ H. Herzog: Schweizerische Volksfeste. Sitten und Gebriuche. Aarau 1884, S. 223.
Michele Bardout: La Paille et le Feu. Paris 1980, S. 48.
27 1. Schmitt: Aus Attenschwiller. Jahrbuch des Sundgauvereins 1940, S. 229.
Micheéle Bardout: La Paille et le Feu. Paris 1980, S. 50 und 61.
Eduard Hoffmann-Krayer: Volksbriuche aus Basel-Stadt und -Land. Ohne Jahr,
S. 134,
8 E. Kieffer: Volkskundliches aus dem Sundgau. Jahrbuch des Sundgauvereins 1960,
S. 89.
Michele Bardout: La Paille et le Feu. Paris 1980, S. 56.
2% Arnold van Gennep: Manuel de Folklore Frangais Contemporain. Tome Premier,
I11/1. Paris 1979, S. 936-7.
30 Michéle Bardout: La Paille et le Feu. Paris 1980, S. 58.
31 Micheéle Bardout: La Paille et le Feu. Paris 1980, S. 53—58.
E. Kieffer: Volkskundliches aus dem Sundgau. Jahrbuch des Sundgauvereins 1960,
S. 89-90.
32 Michéle Bardout: La Paille et le Feu. Paris 1980, S. 58 —64.

=



	Die Fastnachtszeit im Leimental und angrenzenden Dörfern diesseits und jenseits der Landesgrenze

